Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 6

Artikel: La genése de la pensée de Saint Augustin [suite]
Autor: Logoz, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379789

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN

PAR

E. LOGOZ

Nec faciunt bonos vel malos mores,

nisi boni vel mali amores.
Epist. 155.

11
Le probléme de la conversion

La conversion de saint Augustin souleve un grave pro-
bléme d’histoire et de psychologie. I’ancienne littérature
théologique 'a ignoré, et si elle I’a parfois entrevu, c’est
sans lul accorder 'importance qui s’y attache au regard de
modernes critiques. Sur la foi au récit des Confessions on
admit universellement que la scéne du jardin marqua une
volte-face complete du brillant rhéteur. On aimait & y voir
une de ces prises de possession soudaines de la grace de
Dieu, qui enveloppe d’abord d’influences secrétes et saisit
enfin brusquement ’d4me des prédestinés. (Vétait une affinité
de plus entre saint Paul et saint Augustin, le plus grand
des apotres et le plus grand des docteurs, deux génies
jumeaux qui a quatre siécles d’intervalle auraient subi & une
heure décisive l'irrésistible action de la gréice.

La critique historique, irrespectueuse des textes solides
comme des belles traditions, s’est avisée que la page célébre
des Confessions méritait examen.



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN A99

Elle en est sortie fortement suspecte. J’al sous les yeux la
thése d’un jeune interpréte du nouveau point de vue, et j'y
lis les questions suivantes :

« Le récit des Confessions est-il fidéle ? Rapporte-t-il ce qui
s’est réellement passé chez Augustin lorsqu’il s’est converti?
Est-il bien vrai quele jeune débauché que troubla la lecture de
I’Hortensius soit devenu en 386 'ardent chrétien catholique
du récit des Confessionst? »

Il ne s’agit pas, hatons-nous de le dire, de mettre en ques-
tion la réalité historique de la scéne du jardin et la sincérité
du récit. L’homme qui a poussé 'amour de la vérité dans les
Confessions jusqu’au mépris de soi demeure au-dessus de
tout soupcon de déloyauté. Mais cet ouvrage fut écrit vers 400,
c¢’est-a-dire 14 ans aprés 'événement décisif qui met aujour-
d’hui la critique en éveil. Entre temps il était devenu prétre,
puis évéque sur cette terre d’Afrique transformée pour lui en
champ de bataille. Quelle métamorphose morale sa vocation
sacerdotale et sa redoutable dignité de pasteur d’ames n’ont-
elles pas opérée dans une nature mobile et impressionnable
comme la sienne ! La prétrise au bout de peu de temps
déforme chez ’homme la vision normale de la vie et des
choses, et c¢’est bien 14 un des plus redoutables périls de
I’état ecclésiastique. En outre Augustin a partagé lillu-
sion qui nous fait croire qu’au sein de I'universel tourbillon
nous demeurons semblables & nous-mémes et que tels nous
sommes aujourd’hui tels nous étions hier. Quand aprés tant
d’années il rassembla ses souvenirs de jeunesse dans le livre
immortel ou il se dépeint plus noir que suie, ce n’est pas
I’ame de I'enfant ou du jeune mondain, ni méme [!'dme du
nouveau converti que nous surprenons dans ces analyses
ameres, c’est ’ame de I’'évéque, une dme récente et combien
différente de 'autre sans doute.

Quantum aberat ab illa Niobe (Ovide, Métamorphoses)! 11
jugeait 1’homme qu’il avait été & travers I’homme qu’il
était devenu. Vues a distance les péripéties de satumultueuse

1 Louis Gourdon, Essai sur la conversion de saint Augustin. Cahors 1900,



500 E. LOGOZ

destinée prenaienl des proportions démesurées. Les Confes-
sions nous disent fort bien ce qu’il pensait de sa conversion
en 400, mais non ce qu’il éprouva dans le jardin en 386. Or
c’est justement ce qu’il importerait de savoir.

Tel I'archéologue recherche une fresque originale sous les
platras superposés d’une voute, tel le psychologue aimerait
reconstituer un état d’ame primitif d’apres une peinture
morale composée aprés coup.

L.e probléme qui se pose a4 propos de la conversion de saint
Augustin, outre son intérét chronologique, a une grande
portée psychologique.

La réalité historique et la date de 'événement raconté par

les Confessions étant hors de cause, il s’agit seulement de
I'interpréter.
- Nous savons qu’au début de l'automne 386 Augustin quit-
tait Milan et se retirait a Cassiciacum dans une agréable
retraite que lul avait ménagée la générosité de son collegue
Verecundus. Il n’était pas seul. Toute une compagnie l'avait
suivi, quelques amis et éléves, un frére, son fils et sa mére.
Le motif de cet éloignement, s’il faut en croire les Confes-
sions, aurait été la décision de renoncer au monde et a sa
vocation. Pour ne point faire de sa rupture avec le passé un
éclat public il aurait différé sa démission. L’hiver 386-387 fut
charmant dans ecette opulente villa ol rien ne manquait du
confort antique, avec ses bains couverts et le jardin traversé
par un ruisseau. Le petit cénacle partageait son temps entre
les travaux des champs et la culture de Pesprit. On étudiait
tour a tour les saintes Ecritures et les chefs-d’ceuvre de la
littérature profane. Les livres fermés, de longues conversa-
tions s’engageaient sur les sujets les plus graves au fil de
I'inspiration ou des chaudes impressions des récentes lec-
tures.

(’est dans ces quelques mois de recueillement que furent
composés les quatre premiers ouvrages d’Augustin : Contra
Academicos libri 111, de Beala Vita liber unus, de Ordine libri
II et Soliloquiorum libri II. Les trois premiers sont de la fin
de 386, et les Soliloques du commencement de 387. La forme



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN 501

en est dialoguée. Un secrétaire (notarius) notait les propos
tenus. De cette rédaction, revue sans doute par le maitre,
sont sortis ces dialogues philosophiques. Augustin dirigeait
la discussion, inspirait questions et réponses, et faisait enfin
prévaloir sa pensée & la facon d’un nouveau Socrate. Nous
avons dans ces écrits un document authentique de la pensée
du catéchumeéne d’Ambroise tot aprés sa conversion. Chose
assuréement étrange, ils ne contiennent aucune allusion
directe a I’événement qui venait de bouleverser sa vie. Ces
dissertations sereines font songer 4 ces sages antiques qu’une
longue expérience mondaine aurait désenchantés et qui van-
teraient 'apaisement des passions lointaines de la jeunesse.
On chercherait en vain dans ces pages ce visage de piété, les
larmes de la confession, ton sacrifice, 6 Christ! ton esprit
contrit et ton coeur humilié?, dont 'auteur des Confessions
déplore I'absence dans les livres des philosophes. Il y a la
un état d’ame si différent de 'esprit des Confessions que cer-
tains modernes n’hésitent pas & reculer la date de la conver-
sion réelle jusqu'en 391 et méme jusqu’en 400. Augustin
aurait ainsi antidaté de 14 ans 'événement capital de sa vie,
ou plutét la crise 386 n’aurait été qu'une phase de la lente
évolution qui devait jeter plus tard le philosophe spiritualiste
dans les bras de I’Eglise catholique. La thése, on le voit, est
audacieuse, des qu’elle revient & nier la conversion. Elle
obtient quelque faveur aujourd’hui. La Faculté protestante
de Paris lui trouve de solides fondements, s’il est permis de
voir dans 'essai de M. Gourdon, outre le fruit de recherches
personnelles, un écho de I'enseignement public. La juvénile
témérite du bachelier en théologie a du moins le mérite de
résoudre le probléme de la conversion en un langage dé-
pourvu d’équivoque. Augustin ne serait pas devenu chrétien
par révolution, mais par évolutions successives, et l'auteur
des Dialogues n’aurait été en 386-387 qu’un philosophe hési-
tant entre le scepticisme, le spiritualisme néoplatonicien et
le christianisme.

1 Confessions, VII, 21,



502 E. LOGOZ

Pour savoir ce que vaut cette opinion, nous allons nous
aussi faire '’examen des opuscules précités. Le Contra Aca-
demicos, écrit dans les derniers mois de 3861, est donc un
témoignage de la pensée d’Augustin, & peu prés contempo-
rain de la fameuse scene du jardin. L’auteur rappelle d’abord
en passant qu’un mal de poitrine? I'a forcé de suspendre son
enseignement et d’accepter I'hospitalité de Verecundus. Il
indique la genese du livre. Dans les loisirs qui coupaient les
heures d’étude, entre deux lectures poétiques ou philoso-
phiques, la petite colonie de vacances avait engagé un grave
entretien sur les rapports de la vie heureuse avec la posses-
sion de la vérité. La simple recherche, a défaut de la jouis-
sance de la vérité, donnerait-elle le bonhetir? Les académi-
ciens soutiennent que cette recherche méme est illusoire
et que le bonheur n’a que faire avec la vérité. Que penser
de cette pernicieuse doctrine? Augustin estime qu’il ne faut
pas prendre ces raisonneurs trop au sérieux. Quelque ou-
trancier que soit leur scepticisme théorique, ils n’en sont
pas moins des hommes dominés par la nécessité de vivre,
d’agir et de chercher le bonheur. Toul cela suppose un
idéal, c’est-a-dire un acte de foi & une verite.

Le complet scepticisme, s’il cessait d’étre une simple atti-
tude de 'esprit, impliquerait le renoncement absolu3. Certes,
ni les sens, ni la raison ne sauraient nous conduire a cette
supréme vérité qui serait la philosophie parfaite. Qu’est-ce
a dire sinon qu’on y atteint par une autre voie, plus immé-
diate que la voie de 'intelligence. C'est la voie de 'autorité.
Si bien que la critique de I’agnosticisme académique conduit
en ligne droite au postulat de la révélation. « La vérité est
inaccessible sans le secours de quelque divinité4. » Et voici

1 Contra Academicos, [, 2: ...pauculis diebus transactis postea quam ibi vivere
ceepit in agro Cassiciaco.

2 Contra Acad., 1, 3: .... quidam pectoris dolor, _

3 Gontra Acad., 1, 5: Videbatur enim esse consequens, ut nihil ageret qui
nthil approbaret,

* Contra Acad., 1, 6: Etenim numen aliquod aisti solum posse ostendere
hemini quid sit verum.



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN 503

la conclusion de cette philosophique dissertation : « Quant a
moi, je suis résolu & ne me soustraire jamais a l'autorité de
Christ, car je n’en trouve pas de plus fortel, » avec cette ré-
serve qui marque exactement la position de lauteur, « mais
comme je désire ardemment saisir la vérité, non par la foi
seulement, mais encore par 'intelligence, je crois trouver chez
les Platoniciens des certitudes en accord avec nos livres
saints. »

Le dialogue de Ordine ne nous arrétera pas longtemps.
Une insomnie avait rendu Augustin attentif au murmure
changeant du ruisseau voisin. La nature a ses caprices comme
I’homme a ses déréglements. Comment admettre le gouver-
nement d’'une Providence en présence de I'effroyable perver-
sité qui regne dans les choses humaines?? Rien n’arrive sans
cause, et la cause supréme c’est Dieu. Le mal est-il donc
voulu et rentre-t-il dans 'ordre de la nature et la volonté
d’en haut ? Si non, d’oli vient-il ? Si oui, que deviennent la
justice et la sainteté de Dieu ? Tandis que le jeune Licentius
suppose que les jugements moraux que nous portons sur
I'univers sont peut-élre une illusion, que 'ordre de la nature
n’est en soi ni bon ni mauvais, et qu’en définitive I’harmonie
du cosmos jaillit naturellement du jeu de ces contrastes
auxquels nous appliquons par erreur les catégories du bien
et du mal, Augustin fait remarquer combien il est difficile a
la pure spéculation rationelle d’échapper & cette conclusion
désolante : Dieu est 'auteur du mal.

La dialectique est impuissante a résoudre I'énigme de
I'univers sur la base de la conscience morale.

(Yest sans doute que nous participons a ce désordre gue
nous surprenons partout. A qui vivrait dans I'ordre, tout
paraitrait divinement ordonné.

1 Ibid. 111, 20: Mihi autem certum est nusquam prorsus a Christi auctoritate
discedere ; non enim reperio valentiorem...., ita enim jam sum affectus, ut quid
verum non credendo solum, sed etiam intelligendo apprehendere impatienter
desiderem ; apud Platonicos nec interim quod sacris nostris non repugnet reper-
turum esse confido.

2 De Ordine, I, 1.



504 E. LOGOZ

Deux voies, celle de l'autorité et celle de la raison, con-
duisent & cet état d’esprit supérieur qui nous permettrait de
contempler et de comprendre l'ordre universel. L’une est
humaine, ’autre divine; 'une est faillible, 'autre absolue.
Et si les certitudes de la raison sont désirables, si elles I'em-
portent en évidence sur les vérités de la foi, I’homme, dans
I'espoir de les saisir un jour et en attendant mieux, doit
commencer par se soumettre a ’'autorité divine?.

Le bref opuscule de Vita Beate traite des conditions du
bonheur. Dans une dédicace & son ami chrétien Manlius,
I’écrivain raconte en l'enchassant dans la métaphore d’un
voyage aventureux sur un oceéan sans rivages 'histoire de
sa jeunesse, ses errements et ses détresses, la découverte de
VHortensius, son mépris pour le christianisme (superstitio
quaedam puerilis), son aberration manichéenne, son scepti-
cisme, sa rencontre avec Ambroise, saint Paul et Platon,
« la rénovation de son Ame et de sa vie, » sa maladie, sa pré-
sente retraite a4 Cassi, la paix conquise et I'insoucieuse quié-
tude de son coeur. « Tu vois done dans quelle philosophie je
navigue comme dans un port. Dans quelle région de la terre,
dans quel asile du bonheur, la destinée me conduit-elle ? our
aborderai-je? Je I'ignore?. »

Qu’est-ce en effet que le bonheur ? Cest la question qu’Au-
gustin adresse & ses convives au repas de son anniversaire,
le 13 novembre 386. Suffirait-il pour étre heureux de pos-
seder I'objet de tout désir ? On voit des gens comblés de tous
les biens et malheureux par la crainte d’en étre dépouillés.

Le bonheur ne peut étre attaché aux biens périssables.
Seul le mortel fortuné qui possede le bien immuable et sou-
verain est assuré de sa félicité. Le bonheur est en Dieu.
« Dieu propice », objecta Monique. Et quand le sceptique
Navigius croit embarrasser la sainte femme par cette insidi-
euse question: « Qui cherche Dieu n’est pas contre Dieu ; est-
il donc heureux ? » elle répond sur-le-champ : « Qui vit bien,

1 De Ordine,1l, 9 : Ad discendam item necessario dupliciter ducimur, autori-
tate et ratione.., tempore auctoritas, re autem ratio prior.
2 De Vita Beata, 5.



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN 505

se rend Dieu propice et trouve la béatitude. Qui vit mal,
cherchat-il Dieu, ne rencontre que la détresse.... » Augustin
applaudit: «Tu es entrée, 6 mere, dans la citadelle de la
philosophie. » Le secret du bonheur se découvre ainsi dans
la pratique du bien, et la sagesse consiste dans la modération
d’'une ame détachée des désirs charnels et soucieuse de biens
éternels.

Apreés avoir philosophé contre les sceptiques tout au long
du dialogue, Augustin, fatigué, semble-t-il, de tant de raison-
nements stériles, conclut par cet aveu: « Nous admettons
donc d’autorité divine que le Fils de Dieu n’est rien autre
que la Sagesse de Dieu... Le Fils de Dieu est Dieu certaine-
ment?!. »

Avec les Soliloquia nous retrouvons 'homme des Confes-
stons. Ge sont encore des dialogues, mais des dialogues
intérieurs entendus dans le recueillement et rédigés au début
de P'année 387, quelques semaines avant le baptéme de
Pauteur.

La premiére page n’est qu’une ardente supplication, et
presque le cri de détresse d’une ame déchirée par la lutte du
doute et de la foi.

« O Dieu! au-dessus de qui, hors duquel et sans lequel il
n’y a rien, ordonne-moi, je t'en prie, tout ce que tu vou-
dras.... Si ceux qui cherchent en toi leur refuge te trouvent
par la foi, donne la foi, si c’est par la vertu, donne la vertu,
si c’est par la science, donne-moi la science 2. »

Que désires-tu? demande alors la Raison personnifiée 4 son
interlocuteur. « Je désire connaitre Dieu et ’dme, rien de
plus, rien de moins3. »

De nouveau se dresse le probléme de la connaissance et
de la conquéte de cette ultime et vivante vérité que 1’ame hu-

! De Vita Beata, 34 : Accepimus autem etiam autoritate divina Dei Filium nihil
esse aliud quam Dei Sapientiam... et est D2i Filius profecte Deus.

2 Solileyuia, 1, 1: Deus supra quem, extra quem, sine quo nihil est.... jube,
quaeso, atque impera quidquid vis.... si fide te inveniunt qui ad te refugiunt,
fidem da, si virtute, virtutem, si scientia, scientiam,.

3 Soliloquia, 1, 7: Deum et animam scire cupio. Nihil plus. Nihil omnino.



506 E. LOGOZ

maine ne se lasse pas de vouloir entreprendre par ses moyens
naturels. Et de nouveau aussi le dialecticien s’attaque au
sphinx, argumente, raisonne, analyse, renverse le scepticisme
en le convainquant d’illogisme, et établit péniblement le
fondement de la certitude, 'immutabilité de la vérité et
I'immortalité de I'dme. 1’idée maitresse ou plutdt le senti-
ment qui domine et résume le dialogue, c’est que I'ame est
capable de Dieu, vérité souveraine, lumiére ineffable et
wmcompréhensible des esprits!. Elle y aspire comme ['aigle
monte vers les sommets. Mais, blessée, elle retombe sur la
terre froide et sombre de I'incertitude et des illusions. Pour
prendre son vol vers la source de la chaleur et de la vie,
pour saisir Dieu, pour retrouver son intégrité, dans la vision
de I'absolu, il lui faut les ailes de la foi, de '’espérance et de
l'amour 2.

Voila doncles quatre documents authentiques de la pensée
et les quatre témoins de I'état d’ame d’Augustin dans le
temps qui suivit la conversion de 386. D’aprées la nouvelle
critique, 'homme qui écrivit ces petits traités n’a presque
rien de commun avec 'auteur des Confessions. Ce n’esl pas
un chrétien, mais un philosophe que se disputent encore le
néoplatonisme et le scepticisme de I'Académie. La conversion
de 386 ne serait qu'une étape de l’évolution sans secousse
qui conduisit lentement 'admirateur de I’Hortensius sur le
siége épiscopal d’Hippone, et celte étape n’est pas une étape
chrétienne. L’'influence chrétienne ne serait devenue déci-
sive qu’en 391 et coinciderait avec 'entrée d’Augustin dans
le clerge d’Afrique.

A supposer que les opuscules écrits dans 'hiver de 386-
387 suffisent & mettre en suspicion le récit des Confessions,
ils ne prouvent rien toutefois pour la période qui suivit le
baptéme. Or au premier printemps de 387 le conventicule de
Cassi était de retour & Milan, et & Paques de la méme année,
Augustin recevait le baptéme des mains d’Ambroise. Il fau-

t Soliloguia 1, T : Lux est quaedam ineffabilis et incomprehensibilis mentium.
2 Soliloguie 1, 71 : Tria igitur ad animam pertinent ! sana sif, ut aspiciat et
videat. Ale vero tria : fides, spes et charitas,



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUCUSTIN 507

drait donc expliquer ce baptéme et les difficultés qu’il
souléve. Depuis les jours de Constantin, I’Eglise, toute a
’orgueil de son triomphe, n’était plus trés sévére sur la qua-
lité de ses candidats et baptisait les catéchumeénes par four-
nées sans trop s’enqueérir de l'intensité de leur foi. L’intérét
de sa politique et le dogme du baptéme favorisaient singu-
l1érement le relachement de la discipline. Cependant le cas
d’Augustin n’était pas ordinaire. Ambroise, instruit par
Monique, n’ignorait rien du passé de son illustre catéchu-
mene. Croire que 'impérieux prélat qui osa refuser la céne
a Théodose le Grand au pied des autels ait administré le
sacrement purificateur (lavacrum regenerationis) 4 un philo-
sophe a moitié sceptique et ancien viveur sans étre str de
ses sentiments, nous parait difficile. Supposer en outre que
celui-ci se soit prété a semblable comédie dans le temps ol
le souct de sincérité lui rendit insupportable le métier de
marchand de paroles n’est pas moins hasardeux. En accep-
tant le baptéme, fut-ce par déférence envers sa mére, Augus-
tin savait & quol il s’engageait. A moins de tenir la preuve
qu’il a cédé & un mouvement irréfléchi ou 4 un sentiment
sans lendemain, il faut admettre qu’il était ou se crovait
chrétien en 387. '

L’intervalle de quatre ans qui va du baptéme a 'ordination
n’est pas un trou dans sa vie. Bien loin de s’asseoir dans le
silence, il s’avance sur la scéne, entre en lice, et sans aucun
mandat officiel, se fait le champion du Dieu des chrétiens.
Persuadé comme il 'est alors que toutes les énergies de
Pame tendent & cette unité supérieure et que les arts libé-
raux eux-mémes ont une valeur religieuse, il déploie sa curio-
sité littéraire dans toutes les branches du savoir humain. Qui
s'attendrait par exemple & lire dans un traité sur la musique
des phrases comme celle-ci : « Quant & moi, j'invoqueral les
livres quaucune autorité ne surpasse.... Christ qui est la
sagesse de Dieu et la lumiére en tout.... Ceux qui adorent la
Trinité consubstantielle et immuable du Dieu unique et sou-
verain L. »

L' De musica, VI, 16 et 17: Sed ego consulem libros quos nulla antecedit auc-



508 E. LOGOZ

Un pur philosophe n’a pas coutume d’invoquer l'autorité
de I’Ecriture, Christ et la Trinité. Or cet écrit est de 387-389.

Nous ne dirons rien du de Immortalitate anime, non plus
que du de Quantitate anima, parce que ces livres n’interes-
sent & aucun degré le probléme de la conversion.

Dans le de Magistro liber unus (389) nous lisons : « Je ne
sais pas tout ce que je crois, mais je n’ignore pas non plus
qu'il soit utile de croire beaucoup de choses que jignore?. »

De Genest contra Manicheeos libri duo (389) contient déja,
avec une apologie du premier livre de la Bible, I’ébauche et
le plan complet de cette philosophie de !’histoire dont la
Cité de Dieu est le développement superbe.

De Moribus Ecclesize catholicze et de Moribus Manichaeorum
libri duo (388-389) est une ceuvre toute pénétrée de lesprit
catholique. Le philosophe disparait derriére le croyant, la
pensée religieuse devient plus sure d’elle-méme et & chaque
page on pressent le dogmaticien et le Pere de I'Eglise. Citons
au hasard :

« La foi chrétienne qui conduit & la sagesse et a4 la vérité
suprémes, c’est la jouissance de la vie heureuse; elle ne se
rencontre que dans la discipline catholique 2. »

« Celui que le Fils de Dieu a saisi dans son plan rédemp-
teur par le sacrement (baptéme et eucharistie ?) est un
homme nouveaus. » Ce n’est pas encore la doctrine de la
grice, le mot n’y est pas, mais ’'idée germe.

Quelques pages plus loin, le fanatique qui devait ternir sa
glorieuse mémoire en établissant pour la premiére fois le
droit et la formule de I'Inquisition s’annonce également :

toritas... Christus qui sapientia Dei est lumen toties... Illi qui unius summi Dei
consubstantialem et incommutabilem Trinitatem... venerantur.

1 De Magistro I, 11: Non omne quod credo scio. Non ideo nescio quam sit
utile credere etiam multa quae nescio.

? De Moribus Ecclesie 1, 18 : Christianiam fidem, que ad apicem sapientis
veritatisque perducit, qua frui, nihil alind esse nisi beate vivere, neque esse
uspiam nisi catholica disciplina, :

3 De Moribus Ecclesize 1, 19 : Hlum autem quem suscepit in sacramento Dei
Filius ad nos liberandos, novum (hominem).



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN 509

« La discipline catholique, médecine de I’Ame, dispose de
deux moyens d’action : la contrainte et ’enseignement. La
contrainte fait appel & la crainte; Penseignement, a I'amour.
Car si 'excellence de 'amour éclate dans le Nouveau Testa-
ment, la crainte se justifie par I’Ancien t. »

Négligeant dans cette rapide enquéte le de Libero Arbitrio
qui a pu subir des remaniements jusqu’a I’époque de son
achévement en 395, nous nous arréterons enfin au de Vera Re-
ligione liber unus, qui date de 380. L’auteur a fait du chemin.
Sa belle espérance de mettre d’accord Platon et Jésus-Christ,
Ia philosophie et la révélation est bien prés de s’évanouir.
S’il commence par poser 1a these que la vraie religion doit
fournir la double base de la vie sainte et de l'intelligence
totale de 'univers, et s’il est convaincu que le christianisme
satisfait & cette double exigence, il n’est plus trés sar que la
philosophie ne soit pas un vrai jeu d’esprit.

La philosophie a fait banqueroute, puisque & vouloir at-
teindre la cime de la vérité, elle a di se résigner i n’étre
que le privilege de quelques élus.

Si Platon revenait, il conviendrait lui-méme que la vérité
exigeait I'intervention d’'un messager divin pour devenir le
patrimoine de I’humanité. Ces grands philosophes qu’on
ose opposer au christianisme ne manqueraient pas de
courber leurs fronts altiers sous l'autorité de la foi et de la
discipline de I’Eglise?. En parlant de discipline Augustin
n’embrasse pas seulement les régles mais aussi la doctrine
ecclésiastiques et tous les faits de la rédemption depuis la
conception surnaturelle jusqu’a 'ascension de Jésus-Christ.

Quant & lui, il s’est soumis a cetfe autorité chrétienne,
car 'autorité provoque la foi, et rend & ’homme l'intégrité de
sa raison3. Et pour qu’on ne se méprenne pas sur son atti-
tude en face de I’Eglise, il prend soin de nous informer de ce

1 De Moribus Ecclesize, 1, 28 : Hewee tamen diciplina quéae animi medicina est, in
duo distribuitur : ceereitionem et instructionem, Ceercitio timore, instructio vero
amore... Preevalet tamen in Vetere timor, amor in Novo.

2 De Vera Religione, 1, 5: Vera religio in sola Ecclesia catholica....
3 Idem, 1, 8 et 24, Illa omnia quae primo credidimus, nihil nisi auctoritate secuts



510 Ee. LOGOZ

qu’il entend sous ces mots de « sagesse » et de « vérité » qui
remplissent ses premiers écrits.

La sagesse de Dieu, c’est & dire le Fils unique, consub-
stantiel et coéternel du Pére, a daigné revétir toute la nature
humaine, et la parole a été faite chair?.

Le voila donc rallié & I'orthodoxie. Désormais il ne voudra
plus s’en écarter. Il va si loin dans cette voie qu’il n’hésite
pas & patroner le dogme de la résurrection de la chair. Aprés
avoir disserté sur la nature et les suites du péché, il écrit en
effet: « On peut déja conclure qu’aprés la mort corporelle,
salaire du péché originel, le corps sera rétabli en son temps
et dans sa fonction sous son ancienne forme?2, Si 'on réflé-
chit que ce dogme faisait partie du christianisme primitif et
eschatologique, et qu’il avait pour sa part sauvé la religion
par sa résistance victorieuse au syncrétisme philosophique
qui menaca si longtemps de l'absorber, on conviendra
qu’Augustin avait faussé compagnie a la sagesse du monde.
Si Pannée 390 signifie quelque chose dans le développement
d’Augustin, elle inaugure la période dogmatique.

Les documents que nous venons de soumettre au lecteur
sont assez nombreux et d’une portée suffisante pour que
nous puissions arréter notre enquéte et instruire le proces de
la conversion.

En 390, I'apologéte catholique du traité de Vera Religione
avait regagné I'Afrique depuis tantot deux ans et transformé
sa maison de Thagaste en une sorte de couvent laique ou il
pratiquait I'ascétisme avec un petit groupe d’amis et d’ad-
mirateurs. L’Eglise avait les yeux sur lui. Comment douter

partim sic intelliguntur, ut videamus esse cerlissima, partim sic ut videamus fieri
posse, atque ita fieri oportuisse... auctoritas fidem flagitat et rationi praeparat
hominem.

1 De Vera Religione, 16 : Cum ipsa sapientia Dei, id est unicus Filius, con-
substantialis Patri et coaeternus, totum hominem suscipere dignatus est et Yerbum
caro factum est.

2 De Vera Religione, 12. Inde jam erit consequens ut post mortem corporalem
quam debemus primo peccato, tempore suo atque ordine suo hoc corpus resti-
tuatur pristinae stabilitati.



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN Hil

qu’il ne fit un chrétien, alors qu’il a renoncé au monde et
qu’il est tout pénétré de 'idéal de vie gue le catholicisme
marquait du sceau de la perfection.

La conversion, si conversion il y eut, est done antérieure.
Avant ou apres le baptéme ? 11 faut bien 'avouer, I’étude de
la vie et des ceuvres d’Augustin pendant la période de trois
ans qul suivit son admission dans I’Eglise ne fournit ni un
fait ni un texte ol 'on puisse surprendre cette orientation
nouvelle que 'on nie s’étre produite en 386. Les adieux d’Au-
gustin & Monique mourante sont un au revoir sublime dans
la patrie éternelle. Si, durant le séjour de quelques mois
qu’il fit 4 Rome avant de rejoindre la terre africaine, il fré-
quenta de préférence les Manichéens, ¢’est qu’il n’y connais-
sait personne en dehors de ses anciens coreligionnaires. Au
reste, il commencait alors contre la secte de Manés cette vi-
goureuse campagne qui fut la grande pensée de cette période
et qui inspira, avec le de Genesi contra Manichaeos et le de
Movribus Ecclesiae catholicae... le de Libero Arbitrio, ou le
souci de ruiner le déterminisme dualiste lui fit écrire des
pages outrées qu’il dut rétracter plus tard. Nous avons affaire
a un chevalier de I'Eglise. Il lui emprunte des armes encore
lourdes & ses épaules ; il se sert gauchement du massif appa-
reil, se retranche derriére les dogmes de l'autorité, théolo-
gienne de la Trinité. Puis, comme David jetant & terre 'ar-
mure de Saiil, il ressaisit sa bonne fronde, celte ingénieuse
et puissante dialectique, dont ’école lui avait appris toutes
les ressources. De 14 ce mélange d’orthodoxie soumise et de
libre-pensée qui distingue ses premiers écrits. Pourquoi
s’étonnerait-on si, pour combattre une secte dont il ne se
pardonnait pas d’avoir partagé les erreurs, Augustin la pour-
suit sur le terrain qu’elle avait choisi et ou elle se croyait
invincible : 1a philosophie. Il opposait donc & la philosophie
de la matiére la philosophie de 'esprit. En raisonnant comme
un platonicien, il était bien convaincu de ne pas s’éloigner
de la pensée chrétienne, puisque le néoplatonisme était le
plus heureux effort de I’esprit humain pour s’approcher de
la vérité, et qu’aux yeux de beaucoup les deux systémes n’en



52 E., LOGOZ

faisaient qu'un. Mais on sent bien que la dialectique ot un
esprit comme le sien devait se complaire n’est plus au ser-
vice de la seule philosophie ou qu’il entend sous ce nom le
christianisme lui-méme. 11 est déja un fils soumis de la dis-
cipline catholique. N’y efit-il que ces appels constants au
principe d’autorité religieuse, cela suffirait & ruiner la thése
des adversaires de la conversion. Tout ce qu’on peut dire avec
certitude c’est que les ouvrages composés entre le baptéme
et I'ordination (387-391), bien loin de traduire la fixité d’'une
pensée solidement établie, marquent une évolution. Augustin
se cherche. Son cerveau est un creuset ou il croit encore
pouvoir opérer la fusion de la philosophie et du christia-
nisme. Il lui faudra encore quelque temps avant de com-
prendre l'inutilité de l'entreprise. Mais on voit nettement
que le libre penseur sera absorbé par '’homme d’autorité,
Cette évolution n’a pas commencé au baptéme. Les dia-
logues antérieurs, et ce grand travail de pensée qui occupa
I’hiver de Cassi n’en sont que la phase initiale. On nous dit
que ces premiers écrits n’ont rien de chrétien et rappellent
trop un éléve de Cicéron pour étre d’un disciple du Christ,
Avant de dire notre sentiment la-dessus, il convient d’exa-
miner les arguments de ’école néocritique. M. Gourdon ! ne
manque pas d’avoir relevé une grande divergence de fait,
une contradiction méme entre les Confessions et les Dia-
logues. D’aprés celles-1a, la retraite de Cassi aurait été
décidée a la suite de la conversion, et d’aprés le traité contre
les académiciens, c’est un mal de poitrine qui 'aurait con-
duit & ce repos forcé. Mais dans une allusion 4 cette maladie,
aprés avoir rappelé qu’elle entraina ’abandon de son cours
public, Augustin ajoutera cette note que nous soulignons:
« bien qu’avant ce malheur, j'eusse déja décidé comme vous
savez de me réfugier dans la philosophie.» (De Ordine, I, 5.)
Et voici d’accord sur un point d’importance les Confes-

1 8i nous avons cité a titre de document représentatif la thése d’un tout jeune
homme, dont I’érudition laisse & désirer, pour ne rien dire du sens critique, c’est
que son essai a le mérite de poser carrément le probléme, et, pour ainsi dire, 3
angle droit.



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN o3

sions et les Dialogues. Passons. D’aprés les Confessions la
crise du jardin aurait été précédée d'une période angoissée,
pleine de luttes morales, de remords et de doutes, dont
il serait étonnant que I’écho ne se retrouvit pas dans les
Dialogues.. Et en effet, dit-on, on y chercherait en vain le
douloureux retentissement de ce passé si tragique et si
proche.

M. Gourdon n’a pas de peine a s’accommoder des pages si-
gnificatives qui ouvrent le de Beata Vita, ce curriculum vitae,
tableau de vie largement brossé, ou l'auteur indique en
quelques traits les étapes de sa jeunesse, les fluctuations de
son ame, jusqu’au moment ot il toucha le port de la philo-
gsophie. Un esprit non prévenu y distingue immédiatemeut
une premiére ébauche des Confessions. C’est le méme plan,
et sur un point capital c¢’est I'identité de langage. Dans l'un
comme dans 'autre ouvrage 'auteur retrouve le méme mot
pour traduire la premiére impression que lui fit le christia-
nisme aprés la lecture de I’Hortensius: Superstitio quaedam, ici
puerilis, 1a, digne de femmes. M. Gourdon prétend que c’était
encore le sentiment d’Augustin en 387 (note, page 28). Et
pourquoi pas en 400 a 'apparition des Confessions? M. Renan
avait déja observé qu’a solliciter les textes on leur fait
prouver & peu prés tout ce qu'on veut. Mais il usait de ce
procédé avec une finesse et une virtuosité qu’ignore le jeune
théologien. On peut lui adresser le reproche auquel la cri-
tique d’extréme gauche a donné prise si souvent. Il procede
a la facon des mauvais juges qui au lieu de démontrer la
culpabilité d’un accusé lui demandent la preuve de son inno-
cence. De ce que les Dialogues ne contiennent pas un double
du récit des Confessions et ne sont pas écrits de la main fié-
vreuse d’un catholique ardent, abimé dans le myslére de
piété et plein de mépris pour tout le reste, en voila assez
pour que le récit de la conversion soit faux. Car il est
entendu pour les besoins de la cause que cette page cé-
lébre nous décrit une conversion totale et achevée d’un seul
coup.

Or n’oublions pas que nous n’avons pas affaire & un

THEOL. ET PHIL. 1905 34



Hl4k E. LOGOZ

homme d’Eglise, mais & un laique lettré que la conversion
ne détourne pas davantage de ses études qu’elle ne saurait
empécher un paysan de labourer son champ.

Aucun des commensaux d’Augustin n’était chrétien, saut
Monique, et parmi eux se trouvaient deux étudiants dont
I’éducation littéraire lui était confiée. Il était payé pour cela,
sans doute, et non pour les évangéliser. 1l était P'hote
d’un colléegue payen dont les sentiments n’étaient peut-étre
pas tres favorables aux chrétiens.

La classe des rhéteurs formait le noyau de 'opposition a
lafoi nouvelle et 'enseignement public était demeuré interdit
aux chrétiens depuis le fameux édit de Julien I’Apostat.
Naguere encore Victorius, le traducteur de Plotin, avait di
renoncer & sa chaire de Rome plutét que de renier sa
croyance. L’Eglise de son coté avait voué au mépris la vaine
science des professeurs et la sagesse périlleuse des philoso-
phes. En se retirant & Cassi Augustin était fermement résolu
& démissionner des son retour & Milan. Pour se vouer a
quoi, il n’en savait rien encore. En tous cas, dans les pre-
miers temps qui suivirent sa conversion, la plus élémen-
taire prudence lui commandait de ne pas couper les ponts
derriere lui et ne pas s’interdire l’exercice de sa profession
en proclamant urbi et orbl ses convictions chrétiennes.
Cette réserve n’était ni fausse honte ni hypocrisie.

Ne négligeons pas ces circonstances si nous voulons com-
prendre les Dialogues, et rappelons-nous surtout quel était
I'état d’esprit d’Augustin en les écrivant. Si le christianisme
avait changé son ame, le néoplatonisme l'avait arraché a
I’agnosticisme des académiciens. Et sa premiére polémique
sera dirigée contre ce systéme mortel & la pensée comme
a la vie. Il s’agissait donc d’abord d’établir le fondement de
la certitude. C’est la grande inspiration et le but unique des
Dialogues. L’auteur prend le scepticisme corps & corps et
pour le convaincre d’'imposture il le refoule dans ses retran-
chements. Les Ecritures Saintes ne lui étaient presque d’au-
cun secours dans cette ceuvre de combat puisqu’elles
ignorent le probléme de la connaissance. Force lui était



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN 15% £}

donc de s’adresser & la philosophie. De 14 le caractére dia-
lectique de ces traités. Mais la philosophie n’est plus pour
lui Pexercice désintéressé de l'intelligence, et, comme dit
Aristote, Uactwité libre d’'une dme sans besoin 1. Il lui
demande moins des principes scientifiques que des motifs
de vie. On sent bien qu’elle ne 'intéresse pas pour la solu-
tion qu’elle donne au probléme de la destinée. La philoso-
phie se confond pour lui avec la religion. Toutes les discus-
sions pivotent autour des idées de vie heureuse, de souverain
bien, de sagesse, de vérité et de Dieu. Ces expressions étaient
familiéres au néoplatonisme. Mais le sens que leur donne
Augustin n’est pas celui de I’école. Derriére le philosophe on
apercoit toujours le croyant.

On s’étonne de ne pas retrouver sous la plume dun
nouveau converti les mots de grace et d’Eglise. Ils n’y sont
point en effet. Peul étre Augustin ne fait-il aucune mention
de I’Eglise parce qu’il n’en faisait pas partie. Quant & la
grace, il faudra se souvenir du silence des ceuvres du début
pour fixer la chronologie des grandes doctrines d’Augustin,
Mais le nom du Fils de Dieu se rencontre déja dans la signi-
fication chrétienne, et 'appel & 'autorité et a la foi se re-
trouve partout : « Jusqu’ici j’ai recu par la foi davantage
que je n’ai compris par la raison 2. »

Le contenu dialectique des Dialogues ne permet de conclure
ni pour ni contre le récit de la conversion, méme si on refuse
des’arréter a cette allusion caractéristique : « C’est pourquoi,
titubant et hésitant, je saisis 'apotre Paul3. »

La vie qu’on menait & Cassi infirmerait-elle cetteconclusion ?
Les Dialogues permettent-ils de reconstituer ’emploi des
journées avec assez de précision et de vraisemblance pour
que nous puissions respirer I’atmosphére morale ol vivaient
les retraités et pénétrer dans I'intimité du principal person-
nage? Il semble qu’Augustin, en I'absence du propriétaire,

1 Gaston Boissier, La fin du paganisme. _

2 Contra Acad. 11. 1 : Plus adhuc fide concepi quam ratione comprehendi.

8 Contra Acad. 11. 1. Itaque titubans, properans, hesitans, arripio apostolum
Paulnm.



516 E. LOGOZ

remplacait ce dernier dans 'administration du domaine, et
qu’il ait pris au sérieux son role de gérant. En cette saison
d’hiver c’était une agréable distraction qui ne demandait ni
beaucoup de peine ni beaucoup de temps. Les journées
restaient donc entiéres. Les meilleures heures étaient con-
sacrées & ’étude. Le professeur public devenu précepteur
continuait sans doute l'enseignement interrompu 4 Milan
pour les deux éléves qu’on lui avait confiés, et dont Pun
était le propre fils de son riche protecteur Romanianus. On
interprétait les poétes et surtout Virgile. Mais il semble que
Cicéron, le maitre de I’éloquence latine, avait une place &
part dans ces lecons. Les Dialogues montrent en effet que
les discussions familiéres du cénacle de Cassi étaient comme
le prolongement de lectures cicéroniennes. Nous avons 14 un
reflet de la pensée et du style du grand orateur. Tout natu-
rellement la conversation s’élargissait pour embrasser bien-
tot avec le stoicisme du grand républicain tout le champ
de la philosophie antique. On allait ainsi au courant de
I’idée ou de l'impression fugitive, chacun disant son mot
tantot grave, tantdt plaisant. Augustin, qui n’était pas un
pédant et avait de I'esprit, souriait & ces fusées de gaité
juvénile, mais toujours par son intervention finale inclinait
le débat vers de hautes pensées. Souvent aussi, tard dans
la nuit sous les étoiles, et quand les esprits s’étaient
heurtés au mystére de la destinée et & 1'impuissance de la
raison a pénétrer I’énigme de 'univers, Augustin, secoué du
grand frisson, disait le mot de la fin : Prions.

Une fois méme la pieuse Monique, enchantée de la tour-
nure qu’avait prise I’entretien, chante ’hymne célébre d’Am-
broise : Fove precantes, Trinitas *.

Les menus travaux agricoles, I’étude, la conversation la
plus grave, la lecture des philosophes platoniciens traduite
par Victorinus et la méditation des épitres de saint Paul,
ainsi s’écoulaient les journées de Cassi. Remarquons en
passant que le genre de vie qu’il inaugura & Thagaste en

1 De Beata Vita, 35.



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN M7

388 fut exactement le méme, sauf que 1'étude des auteurs
profanes fut réduite a la portion congrue.

Quand M. Gourdon appelle cela une vie profane, on peut
se demander ce qu’il v faudrait ajouter ou retrancher pour
qu’elle ne le soit pas. Nulle part, il est vrai, les Dialogues
ne font mention des pénitences ou de ces exercices inhu-
mains ou se complaisaient déja les ascétes, et Augustin
ne croyait pas manquer & sa foi, parce qu'il cultivait les
poétes et les philosophes. Ambroise, son maitre, et Jérome,
chez qui tant de réminicences des lettres classiques se
mélent aux citations bibliques, lui offraient d’illustres exem-
ples. S’il parle davantage de philosophie que de religion,
s’il vante a tout propos son entrée dans la philosophie
comme dans un port & labri des tempétes, il est excessif
d’en eonclure qu’en 386-387 la philosophie platonicienne fiit
son unique amour. Quand il unit les noms de Platon et de
Paul comme s’ils étaient les disciples du méme Maitre et les
interpretes de la méme vérité, on voit bien quw’il croit alors
de toute son d4me & l'accord possible et certain de la vérité
rationnelle et de la vérité révélée. 11 posséde 'une par la foi
d’autorité, il cherche I'autre par la voie de la raison. Cest
tout le plan des Dialogues. La philosophie ot il a trouvé un
refuge est la sagesse chrétienne, qu’il veut justifier en mon-
trant son identité avec les doctrines du roi des philosophes.
Parlant d’Ambroise il écrit dans les Solilogques : « Cest mon
unique regret de n’avoir pu lui découvrir autant que je
laurais voulu toute mon affection pour lui et pour la sa-
gessely. Il serait singulierqu’Augustin etit songé a faire plaisir
a un évéque en lui vantant la sagesse payenne. Il it mieux.
Quelque temps apreés il recevait de ses mains le baptéme,
qui scellait la conversion de 386.

Le philosophe des Dialogues ne contredit pas le converti
des Confessions; seulement le premier décrit le travail de
sa pensée, le second les mouvements de son cceur.

(C’est le méme homme. Si vous voulez, ¢’est un philosophe

1 Soliloquia, 11. 14.



518 E. LOGOZ

chrétien avant de devenir le chrétien philosophe qu’il de-
meura toujours. Trop de choses sont inexplicables & qui nie
la conversion chrétienne dans le jardin de Milan: la pré-
cision des détails et du texte de saint Paul, la date du récit
des Confessions, la rupture violente avec le passé et la vie
austére de Cassi, le baptéme de 387, sans compter que la
doctrine de la grice et de la predestination n’aurait plus de
genése psychologique, et ne reposerait plus sur une expé-
rience précise et décisive. N'y ett-il que la difficulté de com-
prendre le role central de cette doctrine augustinienne, si
I’on admet la these néocritique, cela suffirait & nous rendre
suspecte cette derniére, & défaut d’autres preuves. Et ces
preuves ne manquent pas, on vient de le constater.

A cela prés, nous convenons que la conversion de 386 n’a
fait d’Augustin ni un parfait catholique ni un savant théo-
logien orthodoxe. Les Confessions ne disent rien de semblable.
L’illustre pénitent avait ouvert au hasard son manuscrit de
saint Paul et son regard était tombé sur ces mots : «loin de
la luxure et des impudicités.... revétez-vous du Seigneur
Jésus-Christ et n’ayez pas soin de la chair pour satisfaire ses
convoitises. » (Rom. XIII, 13-14.) Ce fut alors que la lumiére
et la grace accomplirent leur ceuvre libératrice. Qu’est-ce a
dire et comment faut-il entendre cette conversion? Et qu’est-
ce d’abord — pour élargir le débat — que le conflit intime
qui précede nécessairement toute conversion, sinon le con-
flit de deux idéals de vie qui se disputent I’dme humaine.
Quand Augustin parle des ténebres de ses hésitations (dubi-
tationum) qui se dissipéerent soudain, il ne fait pas allusion a
ses doutes intellectuels, mais & ses incertitudes morales, et,
g’il m’est permis d’étre plus précis, je dirai que toute cette
incertitude portait sur les seuls points de la continence
sexuelle et du renoncement au monde. Si ce double renon-
cement figurait alors 'idéal de la vie sainte pour I'Eglise et
de la vie sage pour les philosophes, la sensualité et Pamour
de la gloire avaient jusqu’alors régné sur le professeur de
Milan jusqu’a la hantise. M. Gourdon prétend, il est vrai,
qu’Augustin avait déja des moeurs d’une remarquable austé-



LA GENESE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN 519

rité et que son concubinage n’avait pas moins de dignité que
les mariages consacrés. Ce n’était pas 'opinion d’Augustin
lui-méme. Une expérience honteuse 'avait enfin mis au clair
sur son propre compte et il n’a pas reculé devant la nécessite
de nous en faire juges. Un homme qui renvoie apres qua-
torze ans de vie commune la pauvresse qui I'a rendu pere,
avec le ferme propos de rentrer dans la société des gens de
bonne compagnie par un mariage légal, et qui le surlende-
main, pour nowrrir la maladie de son dme (Confess. VI, 15),
et en attendant I’épouse, prend au marché public une nou-
velle concubine sous la poussée irrésistible de la chair, cet
homme-la avait des motifs de se sentir dans le désordre.
D’autant plus que l'idéal chrétien et l'image du Christ le
poursuivaient alors. De 1a le conflit aigu et le fait de con-
science formulé dans le jugement porté sur la volonté natu-
relle de 'homme : non posse velle ex toto. Maintenant il avait
trente-trois ans: ni la poésie de la jeunesse, ni celle de
Pamour ne pouvaient auréoler sa chute.

Gardons-nous toutefois de conclure & une nature vulgaire-
ment impulsive. Augustin savait ce qu’il faisait et pourquoi.
Il raisonnait le genre de vie qu’il avait choisi. Jusqu’alors le
sentiment de la brieveté de la vie et de la menace de la mort
lui avaient été des aiguillons de la chair. Apres tout, qui
sait, le libertin n’a-t-il pas la bonne part en prenant son
plaisir ot il le trouve ?

Que ses joies soient inférieures et inquietes, elles n’en
sont pas moins réelles. Il jouit et aime ses jouissances. Au-
gustin était un réaliste, une de ces natures passionnées fon-
dues d’un seul bloc, et portées aux extrémes.

Leurs conversions ont quelque chose d’absolu ; ils ne con-
naissent pas les nuances et sont pris tout entiers, au risque
de se faire violence pour demeurer logiques avec eux-mémes.
Tel fut le cas d’Augustin.

La conversion le rendit chrétien par la vie et par le cceur,
avec le nouvel idéal ou le nouvel amour dont il fut subjugué
par la grice. Sa raison, sa raison pratique de Romain, la
ratio carnalis de ’homme pécheur, il 'humilia de propos



520 E. LOGOZ

délibéré et la plia sous le joug de 'autorité. Les idées philo-
sophiques du néoplatonisme sur la spiritualité de Dieu et
de ame, sur l'essence métaphysique du mal moral et la fin
de I'homme avaient beau illuminer et enrichir son intelli-
gence ; seules elles ne pouvalient pénétrer et transformer le
foyer intérieur ot se crée la vie. Le doute qui le paralysait
n’avait pas tant son siége dans son cerveau que dans son
coeur. Il lui fallait un nouvel amour plus fort que ’ancien.
« J’ai cherché le secret de la force qui me rendrait capable
de jouir de Toi, et ne I'ai trouvé qu'au jour ou j’embrassai
le Médiateur de Dieu et des hommes, Jésus-Christ homme. »
Croyons-le sur parole, puisque le méme aveu se rencontre
dans le Contra Academicos.

Il s’agit donc bien d’une conversion réelle et d’un change-
ment de vie qui a sa date. L’hypothése d’une lente évolution,
par étapes insensibles, de la philosophie au christianisme,
croule devant les textes, les faits et les analogies psycholo-
giques.

L’année 386 marque dans la carriére d’Augustin un tour-
nant caractérisé par un double renoncement: le renonce-
ment a la chair et au monde, et le renoncement & cette
raison charnelle (ratio carnalis) dont les suggestions dou-
blaient la force de ses instincts jouisseurs.

De 14, dans la sphére morale, les germes de cet ascétisme
et de ce mépris du monde qui vont se développer d’année
en année. (’est encore, dans le domaine de la pensée, la sou-
mission au principe d’autorité, que suppose et proclame
toute la théologie d’Augustin.

L’acte de foi qui sauve ou la grace implique une certaine
abdication de l'esprit. Auctoritas praecedit in tempore, con-
fesse le converti ; ratio in re, proteste le philosophe. C’est 1a
tout saint Augustin dans les premiéres années de sa con-
version. Tout I'effort de sa pensée tendra a la réconciliation
de Pautorité et de la raison, et en fin de compte a faire la syn-
thése de la religion chrétienne et de la philosophie néopla-
tonicienne.




	La genèse de la pensée de Saint Augustin [suite]

