
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 6

Artikel: La genèse de la pensée de Saint Augustin [suite]

Autor: Logoz, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L..A.

GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN

PAR

E. LOGOZ

Nec faciunt bonos vel malos mores,
nisi boni vel mali amores.

Epist. 155.

II

Le problème de la conversion

La conversion de saint Augustin soulève un grave
problème d'histoire et de psychologie. L'ancienne littérature
théologique l'a ignoré, et si elle l'a parfois entrevu, c'est
sans lui accorder l'importance qui s'y attache au regard de

modernes critiques. Sur la foi au récit des Confessions on
admit universellement que la scène du jardin marqua une
volte-face complète du brillant rhéteur. On aimait à y voir
une de ces prises de possession soudaines de la grâce de

Dieu, qui enveloppe d'abord d'influences secrètes et saisit
enfin brusquement l'âme des prédestinés. C'était une affinité
de plus entre saint Paul et saint Augustin, le plus grand
des apôtres et le plus grand des docteurs, deux génies
jumeaux qui à quatre siècles d'intervalle auraient subi à une
heure décisive l'irrésistible action de la grâce.

La critique historique, irrespectueuse des textes solides
comme des belles traditions, s'est avisée que la page célèbre
des Confessions méritait examen.



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN 499

Elle en est sortie fortement suspecte. J'ai sous les yeux la
thèse d'un jeune interprète du nouveau point de vue, et j'y
lis les questions suivantes :

« Le récit des Confessions est-il fidèle? Rapporte-t-il ce qui
s'est réellement passé chez Augustin lorsqu'il s'est converti?
Est-il bien vrai quele jeune débauché que troubla la lecture de

l'Hortensius soit devenu en 386 l'ardent chrétien catholique
du récit des Confessions 1 »

Il ne s'agit pas, hâtons-nous de le dire, de mettre en question

la réalité historique de la scène du jardin et la sincérité
du récit. L'homme qui a poussé l'amour de la vérité dans les

Confessions jusqu'au mépris de soi demeure au-dessus de

tout soupçon de déloyauté. Mais cet ouvrage fut écrit vers 400,
c'est-à-dire 14 ans après l'événement décisif qui met aujourd'hui

la critique en éveil. Entre temps il était devenu prêtre,
puis évêque sur cette terre d'Afrique transformée pour lui en
champ de bataille. Quelle métamorphose morale sa vocation
sacerdotale et sa redoutable dignité de pasteur d'âmes n'ont-
elles pas opérée dans une nature mobile et impressionnable
comme la sienne La prêtrise au bout de peu de temps
déforme chez l'homme la vision normale de la vie et des

choses, et c'est bien là un des plus redoutables périls de

l'état ecclésiastique. En outre Augustin a partagé l'illusion

qui nous fait croire qu'au sein de l'universel tourbillon
nous demeurons semblables à nous-mêmes et que tels nous
sommes aujourd'hui tels nous étions hier. Quand après tant
d'années il rassembla ses souvenirs de jeunesse dans le livre
immortel où il se dépeint plus noir que suie, ce n'est pas
l'âme de l'enfant ou du jeune mondain, ni même l'âme du
nouveau converti que nous surprenons dans ces analyses
amères, c'est l'âme de l'évêque, une âme récente et combien
différente de l'autre sans doute.

Quantum obérât ab ilia Niobe (Ovide, Métamorphoses) Il
jugeait l'homme qu'il avait été à travers l'homme qu'il
était devenu. Vues à distance les péripéties de sa tumultueuse

1 Louis Gourdon, Essai sur la conversion de saint Augustin. Cahors 1900.



500 E. LOGOZ

destinée prenaient des proportions démesurées. Les Confessions

nous disent fort bien ce qu'il pensait de sa conversion
en 400, mais non ce qu'il éprouva dans le jardin en 386. Or
c'est justement ce qu'il importerait de savoir.

Tel l'archéologue recherche une fresque originale sous les

plâtras superposés d'une voûte, tel le psychologue aimerait
reconstituer un état d'âme primitif d'après une peinture
morale composée après coup.

Le problème qui se pose à propos de la conversion de saint
Augustin, outre son intérêt chronologique, a une grande
portée psychologique.

La réalité historique et la date de l'événement raconté par
les Confessions étant hors de cause, il s'agit seulement de

l'interpréter.
Nous savons qu'au début de l'automne 386 Augustin quittait

Milan et se retirait à Cassiciacum dans une agréable
retraite que lui avait ménagée la générosité de son collègue
Verecundus. Il n'était pas seul. Toute une compagnie l'avait
suivi, quelques amis et élèves, un frère, son fils et sa mère.
Le motif de cet éloignement, s'il faut en croire les Confessions,

aurait été la décision de renoncer au monde et à sa

vocation. Pour ne point faire de sa rupture avec le passé un
éclat public il aurait différé sa démission. L'hiver 386-387 fut
charmant dans cette opulente villa où rien ne manquait du
confort antique, avec ses bains couverts et le jardin traversé

par un ruisseau. Le petit cénacle partageait son temps entre
les travaux des champs et la culture de l'esprit. On étudiait
tour à tour les saintes Ecritures et les chefs-d'œuvre de la
littérature profane. Les livres fermés, de longues conversations

s'engageaient sur les sujets les plus graves au fil de

l'inspiration ou des chaudes impressions des récentes
lectures.

C'est dans ces quelques mois de recueillement que furent
composés les quatre premiers ouvrages d'Augustin : Contra
Academicos libri III, de Beata Vita liber unus, de Ordine libri
II et Soliloquiorum libri II. Les trois premiers sont de la fin
de 386, et les Soliloques du commencement de 387. La forme



LA GENÈSE DE LA PENSEE DE SAINT AUGUSTIN 501

en est dialoguée. Un secrétaire (notarius) notait les propos
tenus. De cette rédaction, revue sans doute par le maître,
sont sortis ces dialogues philosophiques. Augustin dirigeait
la discussion, inspirait questions et réponses, et faisait enfin

prévaloir sa pensée à la façon d'un nouveau Socrate. Nous

avons dans ces écrits un document authentique de la pensée

du catéchumène d'Ambroise tôt après sa conversion. Chose

assurément étrange, ils ne contiennent aucune allusion
directe à l'événement qui venait de bouleverser sa vie. Ces

dissertations sereines font songer à ces sages antiques qu'une
longue expérience mondaine aurait désenchantés et qui
vanteraient l'apaisement des passions lointaines de la jeunesse.
On chercherait en vain dans ces pages ce visage de piété, les

larmes de la confession, ton sacrifice, ô Christ ton esprit
contrit et ton cœur humilié', dont l'auteur des Confessions

déplore l'absence dans les livres des philosophes. U y a là

un état d'âme si différent de l'esprit des Confessions que
certains modernes n'hésitent pas à reculer la date de la conversion

réelle jusqu'en 391 et même jusqu'en 400. Augustin
aurait ainsi antidaté de 14 ans l'événement capital de sa vie,
ou plutôt la crise 386 n'aurait été qu'une phase de la lente
évolution qui devait jeter plus tard le philosophe spiritualiste
dans les bras de l'Eglise catholique. La thèse, on le voit, est

audacieuse, dès qu'elle revient à nier la conversion. Elle
obtient quelque faveur aujourd'hui. La Faculté protestante
de Paris lui trouve de solides fondements, s'il est permis de

voir dans l'essai de M. Gourdon, outre le fruit de recherches

personnelles, un écho de l'enseignement public. La juvénile
témérité du bachelier en théologie a du moins le mérite de

résoudre le problème de la conversion en un langage
dépourvu d'équivoque. Augustin ne serait pas devenu chrétien

par révolution, mais par évolutions successives, et l'auteur
des Dialogues n'aurait été en 386-387 qu'un philosophe hésitant

entre le scepticisme, le spiritualisme néoplatonicien et
le christianisme.

1 Confessions, VII, 21.



502 e. logoz

Pour savoir ce que vaut cette opinion, nous allons nous
aussi faire l'examen des opuscules précités. Le Contra Aca-
demicos, écrit dans les derniers mois de 3861, est donc un
témoignage de la pensée d'Augustin, à peu près contemporain

de la fameuse scène du jardin. L'auteur rappelle d'abord
en passant qu'rm mal de poitrine12 l'a forcé de suspendre son

enseignement et d'accepter l'hospitalité de Verecundus. Il
indique la genèse du livre. Dans les loisirs qui coupaient les
heures d'étude, entre deux lectures poétiques ou
philosophiques, la petite colonie de vacances avait engagé un grave
entretien sur les rapports de la vie heureuse avec la possession

de la vérité. La simple recherche, à défaut de la jouissance

de la vérité, donnerait-elle le bonheur Les académiciens

soutiennent que cette recherche même est illusoire
et que le bonheur n'a que faire avec la vérité. Que penser
de cette pernicieuse doctrine? Augustin estime qu'il ne faut
pas prendre ces raisonneurs trop au sérieux. Quelque ou-
trancier que soit leur scepticisme théorique, ils n'en sont

pas moins des hommes dominés par la nécessité de vivre,
d'agir et de chercher le bonheur. Tout cela suppose un
idéal, c'est-à-dire un acte de foi à une vérité.

Le complet scepticisme, s'il cessait d'être une simple
attitude de l'esprit, impliquerait le renoncement absolu3. Certes,
ni les sens, ni la raison ne sauraient nous conduire à cette

suprême vérité qui serait la philosophie parfaite. Qu'est-ce
à dire sinon qu'on y atteint par une autre voie, plus immédiate

que la voie de l'intelligence. C'est la voie de l'autorité.
Si bien que la critique de l'agnosticisme académique conduit
en ligne droite au postulat de la révélation. « La vérité est
inaccessible sans le secours de quelque divinité4. » Et voici

1 Contra Academicos, I, ï : ...pauculis diebus transacüs postea quam ibi vivere

cœpit in agro Gassiciaco.

- Contra Acad., 1, 3: quidam pectoris dolor.
¦' Contra Acad., II, 5: Videbatur enim esse consequens, ut nihil ageret qui

nihil approbaret.
1 Contra Acad., HI, 6: Etenim nnmen aliquod aisti solum posse ostendere

nomini quid sit verum.



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN 503

la conclusion de cette philosophique dissertation : « Quant à

moi, je suis résolu à ne me soustraire jamais à l'autorité de

Christ, car je n'en trouve pas de plus forte1, » avec cette
réserve qui marque exactement la position de l'auteur, « mais

comme je désire ardemment saisir ia vérité, non par la foi
seulement, mais encore par l'intelligence, je crois trouver chez
les Platoniciens des certitudes en accord avec nos livres
saints. i>

Le dialogue de Ordine ne nous arrêtera pas longtemps.
Une insomnie avait rendu Augustin attentif au murmure
changeant du ruisseau voisin. La nature a ses caprices comme
l'homme a ses dérèglements. Comment admettre le gouvernement

d'une Providence en présence de l'effroyable perversité

qui règne dans les choses humaines2? Rien n'arrive sans

cause, et la cause suprême c'est Dieu. Le mal est-il donc
voulu et rentre-t-il dans l'ordre de la nature et la volonté
d'en haut Si non, d'où vient-il Si oui, que deviennent la

justice et la sainteté de Dieu? Tandis que le jeune Licentius
suppose que les jugements moraux que nous portons sur
l'univers sont peut-être une illusion, que l'ordre de la nature
n'est en soi ni bon ni mauvais, et qu'en définitive l'harmonie
du cosmos jaillit naturellement du jeu de ces contrastes

auxquels nous appliquons par erreur les catégories du bien
et du mal, Augustin fait remarquer combien il est difficile à

ia pure spéculation rationelle d'échapper à cette conclusion
désolante : Dieu est l'auteur du mal.

La dialectique est impuissante à résoudre l'énigme de

l'univers sur la base de la conscience morale.
C'est sans doute que nous participons à ce désordre que

nous surprenons partout. A qui vivrait dans l'ordre, tout
paraîtrait divinement ordonné.

1 Ibid. Ill, 20: Mihi autem certuni est nusquam prorsus a Christi auctoritate

discedere; non enim reperio valentiorem...., ita enim jam sum affectus, ut quid

verum non credendo solum, sed etiam intelligendo apprehendere impatienter
desiderem ; apud Platonicos nec interim quod sacris nostris non repugnet reper-
turum esse confido.

2 De Ordine, I, 1.



504 E. LOGOZ

Deux voies, celle de l'autorité et celle de la raison,
conduisent à cet état d'esprit supérieur qui nous permettrait de

contempler et de comprendre l'ordre universel. L'une est

humaine, l'autre divine ; l'une est faillible, l'autre absolue.
Et si les certitudes de la raison sont désirables, si elles
l'emportent en évidence sur les vérités de la foi, l'homme, dans

l'espoir de les saisir un jour et en attendant mieux, doit
commencer par se soumettre à l'autorité divine1.

Le bref opuscule de Vita Beata traite des conditions du
bonheur. Dans une dédicace à son ami chrétien Manlius,
l'écrivain raconte en l'enchâssant dans la métaphore d'un
voyage aventureux sur un océan sans rivages l'histoire de

sa jeunesse, ses errements et ses détresses, la découverte de

YHortensius, son mépris pour le christianisme (superstitio
qusedam puerilis), son aberration manichéenne, son scepticisme,

sa rencontre avec Ambroise, saint Paul et Platon,
« la rénovation de son âme et de sa vie, » sa maladie, sa
présente retraite à Cassi, la paix conquise et l'insoucieuse quiétude

de son cœur. « Tu vois donc dans quelle philosophie je
navigue comme dans un port. Dans quelle région de la terre,
dans quel asile du bonheur, la destinée me conduit-elle où

aborderai-je? Je l'ignore2. »

Qu'est-ce en effet que le bonheur? C'est la question qu'Augustin

adresse à ses convives au repas de son anniversaire,
le 13 novembre 386. Suffirait-il pour être heureux de
posséder l'objet de tout désir On voit des gens comblés de tous
les biens et malheureux par la crainte d'en être dépouillés.

Le bonheur ne peut être attaché aux biens périssables.
Seul le mortel fortuné qui possède le bien immuable et
souverain est assuré de sa félicité. Le bonheur est en Dieu.
« Dieu propice », objecta Monique. Et quand le sceptique
Navigius croit embarrasser la sainte femme par cette insidieuse

question : « Qui cherche Dieu n'est pas contre Dieu ; est-
il donc heureux?» elle répond sur-le-champ : «Qui vit bien,

1 De 0rdine,l\, 9 : Ad discendam item necessario dupliciter ducimur, autori-
tate et ratione... tempore auctoritas, re autem ratio prior.

2 De Vita Beata, 5.



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN 505

se rend Dieu propice et trouve la béatitude. Qui vit mal,
cherchât-il Dieu, ne rencontre que la détresse.... » Augustin
applaudit: «Tu es entrée, ô mère, dans la citadelle de la

philosophie. » Le secret du bonheur se découvre ainsi dans

la pratique du bien, et la sagesse consiste dans la modération
d'une âme détachée des désirs charnels et soucieuse de biens
éternels.

Après avoir philosophé contre les sceptiques tout au long
du dialogue, Augustin, fatigué, semble-t-il, de tant de

raisonnements stériles, conclut par cet aveu : « Nous admettons
donc d'autorité divine que le Fils de Dieu n'est rien autre

que la Sagesse de Dieu... Le Fils de Dieu est Dieu certainement1.

»

Avec les Soliloquia nous retrouvons l'homme des Confessions.

Ce sont encore des dialogues, mais des dialogues
intérieurs entendus dans le recueillement et rédigés au début
de l'année 387, quelques semaines avant le baptême de

l'auteur.
La première page n'est qu'une ardente supplication, et

presque le cri de détresse d'une âme déchirée par la lutte du
doute et de la foi.

« O Dieu au-dessus de qui, hors duquel et sans lequel il
n'y a rien, ordonne-moi, je t'en prie, tout ce que tu
voudras.... Si ceux qui cherchent en toi leur refuge te trouvent
par la foi, donne la foi, si c'est par la vertu, donne la vertu,
si c'est par la science, donne-moi la science2. »

Que désires-tu? demande alors la Raison personnifiée à son
interlocuteur. « Je désire connaître Dieu et l'âme, rien de

plus, rien de moins3. »

De nouveau se dresse le problème de la connaissance et
de la conquête de cette ultime et vivante vérité que l'âme hu-

1 De Vita Beata, 34 : Accepimus autem etiam autoritate divina Dei Filium nihil
esse aliud quam Dei Sapientiam... et est Dei Filius profecte Deus.

"2 Soliloquia, I, 1 : Deus supra quem, extra quem, sine quo nihil est.... jube,
quaeso, atque impera quidquid vis.... si fide te inveniunt qui ad te refugiunt,
lidem da, si virtute, virtutem, si scientia, scientiam..

0 Soliloquia, I, 7 : Deum et animam scire cupio. Nihil plus. Nihil omnino.



506 E. LOGOZ

maine ne se lasse pas de vouloir entreprendre par ses moyens
naturels. Et de nouveau aussi le dialecticien s'attaque au
sphinx, argumente, raisonne, analyse, renverse le scepticisme
en le convainquant d'illogisme, et établit péniblement le
fondement de la certitude, l'immutabilité de la vérité et

l'immortalité de l'âme. L'idée maîtresse ou plutôt le sentiment

qui domine et résume le dialogue, c'est que l'âme est

capable de Dieu, vérité souveraine, lumière ineffable et

incompréhensible des esprits1. Elle y aspire comme l'aigle
monte vers les sommets. Mais, blessée, elle retombe sur la
terre froide et sombre de l'incertitude et des illusions. Pour
prendre son vol vers la source de la chaleur et de la vie,
pour saisir Dieu, pour retrouver son intégrité, dans la vision
de l'absolu, il lui faut les ailes de la foi, de l'espérance et de

l'amour2.
Voilà donc les quatre documents authentiques de la pensée

et les quatre témoins de l'état d'âme d'Augustin dans le

temps qui suivit la conversion de 386. D'après la nouvelle
critique, l'homme qui écrivit ces petits traités n'a presque
rien de commun avec l'auteur des Confessions. Ce n'est pas
un chrétien, mais un philosophe que se disputent encore le

néoplatonisme et le scepticisme de l'Académie. La conversion
de 386 ne serait qu'une étape de l'évolution sans secousse

qui conduisit lentement l'admirateur de l'Hortensius sur le

siège episcopal d'Hippone, et cette étape n'est pas une étape
chrétienne. L'influence chrétienne ne serait devenue décisive

qu'en 391 et coïnciderait avec l'entrée d'Augustin dans
le clergé d'Afrique.

A supposer que les opuscules écrits dans l'hiver de 386-
387 suffisent à mettre en suspicion le récit des Confessions,
ils ne prouvent rien toutefois pour la période qui suivit le

baptême. Or au premier printemps de 387 le conventicule de

Cassi était de retour à Milan, et à Pâques de la même année,
Augustin recevait le baptême des mains d'Ambroise. Il fau-

1 Soliloquia I, 7 : Lux est quaedam ineffabilis et incomprehensibilis mentium.
- Soliloquia 1, 71 : Tria igitur ad animam pertinent ut sana sit, ut aspiciat et

videat. Alee vero tria : fides, spes et charitas.



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUCUSTIN 507

drait donc expliquer ce baptême et les difficultés qu'il
soulève. Depuis les jours de Constantin, l'Eglise, toute à

l'orgueil de son triomphe, n'était plus très sévère sur la qualité

de ses candidats et baptisait les catéchumènes par fournées

sans trop s'enquérir de l'intensité de leur foi. L'intérêt
de sa politique et le dogme du baptême favorisaient
singulièrement le relâchement de la discipline. Cependant le cas

d'Augustin n'était pas ordinaire. Ambroise, instruit par
Monique, n'ignorait rien du passé de son illustre catéchumène.

Croire que l'impérieux prélat qui osa refuser la cène
à Théodose le Grand au pied des autels ait administré le

sacrement purificateur (lavacrum regenerationis) à un philosophe

à moitié sceptique et ancien viveur sans être sûr de

ses sentiments, nous paraît difficile. Supposer en outre que
celui-ci se soit prêté à semblable comédie dans le temps où

le souci de sincérité lui rendit insupportable le métier de

marchand de paroles n'est pas moins hasardeux. En acceptant

le baptême, fût-ce par déférence envers sa mère, Augustin

savait à quoi il s'engageait. A moins de tenir la preuve
qu'il a cédé à un mouvement irréfléchi ou à un sentiment
sans lendemain, il faut admettre qu'il était ou se croyait
chrétien en 387.

L'intervalle de quatre ans qui va du baptême à l'ordination
n'est pas un trou dans sa vie. Bien loin de s'asseoir dans le

silence, il s'avance sur la scène, entre en lice, et sans aucun
mandat officiel, se fait le champion du Dieu des chrétiens.
Persuadé comme il l'est alors que toutes les énergies de

l'âme tendent à cette unité supérieure et que les arts
libéraux eux-mêmes ont une valeur religieuse, il déploie sa curiosité

littéraire dans toutes les branches du savoir humain. Qui
s'attendrait par exemple à lire dans un traité sur la musique
des phrases comme celle-ci : « Quant à moi, j'invoquerai les

livres qu'aucune autorité ne surpasse.... Christ qui est la

sagesse de Dieu et la lumière en tout.... Ceux qui adorent la
Trinité consubstantielle et immuable du Dieu unique et
souverain '. »

1 De musica, VI, 16 et 17: Sed ego consulem libros quos nulla antecedit auc-



508 E. LOGOZ

Un pur philosophe n'a pas coutume d'invoquer l'autorité
de l'Ecriture, Christ et la Trinité. Or cet écrit est de 387-389.

Nous ne dirons rien du de Immortalitate animai, non plus
que du de Quantitate animse, parce que ces livres n'intéressent

à aucun degré le problème de la conversion.
Dans le de Magistro liber unus (389) nous lisons : « Je ne

sais pas tout ce que je crois, mais je n'ignore pas non plus
qu'il soit utile de croire beaucoup de choses que j'ignore1. »

De Genesi contra Manichœos libri duo (389) contient déjà,

avec une apologie du premier'livre de la Bible, l'ébauche et

le plan complet de cette philosophie de l'histoire dont la

Cité de Dieu est le développement superbe.
De Moribus Ecclesise catholicse et de Morïbus Manichseorum

libri duo (388-389) est une œuvre toute pénétrée de l'esprit
catholique. Le philosophe disparaît derrière le croyant, la

pensée religieuse devient plus sûre d'elle-même et à chaque

page on pressent le dogmaticien et le Père de l'Eglise. Citons

au hasard :

« La foi chrétienne qui conduit à la sagesse et à la vérité
suprêmes, c'est la jouissance de la vie heureuse ; elle ne se

rencontre que dans la discipline catholique 2. »

« Celui que le Fils de Dieu a saisi dans son plan rédempteur

par le sacrement (baptême et eucharistie est un
homme nouveau3. » Ce n'est pas encore la doctrine de la

grâce, le mot n'y est pas, mais l'idée germe.
Quelques pages plus loin, le fanatique qui devait ternir sa

glorieuse mémoire en établissant pour la première fois le
droit et la formule de l'Inquisition s'annonce également :

toritas... Christus qui sapientia Dei est lumen toties... Illi qui unius summi Dei

consubstantialem et incommutabilem Trinitatem... venerantur.
1 De Magistro I, 11: Non omne quod credo scio. Non ideo nescio quam sät

utile credere etiam multa quae nescio.
*2 De Moribus Ecclesise I, 18 : Christianiam fidem, quœ ad apicem sapienti*

veritatisque perducit, qua frui, nihil aliud esse nisi beate vivere, neque esse

uspiam nisi catholica disciplina.
3 De Moribus Ecclesise I, 19 : Illum autem quem suscepit in sacramento Dei

Filius ad nos liberandos, novum (hominem).



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN 509

« La discipline catholique, médecine de l'âme, dispose de

deux moyens d'action : la contrainte et l'enseignement. La
contrainte fait appel à la crainte ; l'enseignement, à l'amour.
Car si l'excellence de l'amour éclate dans le Nouveau Testament,

la crainte se justifie par l'Ancien L »

Négligeant dans cette rapide enquête le de Libero Arbitrio
qui a pu subir des remaniements jusqu'à l'époque de son
achèvement en 395, nous nous arrêterons enfin au de Vera

Religione liber unus, qui date de 380. L'auteur a fait du chemin.
Sa belle espérance de mettre d'accord Platon et Jésus-Christ,
la philosophie et la révélation est bien près de s'évanouir.
S'il commence par poser la thèse que la vraie religion doit
fournir la double base de la vie sainte et de l'intelligence
totale de l'univers, et s'il est convaincu que le christianisme
satisfait à cette double exigence, il n'est plus très sûr que la

philosophie ne soit pas un vrai jeu d'esprit.
La philosophie a fait banqueroute, puisque à vouloir

atteindre la cîme de la vérité, elle a dû se résigner à n'être
que le privilège de quelques élus.

Si Platon revenait, il conviendrait lui-même que la vérité
exigeait l'intervention d'un messager divin pour devenir le

patrimoine de l'humanité. Ces grands philosophes qu'on
ose opposer au christianisme ne manqueraient pas de

courber leurs fronts altiers sous l'autorité de la foi et de la

discipline de l'Eglise2. En parlant de discipline Augustin
n'embrasse pas seulement les règles mais aussi la doctrine
ecclésiastiques et tous les faits de la rédemption depuis la

conception surnaturelle jusqu'à l'ascension de Jésus-Christ.
Quant à lui, il s'est soumis à cette autorité chrétienne,

car l'autorité provoque la foi, et rend à l'homme l'intégrité de

sa raison3. Et pour qu'on ne se méprenne pas sur son
attitude en face de l'Eglise, il prend soin de nous informer de ce

1 De Moribus Ecclesise, I, 28 : Haec tarnen diciplina quae animi medicina est, in
duo distribuitur : ceercitionem et instructionem. Ccercitio timore, instructio vero
amora... Praevalet tamen in Vetere timor, amor in Novo.

2 De Vera Religione, I, 5: Vera religio in sola Ecclesia cattolica....
3 Idem, I, 8 et 24, Illa omnia quae primo credidimus, nihil nisi auctoritate secuti



510 E. LOGOZ

qu'il entend sous ces mots de « sagesse » et de « vérité s qui
remplissent ses premiers écrits.

La sagesse de Dieu, c'est à dire le Fils unique, consub-
stantiel et coéternel du Père, a daigné revêtir toute la nature
humaine, et la parole a été faite chair1.

Le voilà donc rallié à l'orthodoxie. Désormais il ne voudra
plus s'en écarter. Il va si loin dans cette voie qu'il n'hésite
pas à patroner le dogme de la résurrection de la chair. Après
avoir disserté sur la nature et les suites du péché, il écrit en
effet : « On peut déjà conclure qu'après la mort corporelle,
salaire du péché originel, le corps sera rétabli en son temps
et dans sa fonction sous son ancienne forme2. Si l'on réfléchit

que ce dogme faisait partie du christianisme primitif et

eschatologique, et qu'il avait pour sa part sauvé la religion
par sa résistance victorieuse au syncrétisme philosophique
qui menaça si longtemps de l'absorber, on conviendra
qu'Augustin avait faussé compagnie à la sagesse du monde.
Si l'année 390 signifie quelque chose dans le développement
d'Augustin, elle inaugure la période dogmatique.

Les documents que nous venons de soumettre au lecteur
sont assez nombreux et d'une portée suffisante pour que
nous puissions arrêter notre enquête et instruire le procès de

la conversion.
En 390, l'apologète catholique du traité de Vera Religione

avait regagné l'Afrique depuis tantôt deux ans et transformé
sa maison de Thagaste en une sorte de couvent laïque où il
pratiquait l'ascétisme avec un petit groupe d'amis et
d'admirateurs. L'Eglise avait les yeux sur lui. Comment douter

partim sic intelliguntur, ut videamus esse certissima, partim sic ut videamus fieri

posse, atque ita fieri oportuisse... auctoritas fidem flagitat et rationi praeparat
hominem.

1 De Vera Religione, 16 : Cum ipsa sapientia Dei, id est unicus Filius, con-

substantialis Patri et coaeternus, totum hominem suscipere dignatus est et Verbum

caro factum est.
2 De Vera Religione, 12. Inde jam erit eonsequens ut post mortem corporalem

quam debemus primo peccato, tempore suo atque ordine suo hoc corpus resti-

tuatur pristinae stabilitati.



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN 511

qu'il ne fût un chrétien, alors qu'il a renoncé au monde et

qu'il est tout pénétré de l'idéal de vie que le catholicisme
marquait du sceau de la perfection.

La conversion, si conversion il y eut, est donc antérieure.
Avant ou après le baptême? Il faut bien l'avouer, l'étude de

la vie et des œuvres d'Augustin pendant la période de trois
ans qui suivit son admission dans l'Eglise ne fournit ni un
fait ni un texte où l'on puisse surprendre cette orientation
nouvelle que l'on nie s'être produite en 386. Les adieux
d'Augustin à Monique mourante sont un au revoir sublime dans
la patrie éternelle. Si, durant le séjour de quelques mois

qu'il fit à Borne avant de rejoindre la terre africaine, il
fréquenta de préférence les Manichéens, c'est qu'il n'y connaissait

personne en dehors de ses anciens coreligionnaires. Au
reste, il commençait alors contre la secte de Manès cette

vigoureuse campagne qui fut la grande pensée de cette période
et qui inspira, avec le de Genesi contra Manichaeos et le de

Moribus Ecclesiae catholicae... le de Libero Arbitrio, où le

souci de ruiner le déterminisme dualiste lui fit écrire des

pages outrées qu'il dut rétracter plus tard. Nous avons affaire
à un chevalier de l'Eglise. Il lui emprunte des armes encore
lourdes à ses épaules ; il se sert gauchement du massif appareil,

se retranche derrière les dogmes de l'autorité, théologienne

de la Trinité. Puis, comme David jetant à terre
l'armure de Saul, il ressaisit sa bonne fronde, cette ingénieuse
et puissante dialectique, dont l'école lui avait appris toutes
les ressources. De là ce mélange d'orthodoxie soumise et de

libre-pensée qui distingue ses premiers écrits. Pourquoi
s'étonnerait-on si, pour combattre une secte dont il ne se

pardonnait pas d'avoir partagé les erreurs, Augustin la poursuit

sur le terrain qu'elle avait choisi et où elle se croyait
invincible: la philosophie. Il opposait donc à la philosophie
de la matière la philosophie de l'esprit. En raisonnant comme
un platonicien, il était bien convaincu de ne pas s'éloigner
de la pensée chrétienne, puisque le néoplatonisme était le

plus heureux effort de l'esprit humain pour s'approcher de

la vérité, et qu'aux yeux de beaucoup les deux systèmes n'en



512 E. LOGOZ

faisaient qu'un. Mais on sent bien que la dialectique où un
esprit comme le sien devait se complaire n'est plus au
service de la seule philosophie ou qu'il entend sous ce nom le

christianisme lui-même. Il est déjà un fils soumis de la
discipline catholique. N'y eût-il que ces appels constants au

principe d'autorité religieuse, cela suffirait à ruiner la thèse
des adversaires de la conversion. Tout ce qu'on peut dire avec
certitude c'est que les ouvrages composés entre le baptême
et l'ordination (387-391), bien loin de traduire la fixité d'une
pensée solidement établie, marquent une évolution. Augustin
se cherche. Son cerveau est un creuset où il croit encore
pouvoir opérer la fusion de la philosophie et du christianisme.

Il lui faudra encore quelque temps avant de

comprendre l'inutilité de l'entreprise. Mais on voit nettement

que le libre penseur sera absorbé par l'homme d'autorité,
Cette évolution n'a pas commencé au baptême. Les

dialogues antérieurs, et ce grand travail de pensée qui occupa
l'hiver de Cassi n'en sont que la phase initiale. On nous dit
que ces premiers écrits n'ont rien de chrétien et rappellent
trop un élève de Cicéron pour être d'un disciple du Christ.

Avant de dire notre sentiment là-dessus, il convient
d'examiner les arguments de l'école néocritique. M. Gourdon1 ne

manque pas d'avoir relevé une grande divergence de fait,
une contradiction même entre les Confessions et les
Dialogues. D'après celles-là, la retraite de Cassi aurait été
décidée à la suite de la conversion, et d'après le traité contre
les académiciens, c'est un mal de poitrine qui l'aurait conduit

à ce repos forcé. Mais dans une allusion à cette maladie,
après avoir rappelé qu'elle entraîna l'abandon de son cours
public, Augustin ajoutera cette note que nous soulignons:
« bien qu'avant ce malheur, j'eusse déjà décidé comme vous
savez de me réfugier dans la philosophie. » (De Ordine, I, 5.)

Et voici d'accord sur un point d'importance les Confes-

1 Si nous avons cité à titre de document représentatif la thèse d'un tout jeune
homme, dont l'érudition laisse à désirer, pour ne rien dire du sens critique, c'est

que son essai a le mérite de poser carrément le problème, et, pour ainsi dire, à

angle droit.



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN 513

sions et les Dialogues. Passons. D'après les Confessions la
crise du jardin aurait été précédée d'une période angoissée,

pleine de luttes morales, de remords et de doutes, dont
il serait étonnant que l'écho ne se retrouvât pas dans les

Dialogues.. Et en effet, dit-on, on y chercherait en vain le
douloureux retentissement de ce passé si tragique et si

proche.
M. Gourdon n'a pas de peine à s'accommoder des pages

significatives qui ouvrent le de Beata Vita, ce curriculum vitae,
tableau de vie largement brossé, où l'auteur indique en

quelques traits les étapes de sa jeunesse, les fluctuations de

son âme, jusqu'au moment où il toucha le port de la
philosophie. Un esprit non prévenu y distingue immédiatemeut
une première ébauche des Confessions. C'est le même plan,
et sur un point capital c'est l'identité de langage. Dans l'un
comme dans l'autre ouvrage l'auteur retrouve le même mot

pour traduire la première impression que lui fit le christianisme

après la lecture de l'Hortensius: Superstitio quaedam, ici
puerilis, là, digne de femmes. M. Gourdon prétend que c'était
encore le sentiment d'Augustin en 387 (note, page 28). Et
pourquoi pas en 400 à l'apparition des Confessions?M. Renan
avait déjà observé qu'à solliciter les textes on leur fait
prouver à peu près tout ce qu'on veut. Mais il usait de ce

procédé avec une finesse et une virtuosité qu'ignore le jeune
théologien. On peut lui adresser le reproche auquel la
critique d'extrême gauche a donné prise si souvent. Il procède
àia façon des mauvais juges qui au lieu de démontrer la
culpabilité d'un accusé lui demandent la preuve de son
innocence. De ce que les Dialogues ne contiennent pas un double
du récit des Confessions et ne sont pas écrits de la main
fiévreuse d'un catholique ardent, abimé dans le mystère de

piété et plein de mépris pour tout le reste, en voilà assez

pour que le récit de la conversion soit faux. Car il est
entendu pour les besoins de la cause que cette page
célèbre nous décrit une conversion totale et achevée d'un seul

coup.
Or n'oublions pas que nous n'avons pas affaire à un

THÉOL. ET PHIL. 1905 34



514 E. LOGOZ

homme d'Eglise, mais à un laïque lettré que la conversion
ne détourne pas davantage de ses études qu'elle ne saurait
empêcher un paysan de labourer son champ.

Aucun des commensaux d'Augustin n'était chrétien, saut

Monique, et parmi eux se trouvaient deux étudiants dont
l'éducation littéraire lui était confiée. Il était payé pour cela,
sans doute, et non pour les évangéliser. Il était l'hôte
d'un collègue payen dont les sentiments n'étaient peut-être
pas très favorables aux chrétiens.

La classe des rhéteurs formait le noyau de l'opposition à

lafoi nouvelle et l'enseignement public était demeuré interdit
aux chrétiens depuis le fameux édit de Julien l'Apostat.
Naguère encore Victorius, le traducteur de Plotin, avait dû
renoncer à sa chaire de Borne plutôt que de renier sa

croyance. L'Eglise de son côté avait voué au mépris la vaine
science des professeurs et la sagesse périlleuse des philosophes.

En se retirant à Cassi Augustin était fermement résolu
à démissionner dès son retour à Milan. Pour se vouer à

quoi, il n'en savait rien encore. En tous cas, dans les
premiers temps qui suivirent sa conversion, la plus élémentaire

prudence lui commandait de ne pas couper les ponts
derrière lui et ne pas s'interdire l'exercice de sa profession
en proclamant urbi et orbi ses convictions chrétiennes.
Cette réserve n'était ni fausse honte ni hypocrisie.

Ne négligeons pas ces circonstances si nous voulons
comprendre les Dialogues, et rappelons-nous surtout quel était
l'état d'esprit d'Augustin en les écrivant. Si le christianisme
avait changé son âme, le néoplatonisme l'avait arraché à

l'agnosticisme des académiciens. Et sa première polémique
sera dirigée contre ce système mortel à la pensée comme
à la vie. Il s'agissait donc d'abord d'établir le fondement de

la certitude. C'est la grande inspiration et le but unique des

Dialogues. L'auteur prend le scepticisme corps à corps et

pour le convaincre d'imposture il le refoule dans ses
retranchements. Les Ecritures Saintes ne lui étaient presque d'aucun

secours dans cette œuvre de combat puisqu'elles
ignorent le problème de la connaissance. Force lui était



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN 515

donc de s'adresser à la philosophie. De là le caractère
dialectique de ces traités. Mais la philosophie n'est plus pour
lui l'exercice désintéressé de l'intelligence, et, comme dit
Aristote, l'activité libre d'une âme sans besoin *. Il lui
demande moins des principes scientifiques que des motifs
de vie. On sent bien qu'elle ne l'intéresse pas pour la solution

qu'elle donne au problème de la destinée. La philosophie

se confond pour lui avec la religion. Toutes les discussions

pivotent autour des idées de vie heureuse, de souverain
bien, de sagesse, de vérité et de Dieu. Ces expressions étaient
familières au néoplatonisme. Mais le sens que leur donne

Augustin n'est pas celui de l'école. Derrière le philosophe on
aperçoit toujours le croyant.

On s'étonne de ne pas retrouver sous la plume d'un
nouveau converti les mots de grâce et d'Eglise. Us n'y sont
point en effet. Peut être Augustin ne fait-il aucune mention
de l'Eglise parce qu'il n'en faisait pas partie. Quant à la
grâce, il faudra se souvenir du silence des œuvres du début

pour fixer la chronologie des grandes doctrines d'Augustin.
Mais le nom du Fils de Dieu se rencontre déjà dans la
signification chrétienne, et l'appel à l'autorité et à la foi se

retrouve partout : « Jusqu'ici j'ai reçu par la foi davantage

que je n'ai compris par la raison 2. »

Le contenu dialectique desDialogues ne permet de conclure
ni pour ni contre le récit de la conversion, même si on refuse
de s'arrêter à cette allusion caractéristique : « C'est pourquoi,
titubant et hésitant, je saisis l'apôtre Paul3. »

La vie qu'on menait à Cassi infirmerait-elle cette conclusion
Les Dialogues permettent-ils de reconstituer l'emploi des

journées avec assez de précision et de vraisemblance pour
que nous puissions respirer l'atmosphère morale où vivaient
les retraités et pénétrer dans l'intimité du principal personnage?

Il semble qu'Augustin, en l'absence du propriétaire,

1 Gaston Boissier, La fin du paganisme.
5 Contra Acad. II. 1 : Plus adhuc fide concepi quam ratione comprehendi.
3 Contra Acad. H. 1. Itaque titubans, properans, heesitans, arripio apostolum

Paulnm.



516 E. LOGOZ

remplaçait ce dernier dans l'administration du domaine, et

qu'il ait pris au sérieux son rôle de gérant. En cette saison

d'hiver c'était une agréable distraction qui ne demandait ni
beaucoup de peine ni beaucoup de temps. Les journées
restaient donc entières. Les meilleures heures étaient
consacrées à l'étude. Le professeur public devenu précepteur
continuait sans doute l'enseignement interrompu à Milan

pour les deux élèves qu'on lui avait confiés, et dont l'un
était le propre fils de son riche protecteur Romanianus. On

interprétait les poètes et surtout Virgile. Mais il semble que
Cicéron, le maître de l'éloquence latine, avait une place à

part dans ces leçons. Les Dialogues montrent en effet que
les discussions familières du cénacle de Cassi étaient comme
le prolongement de lectures cicéroniennes. Nous avons là un
reflet de la pensée et du style du grand orateur. Tout
naturellement la conversation s'élargissait pour embrasser bientôt

avec le stoïcisme du grand républicain tout le champ
de la philosophie antique. On allait ainsi au courant de
l'idée ou de l'impression fugitive, chacun disant son mot
tantôt grave, tantôt plaisant. Augustin, qui n'était pas un
pédant et avait de l'esprit, souriait à ces fusées de gaîté
juvénile, mais toujours par son intervention finale inclinait
le débat vers de hautes pensées. Souvent aussi, tard dans

la nuit sous les étoiles, et quand les esprits s'étaient
heurtés au mystère de la destinée et à l'impuissance de la
raison à pénétrer l'énigme de l'univers, Augustin, secoué du
grand frisson, disait le mot de la fin : Prions.

Une fois même la pieuse Monique, enchantée de la tournure

qu'avait prise l'entretien, chante l'hymne célèbre d'Ambroise

: Fove precantes, Trinitas i.
Les menus travaux agricoles, l'étude, la conversation la

plus grave, la lecture des philosophes platoniciens traduite
par Victorinus et la méditation des épîtres de saint Paul,
ainsi s'écoulaient les journées de Cassi. Remarquons en
passant que le genre de vie qu'il inaugura à Thagaste en

1 De Beata Vita, 35.



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN 517

388 fut exactement le même, sauf que l'étude des auteurs
profanes fut réduite à la portion congrue.

Quand M. Gourdon appelle cela une vie profane, on peut
se demander ce qu'il y faudrait ajouter ou retrancher pour
qu'elle ne le soit pas. Nulle part, il est vrai, les Dialogues
ne font mention des pénitences ou de ces exercices
inhumains où se complaisaient déjà les ascètes, et Augustin
ne croyait pas manquer à sa foi, parce qu'il cultivait les

poètes et les philosophes. Ambroise, son maître, et Jérôme,
chez qui tant de réminicences des lettres classiques se

mêlent aux citations bibliques, lui offraient d'illustres exemples.

S'il parle davantage de philosophie que de religion,
s'il vante à tout propos son entrée dans la philosophie
comme dans un port à l'abri des tempêtes, il est excessif
d'en conclure qu'en 386-387 la philosophie platonicienne fût
son unique amour. Quand il unit les noms de Platon et de

Paul comme s'ils étaient les disciples du même Maître et les

interprètes de la même vérité, on voit bien qu'il croit alors
de toute son âme à l'accord possible et certain de la vérité
rationnelle et de la vérité révélée. Il possède l'une par la foi
d'autorité, il cherche l'autre par la voie de la raison. C'est

tout le plan des Dialogues. La philosophie où il a trouvé un
refuge est la sagesse chrétienne, qu'il veut justifier en montrant

son identité avec les doctrines du roi des philosophes.
Parlant d'Ambroise il écrit dans les Soliloques : « C'est mon
unique regret de n'avoir pu lui découvrir autant que je
l'aurais voulu toute mon affection pour lui et pour la
sagesse1 ». Il serait singulierqu'Augustin eût songé à faire plaisir
à un évêque en lui vantant la sagesse payenne. Il fit mieux.
Quelque temps après il recevait de ses mains le baptême,
qui scellait la conversion de 386.

Le philosophe des Dialogues ne contredit pas le converti
des Confessions ; seulement le premier décrit le travail de

sa pensée, le second les mouvements de son cœur.
C'est le même homme. Si vous voulez, c'est un philosophe

1 Soliloquia, II. 14.



518 E. LOGOZ

chrétien avant de devenir le chrétien philosophe qu'il
demeura toujours. Trop de choses sont inexplicables à qui nie
la conversion chrétienne dans le jardin de Milan : la
précision des détails et du texte de saint Paul, la date du récit
des Confessions, la rupture violente avec le passé et la vie
austère de Cassi, le baptême de 387, sans compter que la
doctrine de la grâce et de la prédestination n'aurait plus de

genèse psychologique, et ne reposerait plus sur une
expérience précise et décisive. N'y eût-il que la difficulté de

comprendre le rôle central de cette doctrine augustinienne, si

l'on admet la thèse néocritique, cela suffirait à nous rendre
suspecte cette dernière, à défaut d'autres preuves. Et ces

preuves ne manquent pas, on vient de le constater.
A cela près, nous convenons que la conversion de 386 n'a

fait d'Augustin ni un parfait catholique ni un savant
théologien orthodoxe. Les Confessions ne disent rien de semblable.
L'illustre pénitent avait ouvert au hasard son manuscrit de

saint Paul et son regard était tombé sur ces mots : « loin de

la luxure et des impudicités.... revêtez-vous du Seigneur
Jésus-Christ et n'ayez pas soin de la chair pour satisfaire ses

convoitises. » (Rom. XIII, 13-14.) Ce fut alors que la lumière
et la grâce accomplirent leur œuvre libératrice. Qu'est-ce à

dire et comment faut-il entendre cette conversion? Et qu'est-
ce d'abord — pour élargir le débat — que le conflit intime
qui précède nécessairement toute conversion, sinon le conflit

de deux idéals de vie qui se disputent l'âme humaine.
Quand Augustin parle des ténèbres de ses hésitations (dubi-
tationum) qui se dissipèrent soudain, il ne fait pas allusion à

ses doutes intellectuels, mais à ses incertitudes morales, et,
s'il m'est permis d'être plus précis, je dirai que toute cette
incertitude portait sur les seuls points de la continence
sexuelle et du renoncement au monde. Si ce double
renoncement figurait alors l'idéal de la vie sainte pour l'Eglise et
de la vie sage pour les philosophes, la sensualité et l'amour
de la gloire avaient jusqu'alors régné sur le professeur de

Milan jusqu'à la hantise. M. Gourdon prétend, il est vrai,
qu'Augustin avait déjà des mœurs d'une remarquable austé-



LA GENÈSE DE LA PENSÉE DE SAINT AUGUSTIN 519

rite et que son concubinage n'avait pas moins de dignité que
les mariages consacrés. Ce n'était pas l'opinion d'Augustin
lui-même. Une expérience honteuse l'avait enfin mis au clair
sur son propre compte et il n'a pas reculé devant la nécessité
de nous en faire juges. Un homme qui renvoie après
quatorze ans de vie commune la pauvresse qui l'a rendu père,

avec le ferme propos de rentrer dans la société des gens de

bonne compagnie par un mariage légal, et qui le surlendemain,

pour nourrir la maladie de son âme (Confess. VI, 15),
et en attendant l'épouse, prend au marché public une
nouvelle concubine sous la poussée irrésistible de la chair, cet

homme-là avait des motifs de se sentir dans le désordre.

D'autant plus que l'idéal chrétien et l'image du Christ le

poursuivaient alors. De là le conflit aigu et le fait de

conscience formulé dans le jugement porté sur la volonté naturelle

de l'homme : non posse velie ex toto. Maintenant il avait
trente-trois ans : ni la poésie de la jeunesse, ni celle de

l'amour ne pouvaient auréoler sa chute.
Gardons-nous toutefois de conclure à une nature vulgairement

impulsive. Augustin savait ce qu'il faisait et pourquoi.
Il raisonnait le genre de vie qu'il avait choisi. Jusqu'alors le
sentiment de la brièveté de la vie et de la menace de la mort
lui avaient été des aiguillons de la chair. Après tout, qui
sait, le libertin n'a-t-il pas la bonne part en prenant son

plaisir où il le trouve
Que ses joies soient inférieures et inquiètes, elles n'en

sont pas moins réelles. Il jouit et aime ses jouissances.
Augustin était un réaliste, une de ces natures passionnées
fondues d'un seul bloc, et portées aux extrêmes.

Leurs conversions ont quelque chose d'absolu ; ils ne
connaissent pas les nuances et sont pris tout entiers, au risque
de se faire violence pour demeurer logiques avec eux-mêmes.
Tel fut le cas d'Augustin.

La conversion le rendit chrétien par la vie et par le cœur,
avec le nouvel idéal ou le nouvel amour dont il fut subjugué
par la grâce. Sa raison, sa raison pratique de Bomain, la
ratio carnalis de l'homme pécheur, il l'humilia de propos



520 E. LOGOZ

délibéré et la plia sous le joug de l'autorité. Les idées

philosophiques du néoplatonisme sur la spiritualité de Dieu et
de l'âme, sur l'essence métaphysique du mal moral et la fin
de l'homme avaient beau illuminer et enrichir son intelligence

; seules elles ne pouvaient pénétrer et transformer le

foyer intérieur où se crée la vie. Le doute qui le paralysait
n'avait pas tant son siège dans son cerveau que dans son

cœur. Il lui fallait un nouvel amour plus fort que l'ancien.
« J'ai cherché le secret de la force qui me rendrait capable
de jouir de Toi, et ne l'ai trouvé qu'au jour où j'embrassai
le Médiateur de Dieu et des hommes, Jésus-Christ homme. »

Croyons-le sur parole, puisque le même aveu se rencontre
dans le Contra Academicos.

Il s'agit donc bien d'une conversion réelle et d'un changement

de vie qui a sa date. L'hypothèse d'une lente évolution,
par étapes insensibles, de la philosophie au christianisme,
croule devant les textes, les faits et les analogies psychologiques.

L'année 386 marque dans la carrière d'Augustin un tournant

caractérisé par un double renoncement : le renoncement

à la chair et au monde, et le renoncement à cette
raison charnelle (ratio carnalis) dont les suggestions
doublaient la force de ses instincts jouisseurs.

De là, dans la sphère morale, les germes de cet ascétisme
et de ce mépris du monde qui vont se développer d'année
en année. C'est encore, dans le domaine de la pensée, la
soumission au principe d'autorité, que suppose et proclame
toute la théologie d'Augustin.

L'acte de foi qui sauve ou la grâce implique une certaine
abdication de l'esprit. Auctoritas praecedit in tempore,
confesse le converti ; ratio in re, proteste le philosophe. C'est là
tout saint Augustin dans les premières années de sa
conversion. Tout l'effort de sa pensée tendra à la réconciliation
de l'autorité et de la raison, et en fin de compte à faire la
synthèse de la religion chrétienne et de la philosophie
néoplatonicienne.


	La genèse de la pensée de Saint Augustin [suite]

