
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 6

Artikel: Quelques lettres d'Auguste Sabatier

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES LETTRES D'AUGUSTE SABATIER

COMMUNIQUÉES PAR

P. LOBSTEIN

Il y a quelques années, le doyen de la Faculté de théologie
de Paris, M. le professeur Stapfer, publiait dans la Revue

chrétienne trois lettres d'Auguste Sabatier. En faisant à ses

lecteurs cette précieuse communication, M. Stapfer invitait
ceux qui possèdent des lettres de l'éminent théologien à imiter

l'exemple qu'il venait de donner lui-même.
Pour répondre à cette invitation, il m'a fallu vaincre des

scrupules que l'on comprendra en lisant ces lettres. Mais,

après mûres réflexions, il m'a semblé que les considérations

qui militent en faveur d'une publication doivent l'emporter
sur les raisons contraires.

Elève de Sabatier à Strasbourg, témoin enthousiaste de

l'éclatant succès qui accueillit la soutenance de sa thèse de

docteur, auditeur assidu du cours qu'il professa à la veille et

au lendemain de la guerre, membre de la Société théologique
qu'il dirigeait de concert avec M. Lichtenberger, je fus de ceux
qui, le jour où les autorités allemandes nous enlevèrent
soudain un maître aimé et vénéré, prirent congé de lui au pied
du wagon qui l'emportait tout en larmes vers Paris. Je ne l'ai
plus revu depuis, mais le lien qui s'était formé entre le
professeur et son élève ne se brisa point ; il se renoua, plus fort
et plus étroit, au moment où Sabatier prit connaissance du

premier opuscule que je publiai en français. Il accueillit cet
essai avec une si touchante bienveillance et, plus tard, il

THÉOL. ET PHIL. 1905 32



482 P- LOBSTEIN

suivit mes travaux avec un si affectueux intérêt que l'expression

même de ses sentiments dans ses lettres m'a fait
hésiter à les livrer à la publicité. N'y a-t-il pas de

l'indiscrétion, de la présomption peut-être, à communiquer des

lettres qui renferment les témoignages d'un cordial et

sympathique encouragement donné à un ancien élève, dans

lequel le maître ne voulait plus voir qu'un collaborateur et un
« frère d'armes. » Mais en y réfléchissant, il m'a semblé que
ceux qui connaissent la généreuse et indulgente bonté de

Sabatier ne s'y tromperont point. Us liront ces lignes comme

il convient de les lire et de les comprendre. Ils le retrouveront

tout entier dans les chaudes effusions que lui inspirait
son invincible optimisme, dans la satisfaction sans mélange

qu'il éprouvait en présence, de tout ce qui pouvait rapprocher

les intelligences et les cœurs, dans la sereine et joyeuse
certitude que lui donnait sa foi au triomphe final de la

vérité, dans la richesse et la fécondité des aperçus qu'il savait

ouvrir au courant de la plume, dans la modestie si simple et

si profonde avec laquelle il parlait de son œuvre. Personne

n'a été plus indulgent, plus accueillant, plus encourageant
en jugeant les travaux de ceux qu'il savait sincères et

convaincus; personne n'a parlé avec plus de franchise et de

détachement de ses propres ouvrages, écoutant les critiques
sans susceptibilité et sans amertume, recevant les éloges

avec autant de candeur que de clairvoyance. Les lignes qu'on
va lire le révéleront sous cet aspect, et, à ce titre, j'ose croire

que les lecteurs me sauront gré de les leur avoir communiquées.

P- Lobstein.

I
Paris, ce 6 avril 1883.

Mon cher monsieur et cher collègue,

Je n'ai pas voulu, avant de l'avoir lue, vous remercier de

votre étude christologique1, ce qui me permet de joindre
mes félicitations les plus vives à mes remerciements.

1 La notion de la préexistence du Fils de Dieu. Fragment de christologie

expérimentale, Paris, Fischbacher, 1883.



QUELQUES LETTRES D'AUGUSTE SABATIEK 483

Je me sens en si complète communion d'idées avec vous;
votre exposition si lumineuse de la méthode que vous pratiquez

et des résultats auxquels elle vous conduit, répond si
entièrement à la propre élaboration de ma pensée théologique

; je retrouve si bien dans votre livre la floraison
épanouie du germe que je développe en mon esprit depuis vingt
ans, qu'il ne me suffit pas de vous dire que je vous ai lu
avec intérêt; je dois ajouter: avec une reconnaissante et

joyeuse émotion, avec l'émotion du semeur qui jetait la
semence dans le sillon froid et obscur et qui la voit mûrir en
forte et riche moisson. Je ne sais ce que l'on vous dira de

droite ou de gauche. Mais ne vous laissez pas émouvoir; la
vérité théologique et religieuse est là. Vos études vous en
donnent la certitude joyeuse. Je puis vous apporter la petite
mais sérieuse confirmation des miennes. J'ai été éclairé,
fortifié dans mon développement intime par votre irréfutable

démonstration.
Après cela ce que je pourrais vous dire de votre talent, de

votre sagacité exégétique, de la vigueur et de la clarté de

votre style me paraît tout à fait secondaire. J'espère bien que
vous continuerez à écrire en français ; car vous y réussissez
admirablement et nous avons besoin de vous. Que n'avons-
nous eu le bonheur de vous posséder ici dans notre jeune
faculté! Quel concours précieux aurait été le vôtre! Mais de

loin ou de près, vous êtes des nôtres par la sympathie, par la
communauté d'esprit et de labeur.

Que vous dirai-je enfin de la part que vous m'avez faite
dans votre étude En ce qui touche la christologie
paulinienne surtout et l'enseignement de Jésus, ces deux points
où mon étude s'est portée avant tout, qu'il m'a été doux et
fortifiant de vous trouver en si pleine et si profonde
harmonie avec moi La thèse de notre ami Ménégoz * m'avait
non pas troublé mais étonné. J'étais convaincu qu'il avait fait
fausse route en christologie. J'avais essayé de lui dire où
était son erreur et, comme vous, j'avais signalé le complet

1 Le péché et la rédemption d'après saint Paul, 1882.



484 P. LOBSTEIN

renversement dans sa construction du véritable processus de

la pensée paulinienne1. Mais comme vous l'avez mieux montré

que je n'ai su le faire J'espère un peu que vous l'aurez

converti, et il me tarde de causer avec lui de votre travail.
Quoi qu'il en soit, vous avez magnifiquement tracé la voie

simple, droite, royale de la dogmatique protestante. Il faut
qu'elle redevienne expérimentale, pour redevenir vivante et

même pour redevenir religieuse.
Merci encore une fois de cette forte contribution à nos

études théologiques. Des travaux comme le vôtre
renouvellent le courage épuisé et rendent l'espoir. Je vous dois

une positive édification.
Croyez, cher monsieur et collègue, aux sentiments de

sincère affection que je vous gardais toujours, mais que cette
lecture a rendus plus vifs et plus profonds.

66, rue Notre-Dame-des-Champs.
A. Sabatier.

II
Paris, ce 19 octobre 1887.

Mon cher collègue,

Je vous remercie bien sincèrement de votre trop aimable
et trop flatteuse lettre2. C'est beaucoup, dans une question
pareille, d'avoir produit sur un esprit comme le vôtre, non

pas une entière conviction, mais un sentiment si vif de

vraisemblance. Je me demande en effet si la quesion est susceptible

d'une solution absolument évidente et en quelque sorte
mathématique. Moi-même, au commencement de mon étude,
je déclare que probablement Paul lui-même ne se posait pas
la question telle que nous autres théologiens nous nous la

1 II faut noter ici que les recherches les plus récentes sur le paulinisme
(Brückner, Wrede, et avant eux Holtzmann) s'éloignent du point de vue psychologique

que j'avais essayé de défendre à la suite de Holsten, Pfleiderer et Sabatier ;

elles tendent à établir une conception qui confirmerait, indirectement du moins,

l'interprétation de M. Ménégoz.
2 M. S. m'avait envoyé son étude sur L'origine du péché dans le système

théologique de Paul, Paris, 1887.



QUELQUES LETTRES D'AUGUSTE SABATIER 485

posons, aujourd'hui, et par conséquent il nous faut nous

contenter, me semble-t-il, de saisir la direction logique, le
ressort intime et déterminant de ses raisonnements et de sa

pensée. Quant à ce que vous me dites de la christologie,
votre remarque est juste concernant les passages 2 Cor. III, 17,
et XV, 45. Mais il me paraît évident d'après 2 Cor V, 21 et
Gai. IV, 4, que ce qui est vrai du second Adam ressuscité est
aussi vrai du Christ, uîoç 6so0, venu en chair et n'ayant pas

connu le péché. Mais je ne veux point discuter, mais vous
remercier, et vous dire que je vous serais bien reconnaissant
si vous vouliez écrire quelques lignes dans la Litteratur-Zei-
tung de Schürer sur ma dissertation et même y marquer vos

scrupules et vos objections. Mais ceci naturellement à votre
convenance et à votre loisir.

Je dois ajouter que j'allais vous écrire, quand j'ai reçu votre
lettre, pour vous informer d'un projet auquel je voudrais
vous intéresser. Ménégoz, Jundt, Massebieau, Puaux et moi
avons le dessein de créer un petit recueil sous le titre
d'Annales de bibliographie théologique, recueil mensuel,
purement critique comme la Litteratur-Zeitung et à son

image. Il s'agirait de faire un compte rendu critique des

ouvrages de théologie français et étrangers, pour y intéresser
le public studieux et universitaire. Nous avons songé à

solliciter votre précieux concours. J'espère maintenant avec les

intentions que vous manifestez, que vous ne nous refuserez

pas. Il ne s'agirait d'ailleurs que de rendre compte brièvement

des livres dogmatiques ou de théologie biblique dont
vous êtes en tout cas obligé de prendre connaissance.
J'attends donc une bonne réponse de vous et nous vous en serons
tous reconnaissants.

Croyez, mon cher collègue, à mes sentiments les plus
dévoués.

A. Sabatier.



486 P. LOBSTEIN

III
Paris, le 21 avril 1888.

Mon cher ami,

Ce n'est qu'aujourd'hui et à la Faculté que j'ai pu lire le
bel article que vous avez consacré à mon opuscule dans la
Theol. Litter. Zeitung du 7 avril. Je tiens à vous en remercier
tout de suite et avant même de rentrer chez moi. Je ne pourrais

me plaindre que d'une chose, c'est de m'avoir fait trop
large et trop haute la part des éloges. Mais il m'a semblé

qu'il y avait un sentiment d'affection très sérieux sous ces

éloges, et c'est ce qui fait que je n'ose les repousser de peur
de repousser avec eux ce sentiment d'affection qui m'est
si précieux et que je vous rends de tout mon cœur.

Ce qui ne m'a pas moins touché, c'est la fidélité lumineuse
avec laquelle vous avez analysé et résumé mon étude. C'est
le plus délicat des éloges que ce soin intelligent et cette netteté

d'exposition que vous avez mis dans votre compte-
rendu.

Enfin je ne vous remercie pas moins de vos observations
critiques que j'aurais voulu vous voir développer davantage.
Je ne sais si nous finirions par nous entendre. Je maintiendrais

toujours que, d'après Paul, Adam n'avait pas été créé

avec le TrvsOfia, qu'il n'était pas m/supa™«!;; et dès lors il ne

pouvait être que ^^imt: quant à la synonymie de ce mot
avec celui de owpivoç [aapxwòs], elle me paraît toujours
incontestable. Peut-être avez-vous raison d'autre part sur la

place insuffisante que j'ai accordée à Rom. III, 21-24 pour la

sotériologie. Mais sur quoi nous sommes d'accord, c'est que
Paul n'a jamais songé à définir sa pensée sur les points de

théologie spéculative qui nous divisent et pour lesquels nous
sommes peut-être un peu fous de nous tourmenter.

Encore une fois merci et ma plus cordiale amitié.

A. Sabatier.



QUELQUES LETTRES D'AUGUSTE SABATIER 487

IV
Paris, ce 30 octobre 1888.

Mon cher collègue et ami,

Je viens de lire votre étude sur le dogme de la cène, c'est-
à-dire les deux parties qui en ont déjà paru1, et j'ai trouvé
dans cette lecture une si intime jouissance et une telle
satisfaction d'esprit, je me suis senti d'un bout à l'autre en si

pleine communion religieuse et théologique avec vous, que
je ne résiste pas au besoin de vous le dire et de vous remercier

d'un si beau travail. Si vous avez besoin de quelque
encouragement dans la tâche que vous poursuivez à travers
tant de difficultés et d'épreuves, laissez-moi vous envoyer
d'ici une cordiale poignée de mains et vous dire que cela va
bien et que vous êtes en bonne voie. Que Dieu vous
soutienne jusqu'au bout

J'étais donc arrivé à des résultats historiques et exégétiques
identiques aux vôtres, lorsque la lecture de la Didachè
nouvellement publiée est venue me suggérer des doutes que
je vous veux confier, ne serait-ce que pour vous engager à

reprendre la question à ce point de vue et à ajouter un
complément à votre travail.

Vous vous êtes mis en présence de quatre textes apostoliques

Matthieu, Marc, Luc et Paul. Il me semble qu'au point
de vue purement historique, il en faudrait, dans la comparaison,

amener un cinquième, celui de la Didachè. Il est vrai
que j'ignore à quelle date vous faites remonter ce document;
mais, à mes yeux, il n'est pas de beaucoup postérieur aux
dernières années du premier siècle, c'est-à-dire aux évangiles
synoptiques. Nous trouvons là une liturgie de la Cène et du
baptême qui doit être celle des Eglises judéo-chrétiennes de

la fin du premier siècle. Est-ce qu'un tel document ne
mérite pas l'attention de l'historien qui veut savoir ce qu'a été

primitivement la cène?
Vous avez ramené les récits canoniques à deux traditions,

1 Revue de théologie et de philosophie 1888, p. 337-357; 449-511.



488 P. LOBSTEIN

à celle de Paul et à celle de Pierre. U y faut joindre une
troisième qui serait celle de Jacques représentée par la
Didachè.

Il est facile, je suis de votre avis, de concilier les deux

premiers, Marc et Paul, et même de les ramener à l'unité.
Mais il ne l'est pas autant de les concilier avec la troisième.
La liturgie de la Didachè a une conception de la cène
essentiellement différente. La mort de Jésus en est totalement
absente. C'est le repas de famille juif, avec l'offrande à Dieu du
pain et du vin comme symbole des moyens par lesquels Dieu
entretient la vie matérielle et spirituelle sur la terre. Mais
autant qu'il m'en souvient, car je vous écris au pied levé,
ni ce pain, ni ce vin n'ont de rapport au corps ou à la mort
de Jésus-Christ, et l'on pense plutôt à l'oblation d'Abel qu'au
sacrifice du Calvaire.

Si cela est établi, vous voyez ce qui en découle, c'est qu'à
la fin du premier siècle, il y avait, parmi les Eglises judéo-
chrétiennes de la Syrie ou d'ailleurs, une liturgie de la cène

rapportée aux apôtres, qui nous la présente sous une forme
et avec une signification tout autre. Où est la tradition
véritable?

Je ne pose ici que des questions et ne vous mentionne que
des doutes qui dorment dans mon esprit depuis deux ans,
doutes que je voulais éclaircir et que je n'ai pas eu le temps
d'éclaircir. Ne prenez donc tout ce que je vous écris en courant

que pour des points d'interrogation. En voici quelques
autres.

Votre exégèse ne m'a paru en défaut que sur un seul point.
C'est la manière dont vous vous débarrassez de la solennelle
affirmation de Paul 1 Cor. XII, 23 : kyù mnpeXafiov àn-ò toû xu/m'ou.

Vous ne voulez pas qu'il tienne pour révélation un fait que les

douze avaient pu lui faire connaître. Et cependant je ne
vois aucun moyen d'échapper à ce Kapelxßov ìk'o mpîou qui doit
avoir ici le même sens que Gai. 1,12. Nous voulons trop
économiser le surnaturel aux temps apostoliques. Mais s'il faut

interpréter ce texte en toute rigueur, comme je le crois, est-

ce que Paul ne serait pas le créateur de la cène chrétienne



QUELQUES LETTRES D'AUGUSTE SABATIER 489

telle qu'elle nous est parvenue? Est-ce que la relation de

Marc ne pourrait pas dériver de Paul comme celle de Luc?
Sans doute Paul n'aura pas inventé l'institution de la Cène,
le dernier repas de Jésus. Jésus aura célébré ce repas, béni
la coupe et le pain, peut-être avec des allusions vagues à sa

mort, allusions que les douze et les judéo-chrétiens auront
laissé tomber. Ne serait-ce pas Paul, au nom de son Evangile
de la croix et de l'assimilation de Jésus par les croyants, qui
aurait dans ses Eglises, avec le sentiment très net qu'il
faisait quelque chose de nouveau, montré dans le pain et le

vin les symboles du corps et du sang de Christ et fait de la
Cène la commémoration éternelle de son sacrifice? Je sens
combien tout cela est difficile à penser et que d'objections
on y peut faire. Mais je n'oppose pas une solution à la vôtre.
Je reste de votre avis contre moi-même jusqu'à preuve du
contraire. Mais j'ai voulu vous confier les questions qui
depuis deux ans s'agitent obscurément dans mon esprit et le
troublent au point de ne plus trouver le même repos dans

votre manière de penser qui était et est encore la mienne.
Voudriez-vous examiner tout cela, puisque vous y êtes et
m'aider à retrouver le vrai chemin en toute cette question1.

Bien à vous cordialement. A. Sabatier.
Je n'ai pas le temps de me relire.

V

Paris, ce 2 juillet 1890.

Mon cher ami et collègue,

Vous pensez bien que je n'ai pas été indifférent à l'article
que vous m'avez dédié dans la Revue de Lausanne2. Mais je
voulais l'avoir lu avant de vous en écrire. Ce n'est qu'aujourd'hui

que j'ai pu trouver le temps de le lire. J'y ai passé

deux très bonnes heures en conversation et en communion
avec vous.

1 Voir sur ce point l'article de M. Sabatier dans les Annales de bibliographie

théologique. Tome II (1889), 145-150.

- XXIIIe année (1890), p. 205-249: Le dogme de la naissance miraculeuse du

Christ.



490 P. LOBSTEIN

C'est une très belle, très pieuse et très courageuse étude.
Je suis arrivé de mon côté à des pensées si semblables ou
plutôt si identiques aux vôtres que je n'ai aucune observation

ou réserve un peu sérieuse à vous présenter. Je ne puis
que vous dire que je signe avec joie non seulement vos
conclusions mais encore plus peut-être la méthode si scrupuleuse

et si sage par laquelle vous y arrivez. J'ai surtout été
très heureux de votre exégèse. J'ai traité ce même sujet cette
année dans mes leçons de dogmatique. Il serait curieux de

comparer mon travail et le vôtre ; il en ressortirait une
harmonie précise qui est de nature à nous confirmer l'un et
l'autre dans la valeur de notre méthode historique.

Avec mes remerciements les plus chaleureux, recevez,
mon cher ami, tous mes vœux pour votre bonne santé
morale et physique.

A. Sabatier.
VI

Paris, ce 27 janvier 1891.

Mon bien cher ami,

Je suis bien en retard avec vous, et cependant votre lettre
de bonne et nouvelle année m'avait fait tant de plaisir!
J'avais été si touché de votre bon souvenir et de votre soin à

me donner des nouvelles de ce toujours cher Strasbourg et
des amis que j'y ai laissés! Mais vous soupçonnez ce qu'est
ma vie à Paris, une course haletante de tous les jours. Le

cœur bat toujours le même, mais le temps manque. Cependant

je veux répondre au moins à ce que vous attendez de

moi pour vos travaux qui m'intéressent autant que les miens,
car vous êtes bien l'esprit avec qui je me sens le plus en
communion par le fond et même par le tour religieux. Je

sens si bien que nous travaillons à la même œuvre, une
œuvre obscure encore dans ses dernières conséquences,
mais singulièrement intéressante dans son évolution
présente....

Quant au problème du Christ glorifié, au point de vue
dogmatique, je suis bien de votre avis, c'est le point où la science

et la foi sont le plus difficiles à mettre d'accord. Je me suis



QUELQUES LETTRES D'AUGUSTE SABATIER 491

heurté récemment pour la troisième ou quatrième fois à ce

point. Plus je vais, plus il me paraît difficile de distinguer
entre l'action du Saint-Esprit et une action personnelle du
Christ glorifié. En dehors de l'Esprit de Dieu en nous, je
crains que le Christ personnel glorifié distinct de Dieu même

ne soit qu'un pur fantôme. Je me répète de plus en plus
2 Cor. III, 47 : ó Se mpioç tò wvsO^â eut«. Mais je sens que j'arrive
à renverser les termes et à traduire en dogmatique : L'Esprit,
c'est le Seigneur. Il suit de là, me semble-t-il, que l'action
actuelle et distincte du Christ ne se fait plus que par
l'intermédiaire de ses paroles historiques d'où se dégage l'Esprit
qui était en lui et qui, passant en nous, nous recrée à son

image. Mais compris de cette manière, le rôle historique du

Christ ne comporte plus l'adoration distincte et la prière
spécialement adressée à lui. En tout cas, il ne répond que
par l'Esprit du Père toujours agissant et par le souvenir de

sa vie historique et la tradition de vie laissée par lui dans

l'Eglise. Je ne sais si je me fais bien comprendre ; mais vous
découvrirez bien vite la difficulté qu'il y a à accorder dans

notre vie religieuse, à donner un rôle au Christ glorifié,
susceptible d'être discerné de celui qu'a le Saint-Esprit dans la

formation, le développement de notre piété et du royaume
de Dieu sur la terre. Or s'il en est ainsi, je crains bien que
sur ce point nous ne rompions avec la tradition du passé

beaucoup plus profondément que dans le rejet de la Trinité,
de la préexistence et de l'incarnation.

Je ne voulais pas vous écrire si long, car on m'attend.
Mais je voulais marquer au moins ma position actuelle.

Une bonne poignée de main.

VII

A. Sabatier.

Paris, ce 10 juin 1892.

Monsieur et cher collègue,

Je m'en veux beaucoup de ne pas vous avoir encore
remercié pour vos deux derniers envois, le Baptême1 et le tri-

1 Réflexion sur le baptême des enfants, Paris 1892.



492 P. LOBSTEIN

plex munus J. Christi1. Mais vous ne doutez pas, j'en suis

sûr, de l'intérêt constant avec lequel je lis tout ce qui vient
de vous et de la joie toujours nouvelle que me donne le
sentiment d'une foi commune et d'une méthode théologique
identique. Je goûte beaucoup la façon religieuse, édifiante,
positive, dont vous appliquez cette méthode à tous les sujets.
Je voudrais vous imiter en cela, car cela est bon et juste au
fond. Chez moi l'esprit critique est un peu plus impérieux,
et j'ai bien de la peine à ne pas nier et détruire d'abord ce

qui me paraît devoir être nié et détruit. Et cependant plus
je vais, plus je me convaincs que le progrès véritable se fait
par évolution, non par conflit d'antithèses violentes. Vous

nous donnez à tous un sage et vaillant exemple. Espérons

que nous, français, qui aurions tant besoin d'en profiter
pour corriger notre logique simpliste, abstraite et brutale,
nous finirons par en profiter et par nous corriger.

Je demande à Dieu, pour vous, deux choses: d'abord qu'il
vous donne la santé, la santé des yeux, pour vous permettre
de travailler toujours dans le même esprit de piété et de

science, et ensuite qu'il entretienne au fond de votre cœur
cet attachement à la théologie française et ce souci de son

avenir, que vous nous avez si libéralement montré et prouvé.
Une cordiale et fraternelle poignée de mains.

A. Sabatier.

VIII
Paris, 15 janvier 1893.

Mon cher collègue et ami,

Je n'ai lu qu'aujourd'hui ce que vous avez écrit à M.

Gretillat pro domo mea, et j'en ai été profondément ému et
heureux2. Laissez-moi vous remercier du fond du cœur. C'est

parfait. J'ai envoyé à Astié mon essai d'une théorie critique
de la connaissance religieuse. Vous le recevrez sans doute

1 La doctrine des fonctions médiatrices du Sauveur, 1892 (dans la Revue de

théologie et philosophie, XXV année (1892), p. 113-137).
5 Revue de théologie et de philosophie, XXVI année (1893), p. 80-86.



QUELQUES LETTRES D'AUGUSTE SABATIER 493

vers la fin de l'été1. Je vous prierai de m'en dire très
franchement votre avis.

Je vous remercie encore et vous serre bien cordialement
la main. A. Sabatier.

IX
Paris, le 23 mai 1896.

Mon cher collègue et ami.
Je reçois ce matin votre lettre et votre brochure allemande

qui s'est, sous cette forme, considérablement enrichie2. Merci
d'avoir maintenu mon nom à la première page. Vous savez,
n'est-ce pas? combien je vous suis uni de cœur et d'esprit.
Vous êtes pour moi comme un frère d'armes dans la campagne

que nous faisons ensemble dans le même domaine et

pour le triomphe d'une meilleure théologie. Je suis donc
heureux de tout ce qui peut faire apparaître au public cette

solidarité, réciproque entre nous, de pensée, de travail et de

foi. Je vous lis toujours avec intérêt et profit. Et je vous
félicite des progrès que vous faites dans votre œuvre. Vous
finirez votre dogmatique avant la mienne. J'espère parfois
donner mon premier volume l'année prochaine. Mais, hélas!
il y a tant de choses qui viennent me distraire et m'arrêter
que je n'ose pas en prendre l'engagement. Je dois craindre
et prévoir toujours de nouveaux retards. Mes conférences de

Genève sont une tentative d'intéresser le public religieux à

mon point de vue. J'ai été très encouragé.
Je vous serre la main affectueusement.

A. Sabatier.
X

Paris, ce 18 octobre, 1896.

Mon cher et honoré collègue,
Les jeunes vont plus vite que les vieux. Vous m'avez

devancé et je vous en félicite de tout mon cœur. J'ai reçu hier
votre Introduction que je vais relire, heureux toujours de me

1 II parut dans la Revue de théologie et de philosophie, XXVI année (1893),

p. 197-240.
2 Die Lehre von der übernatürlichen Geburt Christi, 2" édition revue et

augmentée. 1896.



494 P. LOBSTEIN

sentir, du commencement à la lin, en pleine communion de

pensée avec vous. Ce m'est une heureuse confirmation de ma
méthode et de mes idées que de vous voir et de vous suivre,
marchant dans la même direction avec la même confiance et
dans la même piété. Je voudrais avoir assez d'autorité pour
vous remercier au nom de toute la théologie française pour
les services que vous lui rendez depuis des années avec une
persévérance si fidèle, bien que si maigrement récompensée.
Soyez béni, mon cher ami, pour ces témoignages si précieux
et ces contributions plus précieuses encore. Je compte vous
adresser en échange avant la fin de l'année mon Esquisse
d'une philosophie de la religion d'après la psychologie et

l'histoire, qui est sous presse, et mon vœu c'est qu'elle trouve
auprès de vous l'accueil cordial et joyeux que votre Introduction

trouve ici auprès de ceux qui s'occupent encore de

théologie.

Je vous serre la main.
A. Sabatier.

XI
Paris, ce 19 février 1897.

Bien cher collègue et ami,

Je ne sais comment vous remercier de l'intérêt que vous
prenez à mon volume1. Vous lui rendez les meilleurs offices,
et, grâce à vous, il ira jusqu'au public allemand: ce que je
désire beaucoup et ce que j'espère.

A Paris il réussit bien, surtout auprès du public universitaire

auquel j'ai beaucoup songé en l'écrivant. Tous nos

philosophes universitaires s'y intéressent et le discutent
beaucoup.

Vous aurez sans doute remarqué l'esprit dans lequel la
bibliographie a été faite. Deux idées m'ont guidé et

expliquent ce qu'elle est. D'abord je n'ai pas voulu donner une
bibliographie proprement dite, mais poser ou rappeler les

grands jalons de l'histoire de la philosophie religieuse depuis
le seizième siècle, et cela explique les lacunes que l'on peut
me reprocher. En second lieu, j'ai voulu surtout constituer

1 L'Esquisse d'une philosophie de la religion.



QUELQUES LETTRES D'AUGUSTE SABATIER 495

la tradition théologique française au dix-neuvième siècle, et
cela explique pourquoi la bibliographie française est si
développée au regard de celle de l'Angleterre ou de

l'Allemagne....

Encore une fois veuillez agréer, je vous prie, mon cher
ami, l'expression très imparfaite de mes sentiments à votre
égard. Us sont tout fraternels.

A. Sabatier.

XII
Paris, ce 9 avril 1897.

Bien cher collègue et ami,
Je ne sais comment vous exprimer le plaisir que m'a fait

votre long, pénétrant et substantiel article L Je suis heureux
surtout de la profonde communion de pensée que je sens

entre nous, et j'estime infiniment plus cette solidarité fraternelle

avec tous les chercheurs de bonne volonté que la
gloriole vaine d'un isolement prétentieux dans une école
particulière. Vous voyez que j'accepte tout de votre article
jusqu'à votre satire, à mes yeux juste, de ce vilain mot de

symbolofidéisme que Ménégoz a ramassé un peu trop com-
plaisamment à mon avis. Quand je lui ai fait votre observation,

il m'a répondu qu'il avait été mû par l'idée ou la crainte
d'être appelés ritschliens, parce que nous ne sommes pas en
effet ritschliens dans notre conception religieuse, j'entends,
celle du rapport de la religion avec la morale. Oui, il a raison

sur ce point, mais cela ne justifie pas un nom barbare
que je vous remercie d'avoir bravement exécuté 2.

Comme vous le dites aussi très justement, le théologien
allemand dont je me rapproche le plus dans ma théorie de

1 Sur l'Esquisse d'une philosophie de la religion, dans la Theologische
Literaturzeitung, de MM. Harnack et Schürer, année 1897, N» 7.

'2 Les événements ont prouvé depuis que, contrairement à mon appréciation,

l'adoption de ce terme, qui a fini par passer mot d'ordre, a été heureuse et opportune.

U y a beau temps que j'ai fait publiquement mon peccavi et que j'ai rendu

hommage à l'habileté de M. Ménégoz, qui s'est montré tacticien consommé en

ramassant l'injure que l'on adressait à Sabatier et à lui-même, pour en faire
le drapeau de « l'Ecole de Paris ». (Voy. Theologische Literatumeitung (,1900),

N». 18.)



496 P. LOBSTEIN

la connaissance religieuse, c'est Lipsius. Quiconque lira le

chapitre de sa dogmatique intitulé : Das religiœse Erkennen
et mon chapitre correspondant, y trouvera une affinité qu'il
n'est que juste de signaler. La place me manque pour
marquer exactement les points de différence. Ritschl m'a aussi
servi par sa distinction du jugement de valeur et du jugement

de causalité. Schleiermacher plus encore que tous deux,

par ses discours sur la religion et par sa dogmatique. C'est

lui qui m'a appris l'analyse du contenu de la conscience
religieuse. De Kant enfin je n'ai pas besoin de rien dire. En

France, Pascal, Calvin, Maine de Biran, Vinet, Secrétan, etc.
ont été surtout les maîtres de ma pensée. Tout cela se

découvre suffisamment dans mon esquisse aux yeux des

lecteurs compétents, et c'est dans cette communion avec ces

hauts esprits que j'aime à me sentir vivre et penser. Mon
livre est peut-être un aboutissant. Je n'y dis rien d'absolument

nouveau. Je voulais seulement poser une pierre sur le

chemin que nous frayons tous vers l'avenir.
Je crois que vous avez raison de me reprocher de n'avoir

pas assez pris de précautions contre l'accusation de ramener
la religion à une illusion subjective (Illusionismus.) Ce qui
me garde contre cette théorie de l'illusion, c'est surtout le

caractère moral que prend la religion, avec l'apparition de

de la loi dans la conscience humaine et de l'idéal de la vie
sainte en Jésus-Christ. Quand l'obligation morale paraît, il
est contradictoire de parler d'illusion. Je marquerais mieux
ce point, si je réécrivais mon livre.

Merci encore une fois et croyez-moi toujours un ami fidèle
et un compagnon de travail heureux d'être à vos côtés.

A. Sabatier.
XIII

Paris, 31 octobre 1897.
Mon cher collègue et ami,

J'ai reçu votre beau volume allemand1 et je vous en
remercie infiniment. Vous savez avec quelle attention je suis

1 L'édition allemande, revue et augmentée, de mon Introduction à la dogmatique

protestante.



QUELQUES LETTRES D'AUGUSTE SABATIER 497

tous vos travaux et les développements plus riches d'année

en année de votre pensée théologique.
Je vais traiter cette année-ci le problème de l'autorité en

matière religieuse qui fera la première partie de mon
prochain volume si je réussis à l'écrire. Ecrivant pour la France
et pour un public qui n'est pas du Fach, je suis obligé de

passer par-dessus toutes les questions formelles de la
dogmatique, comme celles qui vous divisent, Kaftan et vous.
D'ailleurs arriverons-nous jamais à construire une dogmatique

absolument logique sans régression d'une question sur
l'autre? La dogmatique n'est pas une ligne droite, mais un
cercle.

Bien à vous.
A. Sabatier.

théol. et phil. 1905 33


	Quelques lettres d'Auguste Sabatier

