Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 5

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur I'exercice de 1903-1905
Autor: Goumaz, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE

Rapport sur I'exercice de 1903-1905 *

PAR

LOUIS GOUMAZ

ancien pasteur,

Président sortant de charge.

Messieurs,

Quand, le 29 juin 1903, vous avez renouvelé votre bureau,
vous avez fait quelque peu comme Roboam qui s’entourait
d’un conseil de jeunes gens. Trois membres sur cinq du co-
mité sortant aujourd’hui de charge n’avaient point atteint la
trentaine. Est-ce parce qu’ils n’ont eu que deux fois 'occa-
sion de se réunir, et encore pour quelques minutes seule-
ment, qu'aucun schisme ne s’est produit et que notre répu-
blique ne s’est point partagée comme jadis le royaume d’Is-
raél ? Je ne sais. En tout cas, nous constatons avec joie que
loin qu’il y ait scission dans notre société, le nombre des
membres non seulement n’a pointdiminué depuis 1903, mais,
de N qu’il était a cette époque, il est monté avec les can-
didats admis en ce jour commémoratif & 97. Chiffre respec-
table assurément et qui prouve mieux que tout autre argu-
ment que notre société, pour employer 'ordinaire cliché, ré-
pond aujourd’hui comme il y a trente ans & un « réel be-
soin. »

1 Travail présenté lors de la célébration du treniiéme anniversaire de la
Société de théologie, au Musée industriel, a4 Lausanne,



458 LOUIS GOUMAZ

Outre M. le Dr Pétavel-Olliff rentré dans nos rangs comme
membre actif, il y a eu dix-sept admissions nouvelles :
MM. les pasteurs R. Guisan, Jomini, Pilet, de Mestral, Golay,
Rapin, Dessemontet, Lador, Berguer, Duquesne, Mayor, Bor-
nand, Carrasco, Landriset, Emm. Rossé, Paul et Thilo.

Nous avons eu, d’autre part, & enregistrer plusieurs démis-
sions, celles de MM. Schnetzler, de Perrot et Monastier-
Gonin, empéchés par la distance ou par d’autres raisons d’as-
sister & nos séances. Les morts aussi ont été nombreux. Et
parmi ceux que Dieu nous a enlevés, notre souvenir ému re-
trouve des hommes qui étaient la vie de notre société au de-
dans et sa gloire au dehors.

Voici passer devant nous de vénérables figures: M. Charles
Rivier, ancien pasteur, et deux autres vétérans aussi dans le
ministére, MM. Cornforth et Redard, que dans les derniers
mois de leur vie tout particuliérement on vit profiter des loi-
sirs de leur retraite pour assister régulierement & nos
séances du Pré-du-Marché, o plus d’une fois ils prirent la
parole dans les discussions.

Je ne puis pas compter au nombre des vieillards, tant il
était resté jeune de coeur et d’esprit sous ses cheveux blancs,
M. Emile Jaccard, ancien pasteur & Zurich, longtemps
membre de notre comité, dont il fut successivement secreé-
taire et caissier. De quel exemple cet homme a été pour les
cadets de notre Société! On vil rarement assiduité & nos
séances comparable & la sienne, on entendit rarement parole
aussi enthousiaste et aussi courageuse. Théologien de droite,
il rencontrait souvent dans nos discussions des adversaires
de ses idées. Avec quel feu et quelle vibrante émotion il se
défendait ! Nous nous rappelons tous son regard & ces mo-
ments-la. Ecrivain abondant, il a apporté aussi a plusieurs
reprises & la Société de théologie le fruit de ses patientes re-
cherches historiques et exégétiques. Je cite d’aprés les pro-
cés-verbaux :

30 mars 1896, — En quoi homme est-il a 'image de Dieu ?

30 novembre 1896. — L’esprit et la chair,

28 mars 1898. — Réflexions sur Genése I, 26.



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 459

19 décembre 1898. — La foi du centenier.

Nous n’avons pas besoin de rappeler ce que furent comme
professeurs et comme écrivains MM. Auguste Bernus et Jules
Bovon, mais nous n’avons garde d’oublier que la Société de
théologie a perdu en eux deux membres dévoués et fideles
autant qu’illustres.

M. Bernus s’était fait inscrire dans la société dés 1875. Un
long séjour a Bale, plus tard la maladie, 'empéchérent les
derniéres années de prendre part & nos séances. Il n’estima
point & propos cependant de donner sa démission, témoignant
ainsi qu’en dépit de I’éloignement son esprit suivait avec in-
térét nos deébats. Un ancien rapport présidentiel, comme
aussi le catalogue de la Société, fait suivre son nom de cette
courte mais éloquente mention : « Membre actif malgré son
absence. » A son retour dans le canton de Vaud, ses absor-
bantes fonctions de professeur ne lui permirent malheureu-
sement de présenter 4 la Société de théologie que deux tra-
vaux, I’un consacré ala Vie du professcur Schmidt de Stras-
bourg, qui avait chargé le maitre érudit de la Faculté libre
de continuer sa Bibliographie des ouvrages protestants écrits
en francais au seiziéme siécle (20 mars 18385). La seconde
étude (méme date que la précédente), était intitulée : Un es-
sai d’alliance évangélique au seiziéme siécle, L’auteur expo-
sait avec une grande précision de détails la tentative avortée
du théologien Salvard d’unir les diverses Eglises réformées
dans une confession de foi commune. On ne s’étonnera pas
que, plagant la vie avant la formule, M. Bernus ait conclu
par ce mot peut-étre d’actualité: « L’union entre les chré-
tiens ne peut se former sur le terrain des confessions de foi
théologiques, dont le régne est passé. L’accord, cherchons-le
sur le terrain pratique. »

Esprit d’'un genre tout différent, dogmaticien plutét
qu’historien, M. Bovon nous a présenté huit travaux dont les
titres indiquent les préoccupations intellectuelles de ce sa-
vant pieux qui a fait connaitre son nom bien au deld de nos
frontiéres.

27 mars 1834. — La théorie de Schleiermacher sur le péché.



460 LOUIS GOUMAZ

25 avril 1887. — L’hypothése Vischer-Harnack sur U'Apo-
calypse.

26 novembre 1890. — L’origine du péché d’aprés Uenseigne-
ment de Uapétre Paul.

31 octobre 1892. — Le Christ des Evangiles apocryphes.

26 mars 1894. — Quelques mots sur Ueschatologie de ' Apo-

calypse.

26 mars 1894. — Christ dans la théologie moderne, par
Fairbairn.

28 janvier 1895. — La justice de Dieu.

28 février 1898. — Le probléme social el la morale chré-
tienne.

Ces travaux tiennent de prés ou de loin a 'ouvrage magis-
tral du professeur lausannois, son étude en six tomes sur
I'Euvre de la Rédemption, monument puissant d’érudition
et de pensée qui valut 4 son auteur, dés I’apparition des pre-
miers volumes, d’étre nommé docteur honoris causa de 'Uni-
versité de Lausanne.

Que dirons-nous de M, Paul Chapuis? Son esprit fut un
esprit d’élite, son cceur un trésor de bienveillance et de
bonté. Comme membre de notre association, M. Chapuis se
dépensa sans compter et déploya au milieu de nos discus-
sions et quelquefois de nos luttes tous ses talents de dialecti-
cien, toute la profondeur et la finesse de sa pensée, sa prodi-
gieuse information, son incroyable puissance de travail, son
besoin d’activité qui lui interdisait de perdre aucun instant.
Cest lui déja qui, avec trois de ses amis, MM. Adamina, Byse
et Narbel, fut le créateur de la Société de théologie. Il en po-
sait les bases dans une réunion préparatoire tenue & Bex le
8 mars 1875. Tour a tour on le nomma secrétaire (1885-1877),
caissier (1877-1879), président (1879-1881), de nouveau secré-
taire (1891-1893), enfin vice-président (1893-1895). Durant dix
ans par conséquent, soit le tiers de P'existence de la Société,
il fit partie du comité. Quel dévouement et quel soin il mit
dans ses fonctions, les ainés parmi nous se le rappellent. Ses
procés-verbaux en particulier sont des merveilles de clarté
et de précision.



SOCIETY VAUDOISE DE THEOLOGIE 461

M. Chapuis s’est donné en outre dans une foule de travaux
de valeur. La plupart ont paru dans la Revue de théologie et
de philosophie. Ils touchent a tous les domaines : dogmatique,
histoire, exégése, critique. En voici la liste. ils ont rempli
dix-sept séances, dont plusieurs séances d’été.

9 juin 1875. — La notion et les conditions du surnaturel au
point de vue du théisme.

27 juillet 1876. — L’emploi de U Ancien Testament par Uau-
teur du quatrieme Evangile.

24 avril 1882, — De Uautorité de UEcrilure sainte.

25 avril 1883, — Jésus-Christ, fondement de Uautorité des
Feritures.

24 février 1890 et 28 avril 1890. — La justification par la
foi d'apreés saint Paul.

20 mai 1891 et 22 juin 1891. — La divinité de Jésus-Christ,
@ propos de M. Godet et de la théorie de la Kénose.

30 novembre 1891. — Religion et révélation.

28 novembre 1892. — L’Apocalypse du Nouveau Testament.

20 mars 1893. — L’ Evangile et U’ Apocalypse de Pierre.

Septembre 1893. — L’adoration du Christ.

Septembre 1894. — La sainteté du Christ.

24 septembre 1900. — Religion, christianisme, théologie.

27 avril 1903. — L'influence de Uessénisme spéculatif dans
la primitive Eglise.

28 septembre 1903. — Quelgues problémes de la vie de Jésus
« propos de publications récentes.

23 novembre 1903. — Le messianisine de Jésus de Nazareth.

*

*® *®

Vous le voyez, Messieurs, ceux dont nous déplorons au-
jourd’hui la perte, ont été pour la plupart des membres zélés
et dévoués de la Société de théologie. Ils vy ont mis quelque
chose d’eux-mémes, de leur vie. Puisse leur exemple étre
sulvi et leur bonne tradition de travail se perpétuer! Au
reste, pendant les deux années qui viennent de s’écouler, il
a reégne certainement un entrain louable parmi nous. L offre
pour une fois a dépassé la demande; jamais les travaux n’ont



462 LOUIS GOUMAZ

abondé comme dans cette période. Méme en faisant abstrac-
tion de ceux que vous avez entendus ce matin (le compte-
rendu historique de M. D. Jordan sur les Trente premiéres
années de la Société de théologie, et le résumé par M. R.
Matthey, ancien pasteur, de la brochure de M. le professeur
Frommel sur I'Agnosticisme religieux) nous arrivons a un
total de dix-sept études, dont deux « communications. »

Quelques mots rapides d’abord sur ces derniéres.

La prophétie de saint Malachie fit, le 25 janvier 1904,
l'objet d’un exposé de M. Daniel Jordan, ancien bibliothé-
caire, qui a eu l'occasion d’étudier une vieille édition (Venise
1675) de cet écrit destiné soi-disant & prédire, sous forme de
devises latines, la destinée des divers papes. En fait, le do-
cument a été rédigeé & une époque tardive par un auteur qui
ne connaissait pas ’histoire et ne comprenait rien a I’héral-
dique. Cela ne 'empéche pas de parler des armoiries des
papes, de leurs lieux de naissance, de leurs charges et béné-
fices, des événements de leurs pontificats, le tout parsemé
d’explications quelquefois claires, plus souvent hasardées et
tirées par les cheveux. Si par sa nature historique méme, ce
travail de M. Jordan ne pouvait guere engendrer une dis-
cussion, au moins eut-il I'heur, inespéré par la modestie de
son auteur, de faire connaitre la Société de théologie jusque
deld le Jura. Le publiciste M. Albin Valabrégue, intéressé
par un écho de la séance, que la Gazette de Lausanne lui ap-
porta, s’enquit de nos travaux et de notre association aupres
de M. Jordan. (Pétait 14 chose inouie dans nos annales, « un
étranger du dehors » s’occupant de nous!

Seconde communication. Le 29 février 1904, M. le profes-
seur J. Barrelet résume le livre de M. Tony André sur les
Apocryphes. Ceux-ci, rejetés peu & peu du Canon par les
protestants pour des raisons dogmatiques, ont été longtemps
négligés et ignorés. Aujourd’hui, on commence sérieusement
a en faire une étude scientifique, extrémement profitable
puisqu’elle concourt & faire connaitre les idées juives du
temps de Jésus. L’ouvrage de M. André marque & ce point de
vue une date dans la théologie de langue francaise. Il est



o

SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 463

notre premiere introduction un peu compléte en la ma-
tiere.
* * *

Nous avons renoncé & grouper d’apreés les disciplines théo-
logiques auxquelles ils ressortissent, les différents travaux
proprement dits présentés pendant ces deux ans. Pour plus
de commodité nous suivons tout simplement I'ordre chrono-
logique, sauf lorsqu’il y a similitude évidente dans les sujets
traités. Ceux-ci embrassent au reste une matiére trés vaste.

M. P. Chapuis (28 septembre 1903. Yverdon), étudie Quel-
ques problémes de la vie de Jésus a propos de publications
récentes. M. Chapuis croit & la possibilité d’une vie de Jésus,
malgré le scepticisme de tant de critiques & cet égard. Le
détail sans doute nous échappera toujours, étant donné I'in-
suffisance des sources. Mais au moins peut-on reconstituer
la personnalité et l'ceuvre du maitre, et distinguer trois
grandes périodes dans la vie du Seigneur: le ministére ga-
liléen, période de succés, puis le temps de la « vie errante »
comme on l'a appelé, ou commencent les premiers revers,
enfin la derniére et fatale semaine. Dans ce cadre, on cons-
tate que la pensée de Jésus évolue, son radicalisme s’affirme
progressivement a4 I'égard de la loi, du sabbat, de la théo-
cratie, son universalisme s’épanouit peu 4 peu, et peu 4 peu
aussi lul vient la pensée que son ceuvre ’entraine a la mort
d’abord, puis au triomphe par la résurrection. Deux points
surtout retiennent I'attention de 'auteur dans cette premiére
séance: les miracles et la question du Royaume de Dieu.
M. Chapuis établit le pouvoir de guérison de Jésus, sa
croyance aux possessions démoniaques, mais combat comme
indigne du Christ le miracle au sens magique du mot. Quant.
au Royaume de Dieu, M. Chapuis croit avec Jean Weiss que
g’il est spirituel, Jésus n’en attend pas moins la réalisation
imminente dans un renouvellement social qui a Dieu pour
auteur. Lui, le Christ, est 14 pour préparer les voies a Dieu
a la suite du Baptiste; le Royaume s’établira du vivant des
disciples encore, et Jésus ressuscitera pour y entrer; il salue



464 LOUIS GOUMAZ

I'aurore de ce temps nouveau en disant avec la foi d’un pro-
phéte qui saisit d’avance la victoire: « Le royaume de Dieu
est 1a, 11 est au milieu de vous, » généreuse illusion d’optique
qui n’ote rien au caractére moral et religieux de Jésus.

Dans une séance subséquente (23 novembre 1903), M. Cha-
puis acheva son étude en discutant un troisiéme point: le
Messianisme de Jésus de Nazareth A cet égard une re-
marque préliminaire: Le Christ, dit M. Chapuis, a toujours
eu une vraie pudeur a se faire appeler Messie, il aime & se
désigner plutdt sous le nom de Fils de ’homme qui impli-
quait le role de Messie sans doute, mais aux yeux des esprits
réfléchis seulement. C’est & son baptéme que Jésus a eu la
conscience pleine et entiere de sa messianité. Une premiere
intuition lui était venue & douze ans. Mais a coté de ce trait
de génie se place toute une évolution de sa pensée : « Si j’étais
ie Messie! » Pensée troublante qu’il rejette d’abord comme
une tentation mais qui finit par le posséder complétement
apres qu’il eat suivi le Baptiste sur les bords du Jourdain.
Point de vue que M. Chapuis oppose sans hésitation a I’hy-
pothése récente de Wrede, d’aprés lequel Jésus n’a jamais
eu l'idée qu’il fat le Messie; ses disciples ne I'auraient re-
connu comme tel qu"aprés sa mort et sa résurrection. Cette
opinion de M. Chapuis sur le messianisme de Jésus, du
moins dans ses traits généraux, fut aussi celle qui prévalut
dans la discussion. Moins unanime par contre fut 'adhésion
aux théses qu’il avait soutenues sur les miracles du Christ.
Plusieurs établirent que la croyance en ces actes surnatu-
rels constituait le fondement de leur foi. Quant & la question
eschatologique du Royaume de Dieu, elle resta dans 'ombre
pendant la discussion. Dés que le mot « miracle » est pro-
nonce dans nos séances on ne sait pas parler d’autre chose.
(’est aussi un miracle.

Le 28 décembre 1903, M. Byse, ancien pasteur, nous a
apporté une étude sous ce titre suggestif, qui indique tout
de suite le point de vue de l'auteur: Clef symbolique des Ecri-
tures. M. Byse, dansle but avant tout, dit-il, de faire discuter,
remonte sans hésiter le courant actuel qui prévaut dans les



SOGIETE VAUDOISE D THEOLOGIE IA5%)

universités et les facultés de théologie en matiére d’inspira-
tion biblique. Les négations du jour en ce domaine lui pa-
raissent une rupture avec la tradition protestante, les milieux
pieux et la foi des chrétiens deés l'origine. M. Byse ne veut
pas davantage d’'un divorce avec la science. Comment tout
arranger? L’explication présentée jadis par Swedenborg lui
semble apporter la conciliation désirable. « Faisons de I'exé-
gése symbolique! » II y a dans PEcriture un sens caché,
spirituel, basé sur le sens littéral, quoiqu’il en soit souvent:
éloigné. Le lien qui les unit c¢’est la « loi des correspondan-
ces, » et ces correspondances sont de trois « degrés: » « na-
turel, » « spirituel, » « celeste. » Appliquons ces correspon-
dances et ces degrés a la Parole de Dieu, et celle-ci est dé-
sormais 4 l’abri de la critique, les prophéties s’expliquent, le
scandale de maint passage biblique disparait, la volonté de
I’Ecriture méme, et de Jésus, se trouve respectée. Mais,
comme on le voit, les faits cosmologiques, historiques et
autres de la Bible sont devenus des représentations des
choses spirituelles. Au reste, ajoute M. Byse, la tendance
inconsciente des chrétiens va a ce symbolisme quand I'ame
se nourrit de la moelle des Ecritures. Le courage de M. Byse
en présentant cette thése a la fois ancienne et nouvelle fut
mis & une rude épreuve, car énergiquement, tous les ora-
teurs subséquents se sont déclarés opposés a cette maniére
de voir. On parla méme de «scandale pour la foi» et «d’anti-
protestantisme. »

Comment sexpliquent les ressemblances des Euvangiles
synoptiques ? Telle est la question que M. H. Chavannes,
ancien pasteur, a posée devant nous dans la séance du 25
janvier 1904. Ces ressemblances, si frappantes que quelque-
fois les mots sont les mémes dans les trois premiers Evan-
giles, ne sauraient s’expliquer, dit l'auteur du travail, par la
théorie de I'inspiration, car le Saint-Esprit n’etit pas fait trois
fois le méme ouvrage, une fois suffisait, et il n’aurait pas
laissé subsister d’autre part, entre nos documents, les diver- -
gences si considérables que 'on constate en d’autres points.
Faut-il donc admettre avec Reuss, de Pressensé, Bonnet,

THEOL. ET PHIL. 1905 31



466 1LOUIS GOUMAZ

Godet que la tradition a pris corps oralement et que sa forme
s’est en maint endroit stéréotypée? Cette supposition, qui
pourrait & la rigueur convenir pour les paroles de Jésus,
n’explique pas une identite de termes dans les récits. Une
histoire racontée par plusieurs bouches tend & se diversifier
et non & prendre une forme fixe. La solution parait donc la
suivante: il v a eu un ouvrage primitif, (peut-étre est-ce
méme notre Marc actuel, hypothése peu probable cependant)
qul a servi de base & nos Evangiles, et qui s’est perdu. Luc
parle bien d’écrits antérieurs. Ces écrits se sont cristallisés
en un ouvrage unique cité parfois littéralement, d’ou les res-
semblances de nos trois auteurs. Quelquefois aussi les textes
se permettent une liberté qui cadre avec les habitudes litté-
raires de I’époque, la difficulté matérielle des copies ou des
traductions d’araméen en grec, etc. De 14 les divergences si-
gnalées plus haut. Dans la discussion qui suivit cet exposé,
on fit remarquer que I'idée d’une tradition orale a sa valeur.
La source écrite est certainement la source principale. Mais
elle n’est pas la seule. On s’est demandé & ce propos jusqu’a
quel point les apotres racontaient la vie de Jésus dans leurs
prédications, ou plutdt ce que Paul en racontait et surtout
ce qu’ll en savait. « Fort peu, les traits capitaux seulement»,
dirent les uns, se basant sur la deéeclaration : « Nous con-
naissons Christ non selon la chair mais selon I'esprit. » —
« Plus qu'on ne pense! » répondirent d’autres, qui crurent
relrouver dans les épitres pauliniennes des allusions entre
autres 4 la transfiguration et aux discours eschatologiques.

Qu'est-ce que la théologie? (Cest sous ce titre que M. le
professeur L. Emery, dans la séance du 29 février 1904, a
exposé le point de vue que nous retrouvons dans I'Introduc-
tion a la théologie protestante, qu’il a publiée récemment. A la
notion généralement admise, que la théologie est la science
du christianisme, ou plus exactement de la foi chrétienne, 'au-
teur du travail substitue sa définition propre: La théologie
est la science de la vrale religion, de la religion normale et
parfaite ou I’homme communie complétement avec Dieu. La
théologie rentre ainsi dans le cadre des sciences normatives,



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE AG7

elle a sa place a coté de la sociologie, de ’économique et de
Phygiéne. M. Emery montre pour finir que la théologie, quoi-
que ceuvre de croyant, n’en reste pas moins scientifique. Mais
concue ainsi, n’est-elle pas trop subjective? a-t-on demandé
dans la discussion. N’oublie-t-elle pas aussi qu’il y a dans la
religion un élément d’obéissance? M. Emery répond que le
subjectivisme n’est pas nécessairement antiscientifique, et que
la probité d’investigation 4 laquelle tout théologien sérieux se
soumet est une facon d’obéir a la loi morale, a la loi du de-
voir. Mais, objecta-t-on encore, faut-il 4 tout prix faire entrer
la théologie dans le cadre des sciences? Oui, fut-il réparti, si
I'on veut qu’elle agisse dans le monde moderne. Chimistes et
physiciens ne sont peut-étre point tant préoccupés de classer
leurs sciences respectives que d’étudier purement et simple-
ment les phénoménes. Mais c’est précisément leur grand
tort, et la philosophie des sciences ne tend pas a autre chose
qu’d combler cette lacune.

Séance du 28 mars 1904. M. le pasteur A. de Mestral résume
les idées du théologien anglais Fairbairn sur la Place du
Christ dans la théologie moderne. Si Christ, dit Fairbairn
et aprés lui M. de Mestral, enchaine les cceurs, c’est que, pre-
mier parmi les créatures, il a réalisé I'idée que les hommes
se font de la Divinité. Mais il reste créature quand méme,
qu’il g’agit de présenter dans sa réalité humaine. C'est I’école
de Tubingue qui, a coté de graves déficits, a eu le mérite de
faire revenir les esprits au Christ historique. Depuis elle la
théologie devient de plus en plus christocentrique. Les « Vies
de Jésus » apparues dans la seconde moitié du dix-neuvieme
siécle, celles des Ewald, des Renan, des Strauss, des Keim
ont, malgré leurs défauts, réussi & présenter un Christ trés
vivant, replacé sur le sol juif et dans la civilisation gréco-
romaine. Les diverses théologies bibliques aussi se sont ef-
forcées de plus en plus de faire place & la vérité historique,
de montrer le souffle de Jésus animant les Jean et les Paul,
et & mesure qu’il reprend ainsi son caractére historique,
le Christ fait plus sentir son influence dans tous les do-
maines. — La discussion, dans laquelle on rendit hommage



468 LOUIS GOUMAZ

aux théologiens anglo-saxons, plus pratiques que les alle-
mands, porta essentiellement sur la question de savoir jus-
qua quel point le Christ historique importe a I’'Evangile. Le
Christ de Ritschl, par exemple, suffit-il & une ame chré-
tienne ? Une formule fut donnée, que nous retenons ; elle est
de M. Dandiran ; « Objectivement, le christianisme est la vie
personnelle du Christ ; subjectivement, il est "appropriation
de cette vie par la foi. »

M. le pasteur Logoz de Baulmes s’est fait 1’historien d’Au-
gustin en pays de langue francaise, et nous attendons avec
impatience le moment ou il publiera le livre qu’il con-
sacre au plus grand docteur de I’Eglise. En attendant, avec
une extréme obligeance, il communique & la Société de théo-
logie les chapitres essentiels de son ouvrage. Jusqu'a pré-
sent, nous en avons entendu trois, tous dans la période que
1nous passons en revue.

Les deux premiers (25 avril 1904 et 30 mai 1904) roulaient
sur la genése de la pensée d’ Augustin., — Augustin, nous dit
M. Logoz, fut essentiellement un sensuel. C’est & la suite de
la lecture de I'Hortensius que commence son grand voyage
vers la vérité. Il espére la trouver dans le manichéisme, qui
Iattire par son dualisme. Sa conscience cependant n’est pas
satisfaite. Elle entre en conflit avec sa raison et ses sens.
L’heureuse influence d’Ambroise se fait sentir alors, qui place
devant Augustin la personne humaine et vivante du Sauveur.
Ce fut le premier germe de conversion. La lecture de Victo-
rinus tue ensuile en Augustin les restes du dualisme mani-
chéen. Mais la doclirine de Victorinus est du néo-platonisme.
Si elle le réconcilie avec I'idée du Logos et par conséquent
du Fils de Dieu, elle ne suffit pourtant pas encore a cette Ame
en travail. Victorinus lui laissait croire que le péché n’a pas
de caractére tragique. Une lourde chute morale, un acte
banal de débauche aprés les bonnes résolutions qui venaient
de lui faire renvoyer sa maitresse, le convainc alors du
contraire, et lul démontre que la volonté a besoin de s’ap-
puyer sur des convictions si elle ne veut rester paralysée.
La croix lul apparait peu & peu comme cetle source néces-



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 469

saire de force. Il y réfléchit longtemps sans se rendre. Puis,
brusquement, il est vaincu aprés la lecture de Romains
XIII, 13 et 14, et il se fait baptiser. Il est donc arrivé a la foi
aprés de longs combats de conscience. Mais il rattache lui-
méme sa conversion & autorité divine, sa raison recule de-
vant Pautorité et sa liberté devant la grace ; le voi; selon lui
est dégradé et incapable de saisir la vérité, aussi conclut-il
par un appel & la pure et simple obéissance.

Augustin est donc maintenant converti, mais, se demanda-
t-on dans la discussion, le récit des Confessions qui rapporte
cette conversion est-il vraiment fidéle? Ecrit quatorze ans
aprés 'événement, par un homme qui s’est fait une ame
d’évéque, n’a-t-il pas tort de présenter la chose comme un
coup d’éclat de la grace, un miracle retentissant? M. Logoz
a répondu a cette question dans la séance du 29 mai 1905,
dont nous parlerons tout de suite pour plus de commodite.
Titre du travail : Le probléme de la conversion d’ Augustin.
A T'époque de cette crise définitive, Augustin écrit quatre
traités qui devraient, semble-t-1l, si les Confessions rappor-
tent exactement les faits, laisser voir la crise qui entraine les
derniéres hésitations de ce cceur ballotté. Tout au contraire !
Il semble qu’on y entend parler le philosophe et non pas le
chrétien. C’est en 386. Mais année suivante déja, Augustin
est baptisé par Ambroise. L’évéque de Milan etit-il accordé
cette faveur & un non-converti, bien plus, & un viveur? Au-
gustin, si sincére malgré sa sensualité, ’etit-il méme ac-
ceptée ? Et dans ses écrits postérieurs de deux ou trois ans
seulement, son inspiration est déja toute catholique. Au-
gustin y exalte l'effet magique du sacrement, insiste sur la
résurrection de la chair. Sa période dogmatique a commencé.
Voici enfin I’an 390 o1, rentré en Afrique, il fait de sa maison
de Tagaste une sorte de couvent laique, et met sa dialectique
au service de I’Eglise, qui a les yeux sur lui. Evidemment il
est converli, quol qu’on puisse penser & la lecture des écrits,
causes du litige. Les prétendues contradictions qu’on a voulu
voir aussi entre les Dialogues et les Confessions, & tel point
que les premiers sembleraient rédigés par un paien, se rame-



470 LOUIS GOUMAZ

nent en réalité simplement & ceci: les Dialogues nous mon-
trent le philosophe chrétien, 4 qui la prudence ordonne
d’insinuer sa pensée plutot que del’étaler, et, les Confessions,
le chrétien philosophe qui n’a plus de réserve a observer.
Mais depuis 386 déja il avait bien courbé sa raison sous l'au-
torité et renonceé a la chair et au monde.

La question du surnaturel avait été soulevée déja par le
premier travail de M. Chapuis. Elle fut reprise depuis par
MM. E. Pétavel-Olliff, docteur en théologie, et M. L. Goumaz,
ancien pasteur. Ce dernier d’abord preésenta le 27 juin 1904
une étude intitulée : Révélation, miracle, inspiration, trois
notions dont la premiére domine les deux autres et les
conditionne. Un dualisme malheureux, nous dit-il, a pénétré
I'idée de révélation. La nature de Dieu a été opposée & celle
de I'’homme, et Dieu dés lors a été concu comme se révélant
de facon tout extérieure, par des dogmes surnaturels que
I’'homme ne saisit, comme tels, qu’intellectuellement, qu’on
statue ou non un progrés, une histoire, dans cette révélation.
Il faut se convaincre au contraire que Dieu est esprit, et que
I'esprit de ’homme n’est qu'une particularisation de celuide
Dieu, que par conséquent le Créateur et la créature partici-
pent 4 une méme essence. La révélation que le premier fait a
I'autre de sa personne sera donc¢ non pas quelque chose d’ex-
térieur mais au contraire d’intérieur a4 'homme. Fait d’ex-
périence, que Jésus de Nazareth a réalisé dans sa plénitude,
en quoi il est le Révélateur par excellence, la Révélation in-
carnée. Historiquement, on a vu dans le miracle et 'inspi-
ration deux soutiens de la révélation telle que I'orthodoxie
la comprenait, par conséquent le méme dualisme les enta-
chait. On a conclu & une action surnaturelle de Dieu & coté
de son action naturelle, on a montré la Divinité contrecar-
rant les lois de la nature pour arriver a ses fins révélatrices,
et se servant en particulier du Christ dans ce but, comme
aussi de tous les « inspirés », prophétes, apoétres, auteurs
sacrés, que Dieu instruisait par des moyens qui ne rentrent
pas dans le cadre des expériences naturelles. M. Goumaz
s’est attaché & démontrer que la science et la piété contredi-



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 471

sent formellement ce dualisme, et que Dieu n’a jamais troublé
P'ordre de la nature pour se faire connaitre et pour agir, que
pour se révéler au coeur de ses enfants il n’a pas besoin de
magisme. A quoi on a objecté que ce point de vue faisait la
part trop grande au subjectivisme, qu’'en rejetant le carac-
tére extérieur de la Révélation on en détruisait I’objectivité
et la réalité et qu’en niant le surnaturel on niait la religion.
‘C’est dire que la question avait besoin d’étre posée a4 nouveau.

M. Pétavel-Olliff se chargea de ce soin dans son Etude apo-
logétique des miracles du Nowveau Testament (19 décembre
1904) et son travail subséquent sur la Résurrection de Jésus
(30 janvier 1905).

M. Pétavel croit aux miracles. Seulement il n’en fait pas
des actes contraires aux lois de la nature, mais des interven-
tions de Dieu dans un ordre naturel inconnu ou mal connu.
Interprétant ingénieusement les textes, il montre que 1a ol
on s’est cru en face de récits magiques, absolument inadmis-
sibles, telles les résurrections de la fille de Jairus ou de La-
zare, I'exégese s’est fourvoyée, de sorte que les faits présentés
sont sans doute admis subjectivement par les spectaleurs
comme des actes de la volonté de Dieu, mais rentrent dans
un cadre dont les phénoménes constatés aujourd’hui d’hyp-
notisme, de lévitation, etc., doivent étre considérés comme
les analogues. Selon M. Pétavel, la faculté radiante pourrait
servir & expliquer tous les miracles de Christ. La suggestion
joue un role considérable dans la vie de Jésus. Le Seigneur
suggére aux convives de Cana qu’ils boivent du vin ; la magie
de sa parole convainc les multitudes qu’elles se sont rassa-
siées de pain et méme de poisson. Il posséde en outre un in-
contestable don de seconde vue, de télépathie. Quant aux
résurrections qu’on lui préte et dont nous parlions plus haut,
elles ne le sont pas & proprement parler ; elles constituent
«de simples rappels a la vie de gens endormis d’'un sommeil
léthargique ; aussi ne s’étonnera-t-on pas que Jésus crie fort
pour faire se relever Lazare. Tous ces miracles donc sont trés
relatifs, M. Pétavel le reconnait. Ils n’ont point le caractére
absolu que les Juifs réclamaient. Mais tels qu’ils sont, ils



479 LOTUIS GOUMAZ

possedent une valeur apologétique. Pour 'apologie, mieux
vaut en effet, s’écria notre auleur dans la discussion, « un
petit miracle vrai qu’un grand miracle faux.» On reprocha
4 M. Pétavel de faire abstraction de la question des sources
en mettant tous les récits de miracles sur un méme pied, de
rabaisser aussi la dignité morale du Sauveur, qui laisse les
spectateurs dans l'erreur sur la nature des actes qu’il ac-
complit. On releva enfin le caractére « humain » des faits
miraculeux racontés dans le Nouveau-Testament en opposi-
tion aux miracles antiques que les néo-platoniciens décla-
raient « divins » parce qu’absurdes.

Que faut-il penser du miracle par excellence, de la Résur-
rection de Jésus? M. Pétavel s’est expliqué la-dessus dans son
second travail. L’idée directrice est la méme que dans le
précédent : une intervention de Dieu, mais rien d’antinaturel,
une simple «dématérialisation. » La matiére charnelle s’est
spiritualisée, I’élément périssable a élé « consumé parla vie»,
le corps est devenu un fluide, fluide réel, trés objectif, vu par
conséquent par les disciples; mais ceux-ci donnant libre
cours a leur imagination ont {rés subjectivement prété au
Ressuscité leurs propres attributs, ils ont ecru & tort que
Jésus, comme eux, mangeait, buvait, etc. Ils se sont figuré
une résurrection matérielle, alors que l'objet qu’ils avaient
devant les yeux et qui les quitta par ’Ascension était un étre
spirituel. Ce point de vue, remarque encore M. Petavel, est
de bonne apologétique, « parce qu’il économise les miracles. »
Mais, malgré les dénégations de l'auteur, on trouva au
cours de la discussion que I'économie se faisait aux dé-
pens des textes, qui nous placent bien en face d’un mort
rendu & la vie corporelle au sens strict du mot. On invoqua
en particulier le témoignage de saint Paul pour qui il n’y a
évidemment dans la résurrection de Jésus ni suggestion, ni
télépathie, mais triomphe réel de la vie sur la mort.

I1 est encore trois travaux dont nous avons a vous entre-
tenir, tous rentrant dans une discipline différente : le premier
est d’ordre pratique, le second ressortit a la critique et &
I’histoire, le dernier traite un sujet de dogmatique.



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 473

Par rang de date, voici d’abord, & la séance d’automne
1904 (26 septembre), au signal de Bougy, I'étude sur la Crise
religieuse de M. le pasteur et professeur A. Fornerod. L’au-
teur du travail constate le déclin de la piété. Le christia-
nisme passe par une crise aigué de croissance. Le mot doit-il
étre 4 'autorité pour prévenir un effondrement ? Mais 'auto-
rité¢ a vécu. Le moralisme évangélique d’un Hans I[faber, le
messianisme hébraique d’un Wilfred Monod ne suffisent pas
davantage 4 conjurer le péril. Que nous faut-il donc? Cest
une philosophie chrétienne indépendante, et M. Fornerod en
pose les linéaments. Avant tout, nous devons, dit-il, ratta-
cher notre vie religieuse 4 une cause transcendante. « Nous
aimons Dieu parce qu’ll nous a aimés le premier. » Les hori-
zons éternels sont impliqués dans notre foi. A cet élément
transcendant unissons I’élément social. Le mouvement reli-
gieux du dix-neuvieme siécle a été malheureusement lié¢ au
conservatisme politique et aussi & un dogmatisme qui lui ont
nui. Sachons & la fois montrer 1'élément transcendant de la
morale chrétienne et faire du bon socialisme pratique. Ne
nous contentons pas du christianisme social « antitranscen-
dantal », ni de la religiosité socialiste aux allures étroites et
tyranniques. Et que, pour arriver au but, nos Eglises com-
prennent qu’elles ont & se transformer. Les activités doivent
mieux se grouper, il faut montrer en I'Evangile une puis-
sance du présent et non pas seulement du passé; il im-
porte enfin que les chrétiens soient trouvés fidéles. — M. le
pasteur Sublet, premier votant, tout en déplorant la situation
religieuse actuelle, estime que nos troubles intérieurs sont
un signe de progres. Il approuve les conclusions de M. For-
nerod en les accentuant. « Ne tendons pas, dit-il, & la sup-
pression des Eglises, mais dégageons celles-ci de toute attache
avec une tradition doctrinale ou avec le pouvoir séculier. »
Comme moyvens d’action, M. Sublet préconise la guerre &
Iintellectualisme religieux, la vulgarisation théologique et
une activité 4 la fois individuelle et sociale. Dans la discus-
sion furent émis entre autres avis qu’il faut agir par 'amour,
se préparer aux luttes prochaines, rester fidéles, descendre



474 1.LOUIS GOUMAZ

de nos chaires pour travailler au milieu de la foule qui n’est
peut-étre pas toujours si hostile qu’on a bien voulu le dire.

La séance du signal de Bougy nous avait placés en face des
problémes que souleve le christianisme contemporain. A la
séance qui suivit, 28 novembre 1904, M. le pasteur L. Perri-
raz nous entretient du christianisme d’autrefois, ou, plus
exactement, des Origines dw christianisme d'apres la cri-
tique radicale.

L’école de Tubingue avait abouti & des conclusions posi-
tives en ce qul concerne certaines eépitres pauliniennes et la
valeur historique des synoptiques d’une part et les luttes du
judéo-christianisme et du paulinisme d’autre part. La critique
radicale est née depuis, qui a rompu ouvertement avec cette
maniere de voir. Citons d’abord les Bruno Bauer, puis
les Loman, les van Manen, les Johnson, les Steck, les Fried-
linder, etc. Le Christ selon eux perd tout ou partie de
son caractére historique, il devient pour tel d’entre eux le
« fils idéal de la nation juive, » son ceuvre prétendue a tout
simplement surgi du syncrétisme religieux de la fin du pre-
mier siécle et de la fermentation des esprits. Le paulinisme
date du second siécle, fusion de la prédication chrétienne et
de I'hellénisme, courant parallele ou non au gnosticisme.
Enfin Pierre et Paul, lisez la foi ancienne et la foi nouvelle,
s’unissent pour former la grande unité catholique. M. Perri-
raz s’attacha & démontrer que, bien que constituant un effort
sincere dans larecherche de la vérité, le travail de la critique
radicale n’a fait qu’aboutir & des impossibilités historiques.
L’épitre aux Galates, en particulier, ne s’explique qu’au pre-
mier siécle, aux origines de la communauté chrétienne. Il y
a dans toute cette tentative I’essai avorté d’appliquer ’évolu-
tionnisme a 1’histoire et de présenter le christianisme comme
se développant selon un plan régulier et uniforme, pour le
plus grand effacement des personnalités historiques. Résultat
de tant d’hypotheses : « Les obscurités sur les origines du
christianisme demeurent, et ce qui était clair devient obs-
cur. »

On s’est demandé & propos de ce travail de M. Perriraz s’il



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 475

y avait quelque exagération dans sa facon de présenter les
choses ou quelque snobisme dans 'attitude de la critique ra-
dicale. Le reste de la discussion porta sur des questions de
détails, sur les rapports, en particulier, de Sénéque et de Paul,
possibles mais non prouvés.

Vous constaterez, Messieurs, que les études que nous ve-
nons de résumer s’attachent presque toutes & des problémes
de haute envergure, et nous ne saurions assez féliciter notre
société de ne pas se perdre dans des vétilles. Le dernier tra-
vail dont nous avons & vous entretenir est peut-étre encore
celul qui a abordé la question la plus grave: Qu'est-ce que
la religion? C’est M. le pasteur A. Chavan qui s’est attaqué a
ce sujet capital (27 février 1905). Dans un exposé tres clair, il
nous a présenté la réponse de Schleiermacher & la question
posée et les critiques que cette réponse comporte. Schleierma-
cher, en faisant de la religion le sentiment immeédiat de notre
dépendance absolue en face de I'infini, a, du méme coup, dit
M. Chavan, tué I'intellectualisme du rationalisme et du supra-
naturalisme, transformé I'apologétique, qui devient expéri-
mentale, I'autorité, qui réside désormais dans les experiences
religieuses, et la théologie, dontle but sera d’exposer ces expé-
riences. Maintes objections qu’on a faites & ce point de vue
et que nous ne pouvons transcrire ici sont tenues pour
puériles par M. Chavan, mais il est trois lacunes cependant
qu’il signale comme sérieuses dans la définition de Schleierma-
cher: elle néglige d’établir la solidarité qui unit la morale a la
religion; lareligion, sentiment passif, devient par la un phéno-
meéne nécessaire, nous tombons dans le déterminisme ; enfin
I'objet de la religion reste imprécis et nous échouons sur I’é-
cueil du panthéisme. Tenant compte de ces déficits, M. Chavan
corrige ou plutdt complete Schleiermacheren établissant que
lareligion est « une vie dont 1'éclosion est provoquée en nous
par le sentiment de notre dépendance & I'égard de Dieu. »
L’homme constate que quelque chose le domine, d’'oi une
réaction instinctive : ’dme pressent Dieu, cause premiére et
esprit. La volonté dés lors est affectée dans un certain sens,
celui de la vie religieuse. Dieu vit en 'homme, qui se sent



4576 LOUIS GOUMAZ

dans sa dépendance directe, de facon intermittente d’abord,
puis peu a peu constante et toujours plus féconde en résul-
tats. Jésus a été, dans sa filialité & 1’égard du Pére, la réalisa-
tion parfaite de la religion ainsi comprise.

Des diverses observations formulées dans la discussion,
nous retenons celle-ci: Peut-on identifier, comme le fait
M. Chavan, ce quelque chose qui nous domine et I'idée dun
Dieu personnel, conscient, spirituel? Comment passer de
I'un & l'autre, de I'universel faire sortir la notion de person-
nalité ? Nous avons, en d’autres termes, besoin de nous
rendre compte comment la personnalité humaine prend con-
science de la personnalité divine. Et plusieurs disent: « On
ne peut le savoir, et, si Dieu est, il est impossible de le con-
naitre. » A tous les travaux que nous avons entendus dans
ces deux ans, et au dernier dont nous avons rendu compte,
il manquait donc un complément indispensable. Il y a éte
pourvu ce matin par ’exposé de M. R. Matthey sur I’'dAgnros-
ticisme religieux, d’apres une étude a laquelle nous avons
fait allusion plus haut. Le temps a malheureusement manqué
pour la discussion. Mais tous, en vous-mémes, vous avez €vi-
demment résolu la question dans un sens positif. Nos expé-
riences religieuses nous crient assez fort que le Pere céleste
n’est pas une réalité cachée pour I’ame de ses enfants.

Que ces problemes (les vrais problémes parce que fonda-
mentaux), la Société de théologie continue sans se lasser a les
étudier! Et puissions-nous les reprendre avec un zéle tou-
jours plus grand (est-il digne de pareils sujets qu’en ces deux
ans ils n’aient groupé qu’'une moyenne de vingt-six & vingt-
sept auditeurs par séance ?). Apportons aussi & nos débats un
esprit de plus en plus fraternel, et le désir unanime de con-
naitre par le coceur et par l'intelligence le seul objet qui meé-
rite absolument d’étre connu : Dieu !




	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1903-1905

