
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 5

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1903-1905

Autor: Goumaz, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE

Rapport sur l'exercice de 1903-1905 i

PAR

LOUIS GOUMAZ

ancien pasteur,

Président sortant de charge.

Messieurs,

Quand, le 29 juin 1903, vous avez renouvelé votre bureau,
vous avez fait quelque peu comme Roboam qui s'entourait
d'un conseil de jeunes gens. Trois membres sur cinq du
comité sortant aujourd'hui de charge n'avaient point atteint la
trentaine. Est-ce parce qu'ils n'ont eu que deux fois l'occasion

de se réunir, et encore pour quelques minutes seulement,

qu'aucun schisme ne s'est produit et que notre
république ne s'est point partagée comme jadis le royaume
d'Israël? Je ne sais. En tout cas, nous constatons avec joie que
loin qu'il y ait scission dans notre société, le nombre des

membres non seulement n'a point diminué depuis 1903, mais,
de 91 qu'il était à cette époque, il est monté avec les
candidats admis en ce jour commémoratif à 97. Chiffre respectable

assurément et qui prouve mieux que tout autre argument

que notre société, pour employer l'ordinaire cliché,
répond aujourd'hui comme il y a trente ans à un « réel
besoin. »

1 Travail présenté lors de la célébration du trentième anniversaire de la

Société de théologie, au Musée industriel, à Lausanne.



458 LOUIS GOUMAZ

Outre M. le Dr Pétavel-Olliff rentré dans nos rangs comme
membre actif, il y a eu dix-sept admissions nouvelles :

MM. les pasteurs R. Guisan, Jomini, Pilet, de Mestral, Golay,
Rapin, Dessemontet, Lador, Berguer, Duquesne, Mayor, Bor-
nand, Carrasco, Landriset, Emm. Rossé, Paul et Thilo.

Nous avons eu, d'autre part, à enregistrer plusieurs démissions,

celles de MM. Schnetzler, de Perrot et Monastier-
Gonin, empêchés par la distance ou par d'autres raisons
d'assister à nos séances. Les morts aussi ont été nombreux. Et

parmi ceux que Dieu nous a enlevés, notre souvenir ému
retrouve des hommes qui étaient la vie de notre société au
dedans et sa gloire au dehors.

Voici passer devant nous de vénérables figures : M. Charles

Rivier, ancien pasteur, et deux autres vétérans aussi dans le

ministère, MM. Cornforth et Redard, que dans les derniers
mois de leur vie tout particulièrement on vit profiter des
loisirs de leur retraite pour assister régulièrement à nos
séances du Pré-du-Marché, où plus d'une fois ils prirent la

parole dans les discussions.
Je ne puis pas compter au nombre des vieillards, tant il

était resté jeune de cœur et d'esprit sous ses cheveux blancs,
M. Emile Jaccard, ancien pasteur à Zurich, longtemps
membre de notre comité, dont il fut successivement secrétaire

et caissier. De quel exemple cet homme a été pour les

cadets de notre Société! On vil rarement assiduité à nos
séances comparable à la sienne, on entendit rarement parole
aussi enthousiaste et aussi courageuse. Théologien de droite,
il rencontrait souvent dans nos discussions des adversaires
de ses idées. Avec quel feu et quelle vibrante émotion il se

défendait t Nous nous rappelons tous son regard â ces
moments-là. Ecrivain abondant, il a apporté aussi à plusieurs
reprises à la Société de théologie le fruit de ses patientes
recherches historiques et exégétiques. Je cite d'après les

procès-verbaux :

30 mars 1896. — En quoi l'homme est-il à l'image de Dieu
30 novembre 1896. — L'esprit et la chair.
28 mars 1898. — Réflexions sur Genèse I, 26.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 459

19 décembre 1898. — La foi du centenier.
Nous n'avons pas besoin de rappeler ce que furent comme

professeurs et comme écrivains MM. Auguste Bernus et Jules

Bovon, mais nous n'avons garde d'oublier que la Société de

théologie a perdu en eux deux membres dévoués et fidèles
autant qu'illustres.

M. Bernus s'était fait inscrire dans la société dès 1875. Un

long séjour à Bâle, plus tard la maladie, l'empêchèrent les

dernières années de prendre part à nos séances. Il n'estima
point à propos cependant de donner sa démission, témoignant
ainsi qu'en dépit de l'éloignement son esprit suivait avec
intérêt nos débats. Un ancien rapport présidentiel, comme
aussi le catalogue de la Société, fait suivre son nom de cette

courte mais éloquente mention : a Membre actif malgré son
absence. » A son retour dans le canton de Vaud, ses
absorbantes fonctions de professeur ne lui permirent malheureusement

de présenter à la Société de théologie que deux
travaux, l'un consacré àia Vie du professeur Schmidt de

Strasbourg, qui avait chargé le maître érudit de la Faculté libre
de continuer sa Bibliographie des ouvrages protestants écrits

en français au seizième siècle (25 mars 1885). La seconde

étude (même date que la précédente), était intitulée : Un
essai d'alliance évangélique au seizième siècle. L'auteur exposait

avec une grande précision de détails la tentative avortée
du théologien Salvard d'unir les diverses Eglises réformées
dans une confession de foi commune. On ne s'étonnera pas

que, plaçant la vie avant la formule, M. Bernus ait conclu

par ce mot peut-être d'actualité : « L'union entre les chrétiens

ne peut se former sur le terrain des confessions de foi

théologiques, dont le règne est passé. L'accord, cherchons-le

sur le terrain pratique. »

Esprit d'un genre tout différent, dogmaticien plutôt
qu'historien, M. Bovon nous a présenté huit travaux dont les

titres indiquent les préoccupations intellectuelles de ce
savant pieux qui a fait connaître son nom bien au delà de nos
frontières.

27 mars 1884. — La théorie de Schleiermacher sur le péché.



460 LOUIS GOUMAZ

25 avril 1887. — L'hypothèse Vischer-Harnack sur
l'Apocalypse.

26 novembre 1890. — L'origine du péché d'après l'enseignement

de l'apôtre Paul.
31 octobre 1892. — Le Christ des Evangiles apocryphes.
26 mars 1894. — Quelques mots sur l'eschatologie de

VApocalypse.

26 mars 1894. — Christ dans la théologie moderne, par
Fairbairn.

28 janvier 1895. — La justice de Dieu.
28 février 4898. — Le problème social et la morale

chrétienne.

Ces travaux tiennent de près ou de loin à l'ouvrage magistral

du professeur lausannois, son étude en six tomes sur
l'Œuvre de la Rédemption, monument puissant d'érudition
et de pensée qui valut à son auteur, dès l'apparition des
premiers volumes, d'être nommé docteur honoris causa de
l'Université de Lausanne.

Que dirons-nous de M. Paul Chapuis? Son esprit fut un
esprit d'élite, son cœur un trésor de bienveillance et de

bonté. Comme membre de notre association, M. Chapuis se

dépensa sans compter et déploya au milieu de nos discussions

et quelquefois de nos luttes tous ses talents de dialecticien,

toute la profondeur et la finesse de sa pensée, sa

prodigieuse information, son incroyable puissance de travail, son
besoin d'activité qui lui interdisait de perdre aucun instant.
C'est lui déjà qui, avec trois de ses amis, MM. Adamina, Byse
et Narbel, fut le créateur de la Société de théologie. Il en
posait les bases dans une réunion préparatoire tenue à Bex le
8 mars 1875. Tour à tour on le nomma secrétaire (1885-1877),
caissier (1877-1879), président (1879-1881), de nouveau secrétaire

(1891-1893), enfin vice-président (1893-1895). Durant dix
ans par conséquent, soit le tiers de l'existence de la Société,
il fit partie du comité. Quel dévouement et quel soin il mit
dans ses fonctions, les aînés parmi nous se le rappellent. Ses

procès-verbaux en particulier sont des merveilles de clarté
et de précision.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 461

M. Chapuis s'est donné en outre dans une foule de travaux
de valeur. La plupart ont paru dans la Revue de théologie et

de philosophie. Us touchent à tous les domaines : dogmatique,
histoire, exégèse, critique. En voici la liste. Us ont rempli
dix-sept séances, dont plusieurs séances d'été.

9 juin 1875. — La notion et les conditions du surnaturel au
point de vue du théisme.

27 juillet 1876. — L'emploi de l'Ancien Testament par l'auteur

du quatrième Evangile.
24 avril 1882. — De l'autorité de l'Ecriture sainte.
25 avril 1883. — Jésus-Christ, fondement de l'autorité des

Ecritures.
24 février 1890 et 28 avril 1890. — La justification par la

foi d'après saint Paul.
20 mai 1891 et 22 juin 1891. — La divinité de Jésus-Christ,

ù propos de M. Godet et de la théorie de la Kénose.

30 novembre 1891. — Religion et révélation.
28 novembre 1892. — L'Apocalypse du Nouveau Testament.
20 mars 1893. — L'Evangile et l'Apocalypse de Pierre.
Septembre 1893. — L'adoration du Christ.
Septembre 1894. — La sainteté du Christ.
24 septembre 1900. — Religion, christianisme, théologie.
27 avril 1903. — L'influence de l'essénisme spéculatif dans

la primitive Eglise.
28 septembre 1903.— Quelques problèmes de la vie de Jésus

à propos de publications récentes.
23 novembre 1903. — Le messianisme de Jésus de Nazareth.

Vous le voyez, Messieurs, ceux dont nous déplorons
aujourd'hui la perte, ont été pour la plupart des membres zélés

et dévoués de la Société de théologie. Us y ont mis quelque
chose d'eux-mêmes, de leur vie. Puisse leur exemple être
suivi et leur bonne tradition de travail se perpétuer Au
reste, pendant les deux années qui viennent de s'écouler, il
a régné certainement un entrain louable parmi nous. L'offre
pour une fois a dépassé la demande; jamais les travaux n'ont



462 LOUIS GOUMAZ

abondé comme clans cette période. Même en faisant abstraction

de ceux que vous avez entendus ce matin (le compte-
rendu historique de M. D. Jordan sur les Trente premières
années de la Société de théologie, et le résumé par M. R.

Matthey, ancien pasteur, de la brochure de M. le professeur
Frommel sur l'Agnosticisme religieux) nous arrivons à un
total de dix-sept études, dont deux « communications. »

Quelques mots rapides d'abord sur ces dernières.
La prophétie de saint Malachie fit, le 25 janvier 1904,

l'objet d'un exposé de M. Daniel Jordan, ancien bibliothécaire,

qui a eu l'occasion d'étudier une vieille édition (Venise
1675) de cet écrit destiné soi-disant à prédire, sous forme de
devises latines, la destinée des divers papes. En fait, le
document a été rédigé à une époque tardive par un auteur qui
ne connaissait pas l'histoire et ne comprenait rien à l'héraldique.

Cela ne l'empêche pas de parler des armoiries des

papes, de leurs lieux de naissance, de leurs charges et bénéfices,

des événements de leurs pontificats, le tout parsemé
d'explications quelquefois claires, plus souvent hasardées et
tirées par les cheveux. Si par sa nature historique même, ce

travail de M. Jordan ne pouvait guère engendrer une
discussion, au moins eut-il l'heur, inespéré par la modestie de

son auteur, de faire connaître la Société de théologie jusque
delà le Jura. Le publiciste M. Albin Valabrégue, intéressé

par un écho de la séance, que la Gazette de Lausanne lui
apporta, s'enquit de nos travaux et de notre association auprès
de M. Jordan. C'était là chose inouïe dans nos annales, « un
étranger du dehors » s'occupant de nous

Seconde communication. Le 29 février 1904, M. le professeur

J. Barrelet résume le livre de M. Tony André sur les
Apocryphes. Ceux-ci, rejetés peu à peu du Canon par les

protestants pour des raisons dogmatiques, ont été longtemps
négligés et ignorés. Aujourd'hui, on commence sérieusement
à en faire une étude scientifique, extrêmement profitable
puisqu'elle concourt à faire connaître les idées juives du
temps de Jésus. L'ouvrage de M. André marque à ce point de

vue une date dans la théologie de langue française. Il est



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 463

notre première introduction un peu complète en la
matière.

Nous avons renoncé à grouper d'après les disciplines
théologiques auxquelles ils ressortissent, les différents travaux
proprement dits présentés pendant ces deux ans. Pour plus
de commodité nous suivons tout simplement l'ordre
chronologique, sauf lorsqu'il y a similitude évidente dans les sujets
traités. Ceux-ci embrassent au reste une matière très vaste.

M. P. Chapuis (28 septembre 1903. Yverdon), étudie Quelques

problèmes de la vie de Jésus à propos de publications
récentes. M. Chapuis croit à la possibilité d'une vie de Jésus,
malgré le scepticisme de tant de critiques à cet égard. Le
détail sans doute nous échappera toujours, étant donné
l'insuffisance des sources. Mais au moins peut-on reconstituer
la personnalité et l'œuvre du maître, et distinguer trois
grandes périodes dans la vie du Seigneur: le ministère
galiléen, période de succès, puis le temps de la « vie errante »

comme on l'a appelé, où commencent les premiers revers,
enfin la dernière et fatale semaine. Dans ce cadre, on constate

que la pensée de Jésus évolue, son radicalisme s'affirme
progressivement à l'égard de la loi, du sabbat, de la
théocratie, son universalisme s'épanouit peu à peu, et peu à peu
aussi lui vient la pensée que son œuvre l'entraîne à la mort
d'abord, puis au triomphe par la résurrection. Deux points
surtout retiennent l'attention de l'auteur dans cette première
séance: les miracles et la question du Royaume de Dieu.
M. Chapuis établit le pouvoir de guérison de Jésus, sa

croyance aux possessions démoniaques, mais combat comme
indigne du Christ le miracle au sens magique du mot. Quant
au Royaume de Dieu, M. Chapuis croit avec Jean Weiss que
s'il est spirituel, Jésus n'en attend pas moins la réalisation
imminente dans un renouvellement social qui a Dieu pour
auteur. Lui, le Christ, est là pour préparer les voies à Dieu
à la suite du Baptiste ; le Royaume s'établira du vivant des

disciples encore, et Jésus ressuscitera pour y entrer; il salue



464 LOUIS GOUMAZ

l'aurore de ce temps nouveau en disant avec la foi d'un
prophète qui saisit d'avance la victoire: « Le royaume de Dieu
est là, il est au milieu de vous, » généreuse illusion d'optique
qui n'ôte rien au caractère moral et religieux de Jésus.

Dans une séance subséquente (23 novembre 1903), M. Chapuis

acheva son étude en discutant un troisième point : le

Messianisme de Jésus de Nazareth A cet égard une
remarque préliminaire: Le Christ, dit M. Chapuis, a toujours
eu une vraie pudeur à se faire appeler Messie, il aime à se

désigner plutôt sous le nom de Fils de l'homme qui impliquait

le rôle de Messie sans doute, mais aux yeux des esprits
réfléchis seulement. C'est à son baptême que Jésus a eu la
conscience pleine et entière de sa messianité. Une première
intuition lui était venue à douze ans. Mais à côté de ce trait
de génie se place toute une évolution de sa pensée : «Si j'étais
le Messie » Pensée troublante qu'il rejette d'abord comme
une tentation mais qui finit par le posséder complètement
après qu'il eût suivi le Baptiste sur les bords du Jourdain.
Point de vue que M. Chapuis oppose sans hésitation à

l'hypothèse récente de Wrede, d'après lequel Jésus n'a jamais
eu l'idée qu'il fût le Messie ; ses disciples ne l'auraient
reconnu comme tel qu'après sa mort et sa résurrection. Cette

opinion de M. Chapuis sur le messianisme de Jésus, du
moins dans ses traits généraux, fut aussi celle qui prévalut
dans la discussion. Moins unanime par contre fut l'adhésion
aux thèses qu'il avait soutenues sur les miracles du Christ.
Plusieurs établirent que la croyance en ces actes surnaturels

constituait le fondement de leur foi. Quant à la question
eschatologique du Royaume de Dieu, elle resta dans l'ombre
pendant la discussion. Dès que le mot « miracle » est
prononcé dans nos séances on ne sait pas parler d'autre chose.
C'est aussi un miracle.

Le 28 décembre 1903, M. Byse, ancien pasteur, nous a

apporté une étude sous ce titre suggestif, qui indique tout
de suite le point de vue de l'auteur: Clefsymbolique des

Ecritures. M. Byse, dans le but avant tout, dit-il, de faire discuter,
remonte sans hésiter le courant actuel qui prévaut dans les



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 465

universités et les facultés de théologie en matière d'inspiration

biblique. Les négations du jour en ce domaine lui
paraissent une rupture avec la tradition protestante, les milieux
pieux et la foi des chrétiens dès l'origine. M. Byse ne veut
pas davantage d'un divorce avec la science. Comment tout
arranger? L'explication présentée jadis par Swedenborg lui
semble apporter la conciliation désirable. « Faisons de l'exégèse

symbolique » Il y a dans l'Ecriture un sens caché,
spirituel, basé sur le sens littéral, quoiqu'il en soit souvent
éloigné. Le lien qui les unit c'est la « loi des correspondances,

» et ces correspondances sont de trois « degrés : » «.

naturel, » « spirituel, » « céleste. » Appliquons ces correspondances

et ces degrés à la Parole de Dieu, et celle-ci est
désormais à l'abri de la critique, les prophéties s'expliquent, le

scandale de maint passage biblique disparaît, la volonté de

l'Ecriture même, et de Jésus, se trouve respectée. Mais,
comme on le voit, les faits cosmologiques, historiques et
autres de la Bible sont devenus des représentations des

choses spirituelles. Au reste, ajoute M. Byse, la tendance
inconsciente des chrétiens va à ce symbolisme quand l'âme
se nourrit de ia moelle des Ecritures. Le courage de M. Byse

en présentant cette thèse à la fois ancienne et nouvelle fut
mis à une rude épreuve, car énergiquement, tous les
orateurs subséquents se sont déclarés opposés à cette manière
de voir. On parla même de «scandale pour la foi» et otd'anti-
protestantisme. »

Comment s'expliquent les ressemblances des Evangiles
synoptiques Telle est la question que M. H. Chavannes,
ancien pasteur, a posée devant nous dans la séance du 25

janvier 1904. Ces ressemblances, si frappantes que quelquefois

les mots sont les mêmes dans les trois premiers Evangiles,

ne sauraient s'expliquer, dit l'auteur du travail, par la
théorie de l'inspiration, carie Saint-Esprit n'eût pas fait trois
fois le même ouvrage, une fois suffisait, et il n'aurait pas
laissé subsister d'autre part, entre nos documents, les

divergences si considérables que l'on constate en d'autres points.
Faut-il donc admettre avec Reuss, de Pressensé, Bonnet,

THÉOL. ET PHIL. 1905 31



466 LOUIS GOUMAZ

Godet que la tradition a pris corps oralement et que sa forme
s'est en maint endroit stéréotypée? Cette supposition, qui
pourrait à la rigueur convenir pour les paroles de Jésus,
n'explique pas une identité de termes dans les récits. Une
histoire racontée par plusieurs bouches tend à se diversifier
et non à prendre une forme fixe. La solution paraît donc la
suivante : il y a eu un ouvrage primitif, (peut-être est-ce
même notre Marc actuel, hypothèse peu probable cependant)
qui a servi de base à nos Evangiles, et qui s'est perdu. Luc
parle bien d'écrits antérieurs. Ces écrits se sont cristallisés
en un ouvrage unique cité parfois littéralement, d'où les
ressemblances de nos trois auteurs. Quelquefois aussi les textes
se permettent une liberté qui cadre avec les habitudes
littéraires de l'époque, la difficulté matérielle des copies ou des

traductions d'araméen en grec, etc. De là les divergences
signalées plus haut. Dans la discussion qui suivit cet exposé,
on fit remarquer que l'idée d'une tradition orale a sa valeur.
La source écrite est certainement la source principale. Mais
elle n'est pas la seule. On s'est demandé à ce propos jusqu'à
quel point les apôtres racontaient la vie de Jésus dans leurs
prédications, ou plutôt ce que Paul en racontait et surtout
ce qu'il en savait. « Fort peu, les traits capitaux seulement»,
dirent les uns, se basant sur la déclaration : « Nous
connaissons Christ non selon la chair mais selon l'esprit. » —
« Plus qu'on ne pense I » répondirent d'autres, qui crurent
retrouver dans les épitres pauliniennes des allusions entre
autres à la transfiguration et aux discours eschatologiques.

Qu'est-ce que la théologie? C'est sous ce titre que M. le
professeur L. Emery, dans la séance du 29 février 1904, a

exposé le point de vue que nous retrouvons dans l'Introduction

à la théologie protestante, qu'il a publiée récemment. A la
notion généralement admise, que la théologie est la science
du christianisme, ou plus exactement de la foi chrétienne, l'auteur

du travail substitue sa définition propre : La théologie
est la science de la vraie religion, de la religion normale et

parfaite où l'homme communie complètement avec Dieu. La
théologie rentre ainsi dans le cadre des sciences normatives,



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 467

elle a sa place à côté de la sociologie, de l'économique et de

l'hygiène. M. Emery montre pour finir que la théologie, quoique

œuvre de croyant, n'en reste pas moins scientifique. Mais

conçue ainsi, n'est-elle pas trop subjective? a-t-on demandé
dans la discussion. N'oublie-t-elle pas aussi qu'il y a dans la
religion un élément d'obéissance? M. Emery répond que le
subjectivisme n'est pas nécessairement antiscientifique, et que
la probité d'investigation à laquelle tout théologien sérieux se

soumet est une façon d'obéir à la loi morale, à la loi du
devoir. Mais, objecta-t-on encore, faut-il à tout prix faire entrer
la théologie dans le cadre des sciences? Oui, fut-il réparti, si
l'on veut qu'elle agisse dans le monde moderne. Chimistes et

physiciens ne sont peut-être point tant préoccupés de classer
leurs sciences respectives que d'étudier purement et simplement

les phénomènes. Mais c'est précisément leur grand
tort, et la philosophie des sciences ne tend pas à autre chose

qu'à combler cette lacune.
Séance du 28 mars 1904. M. le pasteur A. de Mestral résume

les idées du théologien anglais Fairbairn sur la Place du
Christ dans la théologie moderne. Si Christ, dit Fairbairn
et après lui M. de Mestral, enchaîne les cœurs, c'est que,
premier parmi les créatures, il a réalisé l'idée que les hommes
se font de la Divinité. Mais il reste créature quand même,
qu'il s'agit de présenter dans sa réalité humaine. C'est l'école
de Tubingue qui, à côté de graves déficits, a eu le mérite de

faire revenir les esprits au Christ historique. Depuis elle la
théologie devient de plus en plus christocentrique. Les « Vies
de Jésus » apparues dans la seconde moitié du dix-neuvième
siècle, celles des Ewald, des Renan, des Strauss, des Keim
ont, malgré leurs défauts, réussi à présenter un Christ très
vivant, replacé sur le sol juif et dans la civilisation gréco-
romaine. Les diverses théologies bibliques aussi se sont
efforcées de plus en plus de faire place àia vérité historique,
de montrer le souffle de Jésus animant les Jean et les Paul,
et à mesure qu'il reprend ainsi son caractère historique,
le Christ fait plus sentir son influence dans tous les
domaines. — La discussion, dans laquelle on rendit hommage



468 LOUIS GOUMAZ

aux théologiens anglo-saxons, plus pratiques que les

allemands, porta essentiellement sur la question de savoir
jusqu'à quel point le Christ historique importe à l'Evangile. Le
Christ de Ritschl, par exemple, suffit-il à une âme
chrétienne? Une formule fut donnée, que nous retenons ; elle est
de M. Dandiran ; «. Objectivement, le christianisme est la vie
personnelle du Christ; subjectivement, il est l'appropriation
de cette vie par la foi. »

M. le pasteur Logoz de Baulmes s'est fait l'historien
d'Augustin en pays de langue française, et nous attendons avec
impatience le moment où il publiera le livre qu'il
consacre au plus grand docteur de l'Eglise. En attendant, avec
une extrême obligeance, il communique à la Société de théologie

les chapitres essentiels de son ouvrage. Jusqu'à
présent, nous en avons entendu trois, tous dans la période que
nous passons en revue.

Les deux premiers (25 avril 1904 et 30 mai 1904) roulaient
sur la genèse de la pensée d'Augustin. — Augustin, nous dit
M. Logoz, fut essentiellement un sensuel. C'est à la suite de

la lecture de l'Hortensius que commence son grand voyage
vers la vérité. U espère la trouver dans le manichéisme, qui
l'attire par son dualisme. Sa conscience cependant n'est pas
satisfaite. Elle entre en conflit avec sa raison et ses sens.
L'heureuse influence d'Ambroise se fait sentir alors, qui place
devant Augustin la personne humaine et vivante du Sauveur.
Ce fut le premier germe de conversion. La lecture de Victo-
rinus tue ensuite en Augustin les restes du dualisme
manichéen. Mais la doctrine de Victorinus est du néo-platonisme.
Si elle le réconcilie avec l'idée du Logos et par conséquent
du Fils de Dieu, elle ne suffit pourtant pas encore à cette âme

en travail. Victorinus lui laissait croire que le péché n'a pas
de caractère tragique. Une lourde chute morale, un acte
banal de débauche après les bonnes résolutions qui venaient
de lui faire renvoyer sa maîtresse, le convainc alors du

contraire, et lui démontre que la volonté a besoin de

s'appuyer sur des convictions si elle ne veut rester paralysée.
La croix lui apparaît peu à peu comme cette source néces-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 469

saire de force. Il y réfléchit longtemps sans se rendre. Puis,
brusquement, il est vaincu après la lecture de Remains

XIII, 13 et 14, et il se fait baptiser. U est donc arrivé à la foi
après de longs combats de conscience. Mais il rattache lui-
même sa conversion à l'autorité divine, sa raison recule
devant l'autorité et sa liberté devant la grâce ; le voû; selon lui
est dégradé et incapable de saisir la vérité, aussi conclut-il
par un appel à la pure et simple obéissance.

Augustin est donc maintenant converti, mais, se demanda-

t-on dans la discussion, le récit des Confessions qui rapporte
cette conversion est-il vraiment fidèle? Ecrit quatorze ans

après l'événement, par un homme qui s'est fait une âme

d'évêque, n'a-t-il pas tort de présenter la chose comme un
coup d'éclat de la grâce, un miracle retentissant? M. Logoz
a répondu à cette question dans la séance du 29 mai 1905,
dont nous parlerons tout de suite pour plus de commodité.
Titre du travail : Le problème de la conversion d'Augustin.
A l'époque de cette crise définitive, Augustin écrit quatre
traités qui devraient, semble-t-il, si les Confessions rapportent

exactement les faits, laisser voir la crise qui entraîne les
dernières hésitations de ce cœur ballotté. Tout au contraire 1

Il semble qu'on y entend parler le philosophe et non pas le

chrétien. C'est en 386. Mais l'année suivante déjà, Augustin
est baptisé par Ambroise. L'évêque de Milan eût-il accordé
cette faveur à un non-converti, bien plus, à un viveur?
Augustin, si sincère malgré sa sensualité, l'eût-il même
acceptée? Et dans ses écrits postérieurs de deux ou trois ans

seulement, son inspiration est déjà toute catholique.
Augustin y exalte l'effet magique du sacrement, insiste sur la
résurrection de la chair. Sa période dogmatique a commencé.
Voici enfin l'an 390 où, rentré en Afrique, il fait de sa maison
de Tagaste une sorte de couvent laïque, et met sa dialectique
au service de l'Eglise, qui a les yeux sur lui. Evidemment il
est converti, quoi qu'on puisse penser àia lecture des écrits,
causes du litige. Les prétendues contradictions qu'on a voulu
voir aussi entre les Dialogues et les Confessions, à tel point
que les premiers sembleraient rédigés par un païen, se rame-



470 LOUIS GOUMAZ

nent en réalité simplement à ceci : les Dialogues nous montrent

le philosophe chrétien, à qui la prudence ordonne
d'insinuer sa pensée plutôt que de l'étaler, et, les Confessions,
le chrétien philosophe qui n'a plus de réserve à observer.
Mais depuis 386 déjà il avait bien courbé sa raison sous
l'autorité et renoncé à la chair et au monde.

La question du surnaturel avait été soulevée déjà par le

premier travail de M. Chapuis. Elle fut reprise depuis par
MM. E. Pétavel-Olliff, docteur en théologie, et M. L. Goumaz,
ancien pasteur. Ce dernier d'abord présenta le 27 juin 1904

une étude intitulée : Révélation, miracle, inspiration, trois
notions dont la première domine les deux autres et les

conditionne. Un dualisme malheureux, nous dit-il, a pénétré
l'idée de révélation. La nature de Dieu a été opposée à celle
de l'homme, et Dieu dès lors a été conçu comme se révélant
de façon tout extérieure, par des dogmes surnaturels que
l'homme ne saisit, comme tels, qu'intellectuellement, qu'on
statue ou non un progrès, une histoire, dans cette révélation.
Il faut se convaincre au contraire que Dieu est esprit, et que
l'esprit de l'homme n'est qu'une particularisation de celui de

Dieu, que par conséquent le Créateur et la créature participent

à une même essence. La révélation que le premier fait à

l'autre de sa personne sera donc non pas quelque chose
d'extérieur mais au contraire d'intérieur à l'homme. Fait
d'expérience, que Jésus de Nazareth a réalisé dans sa plénitude,
en quoi il est le Révélateur par excellence, la Révélation
incarnée. Historiquement, on a vu dans le miracle et l'inspiration

deux soutiens de la révélation telle que l'orthodoxie
la comprenait, par conséquent le même dualisme les
entachait. On a conclu à une action surnaturelle de Dieu à côté
de son action naturelle, on a montré la Divinité contrecarrant

les lois de la nature pour arriver à ses fins révélatrices,
et se servant en particulier du Christ dans ce but, comme
aussi de tous les « inspirés », prophètes, apôtres, auteurs
sacrés, que Dieu instruisait par des moyens qui ne rentrent
pas dans le cadre des expériences naturelles. M. Goumaz
s'est attaché à démontrer que la science et la piété contredi-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 471

sent formellement ce dualisme, et que Dieu n'a jamais troublé
l'ordre de la nature pour se faire connaître et pour agir, que
pour se révéler au cœur de ses enfants il n'a pas besoin de

magisme. A quoi on a objecté que ce point de vue faisait la

part trop grande au subjectivisme, qu'en rejetant le caractère

extérieur de la Révélation on en détruisait l'objectivité
et la réalité et qu'en niant le surnaturel on niait la religion.
C'est dire que la question avait besoin d'être posée à nouveau.

M. Pétavel-Olliff se chargea de ce soin dans son Etude
apologétique des miracles du Nouveau Testament (19 décembre

1904) et son travail subséquent sur la Résurrection de Jésus

(30 janvier 1905).
M. Petavel croit aux miracles. Seulement il n'en fait pas

des actes contraires aux lois de la nature, mais des interventions

de Dieu dans un ordre naturel inconnu ou mal connu.
Interprétant ingénieusement les textes, il montre que là où

on s'est cru en face de récits magiques, absolument inadmissibles,

telles les résurrections de la fille de Jaïrus ou de

Lazare, l'exégèse s'est fourvoyée, de sorte que les faits présentés
sont sans doute admis subjectivement par les spectateurs
comme des actes de la volonté de Dieu, mais rentrent dans

un cadre dont les phénomènes constatés aujourd'hui
d'hypnotisme, de lévitation, etc., doivent être considérés comme
les analogues. Selon M. Petavel, la faculté radiante pourrait
servir à expliquer tous les miracles de Christ. La suggestion
joue un rôle considérable dans la vie de Jésus. Le Seigneur
suggère aux convives de Cana qu'ils boivent du vin ; la magie
de sa parole convainc les multitudes qu'elles se sont rassasiées

de pain et même de poisson. Il possède en outre un
incontestable don de seconde vue, de télépathie. Quant aux
résurrections qu'on lui prête et dont nous parlions plus haut,
elles ne le sont pas à proprement parler ; elles constituent
•de simples rappels à la vie de gens endormis d'un sommeil
léthargique ; aussi ne s'étonnera-t-on pas que Jésus crie fort
pour faire se relever Lazare. Tous ces miracles donc sont très
relatifs, M. Petavel le reconnaît. Us n'ont point le caractère
absolu que les Juifs réclamaient. Mais tels qu'ils sont, ils



472 LOUIS GOUMAZ

possèdent une valeur apologétique. Pour l'apologie, mieux
vaut en effet, s'écria notre auteur dans la discussion, « un
petit miracle vrai qu'un grand miracle faux. » On reprocha
à M. Petavel de faire abstraction de la question des sources
en mettant tous les récits de miracles sur un même pied, de

rabaisser aussi la dignité morale du Sauveur, qui laisse les

spectateurs dans l'erreur sur la nature des actes qu'il
accomplit. On releva enfin le caractère « humain » des faits
miraculeux racontés dans le Nouveau-Testament en opposition

aux miracles antiques que les néo-platoniciens déclaraient

« divins » parce qu'absurdes.
Que faut-il penser du miracle par excellence, de la

Résurrection de Jésus? M. Petavel s'est expliqué là-dessus dans son
second travail. L'idée directrice est la même que dans le

précédent : une intervention de Dieu, mais rien d'antinaturel,
une simple « dématérialisation. » La matière charnelle s'est

spiritualisée, l'élément périssable a été « consumé par la vie »,
le corps est devenu un fluide, fluide réel, très objectif, vu par
conséquent par les disciples ; mais ceux-ci donnant libre
cours à leur imagination ont très subjectivement prêté au
Ressuscité leurs propres attributs, ils ont cru à tort que
Jésus, comme eux, mangeait, buvait, etc. Us se sont figuré
une résurrection matérielle, alors que l'objet qu'ils avaient
devant les yeux et qui les quitta par l'Ascension était un être
spirituel. Ce point de vue, remarque encore M. Petavel, est
de bonne apologétique, « parce qu'il économise les miracles. »

Mais, malgré les dénégations de l'auteur, on trouva au
cours de la discussion que l'économie se faisait aux
dépens des textes, qui nous placent bien en face d'un mort
rendu à la vie corporelle au sens strict du mot. On invoqua
en particulier le témoignage de saint Paul pour qui il n'y a.

évidemment dans la résurrection de Jésus ni suggestion, ni
télépathie, mais triomphe réel de la vie sur la mort.

Il est encore trois travaux dont nous avons à vous entretenir,

tous rentrant dans une discipline différente : le premier
est d'ordre pratique, le second ressortit à la critique et à.

l'histoire, le dernier traite un sujet de dogmatique.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 473

Par rang de date, voici d'abord, à la séance d'automne
1904 (26 septembre), au signal de Bougy, l'étude sur la Crise

religieuse de M. le pasteur et professeur A. Fornerod. L'auteur

du travail constate le déclin de la piété. Le christianisme

passe par une crise aiguë de croissance. Le mot doit-il
être à l'autorité pour prévenir un effondrement Mais l'autorité

a vécu. Le moralisme évangélique d'un Hans Faber, le
messianisme hébraïque d'un Wilfred Monod ne suffisent pas
davantage à conjurer le péril. Que nous faut-il donc? C'est

une philosophie chrétienne indépendante, et M. Fornerod en

pose les linéaments. Avant tout, nous devons, dit-il, rattacher

notre vie religieuse à une cause transcendante. « Nous
aimons Dieu parce qu'il nous a aimés le premier. » Les horizons

éternels sont impliqués dans notre foi. A cet élément
transcendant unissons l'élément social. Le mouvement
religieux du dix-neuvième siècle a été malheureusement lié au
conservatisme politique et aussi à un dogmatisme qui lui ont
nui. Sachons à la fois montrer l'élément transcendant de la
morale chrétienne et faire du bon socialisme pratique. Ne

nous contentons pas du christianisme social « antitranscen-
dantal », ni de la religiosité socialiste aux allures étroites et

tyranniques. Et que, pour arriver au but, nos Eglises
comprennent qu'elles ont à se transformer. Les activités doivent
mieux se grouper, il faut montrer en l'Evangile une
puissance du présent et non pas seulement du passé ; il
importe enfin que les chrétiens soient trouvés fidèles. — M. le
pasteur Sublet, premier votant, tout en déplorant la situation
religieuse actuelle, estime que nos troubles intérieurs sont
un signe de progrès. Il approuve les conclusions de M.
Fornerod en les accentuant. « Ne tendons pas, dit-il, à la
suppression des Eglises, mais dégageons celles-ci de toute attache
avec une tradition doctrinale ou avec le pouvoir séculier. »

Comme moyens d'action, M. Sublet préconise la guerre à.

l'intellectualisme religieux, la vulgarisation théologique et

une activité à la fois individuelle et sociale. Dans la discussion

furent émis entre autres avis qu'il faut agir par l'amour,
se préparer aux luttes prochaines, rester fidèles, descendre



¦474 LOUIS GOUMAZ

de nos chaires pour travailler au milieu de la foule qui n'est

peut-être pas toujours si hostile qu'on a bien voulu le dire.
La séance du signal de Bougy nous avait placés en face des

problèmes que soulève le christianisme contemporain. A la
séance qui suivit, 28 novembre 1904, M. le pasteur L. Perri-
raz nous entretient du christianisme d'autrefois, ou, plus
exactement, des Origines du christianisme d'après la
critique radicale.

L'école de Tubingue avait abouti à des conclusions positives

en ce qui concerne certaines épitres pauliniennes et la

valeur historique des synoptiques d'une part et les luttes du
judéo-christianisme et du paulinisme d'autre part. La critique
radicale est née depuis, qui a rompu ouvertement avec cette
manière de voir. Citons d'abord les Bruno Bauer, puis
les Loman, les van Manen, les Johnson, les Steck, les

Friedländer, etc. Le Christ selon eux perd tout ou partie de

son caractère historique, il devient pour tel d'entre eux le

« fils idéal de la nation juive, » son œuvre prétendue a tout
simplement surgi du syncrétisme religieux de la fin du
premier siècle et de la fermentation des esprits. Le paulinisme
date du second siècle, fusion de la prédication chrétienne et
de l'hellénisme, courant parallèle ou non au gnosticisme.
Enfin Pierre et Paul, lisez la foi ancienne et la foi nouvelle,
s'unissent pour former la grande unité catholique. M. Perri-
raz s'attacha à démontrer que, bien que constituant un effort
sincère dans la recherche de la vérité, le travail de la critique
radicale n'a fait qu'aboutir à des impossibilités historiques.
L'épître aux Galates, en particulier, ne s'explique qu'au
premier siècle, aux origines de la communauté chrétienne. Il y
a dans toute cette tentative l'essai avorté d'appliquer
l'évolutionnisme à l'histoire et de présenter le christianisme comme
se développant selon un plan régulier et uniforme, pour le

plus grand effacement des personnalités historiques. Résultat
de tant d'hypothèses : « Les obscurités sur les origines du
christianisme demeurent, et ce qui était clair devient
obscur. »

On s'est demandé à propos de ce travail de M. Perriraz s'il



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 475

y avait quelque exagération dans sa façon de présenter les

choses ou quelque snobisme dans l'attitude de la critique
radicale. Le reste de la discussion porta sur des questions de

détails, sur les rapports, en particulier, de Sénèque et de Paul,
possibles mais non prouvés.

Vous constaterez, Messieurs, que les études que nous
venons de résumer s'attachent presque toutes à des problèmes
de haute envergure, et nous ne saurions assez féliciter notre
société de ne pas se perdre dans des vétilles. Le dernier
travail dont nous avons à vous entretenir est peut-être encore
celui qui a abordé la question la plus grave : Qu'est-ce que
la religion? C'est M. le pasteur A. Chavan qui s'est attaqué à

ce sujet capital (27 février 1905). Dans un exposé très clair, il
nous a présenté la réponse de Schleiermacher à la question
posée et les critiques que cette réponse comporte. Schleiermacher,

en faisant de la religion le sentiment immédiat de notre
dépendance absolue en face de l'infini, a, du même coup, dit
M. Chavan, tué l'intellectualisme du rationalisme et du
supranaturalisme, transformé l'apologétique, qui devient
expérimentale, l'autorité, qui réside désormais dans les expériences
religieuses, et la théologie, dont le but sera d'exposer ces
expériences. Maintes objections qu'on a faites à ce point de vue
et que nous ne pouvons transcrire ici sont tenues pour
puériles par M. Chavan, mais il est trois lacunes cependant
qu'il signale comme sérieuses dans la définition de Schleiermacher

: elle néglige d'établir la solidarité qui unit la morale à la

religion; la religion, sentiment passif, devient par là un phénomène

nécessaire, nous tombons dans le déterminisme ; enfin
l'objet de la religion reste imprécis et nous échouons sur
recueil du panthéisme. Tenant compte de ces déficits, M. Chavan

corrige ou plutôt complète Schleiermacheren établissant que
la religion est « une vie dont l'éclosion est provoquée en nous

par le sentiment de notre dépendance à l'égard de Dieu. »

L'homme constate que quelque chose le domine, d'où une
réaction instinctive : l'âme pressent Dieu, cause première et

esprit. La volonté dès lors est affectée dans un certain sens,
celui de la vie religieuse. Dieu vit en l'homme, qui se sent



476 LOUIS GOUMAZ

dans sa dépendance directe, de façon intermittente d'abord,
puis peu à peu constante et toujours plus féconde en résultats.

Jésus a été, dans sa filialité à l'égard du Père, la réalisation

parfaite de la religion ainsi comprise.
Des diverses observations formulées dans la discussion,

nous retenons celle-ci : Peut-on identifier, comme le fait
M. Chavan, ce quelque chose qui nous domine et l'idée d'un
Dieu personnel, conscient, spirituel Comment passer de

l'un à l'autre, de l'universel faire sortir la notion de personnalité?

Nous avons, en d'autres termes, besoin de nous
rendre compte comment la personnalité humaine prend
conscience de la personnalité divine. Et plusieurs disent : « On

ne peut le savoir, et, si Dieu est, il est impossible de le
connaître. » A tous les travaux que nous avons entendus dans

ces deux ans, et au dernier dont nous avons rendu compte,
il manquait donc un complément indispensable. H y a été

pourvu ce matin par l'exposé de M. R. Matthey sur l'Agnosticisme

religieux, d'après une étude à laquelle nous avons
fait allusion plus haut. Le temps a malheureusement manqué

pour la discussion. Mais tous, en vous-mêmes, vous avez
évidemment résolu la question dans un sens positif. Nos
expériences religieuses nous crient assez fort que le Père céleste
n'est pas une réalité cachée pour l'âme de ses enfants.

Que ces problèmes (les vrais problèmes parce que
fondamentaux), la Société de théologie continue sans se lasser à les
étudier Et puissions-nous les reprendre avec un zèle

toujours plus grand (est-il digne de pareils sujets qu'en ces deux
ans ils n'aient groupé qu'une moyenne de vingt-six à vingt-
sept auditeurs par séance?). Apportons aussi à nos débats un
esprit de plus en plus fraternel, et le désir unanime de
connaître par le cœur et par l'intelligence le seul objet qui mérite

absolument d'être connu : Dieu


	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1903-1905

