
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 5

Artikel: Sénèque [suite]

Autor: Farel, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SÉNÈQUE
PAR

P. FAREL1

pasteur à Congénies (Gard).

VII

Voici les faits principaux de la vie de L. Anneus Seneca :

U naquit en l'an 2 ou 3 de Jésus-Christ, à Cordoue, vieille et
florissante colonie bétique en Espagne. Il eut pour père Marc
Anneus Seneca, que l'on surnomme le déclamateur pour le

distinguer de son fils le philosophe. Sa mère s'appelait Helvia,
également d'Espagne, femme d'un grand esprit et d'un grand
caractère. Son père transporta ses pénates à Rome sous
Auguste. Sénèque dut apprendre de son père l'éloquence, mais
il eut d'autres maîtres : Attale, Sotion, Papyrius Fabianus,
Démétrius le Cynique, pour la philosophie que son père n'aimait

guère et pour laquelle il eut lui-même, de très bonne

heure, un goût très vif. Il se produisit au forum et au Sénat,
où il parla avec tant de succès qu'il excita la jalousie redoutable

de Caïus Caligula. Il revêtit des charges et gagnait
honneurs et profits, quand, enveloppé sous Claude dans une
accusation d'adultère portée par Messaline (proh pudori] contre
Julie, femme de Germanicus, il fut exilé en Corse, où il resta
huit ans. Agrippine, devenue femme de Claude, fit cesser son
exil et le donna pour précepteur à son fils, le futur Néron,
qui fut excellent tant qu'il suivit les avis de son maître.

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de mai et juillet, p. 319.



SÉNÈQUE 429

Mais bientôt Néron, devenu empereur, subissant d'autres
influences et cédant aux tentations du pouvoir, supporta mal

Sénèque, qui chercha à rentrer dans la retraite pour
s'adonner exclusivement à la philosophie. C'est dans cette
retraite qu'alla le chercher l'ordre de Néron d'avoir à s'ouvrir
les veines. Néron prenait prétexte d'une conspiration à

laquelle Sénèque était certainement resté étranger. Sénèque

reçut bravement cet ordre et s'y soumit; et par sa mort il
confirma tous les enseignements de sa vie : il devait avoir un
peu plus de soixante ans.

Nous allons maintenant lui donner la parole pour qu'il
nous dise lui-même l'ardeur qu'il a mise, jeune et vieux, à

cultiver la philosophie.
Sénèque rappelle, dans la lettre 108, qu'il entendit dans

sa jeunesse le philosophe stoïcien Attale ; il était très assidu
à son école, venait le premier, s'en allait le dernier, l'accompagnait

à la promenade, lui posait des questions auxquelles
ce philosophe était toujours prêt à répondre, au devant
desquelles même il allait. C'est de lui que Sénèque apprit qu'il
fallait que maître et disciple eussent même but : le premier
celui d'être utile, le second celui de mettre à profit. Celui
qui va à l'école d'un philosophe doit emporter chaque jour
chez lui quelque chose de bon ; il faut qu'il rentre chez lui
devenu plus sain ou susceptible de le devenir1.» (Il y a là

tout une page à citer sur la façon d'entendre les philosophes,

très applicable à la façon d'entendre les sermons et
même de les faire.)

Je reprends ma citation un peu plus loin, dans la même
lettre 108 : « Pour moi, certes, quand j'entendais Attale,
déclamant contre les vices, les erreurs, les misères de la vie, il
m'est arrivé souvent de prendre en pitié le genre humain, et

j'ai cru que cet homme était sublime et élevé au-dessus de

l'humanité. Lui-même, il se disait roi, mais il me faisait
l'effet d'être bien au-dessus des rois, lui qui se permettait de

censurer ceux qui régnaient. Mais lorsqu'il se mettait à faire
1 Nolo laudes ; nolo dicas : o magnum virum, contempsit omnia et, damnatis

humanse vitas furoribus, fugit. Nihil damnavi nisi me. (Ep. 68.)



430 P. FAREL

l'éloge de la pauvreté et à montrer que tout ce qui dépassait
l'utilité était un poids superflu et gênant, j'aurais voulu
sortir pauvre de son école. Lorsqu'il se mettait à faire le
procès à nos plaisirs, à faire l'éloge d'un corps chaste, d'une
table sobre, d'un esprit qui se garde non seulement des plaisirs

illicites, mais aussi de ceux qui sont superflus, j'étais
disposé à donner des règles à la bouche et au ventre. Il m'en est
resté quelque chose, Lucilius. En effet, j'entrais dans tout ce
qu'il disait avec un grand entrain ; dans la suite, engagé dans
la vie sociale,j'ai conservé quelque chose de ce bon commencement.

Depuis lors, j'ai renoncé pour toujours aux huîtres
et aux champignons. Je me suis abstenu de parfum, puisque
la meilleure odeur du corps, c'est de n'en point avoir L Depuis
lors, mon estomac se passe de vin ; depuis lors, je fuis les
établissements de bains. Cuire son corps et l'épuiser de sueurs,
j'estime que c'est à la fois inutile et voluptueux. Les autres
choses que j'avais abandonnées sont revenues, mais de telle
sorte que celles dont je ne m'abstiens plus, j'en use modérément,

dans les limites voisines de l'abstention, et je ne sais si
cette mesure n'est pas plus difficile que l'abstinence. Puisque
j'ai commencé à te dire de quel plus grand zèle je me portais

à la philosophie dans ma jeunesse que je ne continue à

le faire dans ma vieillesse, je n'hésiterai pas à te confesser

quel amour de Pythagore m'inspira Sotion. » Sénèque en
devint végétarien. « Poussé par cet argument, dit-il, je
commençai à m'abstenir de viande ; et, après un an de ce régime,
non seulement l'habitude m'en était facile, mais elle m'était
douce. Je croyais que mon esprit était plus agile et je ne
t'affirmerais pas aujourd'hui qu'il le fût2. Tu veux savoir
comment j'ai abandonné ce régime? les années de ma jeunesse
tombaient sous le règne de Tibère. On chassait alors des rites
étrangers. Or c'était regardé comme une preuve de superstition
de s'abstenir de la chair de certains animaux. C'est pourquoi,
ä la prière de mon père, qui sans haïr la philosophie redou-

1 Quoniam optimus odor in corpore est nullus. (Ibid.)
2 Et anno peracto non tantum facilis erat mihi consuetudo, sed dulcis, agiliorem

mihi animum esse credebam nec tibi hodie affirmaverim an fuerit. (Ibid.)



SÉNÈQUE 431

tait la calomnie (correction de J. Lipse), je revins à l'habitude
antérieure, et il n'eut pas de peine à me persuader de mieux
dîner à l'avenir. Attale (dans quels détails entraient ces
philosophes avait l'habitude de faire l'éloge d'un matelas qui
résistât au corps : devenu vieux, je fais encore usage d'un
pareil matelas, où mon corps ne laisse pas son empreinte L Je

t'ai dit tout cela pour te prouver avec quel entrain les jeune»
recrues se portent vers tout ce qui est bien, lorsqu'on les y
exhorte, lorsqu'on les y pousse. Mais c'est la faute de ceux
qui enseignent ; ils enseignent à discuter, non à vivre, et
c'est aussi la faute de ceux qui apprennent. Us viennent vers
les maîtres dans le but de cultiver, non leurs âmes, mais-

leur talent. C'est pour cela que la philosophie est devenue
une philologie, une science de mots2. » (Ep. 108.)

Voilà avec quelle ardeur Sénèque se porta dans sa jeunesse
vers la philosophie. Ce goût lui resta aussi vif et aussi sérieux
dans sa vieillesse. Toutes ses lettres, écrites vers la fin de sa

vie, quand il avait pris une sorte de retraite, en témoignent-
L'une, entre autres, parle de l'impression profonde que

produisit sur lui un ouvrage que, malheureusement, il ne

nomme pas, et qui détermina chez lui une sorte de conversion,

c'est l'ép. 6. Celui qui a écrit cette lettre montre bien
qu'il a conservé toute son ardeur juvénile pour le bien. La.

voici : « Je sens, Lucilius, que je ne suis pas seulement
amendé, mais que je suis transformé, transfigurari, non que
je promette ou que j'espère qu'il ne reste rien en moi à

changer. Eh 1 que ne reste-t-il encore à corriger, à affaiblir,
à relever? Mais cela même est la preuve d'une âme qui
devient meilleure ; elle voit ses vices qu'elle ignorait. On félicite

certains malades lorsqu'ils sentent qu'ils sont malades.,
Je voudrais te faire part de ce changement si prompt qui
vient de se faire en moi. J'aurais ainsi un gage plus sûr de

notre amitié, de cette amitié véritable que ni l'espoir ni la
crainte ni le souci de l'intérêt ne peut rompre, de cette amitié

1 Laudare solebat Attalus culcitram quœ resisteret corpori : tali utor etiam senex,
in qua vestigium apparere non possit. (Ibid.)

2 Itaque quœ philosophia fuit, facta philologia est. (Ibid.)



432 P. FAREL

avec laquelle et pour laquelle les hommes meurent1. Je t'en
citerai beaucoup qui n'ont pas manqué d'amis, mais bien
d'amitié. Voilà ce qui ne peut arriver, lorsqu'une volonté
pareille unit des hommes dans le désir du bien. Que dis-je? Us

savent, en effet, qu'ils ont tout en commun, et plus que tout,
les malheurs. Tu ne saurais te figurer quel changement je
vois chaque jour m'apporter. Envoie nous, dis-tu, ces choses

dont tu as éprouvé tant de bien. Eh I vraiment, je désire

ardemment les faire passer en toi, et c'est pour cela que j'ai
tant de plaisir à apprendre pour enseigner; rien ne me
donnerait de satisfaction, serait-ce une chose excellente et
salutaire, que je devrais savoir tout seul. Si la sagesse m'était
donnée à la condition de la tenir enfermée et de ne pas l'offrir

à d'autres, je la refuserais. Il n'y a rien, dont la possession

soit agréable, quand on en jouit seul2. Je t'enverrai ces

livres, et pour que tu ne perdes pas de temps à chercher, je
mettrai des signes, afin que tu ailles tout droit aux passages

que j'approuve et que j'admire. » (Ep. 6.)
Nous voudrions bien avoir ces livres, ou tout au moins les

passages que Sénèque a soulignés, et qui lui firent une si

grande impression; du moins voilà bien la preuve que le
feu sacré brûlait chez lui dans la vieillesse comme dans la
jeunesse.

Nous en donnerons une autre preuve plus forte, si c'est

possible, et plus touchante.
Il écrit à Lucilius qu'il fait une chose extraordinaire : il

retourne à l'école. « Tu me menaces, écrit-il, de rompre
avec moi si je te laisse ignorer rien de ce que je fais chaque
jour. Vois sur quel pied de simplicité je vis avec toi. Je te
confierai même ceci : Je suis les leçons d'un philosophe et
voilà déjà le cinquième jour que je vais à son école et que
j'assiste à ses discussions depuis la huitième heure. C'est
bien ton âge dis-tu. Eh pourquoi ne serait-ce pas mon

1 Illius amicitiœ cum qua homines moriuntur et pro qua moriuntur : multos tibi
dabo qui non amico, sed amicitia caruerunt. (Ep. 6.)

2 Si cum hac exceptione detur sapientia, ut illam inclusam teneam, nec enun-
ciem, rejiciam. Nullius boni sine socio, jucunda possessio. (Ibid.)



SÉNÈQUE 433

âge? qu'y a-t-il de plus sot que de ne pas apprendre parce
qu'on a longtemps ignoré? Quoi donc? Je ferais ce que font
les petits-maîtres I Heureux s'il n'y a que cela à reprocher à

ma vieillesse. Cette école reçoit les hommes de tout âge ;

devenons vieux clans cette école; suivons-la quand nous sommes

jeunes Quoi I vieillard, j'irais au théâtre, je me ferais porter
au cirque; pas de gladiateurs qui lutteraient sans que j'y sois

et je rougirais de suivre des leçons de philosophie Il faut
apprendre tant qu'on ignore, et, s'il faut en croire le

proverbe, aussi longtemps qu'on vit. Cela n'est vrai de rien
autant que de la philosophie. Il faut apprendre à vivre tant que
dure la vie1. Cependant, ici-même, moi aussi j'enseigne
quelque chose. Tu demandes ce que j'enseigne? qu'il faut
apprendre même quand on est vieux. J'ai honte cependant
du genre humain; toutes les fois que je suis allé à l'école
(comme tu sais, il faut passer à côté du théâtre des Napolitains

pour aller à la maison de Métronacte), ce théâtre était
plein. U y a un concours de joueurs de cornemuse: grave
affaire; un joueur de flûte grec attire aussi du monde. Mais

dans cette salle, où l'on enseigne à devenir homme de bien,
il n'y a que de très rares assistants, et ceux-ci font l'effet à la

plupart de ne rien faire de sérieux ; on les tient pour des

hommes sans esprit et sans énergie. Que je sois l'objet de

ces railleries, j'entendrai sans me troubler ces brocards

d'ignorants; l'homme qui va vers le bien doit mépriser le

mépris2. Continue, Lucilius, et hâte-toi, afin qu'il ne t'ar-
rive pas ce qui m'arrive, d'avoir à apprendre quand tu seras

vieux; bien plus, hâte-toi d'apprendre ce qu'on peut
difficilement faire à fond, quand on est devenu vieux. Quel profit
en aurais-je, dis-tu? Cela dépendra de tes efforts.
Qu'attends-tu? il n'échoit à personne d'être sage par hasard. L'argent

peut venir tout seul, les honneurs peuvent t'être offerts,
la faveur et les dignités te seront peut-être imposées ; la
vertu ne te viendra pas par aventure, ce n'est même pas

par un travail facile ou petit qu'on arrive à la connaître.
1 Tarn diu discendum est quemadmodum vivas, quamdiu vivis. (Ibid.)
2 Et ad honesta vadenti contemnendus est iste contemptus. (Ibid.)

THÉOL. ET PHIL. 1905 29



43Ì P. FAREL

Mais il vaut la peine de travailler pour arriver à ce résumé
de tous les biens. En effet, il n'y a qu'un seul bien; ce qui
est juste (honestum). Tu ne trouveras rien de vrai, rien d'assuré

dans ce qui plaît à l'opinion1. » (Ep. 76.)

VIII

Ce fut donc chez Sénèque un goût très prononcé qui le
porta vers la philosophie. Mais il n'entendait pas qu'on n'en
fît que par goût ou par passe-temps, et, comme il le dit, les

jours où il y a relâche de spectacle et les jours où il pleut2.
La philosophie est une question de vie et de salut, et, tout ce

que nous pouvons dire après Jésus du royaume des cieux, il
ledit de la philosophie. Philosophandum est, c'est sa devise.

Il faut philosopher, quelle que soit notre condition, vis-à-
vis du principe premier de qui nous dépendons; il faut
philosopher toute affaire cessante, quelle que soit notre condition

sur la terre, que nous soyons riches, que nous soyons
pauvres.

Je cite (ép. 16): «Je sais, Lucilius, qu'il t'est devenu
évident que personne ne peut vivre heureusement, ni même

tolérablement, sans l'étude de la sagesse et que la vie
heureuse est le résultat de la sagesse parfaite, que la vie est

d'ailleurs rendue acceptable par la sagesse simplement ébauchée.

Mais ce que l'on commence à voir, il faut le confirmer
et l'enfoncer toujours plus profondément par une méditation
quotidienne. Il faut persévérer et se fortifier par une étude

assidue, afin que les bonnes dispositions deviennent une
âme bonne (bonam mentern). La philosophie n'est pas une
profession vulgaire qu'on aurait apprise pour en faire pa-

1 Pecunia veniet ultro, honor offerretur ; gratia ac dignitas fortasse ingerentur
tibi ; virtus in te non incidet, ne levi quidem opera aut parvo labore cognoscitur,
sed est tanti laborare, omnia bona semel occupaturo. Unum enim est bonum,

quod honestum ; in illis nihil invenies veri, nihil certi, quœcumque famœ placent,

(Ibid.)
2 Quis philosophiam respicit, nisi cum ludi intercalantur, cum aliquis pluvius

intervenit dies quem perdere licet. (Natural, qusest., Lib. 7, cap. 37.)



SÉNÈQUE 435

rade; elle ne consiste pas en paroles, mais en choses1. On

ne la pratique pas pour passer agréablement son temps,
pour dissiper l'ennui des heures vides : elle forme et façonne
l'esprit, elle dispose la vie, elle règle les actes et montre ce

qu'il faut faire et ce qu'il faut éviter ; elle est assise au
gouvernail 2 et dirige la course de ceux qui sont ballottés au
milieu des écueils. Quelqu'un dira : Que m'importe la
philosophie, si le destin règne? A quoi me sert-elle, si Dieu est le
régulateur suprême A quoi sert-elle, si le hasard est souverain?

Car les choses fixées ne peuvent être changées, et
aucune mesure ne peut être prise contre ce qui est impossible

à prévoir. — Que ce soit Dieu qui prévienne nos desseins,
et qui ait décrété ce que je dois faire, ou que la fortune ne
me laisse aucune liberté d'action, quoi qu'il en soit de tout
cela, Lucilius, et quand même tout cela serait, il faut
philosopher3; soit que les destins nous étreignent par une loi
inexorable, soit que Dieu, l'arbitre de l'univers, dispose tout,
soit que le hasard pousse et agite sans ordre les choses
humaines, la philosophie doit nous protéger. Elle nous exhortera

à obéir volontairement à Dieu, à ne pas résister
opiniâtrement à la fortune ; elle nous enseignera à suivre Dieu, à

supporter le sort4. Mais il ne s'agit pas ici de traiter la
question de savoir s'il y a une providence ou si nous sommes
livrés au destin ; je m'en tiens à ceci et j'y reviens ; je
t'avertis et je t'exhorte à ne pas souffrir que ton âme s'abandonne

et se refroidisse. Raffermis-la, de telle sorte que ce

qui est premier élan devienne manière d'être. »

Voici maintenant ce qu'il écrivait à Lucilius en se plaçant
au point de vue de la position terrestre de son correspondant,
et cette lettre fait penser à la fin du chap. VI de St-Matthieu,
où Jésus dit qu'il faut s'affranchir de tout souci terrestre

1 Non est philosophia populäre artificium, nec ostentationi paratum, non in

verbis, sed in rebus est. (Ep. 16.)
2 Sedet ad gubernaculum. (Ibid.)
3 Quidquid est ex his, Lucili, vel si haec omnia sunt, philosophandum est.

(Ibid.)
4 Haec (philosophia) docebit ut Deum sequaris, feras casum. (Ibid.)



436 P. FAREL

pour chercher par-dessus tout le Royaume des cieux et sa

justice.
La lettre commence brusquement, sans préambule :

Rejette, lui dit-il, tout cela si tu es sage, bien mieux, rejette-le

pour être sage, et tends vers l'âme bonne (bonam mentem),
d'un grand élan et de toutes tes forces. Si quelque chose te

retient, débarrasse-t'en ou coupe-le. Ma position de fortune,
dis-tu, me retient. Je veux l'arranger de telle sorte qu'elle
puisse me permettre de vivre sans rien faire, afin de n'avoir
pas les soucis de la pauvreté ou de n'être à charge à

personne. — Quand tu dis cela, tu me parais ne pas connaître la
vertu et le pouvoir de ce bien auquel tu penses ; tu vois
bien en gros l'utilité de la philosophie, mais tu n'en vois pas
encore suffisamment les applications diverses. Tu ne sais pas
encore combien elle nous vient en aide en toute occasion, de

quelle manière elle nous assiste dans les plus grandes
choses, pour me servir des paroles de Cicéron et comment
elle descend jusqu'aux plus petites. Crois-moi, demande-lui
de te conseiller, elle te persuadera de ne pas te livrer à tes

calculs. Tu cherches ceci, n'est-ce pas, et tu veux par ce

renvoi arriver à n'avoir pas à craindre la pauvreté : Mais que
dirais-tu si d'aventure il fallait désirer la pauvreté? Les

richesses ont été pour beaucoup un obstacle à la philosophie,

la pauvreté est plus dégagée et plus sûre1. Trêve à ces
défaites : Je n'ai pas encore ce qu'il me faut ; quand je serai

parvenu à tel chiffre de fortune, alors je me livrerai à la

philosophie. — En vérité, voilà ce dont il faut s'occuper
d'abord : Ce que tu diffères et dont tu veux t'occuper après
tout le reste, c'est par là qu'il faut commencer. « Je veux,
dis-tu, préparer ce qu'il me faut pour vivre. » Mais apprends
à faire des provisions. Si quelque chose t'empêche de bien

vivre, cela ne t'empêche pas de bien mourir. Non, la
pauvreté ne doit pas te détourner de la philosophie, pas même

la misère noire2; en effet, la famine que certains ont dû en-

1 Multis ad philosophandum obstitere divitise : paupertas expedita est, secura
est. (Ep. 17.)

2 Non est quod paupertas nos a philosophia revocet, ne egestas quidem.



SÉNÈQUE 437

durer dans des villes assiégées, doit être supportée par ceux
qui s'empressent vers la philosophie. Et quelle autre récompense

eurent-ils, les assiégés, d'avoir enduré la faim, que
celle de ne pas tomber aux mains du vainqueur? Combien

plus grand est ce bien qui promet la liberté permanente et

qui affranchit de toute crainte de Dieu et des hommes? En

vérité, il faut accourir vers ce bien, même au prix de la
faim. Des armées ont supporté la privation de tout, elles ont
vécu de racines et apaisé leur faim avec des aliments innommables

; elles ont souffert toutes ces choses pour le pouvoir
(chose plus étonnante encore), pour le pouvoir d'autrui?
Quelqu'un va-t-il hésiter à supporter la pauvreté pour arracher

son âme à l'aveuglement des passions? Il ne s'agit donc

pas d'abord de devenir riche. Il est permis d'arriver à la

philosophie, même quand on est sans ressources1. Mais c'est
ton idée: Quand tu auras tout, alors tu voudras avoir aussi
la sagesse : Ce sera la dernière ressource et, pour ainsi dire,
le dernier accessoire de ta vie. — Et moi, je te dis : Si tu as

quelque bien, philosophe : par la philosophie, en effet, tu
sauras si tu n'as pas déjà trop; si tu n'as rien, recherche la

philosophie avant toute chose. » (Ep. 17.)
Ailleurs il dira : La sagesse, la bona mens, est accessible à

tout le monde ; il ne faut pas beaucoup de lettres pour être

sage. — Voilà encore qui fait penser à de belles paroles de

Jésus.

Encore deux citations (ép. 72) : «Ce n'est pas quand tu es

de loisir qu'il faut philosopher: Il faut négliger tout pour
s'adonner à la philosophie, pour laquelle il n'y a pas de

temps assez long quand même la vie s'étendrait de l'enfance
jusqu'aux limites les plus extrêmes de la vie humaine. Cela

ne fait pas beaucoup de différence que tu ne t'occupes pas
du tout de la philosophie ou que tu en interrompes l'étude.
En effet, elle ne reste pas où on l'a laissée, mais à la façon
des choses élastiques qui, lorsqu'on cesse de les tendre,
reviennent sur elles-mêmes, elle revient à son commencement

1 Licet ad philosophiam etiam sine viatico pervenire. (Ep. 17.)



438 P. FAREL

dès qu'on cesse d'en faire. Il faut faire trêve à ses occupations,

il ne s'agit pas d'en attendre la fin, il faut les écarter1.»
(Ep. 72.)

Et voici une citation de l'ép. 53 : « U ne s'agit pas de

philosopher au hasard des dispositions et des circonstances. Si
tu étais malade, tu ne t'occuperais plus de tes intérêts
domestiques, les affaires du forum seraient suspendues pour
toi ; tu mettrais tous tes soins à te délivrer le plus vite
possible de ta maladie. Quoi donc? Ne feras-tu pas la même
chose? Donne congé à tous les empêchements et livre-toi au
soin de ton âme ; personne ne parvient à avoir l'âme saine
(mens bona), au milieu des tracas de la vue. La philosophie
commande, elle donne son heure, elle n'en reçoit pas, elle
est souveraine, elle se présente et commande2. Alexandre
disait à une ville qui lui offrait une partie de son territoire
et la moitié de ses biens : Je suis venu en Asie avec l'idée non
d'accepter ce que vous me donnerez, mais de vous laisser
ce que je ne prendrai pas. Voilà ce que la philosophie dit
à toutes nos affaires: Je ne suis pas disposée à accepter ce que
vous aurez de trop, mais vous aurez ce que je ne voudrais
pas. — Dirige ton esprit tout entier vers la philosophie, sois

assidu auprès d'elle, cultive-la et tu mettras un grand intervalle

entre toi et le reste des hommes. Tu dépasseras de

beaucoup tous les mortels ; les dieux ne l'emporteront pas
de beaucoup sur toi. Quelle différence y aura-t-il entre eux
et toi Veux-tu le savoir : Us l'emporteront par la durée.
Mais, par Hercule, c'est d'un habile ouvrier, d'avoir enfermé

une chose complète dans de petites dimensions3. » (Ep. 53.)
De toutes ces citations, il doit ressortir quelle chose capitale

était pour Sénèque la philosophie : elle était, d'un mot
qui est de lui par excellence, l'art de vivre (ars vitx).

1 Resistendum occupationibus : nec explicandae, sed submovendse sunt. (Ep. 72.)
2 Exercet philosophia regnum suum : dat tempus, non accipit. Non est res sub-

siciva : ordinaria est, domina est ; adest et jubet. (Ep. 53.)
3 At, mehercules, magni artificis est clausisse totum in exiguo. (Ep. 53.)



SÉNÈQUE 439

IX

Où maintenant va-t-il chercher les leçons de la sagesse
Nous répondrons : En lui-même et chez les anciens. Chez les

anciens d'abord (priores), ensuite en lui-même.
Sénèque était plein de déférence pour les anciens et il

pensait bien qu'ils n'étaient pas arrivés à la sagesse sans le

secours de Dieu ; on pourrait dire que d'après lui ils avaient
été suscités par Dieu. Il dit quelque part : ils sont nés pour
nous.

Voici au reste dans quelle mesure Sénèque pense que la

sagesse nous est venue des Dieux : « Qui peut douter, écrit-il
¦{ép. 90), que ce soit par le bienfait des Dieux que nous
vivons, mais c'est par le bienfait de la philosophie que nous
vivons bien. C'est pourquoi nous devrions plus de reconnaissance

à la philosophie qu'aux Dieux, puisque la vie bonne
est un plus grand bienfait que la vie tout court. Il en serait
certainement ainsi, si les Dieux ne nous avaient pas donné la

philosophie elle-même dont ils n'ont communiqué la science
à personne, mais la faculté (facultatem) à tous1. (C'est l'idée
très arrêtée, et très juste à mon avis, de Sénèque, que la
sagesse, la vertu et tous les biens véritables, nous ne les devons

qu'à nous-mêmes, non à une heureuse fortune. Dieu ou les

Dieux ne nous en fournissent que la matière et la faculté.)
Car, continue-t-il, si les Dieux avaient fait de la sagesse un
bien vulgaire et si nous naissions sages, la sagesse aurait
perdu ce qu'elle a de meilleur en elle : elle serait parmi les
choses fortuites. En effet, c'est là ce qu'il y a en elle de
précieux et de grand, qu'elle n'échoit pas par hasard, que
chacun ne la doit qu'à soi-même, qu'elle n'est pas empruntée
à autrui. Qu'y aurait-il dans la philosophie qui fût digne de

ta considération, si elle était chose reçue comme une faveur
(beneficiaria res)2. C'est son affaire unique de trouver le

1 Pro certo deberetur, nisi ipsam dii philosophiam tribuissent, cujus scientiam

nulli dederunt, facultatem omnibus. (Ep 90.)
2 Quid haberes, quod in philosophia snsciperes, si beneficiaria res esset? Hujus



440 P- FAREL

vrai, touchant les choses divines et les choses humaines ;
d'elle ne se séparent jamais la justice, la piété, la religion
et tout le reste du cortège des vertus qui sont attachées les

unes aux autres et forment ensemble un corps. La sagesse

enseigne à rendre un culte aux Dieux (colere divina), à

aimer les hommes, et que l'empire appartient aux Dieux et

que la communauté de destinée existe entre les hommes (et

penes deos Imperium esse, et inter homines consortium). »

L'avarice, qui introduisit entre les hommes la distinction du
tien et du mien, brisa leur accord1. Les premiers hommes-

vécurent dans un état d'innocence qui ressemblait à la
sagesse, mais ne l'était pas. Us étaient innocents par ignorance
(ignorantia rerum innocentes erant). Uva une grande
différence entre ne pas vouloir pécher et ne pas le savoir. U leur
manquait la justice, la prudence, la tempérance et le courage
(on a reconnu là les quatre vertus cardinales des anciens).
Leur vie rudimentaire avait des similaires de toutes ces

vertus. La vertu n'échoit à l'âme qu'après qu'elle a reçu
éducation et instruction et qu'elle est parvenue au bien supérieur

par des exercices assidus ; nous naissons pour ces
choses suprêmes, mais sans elles et chez les meilleurs,
avant tout enseignement, il y a bien les matériaux de la
vertu, mais non la vertu même2.

Donc, les Dieux ont fourni les éléments, la matière, la
faculté de la sagesse, non la sagesse toute faite et la vertu,
qui est la sagesse passée dans la pratique : ad hoc quidem,
sed sine hoc nascimur. (Ep. 90, commencement et fin.)

Sénèque me semble accorder un peu plus dans d'autres
lettres. Ainsi, ép. 73 : Les dieux ne sont pas jaloux (invidiosi),.
ils accueillent et tendent la main à ceux qui montent. Tu

opus unum est de divinis humanisque verum invenire: ab hac non recedit justitia,
pietas, religio et omnis alius comitatus virtutum consertarum et inter secohœren-

tium. (Ep. 90.)
1 Consortium, quod aliquamdiu inviolatum mansit antequam societatem avaritia

distraxit et paupertatis causa etiam his quos fecit locupletissimos, fuit. (Ep. 90.)
2 Ad hoc quidem, sed sine hoc nascimur; et in optimis quoque antequam eru-

dias, virtutis materia, non virtus est. (Ep. 90.)



SÉNÈQUE 441

t'étonnes que l'homme puisse aller jusqu'aux Dieux? Dieu
vient jusqu'à l'homme, que dis-je, il est bien plus près: il
vient dans les hommes. Il n'y a pas d'âme bonne sans Dieu
(mens bona). Des semences divines sont dispersées dans les

corps humains •, et si l'on en prend bien soin, elles naissent,
se reproduisent et grandissent pareilles à celles dont elles
sont nées. N'est-ce pas la parabole du semeur? Et comme
dans la parabole il faut pour que la semence lève et se

multiplie un cœur honnête et bon, il faut ici un bonus cultor, un
bon cultivateur. (Ep. 74 à la fin.)

Et voici un passage capital qui me paraît fort beau (ép. 41) :

« Tu fais une chose excellente et salutaire pour toi, si, comme
tu l'écris, tu persévères à tendre vers l'âme bonne (ad bonam

mentem), qu'il est stupide d'appeler de ses vœux, quand tu
peux l'obtenir de toi-même. Il ne s'agit pas d'élever les mains
au ciel, ni de fléchir par nos prières un concierge de temple,
afin qu'il nous laisse approcher de plus près des oreilles de

l'idole, comme si nous pouvions ainsi être mieux exaucés.
Dieu est près de toi, il est avec toi, il est au dedans de toi.
Je veux dire ceci, Lucilius, un esprit sacré demeure au
dedans de nous, il est le témoin et le surveillant (observator et

custos) de ce que nous faisons de bien et de mal. Selon que
nous le traitons il nous traite. 11 n'y a pas d'homme de bien
sans Dieu2. Est-ce que quelqu'un peut s'élever au-dessus de
la fortune sans son secours? Dieu donne des desseins magnifiques

et droits. En chacun des hommes de bien, Dieu (quel
est ce Dieu? je l'ignore) Dieu demeure3.» Et ici un magnifique
développement, très littéraire : forêt sombre, caverne mystérieuse,

sources d'un grand fleuve, qui donnent l'idée de Dieu
et où l'on dresse des autels. « Mais si tu voyais un homme

1 Miraris hominem ad deus ire? Deus ad hominem venit, imo (quodpropius est)
in homines venit. Nulla sine Deo mens bona est. Semina in corporibus humanis

divina dispersa sunt. (Ep. 70.)
2 Prope est a te Deus, tecum est, intus est. Ita dico, Lucili, sacer intra nos

Spiritus sedet, malorum bonorum que nostrorum observator et custos : hic prout a nobis,

tractatus est, ita nos ipse tractât. Bonus vir sine Deo nemo est. (Ep. 41.)
3 Ille dat Consilia magnifica et erecta. In unoquoque virorum bonorum (quis Deus,

incertum est) habitat Deus. (Ibid.)



442 P. FAREL

sans frayeur dans les périls, que les passions n'effleurent
pas, heureux dans l'adversité, paisible au milieu des

tempêtes, voyant les hommes au-dessous de lui et les Dieux de

niveau, ne serais-tu pas plein de vénération pour un tel
homme Ne dirais-tu pas qu'il y a là une chose trop grande
et trop haute pour qu'on puisse la croire de la nature de ce

petit organisme dans lequel elle se trouve. Une force divine
est descendue là. Cet esprit supérieur, plein de mesure,
traversant toutes choses comme lui étant inférieures, riant de

tout ce que nous craignons ou souhaitons, une puissance
supérieure l'anime. Une chose si grande ne peut subsister
sans le secours d'une divinité1. C'est pourquoi par la
meilleure partie de lui-même cet homme est là d'où il est
descendu. De la même manière que les rayons du soleil touchent
bien la terre, mais sont au lieu d'où ils sont partis, ainsi
l'esprit grand et sacré, envoyé dans ce petit corps (in hoc

demissus) pour que nous connaissions de plus près les choses

divines, demeure bien avec nous, mais il reste attaché à son
lieu d'origine. De là, il dépend ; là, il regarde et s'appuie ; il
est avec nous comme ce que nous avons de meilleur (nostris
tam quam melior interest). »

La sagesse est donc accessible à tous : Dieu ou les Dieux
nous en ont donné la faculté ; Dieu est en nous pour nous
aider à y parvenir. L'esprit c'est Dieu habitant en l'homme2.

Mais il y a pour nous assister dans ce travail nécessaire les

priores, qu'on peut traduire par les anciens ou même par
ceux qui nous sont supérieurs en sagesse. Et nous allons
voir avec quelle révérence Sénèque en parle.

U détourne Lucilius des curiosités de l'érudition et des

1 Vis isfuc divina descendit: animum excellentem, moderatimi, omnia tanquam
minora transeuntem, quidquid timemus, optamusque ridentem, cœlestis potentia

agitât, non potest res tanta sine adminiculo numinis stare. (Ibid.)
2 Quid hoc est? Animus, sed hic rectus, bonus, magnus. Quid aliud voces hunc

quam Deum in humano corpore hospitantem. (Ep. 31.)



SÉNÈQUE 443

vaines agitations de la vie publique pour l'adresser aux
maîtres de la sagesse (De brevitate vitse, XIV). « Cette
érudition vaine, dit-il, de qui diminue-t-elle les erreurs? De

qui réprime-t-elle les passions? Qui rend-elle plus fort? Qui
plus juste? Qui plus généreux? Notre Fabianus disait qu'il
doutait s'il ne valait pas mieux ne pas faire d'étude que de

s'engager dans ces études-là. Ceux-là seuls ont l'esprit
paisible (otiosi sunt), qui s'adonnent à la sagesse ; seuls, ils
vivent ; en effet, non seulement ils mettent bien à profit le

temps de leur vie, mais ils y ajoutent tousles siècles ; toutes
les années écoulées avant eux leur appartiennent. A moins
d'être les plus ingrats des êtres, ces fondateurs très illustres
des croyances sacrées sont nés pour nous ; ils nous ont
préparé la vie1. » Sénèque ne dit pas expressément qu'ils aient
été suscités par Dieu ou les Dieux. Mais on peut l'inférer de

ce qu'il a dit plus haut des hommes sages qui révèlent par
leur fait la présence de Dieu, qui ne pourraient pas exister
sans lui. «Noussommes conduits vers les choses belles amenées

des ténèbres à la lumière par le labeur d'autrui. Aucun
siècle ne nous est fermé ; nous sommes admis à jouir de tous
et si, par la grandeur de l'esprit, il nous est permis de nous
dégager des étroites limites de la faiblesse humaine, nous
avons le vaste champ de la durée pour nous y étendre. Il
nous est permis de disserter avec Socrate, de douter avec
Camèade, de nous livrer à la quiétude avec Epicure, de

vaincre la nature humaine avec les Stoïciens, d'en franchir
les bornes avec les Cyniques, de marcher de pair avec la

nature, dans l'union avec tous les âges (cum rerum natura in
consortium omnis œvi pariter incedere). Pourquoi dans ce

passage de temps court et incertain, ne nous adonnerions-
nous pas de tout notre cœur à ces choses qui sont infinies,
qui sont éternelles, à ces choses qui nous mettent en
communion avec les meilleurs » Ici, Sénèque parle de ceux qui
passent leur temps dans les antichambres des grands personnages

du temps, reçus souvent avec dédain ; il y a là des

1 Nisi ingratissimi sumus, illi clarissimi sacrarum opinionum conditores, nobis

nati sunt, nobis vitam prseparaverunt. (De brevitate vit», Ch. 14.)



444 P. FAREL

traits de mœurs pris sur le vif et il continue : « Disons plutôt
que ceux-là donnent leur temps aux vrais offices, qui chaque
jour veulent se rendre plus familiers avec Zenon, avec

Pythagore, avec Démocrite et avec tous les vrais pontifes
(antistites) de la pratique du bien (bonarum artium), toujours
plus familiers avec Aristote et Théophraste. Pas un d'eux qui
n'ait le temps de donner audience ; pas un qui ne renvoie
celui qui vient à lui plus heureux et plus affectionné à sa

personne ; pas un qui souffre qu'un seul s'en aille d'auprès
de lui les mains vides. Tous les hommes peuvent les approcher

de nuit et de jour. Aucun d'eux ne te forcera à mourir1,
mais tous t'enseigneront à mourir. Aucun ne te fera perdre
ton temps, chacun te donnera le sien; d'aucun l'entretien ne

sera dangereux ; d'aucun l'amitié ne mettra ta tête en péril2 ;

avec aucun les relations ne t'entraîneront dans des dépenses
ruineuses... »

Et plus bas : « Nous avons l'habitude de dire qu'il n'a pas
été en notre pouvoir de choisir nos parents, qu'ils nous sont
donnés par le sort. Mais il est à notre choix de naître3. U y a

des familles de très nobles esprits ; choisis celle dont tu veux
être ; tu ne seras pas simplement adopté pour le nom, mais
tu auras part aux biens, qu'il ne sera pas nécessaire de

garder sordidement et jalousement ; ils deviendront d'autant
plus grands qu'ils se diviseront entre un plus grand nombre.
Ceux-ci te donneront le chemin qui mène à l'éternité ; ils
t'élèveront jusqu'à ce lieu d'où personne ne pourra t'exclure.
C'est là le seul moyen d'élargir la vie mortelle, bien plus de
la changer en immortalité4. » (De brevitate vitse, 14, 15.)

Sénèque estimait donc que nous vivons sur un patrimoine

1 Nullius amicitia capitalis. (De brevitate vitse, Ch. 14.)
2 Ce qui devait lui arriver avec Néron.
3 Nob s vero ad nostrum arbitrium nasci libet. (Ibid.) Est-il difficile de faire ici

un rapprochement avec la nouvelle naissance qui fait entrer dans le royaume des

cieux '!

i Hi tibi dabunt ad œternitatem iter et te in ilium locum ex quo nemo ejiciet
sublevabunt: hœc una ratio est extendendœ mortalitatis, imo in immortalitatem
vertendfe. (Ibid., ch. 15.)



SÉNÈQUE 445

de sagesse légué par les anciens, qu'il fallait recevoir avec
déférence et accroître si l'on pouvait.

« C'est pourquoi, écrit-il (ép. 64) : Je vénère les trouvailles
de la sagesse et ceux qui les ont faites. U m'est agréable
d'hériter de tant de gens. Ces choses ont été acquises pour
moi, ont été élaborées pour moi. Mais faisons ce que fait un
bon père de famille : Agrandissons le patrimoine que nous
avons reçu. Que cet héritage augmenté passe de moi à ceux
qui me suivront ; il reste encore beaucoup à faire et il en
restera encore beaucoup et celui qui viendra dans mille
siècles trouvera l'occasion d'y ajouter encore. Mais quand
même tout aurait été trouvé par les anciens, ce qui sera
toujours nouveau c'est la pratique, la connaissance, l'application
des choses trouvées par les autres. Suppose qu'il s'agisse de

remèdes qui nous auraient été légués pour la guérison des

yeux : Je n'aurais pas besoin d'en chercher d'autres, il ne

s'agirait que de les appliquer aux maladies en temps voulu.
Les remèdes de l'âme ont été trouvés par les anciens ; mais
la façon de les administrer, le temps où il le faut, c'est notre
affaire. Ceux qui nous ont précédés ont beaucoup fait, mais
ils n'ont pas achevé l'œuvre. U faut cependant les avoir en

grand respect et leur rendre un culte comme à des Dieux (et

ritu deorum colendi). Pourquoi n'aurais-je pas le portrait de

ces grands hommes pour exciter mon âme Et pourquoi ne

célébrerais-je pas leurs jours de naissance? Pourquoi ne les

citerais-je pas toujours pour les honorer? (quidni Mos
honoris causa semper appellern f) La vénération que je dois à

mes maîtres, je la dois à ces grands précepteurs de l'humanité,

de qui procèdent les commencements de si grands
biens1. Si je voyais un consul ou un préteur, je ferais tout ce

par quoi on témoigne son respect : Je sauterais à bas de mon
cheval, je me découvrirais, je me rangerais sur leur chemin.
Quoi donc? Les deux Marcus Caton, et le sage Laelius, et
Socrate avec Platon et Zenon, et Cléanthe, pourrais-je les re-

1 Quam venerationem prœceptoribus meis debeo, eamdem illis praeceptoribus

generis humani a quibus tanti boni initia fluxerunt. (Ep. 64.)



446 P. FAREL

cevoir dans mon esprit sans les marques de la plus haute
considération. Au contraire, pour moi, je les vénère et,
devant de si grands noms, toujours je me lève i » (Ep. 64.)

XI

Ainsi, respect des anciens qui ne va pas d'ailleurs sans une
certaine indépendance : ils nous lèguent un patrimoine qu'il
faut accroître et nous verrons même que Sénèque se réserve
le bénéfice de l'inventaire.

Il écrit à Lucilius, un jour où, à la faveur d'un spectacle de

cirque, le vide et le silence s'étaient faits autour de lui :

« Personne ne va me troubler, il me sera permis de me
promener seul, ce qui est bien plus nécessaire à celui qui va

par lui-même et qui suit son propre chemin. Est-ce à dire
que je ne suive pas les anciens (priores)1? Si bien; mais je
me permets et de trouver par moi-même et de changer et de
laisser. Je ne leur suis pas asservi, je leur donne mon
assentiment2. » (Ep. 80.)

Voici encore ce qu'il écrit à Lucilius en lui promettant
l'envoi de ses livres : « Mais, quels qu'ils soient, lis-les
comme d'un homme qui cherche encore la vérité, qui ne la
connaît pas mais la cherche avec obstination. En effet je ne me
suis rendu l'esclave de personne ; je ne porte le nom de

personne ; j'accorde beaucoup de crédit au jugement des grands
hommes, j'en revendique aussi un peu pour le mien. Car

ces grands hommes nous ont laissé beaucoup de choses non
trouvées et qu'il faut chercher ; et peut-être auraient-ils
trouvé les choses nécessaires, s'ils n'avaient cherché aussi
les superflues3. Les questions curieuses de mots leur ont pris
beaucoup de temps, ainsi que les discussions captieuses qui

1 Ego illos venerar, et tantis nominibus semper assurgo. (Ibid.)
2 Non ergo sequor priores? Facio, sed permitto mihi et invenire aliquid et mu-

tare et relinquere. (Ep. 80.)
3 Non enim me cuiquam mancipavi, nullius nomen fero; multum magnorum

virorum judicio credo, aliquid et meo vindico. Nam illi quoque non inventa sed

quaerenda nobis reliquerunt, et invenissent forsitan necessaria, nisi et superflua

quaesissent. (Ep. 45.)



SÉNÈQUE 447

exercent une vaine subtilité. Nous serrons des nœuds, nous
attachons un sens ambigu aux mots, ensuite nous cherchons
des solutions; avons-nous tant de loisir? Savons-nous déjà
vivre? Savons-nous déjà mourir, etc.» (Ep. 45.) Voilà bien
Sénèque, respectueux à l'égard des anciens maîtres de la
sagesse, mais gardant son indépendance, recevant leur héritage,

mais le revisant et l'accroissant.
Ce n'est pas une raison de l'appeler éclectique ; du moins

il ne l'a pas été à la façon de celui qui formerait un système
de pièces et de morceaux empruntés aux systèmes d'autrui.
Sa grande préoccupation, c'était la sagesse pratique, l'ars
vitse, et il en recevait les leçons et les préceptes de tous les

maîtres, d'Epicure lui-même, comme nous le verrons.
Cette préoccupation du bien, et du bien pratique avant

tout, lui donnait un critère pour juger des discours qu'il
entendait; et, ce critère, c'était le sens moral.

U écrivait à Lucilius, ép. 123 : «. U faut donc fermer ses

oreilles, comme Ulysse les siennes aux chants des sirènes,
aux méchantes paroles, et le faire tout de suite; car
lorsqu'elles nous ont touchés et qu'on les a accueillies, elles
s'enhardissent, et l'on en vient à ces affirmations : la vertu, ia

philosophie, la justice, tout cela n'est qu'un vain bruit de

mots vides; il n'y a qu'un bonheur : la vie de plaisir, bona

vita1 ; faire tout ce qui plaît, jouir de son patrimoine, voilà
vivre; c'est se souvenir qu'on doit mourir; (c'est le «

mangeons et buvons, car demain nous mourrons, » cité par saint
Paul.) Toutes ces voix, il faut les fuir, comme celles près
desquelles Ulysse ne voulut passer que lié. Elles ont le même

pouvoir, elles éloignent de la patrie, de la famille, des amis,
des vertus, et in turpem vitam miseras turpius illidunt, et
elles enfoncent toujours plus honteusement les malheureux
dans la turpitude. Combien n'est-il pas préférable de suivre
le droit chemin et d'en venir à trouver agréables les choses

qui sont honnêtes. » (Ep. 123.)
Voilà bien des paroles qui rappellent, mutatis mutandis,

1 Inde ad hœc pervenitur verba : virtus et philosophia et justitia verborum ina-
nium crepitus est, una félicitas est bona vita. (Ep. 123.)



448 P. FAREL

celles de Jésus, mettant en garde contre les faux prophètes,
et disant : Vous les connaîtrez à leurs fruits. Comme Jésus,

Sénèque fait appel au discernement moral et aux
conséquences pratiques des doctrines, et, comme lui, il demande

qu'on fortifie le sens intime par la pratique fidèle. On trouve
chez lui une parole toute semblable à celle de Jésus : ce Vous
êtes bienheureux de savoir ces choses, si toutefois vous les

mettez en pratique. » (Jean XIII, 17.) Non est bcatus qui seit

ilia, sed qui facit. (Ep. 75.) « Suivez, dit ailleurs Sénèque,
le bon chemin, de manière à finir par trouver agréable ce

qui est honnête1 ; » ou encore : « de manière que la bonne
volonté se change en bonne habitude. »

XII

Sénèque ne pensait pas d'ailleurs que, lorsqu'on avait le

souci de sa vie morale (bona mens), avant tout, on pût s'en

tenir à de simples maximes qui ne seraient pas reliées à un
corps de doctrines. Comme il conseille à Lucilius de s'affilier
à une famille de grands esprits, il lui prêche la nécessité

d'appuyer sa vie aux dogmes d'une secte (secta), nous dirions
une école ; et, dans deux lettres capitales, nous assistons à

une discussion très intéressante qui rappelle un peu la
polémique d'il y a quelque temps, entre Montauban et Paris, sur
la foi et la vie.

C'était, alors, la querelle entre les préceptes et les dogmes,
ou les décrets pour parler latin ; entre les prsecepta et les

dogmata, ou decreta.
Nous allons tâcher de l'exposer en peu de mots, d'après deux

lettres importantes, les ép. 94 et 95; et cette exposition nous
fera pénétrer un peu plus dans la tournure d'esprit de notre
philosophe.

Ariston, philosophe stoïcien, déclarait que les dogmes ou
décrets suffisaient, et que tout en sortait, tout, c'est-à-dire
toutes les règles pratiques de la vie. « Les décrets ou dogmes

1 Quanto satius est rectum sequi limitem, et eo se perducere ut ea demum sint
tibi jucunda quœ sunt honesta. (Ep. 123.)



SÉNÈQUE 449

de la philosophie enseignent, dit-il, la constitution du bien
suprême. Celui qui l'a bien comprise et qui l'a apprise, se

prescrit à lui-même tout ce qu'il a à faire en toute circonstance.

» Sénèque trouve que le philosophe stoïcien va trop
loin de dédaigner à ce point les préceptes, et toute cette
lettre 94 et la suivante suffiraient à l'intérêt d'un travail.

Sénèque affirme que les préceptes ont du poids par eux-
mêmes : « Est-il besoin qu'on te donne des raisons quand on
te dit ce vers : le remède aux injures, c'est l'oubli ; ou celui-ci :

la fortune aide les audacieux ; ou celui-ci : le paresseux
s'embarrasse lui-même? Ces paroles n'ont pas besoin d'être
défendues. Les âmes portent en elles les semences de toutes
les choses honnêtes, et ces semences sont éveillées par
l'avertissement. Comme une étincelle aidée d'un léger souffle
jette sa flamme, la vertu se dresse dès qu'elle est touchée et

poussée1. » Plus loin : « Il faut, en effet, que la loi soit brève,
afin d'être plus facilement retenue par les simples, comme si
c'était une parole tombant du ciel; qu'elle commande, qu'elle
ne discute pas2. » Rien ne me paraît plus froid qu'une loi
avec des explications préalables (nihil videtur mihi frigidius,
nihil ineptius quam lex cum prologo). — Avertis, dis-moi ce

que je dois faire; je ne suis pas là pour apprendre, mais

pour obéir (non disco, sed pareo). » (Ep. 94.)

Donc, pour ces raisons et quelques autres, Sénèque trouve
que le philosophe stoïcien Ariston va trop loin, et que les

préceptes isolés ont par eux-mêmes une grande utilité et une
réelle vertu.

Mais, d'autre part, il ne peut admettre qu'ils suffisent : & Il
faut, dit-il, que nous nous proposions, que nous nous
mettions devant l'esprit la fin du bien suprême, vers laquelle
nous devons tendre de tous nos efforts, vers laquelle doit être

dirigé tout ce que nous faisons et disons. La vie sans but est

1 Omnium honestarum rerum semina animi gérant quœ admonitione excitantur,

non aliter quam scintilla flatu levi adjuta, ignem suum explicat. Erigitur virtus

cum tacta est et impulsa. (Ep. 94.)
2 Legem enim brevem esse oportet quo facilius imperitis teneatur, velut emissa

divinitus vox sit. (Ep. 94.)

THÉOL. ET PHIL. 1905 30



450 P. FAREL

incertaine. S'il faut donc se proposer un but, les dogmes
deviennent nécessaires1. » Et plus loin : « De même que les
feuilles ne peuvent verdoyer par elles-mêmes, mais qu'elles ont
besoin de la tige où elles sont attachées, d'où elles tirent la
sève, ainsi les préceptes, s'ils restent isolés, se flétrissent; ils
demandent à être insérés dans un système 2.» (Ep. 95

Au reste il y a action et réaction des dogmes sur les préceptes
et des préceptes sur les dogmes. « Car, dit-il, sans racines les
rameaux sont inutiles, et les racines mêmes reçoivent du
secours de ce qu'elles ont engendré3. » (Même ép.)

Et c'est dant cette épître qu'il donne l'ensemble des dogmes
et décrets de la secte à laquelle il s'est affilié. Nous y reviendrons

plus loin.

XIII

C'était bien le moins que Sénèque, qui donnait de si bonnes
raisons de s'affilier à une secte ou école, d'entrer dans une
famille de grands esprits, fît son choix, et il le fit de bonne
heure, il fut stoïcien.

Le premier philosophe qu'il ait entendu était de cette
école, et nous avons vu l'impression que ce maître fit sur lui
dans un âge encore tendre. Dans la suite, il resta fidèle à

cette secte avec les réserves que nous avons vues ; il réprouvait

les subtilités inutiles de son école, communes d'ailleurs
à toutes ; il ne se refusait pas le droit, se reconnaissait plutôt
le devoir, de modifier, d'accroître le patrimoine de la famille,
de faire s'il le pouvait des découvertes, et ces découvertes
consistaient plutôt en des voies plus courtes, des arguments
nouveaux pour démontrer les vérités professées par l'école.

1 Proponamus oportet finem summi boni ad quem nitamur, ad quem omne factum

nostrum dictumque respiciat, veluti navigantibus ad aliquod sidus dirigendus est

cursus. Vita sine proposito vaga est. Quod si utique proponendum est, incipiunt
necessaria esse decreta. (Ep. 95.)

2 Quemadmodum folia virere per se non possunt, ramum desiderant, cui inhœ-

reant, ex quo trahant succum, sic ista praecepta si sola sunt, marcent : infigi volunt
sectœ. (Ibid.)

3 Sed utraque jungamus (prœcepta et dogmata) namque et sine radice inutiles
rami sunt; et ipsœ radices his quœ genuere, adjuvantur. (Ibid.)



SÉNÈQUE 451

D'ailleurs, il y a toujours le devoir général de s'approprier,
de faire sien le bien commun. Rappelons-nous ce qu'il a dit
de la lecture et de la nécessité de s'assimiler ce qu'on lit :

« Faisons, pour ce qui doit nourrir nos esprits, ce que nous
faisons pour la nourriture de nos corps ; ce que nous absorbons,

ne souffrons pas que cela reste intact, afin que cela ne
soit pas chez nous à l'état de corps étranger. Digérons-le,
autrement cela se casera dans la mémoire, mais n'entrera
pas dans notre être spirituel (ingenium). Donnons-lui fidèlement

notre assentiment et faisons-le nôtre. Comme on fait
un seul nombre de plusieurs, alors qu'une seule opération
réunit des nombres moindres et différents, que notre esprit
fasse de même; tout ce dont il s'est aidé, qu'il le cache, qu'il
montre ce qu'il a produit. Quoique la ressemblance entre toi
et tel autre montre le degré d'admiration que tu as pour lui,
je veux que tu lui ressembles comme un fils, non comme
une copie. La copie est chose morte1.» (Ep. 84.)

Ne sont-ce pas là des paroles bien belles et bien justes?
Nous en trouverons d'autres de même nature ; celles-ci, que
nous avons déjà citées : « Je ne me suis rendu l'esclave de

personne, je ne porte le nom d'aucun homme ; je crois beaucoup
au jugement des grands hommes, je revendique quelque
crédit pour le mien. » (Ep. 44.)

« Il est honteux pour un homme, écrit-il, ép. 33, de cueillir
des bouquets (c'est-à-dire de faire un choix de sentences),
de s'appuyer sur des mots très connus et en très petit nombre,
et de se fonder sur sa mémoire. Qu'il s'appuie donc sur lui-
même ; qu'il prononce ces paroles comme si elles sortaient
de son propre fond ; qu'il ne se borne pas à les retenir (dicat
ista, non teneat). Il est honteux, en effet, pour un vieillard,
ou pour quelqu'un qui s'avance vers la vieillesse, de tirer sa

sagesse d'un répertoire. — Zenon a dit ceci, et toi, que dis-tu
Cléanthe a dit cela, et toi? Jusques à quand vas-tu marcher
au commandement d'autrui. Commande à ton tour et dis des

choses que d'autres puissent confier à leur mémoire ; profère

1 Imago res mortua est. (Ep. 84.)



452 P. FAREL

des paroles qui viennent de toi. C'est pourquoi tous ces gens
qui ne produisent rien par eux-mêmes, qui sont toujours les

interprètes de la parole d'autrui, qui vivent à l'ombre de

quelqu'un, je pense qu'ils n'ont rien de généreux, pour n'avoir
jamais osé faire ce qu'ils ont longtemps appris (c'est-à-dire
pour n'avoir jamais osé devenir maîtres après avoir été

longtemps disciples). Us ont exercé leur mémoire avec les pensées

d'autrui. Autre chose est se souvenir; autre chose,
savoir1. Se souvenir, c'est garder dans sa mémoire une chose

qui lui a été confiée ; savoir, c'est la faire sienne, et ne pas

dépendre du modèle, sans perdre jamais de vue le maître.
Zenon a dit ceci, Cléanthc a dit cela; qu'il y ait une solution
de continuité entre toi et le livre. Jusques à quand
apprendras-tu? Enseigne à ton tour. Pourquoi entendrais-je ce que
je puis lire. L'on dira : la voix humaine ajoute beaucoup à

ce qu'on lit; non pas, en vérité, cette voix qu'on prête aux
paroles d'autrui et qui s'acquitte des fonctions du greffier.
Ajoute encore que ceux qui ne deviennent jamais majeurs,
d'abord se bornent à suivre ceux qui les ont devancés en une
chose où il n'est personne qui ne se soit un peu écarté de ses

devanciers ; ensuite ils se bornent à suivre en une matière

qui est encore l'objet de recherches. Cependant, on n'en
viendra jamais à bout, si nous nous contentons des découvertes

déjà faites. En outre, celui qui en suit un autre ne trouve
rien ; bien plus, il ne cherche même pas. Quoi donc n'irai-je
pas sur les traces de ceux qui sont venus avant nous? Au
contraire, je suivrai les vieux sentiers; mais, si j'en trouve
un plus court et plus facile, je le frayerai. Ceux qui, avant

nous, ont agité ces questions, ne sont pas nos maîtres (ma-
gistri), mais nos guides (duces). La vérité est ouverte à tous;
on ne la tient pas encore. Il reste, en elle, beaucoup à trouver
pour ceux qui viendront après nous2. » (Ep. 33.)

1 Aliud est meminisse, aliud scire. (Ep. 33.)
2 Quid ergo Non ibo per priorum vestigia? Ego vero utar via veteri, sed si pro-

piorem planioremque invenio, hanc muniam. Qui ante nos ista moverunt, non

domini nostri sed duces sunt. Patet omnibus Veritas, nondum est occupata : multum

ex Illa etiam futuris relictum est. (Ep. 33.)



SÉNÈQUE 453

Ce passage : Hoc Zeno dixit. Tu quid? Hoc Cleanthes. Tu

quid? rappelle singulièrement le passage de l'apôtre Paul :

« Qui est Paul qui est Cephas? »

XIV

Etant donné cet esprit d'indépendance de Sénèque, on
hésite presque à dire qu'il fut stoïcien, et pourtant, il le fut
ouvertement, etil le déclare plus d'une fois; plus d'une fois,
il appelle les philosophes et les sectateurs de cette école, les

nôtres. Il le fut, parce qu'il adopta les dogmes, dogmata ou
decreta, de cette secte; qu'il adopta surtout le grand principe,
savoir : le bien suprême, c'est ce qui est honnête, honestum.

Il le fut d'ailleurs avec une très grande liberté d'esprit,
dont il ne donna pas de preuve plus grande que l'attitude
qu'il prit vis-à-vis d'Epicure.

Sénèque professe, en effet, une très grand estime pour Epi-
cure, qu'il tient pour un sage et qu'il aime à citer; mais il
trouve dangereuse sa doctrine qui associait le plaisir et la

vertu, et voici ce qu'il en dit dans son traité admirable De

vita beata : « Ce débauché, tout entier à ses plaisirs, toujours
chancelant et ivre, parce qu'il sait qu'il vit dans le plaisir,
croit aussi qu'il vit dans la vertu; en effet, il entend dire que
le plaisir ne peut être séparé de la vertu; ensuite, il donne à

ses vices le nom de sagesse, et montre ouvertement ce qu'il
faudrait cacher. C'est ainsi qu'ils vivent dans le plaisir, non
qu'ils y soient poussés par Epicure; mais adonnés aux vices,
ils cachent leur luxure dans le sein de la philosophie, et ils
viennent en foule là où ils entendent faire l'éloge du plaisir1.
Us ne considèrent pas combien le plaisir d'Epicure est sobre
et maigre (sicca), c'est bien par Hercule ce que j'en pense,
mais ils accourent au mot de plaisir, cherchant à leurs
passions un patronage, patrociniurn, et une couverture. C'est
pourquoi le seul bien qu'ils avaient encore dans leurs mau-

1 Ita non ab Epieuro impulsi luxuriantur, sed vitiis dediti, luxuriam suam in

philosophiœ sinu abscondunt, et eo concurrunt ubi audiunt laudari voluptatem.
(De vita beata. Ch. 12.)



454 P. FAREL

vaises pratiques, ils le perdent, savoir: la honte de pécher1.
En effet, ils louent les choses dont ils devraient rougir, et
tirent gloire de leurs vices. (Comment ne pas rapprocher
cette parole de celle de l'apôtre : « Us mettent leur gloire dans

ce qui est leur confusion »?) C'est pourquoi il n'y a pas moyen
qu'ils se relèvent dans leur âge mûr, puisqu'ils ont donné

un beau titre à leur honteux abandon d'eux-mêmes. C'est la
raison qui fait que l'éloge du plaisir est dangereux, parce
que les bons préceptes sont cachés à l'intérieur et ce qui
corrompt est mis sur l'enseigne. C'est, en vérité, mon sentiment,

et je le dirai, malgré ceux de notre école, qu'Epicure
a donné des préceptes saints et justes; et, si on les examine
de près, austères (tristia). En effet, ce plaisir dont il parle, il
le réduit à peu de chose et à une maigre pitance : la règle
que nous imposons à la vertu, il l'impose au plaisir. Il lui
commande d'obéir à la nature ; or c'est peu, pour la luxure,
ce qui suffit à la nature. Mais quoi Celui qui met son plaisir
dans une vie de paresse et dans les satisfactions alternées de

la bouche et des passions, cherche un bon patron d'une
chose mauvaise; et, quand il y est parvenu, sous le nom de

philosophie, il suit le plaisir, non celui qu'on lui
recommande, mais celui qu'il pratique ; et, lorsqu'il pense que ses

vices ont pour eux les préceptes, il s'y livre, non timidement
et en se cachant : il s'abandonne à la luxure à visage découvert.

C'est pourquoi je ne dis pas, comme la plupart des

nôtres, que la secte d'Epicure est une maîtresse de mauvaises

mœurs, mais je dis qu'on lui fait une mauvaise réputation ;

elle est mal famée, mais l'est injustement. Et, nul ne le peut
savoir, si ce n'est celui qui a été introduit à l'intérieur de

l'école. L'aspect extérieur prête à ce renom et donne mal à

penser. C'est comme si un homme brave était vêtu d'une
robe de femme. Tant que la pudeur demeure, la vertu est

sauve. Ton corps ne sera prêt à aucun outrage, mais les grelots

de la folie sont entre tes mains. C'est pourquoi faisons

1 Itaque quod unum habebant in malis perdunt, peccandi verecundiam.

(Ibid.)



SÉNÈQUE 455

choix d'une étiquette honnête1, et d'une épigraphe qui
excite l'esprit à repousser les vices qui débilitent, dès qu'ils
sont introduits. Quiconque marche vers la vertu, donne
l'espoir d'une âme généreuse; celui qui suit le plaisir paraît
sans vigueur, épuisé, marchant à la dégénérescence,
condamné à finir dans la honte, à moins que quelqu'un ne lui
enseigne à distinguer entre les plaisirs, afin qu'il sache quels
sont ceux qui s'arrêtent dans les bornes des besoins naturels
et ceux qui nous entraînent sur une pente fatale, n'ont pas
de fin, et deviennent d'autant plus insatiables qu'ils sont

plus assouvis. Allons, que la vertu ouvre la marche, et tous
nos pas seront assurés. Le plaisir nuit quand il est excessif;
avec la vertu, l'excès n'est pas à craindre, parce que la règle
est en elle. Ce n'est pas un bien, celui qui souffre de sa
grandeur2.» (De vita beata, ch. 13.)

Sénèque blâme donc Epicure d'avoir mis en vedette, sur
la façade, le mot plaisir au grand détriment de l'âme ; mais

Epicure lui-même fut un sage. Le plaisir qu'il recommandait
et qu'il pratiquait, s'accordait avec la vertu, et ne l'a pas
empêché d'émettre de beaux préceptes que Sénèque se plaisait

à citer. C'est ainsi que, dans ses premières lettres à

Lucilius, s'étant engagé à lui donner, à la fin de chacune quelque
sentence qui en fasse le prix, c'est très généralement à Epi-
cure qu'il l'emprunte. U prend son bien où il le trouve; et,
dans l'ép. 213, il dit pourquoi il se plaît à citer Epicure de

préférence :

« Je cite d'autant plus volontiers les paroles remarquables
d'Epicure, pour prouver à ceux qui se réclament de lui dans

l'espoir d'avoir chez lui un voile pour leurs vices, que de

quelque côté qu'ils se tournent, il faut vivre honnêtement.

Lorsqu'ils aborderont ces petits jardins (où Epicure vivait et

1 Constante tibi pudicitia virtus salva est: nulli corpus tuum patientiœ vacat,
sed in manu tympanum est. Titulus itaque honestus eligatur.

2 Agedum, virtus antecedat: tutum erit omne vestigium. Voluptas nocet nimia;
in virtute non est verendum, ne quid nimium sit, quia in ipsa est modus. Non est

bonum quod magnitudine laborat sua. (De vita beata, Ch. 13.)
3 Has voces non est quod Epicuri esse judices : publics sunt. (Ep. 21.)



456 P. FAREL

enseignait sans doute) ils verront la devise inscrite à l'entree
de ces jardins : « Hôte, tu seras bien ici ; ici le plaisir est le
bien suprême ; » le gardien de ce séjour sera prêt à t'accueillir,
hospitalier, généreux; il te traitera avec de la polente, il te

pourvoira largement d'eau pure, et il te dira : Ne te traité-je

pas bien? Ces petits jardins, dis-je, n'excitent pas la faim,
mais l'apaisent; ils ne donnent pas une soif qui devienne plus
grande par les boissons mêmes, mais l'étanchent par un

moyen naturel et gratuit. J'ai vieilli dans ces plaisirs; je te

parle des besoins qui n'entendent pas raison, auxquels il
faut donner une pâture pour qu'ils cessent. Car de ces

désirs extraordinaires, qu'on peut différer, qu'on peut reprendre
et réprimer, voilà tout ce que j'ai à t'en dire : le plaisir qui
s'y rapporte n'est pas naturel, n'est pas nécessaire ; à ce plaisir,
tu ne dois rien; si tu lui accordes quelque chose, c'est de ta
bonne volonté. L'estomac n'entend pas les préceptes ; il
demande, il crie. Ce n'est pourtant pas un créancier difficile;,
on le contente avec peu; si seulement tu lui donnes ce que
tu dois, non ce que tu peux1. » (Ep. 21.)

Mais, malgré tout, Epicure eut tort d'associer ces deux
choses disparates : le plaisir et la vertu ; et Sénèque se rangea
du côté des stoïciens, où la vertu est mieux défendue, où l'on
en fait le bien suprême.

P. Farel.

1 Venter praecepta non audit, poscit, appellat, non est tamen molestus creditor,,

parvo demittitur, si modo das illi quod debes, non quod potes. (Ibid.)


	Sénèque [suite]

