Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1905)

Heft: 5

Artikel: Séneque [suite]

Autor: Farel, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379786

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SENEQUE

P. FAREL!

pasteur 4 Congénies (Gard).

Vi

Voici les faits principaux de la vie de L. Anneus Seneca :
11 naquit en I'an 2 ou 3 de Jésus-Christ, & Cordoue, vieille et
florissante colonie bétique en Espagne. 1l eut pour pére Marc
Anneus Seneca, que 'on surnomme le déclamateur pour le
distinguerde son fils le philosophe. Sa mére s’appelait Helvia,
également d’Espagne, femme d’un grand esprit et d’un grand
caractére. Son pere transporta ses pénates & Rome sous Au-
guste. Séneque dut apprendre de son pére 'éloquence, mais
il eut d’autres maitres: Attale, Sotion, Papyrius Fabianus,
Démétrius le Cynique, pour la philosophie que son pére n’ai-
mait guére et pour laquelle il eut lui-méme, de trés bonne
heure, un gout trés vif. 11 se produisit au forum et au Sénat,
ol il parla avec tant de succés qu’il excita la jalousie redou-
table de Caius Caligula. Il revétit des charges et gagnait hon-
neurs et profits, quand, enveloppé sous Claude dans une ac-
cusation d’adultére portée par Messaline /proh pudor!/ contre
Julie, femme de Germanicus, il fut exilé en Corse, ot il resta
huit ans. Agrippine, devenue femme de Claude, fit cesserson
exil et le donna pour précepteur & son fils, le futur Néron,
qui fut excellent tant qu’il suivit les avis de son maitre.

1 Yoir Revue de théologie el de philosophie, livraison de mai et juillet, p. 319.



SENLQUE 429

Mais bientdt Néron, devenu empereur, subissant d’autres
influences et cédant aux tentations du pouvoir, supporta mal
Séneque, qui chercha & rentrer dans la refraite pour s’a-
donner exclusivement & la philosophie. C’est dans cette re-
traite qu’alla le chercher l'ordre de Néron d’avoir a s’ouvrir
les veines. Néron prenait prétexte d’une conspiration a la-
quelle Séneque était certainement resté étranger. Sénéque
recut bravement cet ordre et s’y soumit; et par sa mort 1l
confirma tous les enseignements de sa vie: il devalt avoir un
peu plus de soixanle ans.

Nous allons maintenant lui donner la parole pour qu’il
nous dise lui-méme Vardeur qu’il a mise, jeune et vieux, a
cultiver la philosophie.

Sénéque rappelle, dans la lettre 108, qu’il entendit dans
sa jeunesse le philosophe stoicien Attale; il était tres assidu
A son école, venait le premier, s'en allait le dernier, ’accom-
pagnait & la promenade, lui posait des questions auxquelles
ce philosophe était toujours prét & répondre, au devant des-
quelles méme il allait. C’est de lui que Séneque apprit qu’il
fallait que maitre et disciple eussent méme but : le premier
celui d’étre utile, le second celui de mettre & profit. Celui
qui va & I’'école d’un philosophe doit emporter chaque jour
chez lui quelque chose de bon; il faut qu’il rentre chez lui
devenu plus sain ou susceptible de le devenir?.» (Il ya la
tout une page a citer sur la facon d’entendre les philoso-
phes, trés applicable & la facon d’entendre les sermons et
méme de les faire.)

Je reprends ma citation un peu plus loin, dans la méme
lettre 108 : « Pour moi, certes, quand j'entendais Attale, dé-
clamant contre les vices, les erreurs, les miséres de la vie, il
m’est arrivé souvent de prendre en pitié le genre humain, et
j’al cru que cet homme était sublime et élevé au-dessus de
humanité. Lui-méme, il se disait roi, mais il me faisait
Peffet d’étre bien au-dessus des rois, lui qui se permettait de
censurer ceux qui régnaient. Mais lorsqu’il se mettait a faire

1 Nolo laudes ; nolo dicas: o magnum virum, contempsit omnia et, damnatis
humanee vite furoribus, fugit. Nihil damnavi nisi me. (Ep. 68.)



430 P. FAREL

I’éloge de la pauvreté et & montrer que tout ce qui dépassait
Putilité était un poids superflu et génant, jaurais voulu
sortir pauvre de son école. Lorsqu’il se mettait a faire le
proces & nos plaisirs, a faire I’éloge d’un corps chaste, d’une
table sobre, d’un esprit qui se garde non seulement des plai-
sirs illicites, mais aussi de ceux qui sont superflus, j’étais dis-
pose & donner des régles & la bouche et au ventre. Il m’en est
resté quelque chose, Lucilius. En effet, j’entrais dans tout ce
qu’il disait avec un grand entrain ; dans la suite, engagé dans
la vie sociale, j’ai conservé quelque chose de ce bon commen-
cement. Depuis lors, j'ai renoncé pour toujours aux huitres
et aux champignons. Je me suls abstenu de parfum, puisque
la meilleure odeur du corps, ¢’est de n’en point avoir 1. Depuis
lors, mon estomac se passe de vin ; depuis lors, je fuis les éta-
blissements de bains. Cuire son corps et 'épuiser de sueurs,
Jestime que c’est & la fois inutile et voluptueux. Les aulres
choses que j’avais abandonnées sont revenues, mais de telle
sorte que celles dont je ne m’abstiens plus, j’en use modéré-
ment, dans les limifes voisines de I’abstention, et je ne sais si
cette mesure n’est pas plus difficile que I'abstinence. Puisque
j’al commencé & te dire de quel plus grand zéle je me por-
tais & la philosophie dans ma jeunesse que je ne conlinue &
le faire dans ma vieillesse, je n’hésiterai pas & te confesser
quel amour de Pythagore m’inspira Sotion. » Sénéque en de-
vint végétarien. « Poussé par cet argument, dit-il, je com-
mencai & m’abstenir de viande ; et, apres un an de ce régime,
non seulement ’habitude m’en était facile, mais elle m’était
douce. Je croyais que mon esprit était plus agile et je ne t’af-
firmerais pas aujourd’hui qu’il le fat 2. Tu veux savoir com-
ment j’'al abandonné ce régime? les années de ma jeunesse
tombaient sous le régne de Tibére. On chassait alors des rites
étrangers. Or ¢’était regardé comme une preuve de superstition
de s’abstenir de la chair de certains animaux. (’est pourquoi,
a la priére de mon pére, qui sans hair la philosophie redou-

1 Quoniam optimus Pdor in corpore est nullus. (Ibid.)
2 Et anno peracio non tantum facilis erat mihi consuetudo, sed dulcis, agiliorem
mihi animum esse credebam nec tibi hodie affirmaverim an fuerit. (Ibid.)



SENEQUE 431

tait la calomnie (correction de J. Lipse), je revins & ’habitude
antérieure, et il n’eut pas de peine a me persuader de mieux
diner & Pavenir. Attale (dans quels détails entraient ces phi-
losophes ) avait I'habitude de faire ’éloge d’un matelas qui
resistat au corps: devenu vieux, je fais encore usage d’'un pa-
reil matelas, ol mon corps ne laisse pas son empreinte 1. Je
t’al dit tout cela pour te prouver avec quel entrain les jeunes
recrues se portent vers tout ce qui est bien, lorsqu’on les y
exhorte, lorsqu’on les v pousse. Mais c’est la faute de ceux
qul enseignent; ils enseignent & discuter, non a vivre, et
c’est aussi la faute de ceux qui apprennent. Ils viennent vers.
les maitres dans le but de cultiver, non leurs dmes, mais
leur talent. C’est pour cela que la philosophie est devenue
une philologie, une science de mots2. » (Ep. 108.)

Voild avec quelle ardeur Sénéque se porta dans sa jeunesse:
vers la philosophie. Ce gotut lui resta aussi vif et aussi sérieux
dans sa vieillesse. Toutes ses lettres, écrites vers la fin de sa.
vie, quand il avait pris une sorte de retraite, en témoignent.,

L’une, entre autres, parle de I'impression profonde que
produisit sur lui un ouvrage que, malheureusement, il ne
nomme pas, et qui détermina chez lui une sorte de conver-
sion, ¢’est I’ép. 6. Celui qui a écrit cette lettre montre bien
qu’il a conservé toute son ardeur juvénile pour le bien. La
voici : « Je sens, Lucilius, que je ne suis pas seulement
amendé, mais que je suis transformé, transfigurari, non que
je promette ou que j'espere qu’il ne reste rien en moi a
changer. Eh | que ne reste-t-il encore & corriger, a affaiblir,
a relever ? Mais cela méme est la preuve d’'une 4me qui de-,
vient meilleure; elle voit ses vices qu’elle ignorait. On féli-
cite certains malades lorsqu’ils sentent qu’ils sont malades..
Je voudrais te faire part de ce changement si prompt qui
vient de se faire en moi. J'aurais ainsi un gage plus sir de
notre amitié, de cette amitié véritable que ni l'espoir ni la.
crainte ni le souci de I'intérét ne peut rompre, de cette amitié

1 Laudare solebat Attalus culcitram quée resisteret corpori: tali utor etiam senex,,
in qua vestigium apparere non possit. (Ibid.)
2 ltaque que philosophia fuit, facta philologia est, (Ibid.)



432 P. FAREL

avec laquelle et pour laquelle les hommes meurent!. Je t'en
citerai beaucoup qui n’ont pas manqué d’amis, mais bien
d’amitié. Voila ce qui ne peut arriver, lorsqu’une volonté pa-
reille unit des hommes dans le désir du bien. Que dis-je? 1ls
savent, en effet, qu’ils ont tout en commun, et plus que tout,
fes malheurs. Tu ne saurais te figurer quel changement je
vois chaque jour m’apporter. Envoie nous, dis-tu, ces choses
dont tu as éprouvé tant de bien. Eh! vraiment, je désire
ardemment les faire passer en toi, et c’est pour cela que j’al
tant de plaisir & apprendre pour enseigner; rien ne me don-
nerait de satisfaction, serait-ce une chose excellente et salu-
taire, que je devrais savoir tout seul. Si la sagesse m’était
donnée a la condition de la tenir enfermée et de ne pas l'of-
frir & d’autres, je la refuserais. Il n’y a rien, dont la posses-
sion soit agréable, quand on en jouit seul 2. Je t'enverrai ces
livres, et pour que tu ne perdes pas de temps & chercher, je
mettrai des signes, afin que tu ailles tout droit aux passages
que japprouve et que jadmire. » (Ep. 6.)

Nous voudrions bien avoir ces livres, ou tout au moins les
passages que Séneque a soulignés, et qui lui firent une si
grande impression; du moins voila bien la preuve que le
feu sacré briilait chez lui dans la vieillesse comme dans la
jeunesse.

Nous en donnerons une autre preuve plus forte, si c’est
possible, et plus touchante.

Il écrit & Lucilius qu’il fait une chose extraordinaire : il
retourne & ’école. « Tu me menaces, écrit-il, de rompre
avec moi si je te laisse ignorer rien de ce que je fais chaque
jour. Vois sur quel pied de simplicité je vis avec toi. Je te
confierai méme ceci : Je suis les lecons d’un philosophe et
voila déja le cinquieme jour que je vais & son école et que
Jassiste a ses discussions depuis la huitiéme heure. C’est
bien ton age! dis-tu. Eh! pourquoi ne serait-ce pas mon

1 Illius amicitiee cum qua homines moriuntur et pro qua moriuntur : multos tibi
dabo qui non amico, sed amicitia caruerunt. (Ep. 6.)

2 8i cum hac exceptione detur sapientia, ut illam inclusam teneam, nec enun-
ciem, rejiciam. Nullius boni sine socio, jucunda possessio. (Ibid.)



SENEQUE 433

age? qu'y a-t-il de plus sot que de ne pas apprendre parce
qu’on a longtemps ignoré? Quoi donc? Je ferais ce que font
les petits-maitres! Heureux s’il n'y a que cela & reprocher a
ma vieillesse. Cette école recoit les hommes de tout dge; de-
venons vieux dans cette école; suivons-la quand nous sommes
jeunes ! Quoi ! vieillard, j’irais au théatre, je me ferais porter
au cirque; pas de gladiateurs qui lutteraient sans que j’y sois
et je rougirais de suivre des lecons de philosophie! Il faut
apprendre tant qu’on ignore, et, s’il faut en croire le pro-
verbe, aussi longtemps qu’on vit. Cela n’est vrai de rien au-
tant que de la philosophie. Il faut apprendre a vivre tant que
dure la viel. Cependant, ici-méme, moi aussi j'enseigne
quelque chose. Tu demandes ce que jenseigne? qu’il faut
apprendre méme quand on est vieux. J’ai honte cependant
du genre humain; toutes les fois que je suis allé & 1’école
(comme Lu sais, il faut passer & coté du theéatre des Napoli-
tains pour aller & la maison de Métronacte), ce théatre était
plein. Il y a un concours de joueurs de cornemuse: grave
affaire; un joueur de fliite grec attire aussi du monde. Mais
dans cette salle, oit 'on enseigne 4 devenir homme de bien,
il n’y a que de trés rares assistants, et ceux-ci font l'effet 4 la
plupart de ne rien faire de sérieux; on les tient pour des
hommes sans esprit et sans énergie. Que je sois 'objet de
ces railleries, j'entendrai sans me troubler ces brocards
d’ignorants; I'homme qui va vers le bien doit mépriser le
mépris 2. Continue, Lucilius, et hate-toi, afin qu’il ne t’ar-
rive pas ce qui m’arrive, d’avoir & apprendre quand tu seras
vieux; bien plus, hite-toi d’apprendre ce quon peut diffici-
lement faire a fond, quand on est devenu vieux. Quel profit
en aurais-je, dis-tu? Cela dépendra de tes efforts. Qu’at-
tends-tu ? il n’échoit & personne d’étre sage par hasard. L’ar-
gent peut venir tout seul, les honneurs peuvent t'étre offerts,
la faveur et les dignités te seront peut-étre imposées; la
vertu ne te viendra pas par aventure, ce n’est méme pas
par un travail facile ou petit qu'on arrive 4 la connaitre.
1 Tam diu discendum est quemadmodum vivas, quamdiu vivis. (Ibid.)

2 Et ad honesta vadenti contemnendus est iste contemptus. (1bid.)
THEOL, ET puiL. 1905 , 29



434 P, FAREL

Mais il vaut la peine de travailler pour arriver a ce résumé
de tous les biens. En effet, il n’y a qu'un seul bien; ce qui
est juste (honestum). Tu ne trouveras rien de vrai, rien d’as-
sure dans ce qui plait & Popinioni. » (Ep. 76.)

VI

Ce fut donc chez Sénéque un gout tres prononcé qui le
porta vers la philosophie. Mais il n’entendait pas qu’on n’en
fit que par gotit ou par passe-temps, et, comme il le dit, les
jours ou il y a relache de spectacle et les jours ou il pleut 2.
La philosophie est une question de vie et de salut, et, tout ce
que nous pouvons dire apreés Jésus du royaume des cieux, il
le dit de la philosophie. Philosophandum est, c’est sa devise.

Il faut philosopher, quelle que soit notre condition, vis-a-
vis du principe premier de qui nous dépendons; il faut phi-
losopher toute affaire cessante, quelle que soit notre condi-
tion sur la terre, que nous soyons riches, que nous soyons
pauvres.

Je cite (ép. 16): «Je sais, Lucilius, qu’il t'est devenu évi-
dent que personne ne peut vivre heureusement, ni méme
tolérablement, sans Pétude de la sagesse et que la vie heu-
reuse est le résultat de la sagesse parfaite, que la vie est
d’ailleurs rendue acceptable par la sagesse simplement ébau-
chée. Mais ce que 'on commence & voir, il faut le confirmer
et 'enfoncer toujours plus profondément par une méditation
quotidienne. Il faut persévérer et se fortifier par une étude
assidue, afin que les bonnes dispositions deviennent une
Ame bonne (bonam mentem). La philosophie n’est pas une
profession vulgaire qu’on aurait apprise pour en faire pa-

1 Pecunia veniet ultro, honor offerretur ; gratia ac dignitas fortasse ingerentur
tibi; virtus in te non incidet, ne levi quidem opera aut parvo labore cognoscitur,
sed est tanti laborare, omnia bona semel ocecupaturo. Unum enim est bonum,
quod honestum ; in illis nihil invenies veri, nihil certi, queecumque fama placent,
(Ibid.)

2 (Quis philosophiam respicit, nisi cum ludi intercalantur, cum aliquis pluvius
intervenit dies quem perdere licet. (Natural, quest., Lib. 7, cap. 37.)



SENEQUE 435

rade; elle ne consiste pas en paroles, mais en chosest. On
ne la pratique pas pour passer agréablement son temps,
pour dissiper 'ennui des heures vides : elle forme et faconne
Pesprit, elle dispose la vie, elle régle les actes et montre ce
qu’il faut faire et ce qu’il faut éviter ; elle est assise au gou-
vernail 2 et dirige la course de ceux qui sont ballottés au
milieu des écueils. Quelqu’'un dira : Que m’importe la philo-
sophie, si le destin régne? A quoi me sert-elle, si Dieu est le
régulateur supréme? A quoi sert-elle, si le hasard est souve-
rain? Car les choses fixées ne peuvent étre changées, et
aucune mesure ne peut étre prise contre ce qui est impos-
sible a prévoir. — Que ce soit Dieu qui prévienne nos desseins,
et qui ait décrété ce que je dois faire, ou que la fortune ne
me laisse aucune liberté d’action, quoi qu’il en soit de tout
cela, Lucilius, et quand méme tout cela serait, il faut philo-
sopher?; soit que les destins nous étreignent par une loi
inexorable, soit que Dieu, 'arbitre de 'univers, dispose tout,
soit que le hasard pousse et agite sans ordre les choses hu-
maines, la philosophie doit nous protéger. Elle nous exhor-
tera & obéir volontairement & Dieu, & ne pas résister opinia-
trement & la fortune; elle nous enseignera & suivre Dieu, &
supporter le sort4 Mais il ne s'agit pas ici de traiter la
question de savoir s’il y a une providence ou si nous sommes
livrés au destin; je m’en tiens a ceci et j'y reviens; je
t’avertis et je t’exhorte & ne pas souffrir que ton ame s’aban-
donne et se retroidisse. Raffermis-la, de telle sorte que ce
qui est premier élan devienne maniére d’éfre. »

Voici maintenant ce qu’il écrivait & Lucilius en se placant
au point de vue de la position terrestre de son correspondant,
et cette lettre fait penser & la fin du chap. VI de St-Matthieu,
ou Jésus dit qu’il faut s’affranchir de tout souci terrestre

1 Non est philosophia populare artificium, nec ostentationi paratum, non in
verbis, sed in rebus est. (Ep. 16.)

2 Sedet ad gubernaculum. (Ibid.)

3 Quidquid est ex his, Lucili, vel si h®c omnia sunt, philosophandum est.
(Ibid.)

4 Haec (philosophia) docebit ut Deum sequaris, feras casum. (Ibid.)



436 P. FAREL

pour chercher par-dessus tout le Royaume des cieux et sa
justice.

La lettre commence brusquement, sans préambule: Re-
jette, lui dit-il, tout cela si tu es sage, bien mieux, rejette-le
pour étre sage, et tends vers I'dme bonne (bonam mentem),
d'un grand élan et de toutes tes forces. Si quelque chose te
retient, débarrasse-t’en ou coupe-le. Ma position de fortune,
dis-tu, me retient. Je veux l'arranger de telle sorte qu’elle
puisse me permettre de vivre sans rien faire, afin de n’avoir
pas les soucis de la pauvreté ou de n’étre & charge a per-
sonne. — Quand tu dis cela, tu me parais ne pas connaitre la
vertu et le pouvoir de ce bien auquel tu penses; tu vois
bien en gros 'utilité de la philosophie, mais tu n’en vois pas
encore suffisamment les applications diverses. Tu ne sais pas
encore combien elle nous vient en aide en toute occasion, de
quelle maniere elle nous assiste dans les plus grandes
choses, pour me servir des paroles de Cicéron et comment
elle descend jusqu’aux plus petites. Crois-moi, demande-lui
de te conseiller, elle te persuadera de ne pas te livrer a tes
calculs. Tu cherches ceci, n’est-ce pas, et tu veux par ce
renvoi arriver a4 n’avoir pas a craindre la pauvreté : Mais que
dirais-tu si d’aventure il fallait désirer la pauvreté? Les
richesses ont été pour beaucoup un obstacle & la philoso-
phie, la pauvreté est plus dégagée et plus siirel. Tréve & ces
defaites: Je n’ai pas encore ce qu’il me faut; quand je serai
parvenu a tel chiffre de fortune, alors je me livrerai & la
philosophie. — En vérité, voilda ce dont il faut s’occuper
d’abord : Ce que tu differes et dont tu veux t'occuper apres
tout le reste, c’est par 14 qu’il faut commencer. « Je veux,
dis-tu, préparer ce qu’il me faut pour vivre. » Mais apprends
4 faire des provisions. Si quelque chose t’empéche de bien
vivre, cela ne t’empéche pas de bien mourir. Non, la pau-
vreté ne doit pas te détourner de la philosophie, pas méme
la misére noire?; en effet, la famine que certains ont du en-

1 Multis ad philosophandum obstitere diviliee : paupertas expedita est, secura
est. (Ep. 17))
2 Non est quod paupertas nos a philosophia revocet, ne egestas quidem.



SENEQUE 437

durer dans des villes assiégées, doit étre supportée par ceux
qul s’empressent vers la philosophie. Et quelle autre récom-
pense eurent-ils, les assiégés, d’avoir enduré la faim, que
celle de ne pas tomber aux mains du vainqueur ? Combien
plus grand est ce bien qui promet la liberté permanente et
qui affranchit de toute crainte de Dieu et des hommes? En
vérité, il faut accourir vers ce bien, méme au prix de la
faim. Des armées ont supporté la privation de tout, elles ont
vécu de racines et apaisé leur faim avec des aliments innom-
mables ; elles ont souffert toutes ces choses pour le pouvoir
(chose plus étonnante encore), pour le pouvoir d’autrui?
Quelqu’un va-t-il hésiter & supporter la pauvreté pour arra-
cher son ame & ’aveuglement des passions ? 1l ne s’agit donc
pas d’abord de devenir riche. Il est permis d’arriver a la
philosophie, méme quand on est sans ressources!. Mais c’est
tori idée: Quand tu auras tout, alors tu voudras avoir aussi
la sagesse : Ce sera la derniére ressource et, pour ainst dire,
le dernier accessoire de ta vie. — Et moi, je te dis: Si tu as
quelque bien, philosophe : par la philosophie, en effet, tu
sauras si tu n’as pas déja trop; si tu n’as rien, recherche la
philosophie avant toute chose. » (Ep. 17.)

Ailleurs il dira: La sagesse, la bona mens, est accessible &
tout le monde ; il ne faut pas beaucoup de lettres pour éire
sage. — Voild encore qui fait penser & de belles paroles de
Jésus.

Encore deux citations (ép. 72) : «Ce n’est pas quand tu es
de loisir qu’il faut philosopher: Il faut négliger tout pour
s’adonner a la philosophie, pour laquelle il n’y a pas de
temps assez long quand méme la vie s’étendrait de I'enfance
jusqu’aux limites les plus extrémes de la vie humaine. Cela
ne fait pas beaucoup de différence que tu ne t’occupes pas
du tout de la philosophie ou que tu en interrompes I'étude.
En effet, elle ne reste pas ot on I’a laissée, mais a la facon
des choses élastiques qui, lorsqu’on cesse de les tendre, re-
viennent sur elles-mémes, elle revient & son commencement

1 Licet ad philosophiam etiam sine viatico pervenire. (Ep. 17.)



438 P. FAREL

dés qu'on cesse d’en faire. Il faut faire tréve & ses occupa-
tions, il ne s’agit pas d’en attendre la fin, il faut les écarter!. »
(Ep. 72.)

Et voici une citation de 1’ép. 53 : «Il ne s’agit pas de phi-
losopher au hasard des dispositions et des circonstances. Si
tu étais malade, tu ne t'occuperais plus de tes intéréts do-
mestiques, les affaires du forum seraient suspendues pour
tol ; tu mettrais tous tes soins a te délivrer le plus vite pos-
sible de ta maladie. Quoi donc? Ne feras-tu pas la méme
chose ? Donne congé & tous les empéchements et livre-toi au
soin de ton dme; personne ne parvient & avoir I'dme saine
(mens bona), au milieu des tracas de la vie. La philosophie
commande, elle donne son heure, elle n’en recoit pas, elle
est souveraine, elle se présente et commande?2. Alexandre
disait & une ville qui lui offrait une partie de son territoire
et la moitié de ses biens : Je suis venu en Asie avec I'idée non
d’accepter ce que vous me donnerez, mais de vous laisser
ce que je ne prendrai pas. Voilda ce que la philosophie dit
a toutes nos affaires: Je ne suis pas disposée & accepter ce que
vous aurez de trop, mais vous aurez ce que je ne voudrais
pas. — Dirige ton esprit tout entier vers la philosophie, sois
assidu aupreés d’elle, cultive-la et tu mettras un grand inter-
valle entre toi et le reste des hommes. Tu dépasseras de
beaucoup tous les mortels; les dieux ne 'emporteront pas
de beaucoup sur toi. Quelle différence y aura-t-il entre eux
et toi? Veux-tu le savoir: Ils emporteront par la durée.
Mais, par Hercule, c’est d’un habile ouvrier, d’avoir enfermé
une chose compléte dans de petites dimensions3.» (Ep. 53.)

De toutes ces citations, il doit ressortir quelle chose capi-
tale était pour Sénéque la philosophie: elle était, d’'un mot
qui est de lui par excellence, I'art de vivre (ars vite).

1 Resistendum occupationibus : nec explicande, sed submovendé sunt. (Ep. 72.)

2 Exercet philosophia regnum suum : dat tempus, non accipit. Non est res sub-
siciva: ordinaria est, domina est ; adest et jubet. (Ep. 53.)

3 At, mehercules, magni artificis est clausisse totum in exiguo. (Ep. 53.)



SENEQUE 439

IX

Ot maintenant va-t-il chercher les lecons de la sagesse?
Nous répondrons: En lui-méme et chez les anciens. Chez les
anciens d’abord (priores), ensuite en lui-méme.

Séneque était plein de déférence pour les anciens et il
pensait bien qu’ils n’étaient pas arrivés a la sagesse sans le
secours de Dieu; on pourrait dire que d’aprés lui ils avaient
éte suscités par Dieu. Il dit quelque part: ils sont nés pour
nous.

Voici au reste dans quelle mesure Séneque pense que la
sagesse nous est venue des Dieux : « Qui peut douter, écrit-il
{ép. 90), que ce soit par le bienfait des Dieux que nous vi-
vons, mais c’est par le bienfait de la philosophie que nous
vivons bien. C’est pourquoi nous devrions plus de reconnais-
sance & la philosophie qu'aux Dieux, puisque la vie bonne
est un plus grand bienfait que la vie tout court. 1l en serait
certainement ainsi, si les Dieux ne nous avaient pas donné la
philosophie elle-méme dont ils n’ont communiqué la science
a personne, mais la faculté (facultatem) a tous?. (Cest 'idée
trés arrétée, et trés juste & mon avis, de Sénéque, que la sa-
gesse, la vertu et tous les biens véritables, nous ne les devons
qu’a nous-mémes, non & une heureuse fortune. Dieu ou les
Dieux ne nous en fournissent que la matiére et la faculté.)
Car, continue-t-il, si les Dieux avaient fait de la sagesse un
bien vulgaire et si nous naissions sages, la sagesse aurait
perdu ce qu’elle a de meilleur en elle: elle serait parmi les
choses fortuites. En effet, c’est 1a ce qu’il v a en elle de pré-
cieux et de grand, qu’elle n’échoit pas par hasard, que
chacun ne la doit qu’a soi-méme, qu’elle n’est pas empruntée
a autrui. Qu'y aurait-il dans la philosophie qui fuat digne de
ta considération, si elle était chose recue comme une faveur
(beneficiaria res)2. Cest son affaire unique de trouver le

1 Pro certo deberetur, nisi ipsam dii philosophiam tribuissent, cujus scientiam
nulli dederunt, facultatem omnibus. (Ep. 90.)
2 Quid haberes, quod in philosophia susciperes, si beneficiaria res esset? Hujus



0 P. FAREL

vrai, touchant les choses divines et les choses humaines ;
d’elle ne se séparent jamais la justice, la piété, la religion
et tout le reste du cortége des vertus qui sont attachées les
unes aux autres et forment ensembie un corps. La sagesse
enseigne & rendre un culte aux Dieux (colere divina), &
aimer les hommes, et que 'empire appartient aux Dieux et
que la communauté de destinée existe entre les hommes (et
penes deos imperium esse, et wnter homines consortium). »
L’avarice, qui introduisit entre les hommes la distinction du
tien et du mien, brisa leur accord!. Les premiers hommes
vécurent dans un état d’innocence qui ressemblait & la sa-
gesse, mais ne ’était pas. Ils étaient innocents par ignorance
(tgnorantia rerum innocentes erant). I1 v a une grande diffé-
rence entre ne pas vouloir pécher et ne pas le savoir. Il leur
manquait la justice, la prudence, la tempérance et le courage
(on a reconnu la les quatre vertus cardinales des anciens).
Leur vie rudimentaire avait des similaires de toutes ces
vertus. La vertu n’échoit & 'ame qu’aprés qu’elle a recu édu-
cation et insiruction et qu’elle est parvenue au bien supé-
rieur par des exercices assidus; nous naissons pour ces
choses suprémes, mais sans elles et chez les meilleurs,
avant tout enseignement, il y a bien les malériaux de la
vertu, mais non la vertu méme 2.

Donc, les Dieux ont fourni les éléments, la matiére, la
faculté de la sagesse, non la sagesse toute faite et la vertu,
qui est la sagesse passée dans la pratique: ad hoc quidem,
sed sine hoc nascimur. (Ep. 90, commencement et fin.)

Sénéque me semble accorder un peu plus dans d’autres.
lettres. Ainsi, ép. 73 : Les dieux ne sont pas jaloux (invidiosi),.
ils accueillent et tendent la main & ceux qui montent. Tu

opus unum est de divinis humanisque verum invenire: ab hac non recedit justitia,
pietas, religio et omnis alius comitatus virtutum consertarum et inter se coheeren-
tium. (Ep. 90.)

1 Consortium, quod aliquamdiu inviolatum mansit antequam societatem avaritia
distraxit et paupertatis causa etiam his quos fecit locupletissimos, fuit. (Ep. 90.)

2 Ad hoc quidem, sed sine hoc nascimur; et in optimis quoque antequam eru-
dias, virtutis materia, non virtus est. (Ep, 90.)



SENEQUE 441

t’étonnes que 'homme puisse aller jusqu’aux Dieux? Dieu
vient jusqu’d I’homme, que dis-je, il est bien plus prés: il
vient dans les hommes. Il n’y a pas d’ame bonne sans Dieu
(mens bona). Des semences divines sont dispersées dans les
corps humains !, et si I’on en prend bien soin, elles naissent,
se reproduisent et grandissent pareilles & celles dont elles
sont nées. N’est-ce pas la parabole du semeur? Et comme
dans la parabole il faut pour que la semence léve et se mul-
tiplie un cceur honnéte et bon, il faut ici un bonus cultor, un
bon cultivateur. (Ep. 74 & la fin.)

Et voici un passage capital qui me parait fort beau (ép. 41):
« Tu fais une chose excellente et salutaire pour toi, si, comme
tu I’écris, tu persévéres & tendre vers I’dme bonne (ad bonam
mentem), qu’il est stupide d’appeler de ses veeux, quand tu
peux l'obtenir de toi-méme. Il ne s’agit pas d’élever les mains
au ciel, ni de fléchir par nos prieres un concierge de temple,
afin qu’il nous laisse approcher de plus prés des oreilles de
I’idole, comme si nous pouvions ainsi étre mieux exauceés.
Dieu est prés de toi, il est avec toi, il est au dedans de toi.
Je veux dire ceci, Lucilius, un esprit sacré demeure au de-
dans de nous, il est le témoin et le surveillant (observator et
custos) de ce que nous faisons de bien et de mal. Selon que
nous le traitons il nous traite. Il n’y a pas d’homme de bien
sans Dieu?2. Est-ce que quelqu'un peut s’élever au-dessus de
la fortune sans son secours? Dieu donne des desseins magni-
fiques et droits. En chacun des hommes de bien, Dieu (quel
est ce Dieu? je I'ignore) Dieu demeure3.» Et ici un magnifique
développement, trés littéraire: forét sombre, caverne mysté-
rieuse, sources d’un grand fleuve, qui donnent l'idée de Dieu
et out 'on dresse des autels. « Mais si tu voyais un homme

1 Miraris hominem ad deos ire? Deus ad hominem venit, imo (quod propius est)
in homines venit. Nulla sine Deo mens bona est. Semina in corporibus humanis
divina dispersa sunt. (Ep. 70.)

2 Prope est a te Deus, tecum est, intus est. Ita dico, Lucili, sacer intra nos spi-
ritus sedet, malorum bonorum que nostrorum observator et custos : hic prout a nobis
tractatus est, ita nos ipse tractat. Bonus vir sine Deo nemo est. (Ep. 41.)

3 Ille dat consilia magnifica et erecta. In unoquoque virorum bonorum (quis Deus,
incertum est) habitat Deus. (Ibid.)



4472 P. FABLL

sans frayeur dans les périls, que les passions n’effleurent
pas, heureux dans l'adversité, paisible au milieu des tem-
pétes, voyant les hommes au-dessous de lui et les Dieux de
niveau, ne serais-tu pas plein de vénération pour un tel
homme ? Ne dirais-tu pas qu’il y a la une chose trop grande
el trop haute pour qu’on puisse la croire de la nature de ce
petit organisme dans lequel elle se trouve. Une force divine
est descendue la. Cet esprit supérieur, plein de mesure, tra-
versant toutes choses comme lui étant inférieures, riant de
tout ce que nous craignons ou souhaitons, une puissance
supérieure 'anime. Une chose si grande ne peut subsister
sans le secours d’une divinité!. C’est pourquoi par la meil-
leure partie de lui-méme cet homme est 1a d’ou il est des-
cendu. De la méme maniére que les rayons du soleil touchent
bien la terre, mais sont au lieu d’ou ils sont partis, ainsi
I’esprit grand et sacré, envoyé dans ce petit corps (in hoc
demissus) pour que nous connaissions de plus prés les choses
divines, demeure bien avec nous, mais il reste attaché a son
lieu d’origine. De 14, il dépend ; 14, il regarde et s’appuie ; il
est avec nous comme ce que nous avons de meilleur (nostris
tam quaim melior interest). »

La sagesse est donc accessible a tous: Dieu ou les Dieux
nous en ont donné la faculté; Dieu est en nous pour nous
aider a y parvenir. L’esprit ¢’est Dieu habitant en 'homme 2.

X

Mais il y a pour nous assister dans ce travail nécessaire les
priores, qu’on peut traduire par les anciens ou méme par
ceux qui nous sont supérieurs en sagesse. Et nous allons
voir avec quelle révérence Sénéque en parle.

Il détourne Lucilius des curiosités de P'érudition et des

1 Vis istuc divina descendit: animum excellentem, moderatum, omnia tanquam
minora transeuntem, quidquid timemus, optamusque ridentem, caelestis potentia
agitat, non potest res tanta sine adminiculo numinis stare. (Ibid.)

2 Quid hoc est? Animus, sed hic rectus, bonus, magnus. Quid aliud voces hune
quam Deum in humano corpore hospitantem. (Ep. 31.)



SENIQUE 443

vaines agitations de la vie publique pour l'adresser aux
maitres de la sagesse (De brevitate vite, XIV). « Cette éru-
dition vaine, dit-il, de qui diminue-t-elle les erreurs? De
qui réprime-t-elle les passions ? Qui rend-elle plus fort? Qui
plus juste ? Qui plus généreux ? Notre Fabianus disait qu’il
doutait s’il ne valait pas mieux ne pas faire d’étude que de
s’engager dans ces études-la. Ceux-la seuls ont Pesprit pai-
sible (otiosi sunt), qui s’adonnent & la sagesse; seuls, ils
vivent; en effet, non seulement ils mettent bien & profit le
temps de leur vie, mais ils y ajoutent tous les siécles ; toutes
les années écoulées avant eux leur appartiennent. A moins
d’etre les plus ingrats des éires, ces fondateurs trés illustres
des croyances sacrées sont nés pour nous; ils nous ont pré-
paré la viel.» Sénéque ne dit pas expressément qu’ils aient
été suscités par Dieu ou les Dieux. Mais on peut linférer de
ce qu’il a dit plus haut des hommes sages qui révelent par
leur fait la présence de Dieu, qui ne pourraient pas exister
sans lui. « Nous sommes conduits vers les choses belles ame-
nées des ténébres & la lumiere par le labeur d’autrui. Aucun
siecle ne nous est fermé ; nous sommes admis & jouir de tous
et si, par la grandeur de lesprit, il nous est permis de nous
dégager des étroites limites de la faiblesse humaine, nous
avons le vaste champ de la durée pour nous y étendre. Il
nous est permis de disserter avec Socrate, de douter avee
Carnéade, de nous livrer & la quiétude avec Epicure, de
vaincre la nature humaine avec les Stoiciens, d’en franchir
les bornes avec les Cyniques, de marcher de pair avec la na-
ture, dans 'union avec tous les ages (cum rerum natura in
consorlium omnis cevi pariter incedere). Pourquoi dans ce
passage de temps court et incertain, ne nous adonnerions-
nous pas de tout notre coeur & ces choses qui sont infinies,
qui sont éternelles, & ces choses qui nous mettent en com-
munion avec les meilleurs ? » Ici, Sénéque parle de ceux qui
passent leur temps dans les antichambres des grands person-
nages du temps, recus souvent avec dédain; il y a la des

1 Nisi ingratissimi sumus, illi clarissimi sacrarum opinionum conditores, nobis
nati sunt, nobis vitam preeparaverunt. (De brevitate vitee, Ch. 14.)



444 P. FAREL

traits de meeurs pris sur le vif et il continue : « Disons plutot
que ceux-1a donnent leur temps aux vrais offices, qui chaque
jour veulent se rendre plus familiers avec Zénon, avec
Pythagore, avec Démocrite et avec tous les vrais pontiifes
(antistites) de la pratiquedu bien (bonarum artium), toujours
plus familiers avec Aristote et Théophraste. Pas un d’eux qui
n’ait le temps de donner audience; pas un qui ne renvoie
celui qui vient a lui plus heureux et plus affectionné & sa
personne ; pas un qui souffre qu’'un seul s’en aille d’aupres
de lul les mains vides. Tous les hommes peuvent les appro-
cher de nuit et de jour. Aucun d’eux ne te forcera & mourir!,
mais tous t’enseigneront & mourir. Aucun ne te fera perdre
ton temps, chacun te donnera le sien; d’aucun 'entretien ne
sera dangereux ; d’aucun 'amitié ne mettrata téte en péril2;
avec aucun les relations ne t’entraineront dans des dépenses
ruineuses... »

Et plus bas: « Nous avons I’habitude de dire qu’il n’a pas
été en notre pouvoir de choisir nos parents, qu’ils nous sont
donnés par le sort. Mais il est & notre choix de naitre3. Il y a
des familles de tres nobles esprits ; choisis celle dont tu veux
étre; tu ne seras pas simplement adopté pour le nom, mais
tu auras part aux biens, qu’il ne sera pas nécessaire de
garder sordidement et jalousement ; ils deviendront d’autant
plus grands qu’ils se diviseront entre un plus grand nombre.
Ceux-ci te donneront le chemin qui méne a D'éternité; ils
t’eléveront jusqu’a ce lieu d’olt personne ne pourra t’exclure.
C’est 1a le seul moyen d’élargir la vie mortelle, bien plus de
la changer en immortalité4. » (De brevitate vite, 14, 15.)

Séneque estimalt donc que nous vivons sur un patrimoine

1 Nullius amicitia capitalis. (De brevifate vitee, Ch. 14.)

2 Ce qui devait lui arriver avec Néron.

3 Nob s vero ad nostrum arbitrium nasci libet. (Ibid.) Est-il difficile de faire ici
un rapprochement avec la nouvelle naissance qui fait entrer dans le royaume des
cieux?

4 Hi tibi dabunt ad weternitatem iter et te in illum locum ex quo nemo ejiciet
sublevabunt: héee una ratio est extendendee mortalilatis, imo in immortalitatem
vertende. (Ibid., eh. 15.)



SENRQUE 545

de sagesse légué par les anciens, qu’il fallait recevoir avec
déférence et accroifre si 'on pouvait.

« (’est pourquoi, écrit-il (ép. 64) : Je vénére les trouvailles
de la sagesse et ceux qui les ont faites. Il m’est agreable
d’hériter de tant de gens. Ces choses ont été acquises pour
moi, ont été élaborées pour moi. Mais faisons ce que fait un
bon pére de famille: Agrandissons le patrimoine que nous
avons recu. Que cet héritage augmenté passe de moi & ceux
qui me suivront; il reste encore beaucoup a faire et il en
restera encore beaucoup et celui qui viendra dans mille
siécles trouvera l'occasion d’y ajouter encore. Mais quand
meéme tout aurait éte trouve par les anciens, ce qui sera tou-
jours nouveau c’est la pratique, la connaissance, 'application
des choses trouvées par les autres. Suppose qu’il s’agisse de
remédes qui nous auraient été légués pour la guérison des
veux : Je n'aurais pas besoin d’en chercher d’autres, il ne
s’agirait que de les appliquer aux maladies en temps voulu.
Les remedes de 'ame ont été trouvés par les anciens ; mais
la facon de les administrer, le temps ou il le faut, c¢’est notre
affaire. Ceux qui nous ont précédés ont beaucoup fait, mais
ils n’ont pas acheveé l'ceuvre. 1l faut cependant les avoir en
grand respect et leur rendre un culte comme & des Dieux (ef
ritu deorum colendt). Pourquol n’aurais-je pas le portrait de
ces grands hommes pour exciter mon dme? Et pourquoi ne
célébrerais-je pas leurs jours de naissance ? Pourquoi ne les
citerais-je pas toujours pour les honorer? (quidnt tllos ho-
noris causa semper appellem ?) La vénération que je dois &
mes maitres, je la dois a ces grands précepteurs de 'huma-
nité, de qui procedent les commencements de si grands
biens!. Sije voyais un consul ou un préteur, je ferais tout ce
par quoi on témoigne son respect : Je sauterais & bas de mon
cheval, je me découvrirais, je me rangerais sur leur chemin.
Quoi donc? Les deux Marcus Caton, et le sage Lelius, et
Socrate avec Platon et Zénon, et Cléanthe, pourrais-je les re-

1 Quam venerationem praeceptoribus meis debeo, eamdem illis preeceptoribus
generis humani a quibus tanti boni initia fluxerunt. (Ep. 64.)



446 P. FAREL

cevoir dans mon esprit sans les marques de la plus haute
considération. Au contraire, pour moi, je les vénére et, de-
vant de si grands noms, toujours je me lével! » (Ep. 64.)

XI

Ainsi, respect des anciens qui ne va pas d’ailleurs sans une
certaine indépendance: ils nous léeguent un patrimoine qu’il
faut accreitre et nous verrons méme que Sénéque se réserve
le bénéfice de I'inventaire.

Il écrit a Lucilius, un jour o, a la faveur d’'un spectacle de
cirque, le vide et le silence s’étaient faits autour de lui:
« Personne ne va me troubler, il me sera permis de me pro-
mener seul, ce qui est bien plus nécessaire & celui qui va
par lui-méme et qui suit son propre chemin. Est-ce a dire
que je ne suive pas les anciens (priores)? Si bien ; mais je
me permets et de trouver par moi-méme et de changer et de
laisser. Je ne leur suis pas asservi, je leur donne mon assen-
timent 2. » (Ep. 80.)

Voici encore ce qu’il écrit & Lucilius en lui promettant
I’envoi de ses livres: « Mais, quels qu’ils soient, lis-les
comme d’un homme qui cherche encore la vérité, qui ne la
connait pas mais la cherche avec obstination. En effet je ne me
suis rendu l'esclave de personne ; je ne porte le nom de per-
sonne ; j’accorde beaucoup de crédit au jugement des grands
hommes, j’en revendique aussi un peu pour le mien. Car
ces grands hommes nous ont laissé beaucoup de choses non
trouvées et qu’il faut chercher; et peut-&ire auraient-ils
trouvé les choses nécessaires, s’ils n’avaient cherché aussi
les superflues 3. Les questions curieuses de mots leur ont pris
beaucoup de temps, ainsi que les discussions captieuses qui

1 Ego illos veneror, et tantis nominibus semper assurgo. (Ibid.)

2 Non ergo sequor priores? Facio, sed permitto mihi et invenire aliquid et mu-
tare et relinquere. (Ep. 80.)

3 Non enim me cuiquam mancipavi, nullius nomen fero; multum magnorum
virorum judicio credo, aliquid et meo vindico. Nam illi quoque non inventa sed
querenda nobis reliquerunt, et invenissent forsitan necessaria, nisi et superflua
quasissent. (Ep. 45.)



SENEQUR AT

exercent une vaine subtilité. Nous serrons des nceuds, nous
attachons un sens ambigu aux mots, ensuite nous cherchons
des solutions ; avons-nous tant de loisir? Savons-nous déja
vivre ? Savons-nous déja mourir, ete. » (Ep. 45.) Voila bien
Séneque, respectueux a 'égard des anciens maitres de la
sagesse, mais gardant son indépendance, recevant leur héri-
tage, mais le revisant et l’accroissant.

Ce n’est pas une raison de l'appeler éclectique ; du moins
il ne l’a pas été a la facon de celui qui formerait un systéme
de pieces et de morceaux empruntés aux systémes d’autrui.
Sa grande préoccupation, c’était la sagesse pratique, 'ars
vitee, et il en recevait les lecons et les préceptes de tous les
maitres, d’Epicure lui-méme, comme nous le verrons.

Cette préoccupation du bien, et du bien pratique avant
tout, lui donnait un critére pour juger des discours qu’il
entendait; et, ce critere, ¢’était le sens moral.

Il écrivait a Lucilius, ép. 123 : « Il faut donc fermer ses
oreilles, comme Ulysse les siennes aux chants des sirénes,
aux méchantes paroles, et le faire tout de suite; car lors-
qu’elles nous ont touchés et qu’on les a accueillies, elles s’en-
hardissent, et 'on en vient & ces affirmations : la vertu, la
philosophie, la justice, tout cela n’est qu'un vain bruit de
mots vides; il n’y a qu'un bonheur : la vie de plaisir, bona
vitat; faire tout ce qui plait, jouir de son patrimoine, voild
vivre; c’est se souvenir qu'on doit mourir; (c’est le « man-
geons et buvons, car demain nous mourrons, » cilé par saint
Paul.) Toutes ces voix, il faut les fuir, comme celles prées des-
quelles Ulysse ne voulut passer que lié. Elles ont le méme
pouvoir, elles éloignent de la patrie, de la famille, des amis,
des vertus, et in turpem vitam miseros turpius tllidunt, et
elles enfoncent toujours plus honteusement les malheureux
dans la turpitude. Combien n’est-il pas préférable de suivre
le droit chemin et d’en venir & trouver agreables les choses
qui sont honnétes. » (Ep. 123.)

Voila bien des paroles qui rappellent, mutatis mutandis,

1 Inde ad hac pervenitur verba: virtus et philosophia et justitia verborum ina-
nium crepitus est, una felicitas est bona vita. (Ep. 123.)



148 P. FAREL

celles de Jésus, mettant en garde contre les faux prophétes,
et disant: Vous les connaitrez & leurs fruits. Comme Jésus,
Séneque fait appel au discernement moral et aux consé-
quences pratiques des doctrines, et, comme lui, il demande
qu’on fortifie le sens intime par la pratique fidéle. On trouve
chez lui une parole toute semblable & celle de Jésus : « Vous
étes bienheureux de savoir ces choses, si toutefois vous les
mettez en pratique.» (Jean XIII, 17.) Non est beatus qui scit
illa, sed qui facit. (Ep. 75.) « Suivez, dit ailleurs Sénéque,
le bon chemin, de maniere a finir par trouver agréable ce
qui est honnéte!;» ou encore : « de maniére que la bonne
volonté se change en bonne habitude. »

XII

Sénéque ne pensait pas d’ailleurs que, lorsqu’on avait le
souci de sa vie morale (bona mens), avant tout, on ptat s’en
tenir & de simples maximes qui ne seraient pas reliées a un
corps de doctrines, Comme il conseille & Lucilius de s’affilier
4 une famille de grands esprits, il lui préche la nécessité
d’appuyer sa vie aux dogmes d’une secte (secta), nous dirions
une école; et, dans deux lettres capitales, nous assistons &
une discussion tres intéressante qui rappelle un peu la polé-
mique d’il y a quelque temps, entre Montauban et Paris, sur
la foi et la vie.

(C’était, alors, la querelle entre les préceptes et les dogmes,
ou les décrets pour parler latin; entre les praecepta et les
dogmata, ou decreta.

Nous allons tacher de 'exposer en peu de mots, d’aprés deux
lettres importantes, les ép. 94 et 95; et cette exposition nous
fera pénétrer un peu plus dans la tournure d’esprit de notre
philosophe.

Ariston, philosophe stoicien, déclarait que les dogmes ou
décrets suffisaient, et que tout en sortait, tout, c’est-a-dire
toutes les régles pratiques de la vie. « Les décrets ou dogmes

- 1 (Quanto satius est rectum sequi limitem, et eo se perducere ut ea demum sint
1ibi jucunda quee sunt honesta. (Ep. 123.)



SENEQUE A49

de la philosophie enseignent, dit-il, la constitution du bien
supréme. Celui qui I’'a bien comprise et qui I’a apprise, se
prescrit & lui-méme tout ce qu’il a & faire en toute circons-
tance. » Séneque trouve que le philosophe stoicien va trop
loin de dédaigner & ce point les préceptes, et toute cette
lettre 94 et la suivante suffiraient & ’intérét d’un travail,

Séneque affirme que les préceptes ont du poids par eux-
meémes : « Est-il besoin qu’on te donne des raisons quand on
te dit ce vers : le reméde aux injures, c’est 'oubli; ou celui-ci:
la fortune aide les audacieux ; ou celui-ci : le paresseux s’em-
barrasse lui-méme? Ces paroles n’ont pas besoin d’étre dé-
fendues. Les ames portent en elles les semences de toutes
les choses honnétes, et ces semences sont éveillées par I'aver-
tissement. Comme une étincelle aidée d’un léger souffle
jette sa flamme, la vertu se dresse dés qu’elle est touchée et
pousséel. » Plus loin : « Il faut, en effet, que la loi soit bréve,
afin d’étre plus facilement retenue par les simples, comme si
¢’était une parole tombant du ciel ; qu’elle commande, qu’elle
ne discute pas? » Rien ne me parait plus froid qu’une loi
avec des explications préalables (nihil videtur mihi frigidius,
nihil ineptius quam lex cum prologo). — Avertis, dis-moi ce
que je dois faire; je ne suis pas l& pour apprendre, mais
pour obéir (non disco, sed pareo).» (Ep. 94.)

Donc, pour ces raisons et quelques autres, Sénéque trouve
que le philosophe stoicien Ariston va trop loin, et que les
préceptes isolés ont par eux-mémes une grande utilité et une
réelle vertu.

Mais, d’autre part, il ne peut admettre qu’ils suffisent : « Il
faut, dit-il, que nous nous proposions, que nous nous met-
tions devant Vesprit la fin du bien supréme, vers laquelle
nous devons tendre de tous nos efforts, vers laquelle doit étre
dirigé tout ce que nous faisons et disons. La vie sans but est

1 Omnium honestarnm rerum semina animi gerunt quee admonitione excitantur,
non aliter quam scintilla flatu levi adjuta, ignem suum explicat. Erigitur virtus
cum tacta est et impulsa. (Ep. 94.)

2 Legem enim brevem esse oportet quo facilius imperitis teneatur, velut emissa
divinitus vox sit. (Ep. 94.) _

THEOL. ET PHIL, 1905 30



450 P. FAREL

incertaine. S’il faut donc se proposer un but, les dogmes de-
viennent nécessaires!. » Et plus loin : « De méme que les
feuilles ne peuvent verdoyer par elles-mémes, mais qu’elles ont
besoin de la tige on elles sont attachées, d’ou elles tirent la,
seve, ainsi les préceptes, s’ils restent isolés, se flétrissent; ils
demandent & étre insérés dans un systeme 2.» (Ep. 95)

Auresteil y aaction et réaction des dogmes surles préceptes
et des préceptes sur les dogmes. « Car, dit-il, sans racines les.
rameaux sont inutiles, et les racines mémes recoivent du se-
cours de ce qu’elles ont engendré3. » (Méme ép.)

Et c’est dant cette épitre qu’il donne I’ensemble des dogmes
et décrets de la secte a laquelle il s’est affilié. Nous y revien-
drons plus loin.

XIIT

C’était bien le moins que Séneque, qui donnait de si bonnes
raisons de s’affilier & une secte ou école, d’entrer dans une
famille de grands esprits, fit son choix, et il le fit de bonne
heure, il fut stoicien.

Le premier philosophe qu’il ait entendu était de cette
école, et nous avons vu l'impression que ce maitre fit sur lui
dans un 4ge encore tendre. Dans la suite, il resta fidéle a
cette secte avec les réserves que nous avons vues; il réprou-
vait les subtilités inutiles de son école, communes d’ailleurs
a toutes; il ne se refusait pas le droit, se reconnaissait plutot
le devoir, de modifier, d’accroitre le patrimoine de la famille,
de faire g’il le pouvait des découvertes, et ces découvertes
consistaient plutét en des voies plus courtes, des arguments
nouveaux pour démontrer les vérités professées par 1'école.

1 Proponamus oportet finem summi boni ad quem nitamur, ad quem omne factum
nostrum dictumque respiciat, veluti navigantibus ad aliquod sidus dirigendus est
cursus. Vita sine proposito vaga est. Quod si utique proponendum est, incipiunt
necessaria esse decreta. (Ep. 95.)

2 Quemadmodum folia virere per se non possunt, ramum desiderant, cui inhe-
reant, ex quo trahant sueccum, sic ista preecepta si sola sunt, marcent : infigi volunt
secte. (Ibid.)

3 Sed utraque jungamus (praecepta et dogmata) namque et sine radice inutiles
rami sunt; et ipsee radices his que genuere, adjuvantur. (Ibid.)



SENEQUE 451

D’ailleurs, il y a toujours le devoir général de s’approprier,
de faire sien le bien commun. Rappelons-nous ce qu’il a dit
de la lecture et de la nécessité de s’assimiler ce qu’on lit :
« Faisons, pour ce qui doit nourrir nos esprits, ce que nous
faisons pour la nourriture de nos corps; ce que nous absor-
bons, ne souffrons pas que cela reste intact, afin que cela ne
soit pas chez nous a I'état de corps étranger. Digérons-le,
autrement cela se casera dans la mémoire, mais n’entrera
pas dans notre étre spirituel (ingenium). Donnons-lui fidéle-
ment notre assentiment et faisons-le notre. Comme on fait
un seul nombre de plusieurs, alors qu’une seule opération
réunit des nombres moindres et différents, que notre esprit
fasse de méme; tout ce dont il s’est aidé, qu’il le cache, qu’il
montre ce qu’il a produit. Quoique la ressemblance entre toi
et tel autre montre le degré d’admiration que tu as pour lui,
je veux que tu lui ressembles comme un fils, non comme
une copie. La copie est chose mortel.» (Ep. 84.)

Ne sont-ce pas |4 des paroles bien belles et bien justes?
Nous en trouverons d’autres de méme nature ; celles-ci, que
nous avons déja citées: « Je ne me suis rendu l'esclave de per-
sonne, je ne porte le nom d’aucun homme ; je crois beaucoup
au jugement des grands hommes, je revendique quelque
crédit pour le mien. » (Ep. 44.)

« Il est honteux pour un homme, écrit-il, ép. 33, de cueillir
des bouquets (c’est-a-dire de faire un choix de sentences),
de s’appuyer sur des mots tres connus et en tres petit nombre,
et de se fonder sur sa mémoire. Qu’il s’appuie donc sur lui-
méme ; qu’'il prononce ces paroles comme si elles sortaient
de son propre fond ; qu’il ne se borne pas a les retenir (dicat
ista, non teneat). I1 est honteux, en effet, pour un vieillard,
ou pour quelqu'un qui s’avance vers la vieillesse, de tirer sa
sagesse d'un répertoire. — Zénon a dit ceci, et toi, que dis-tu ?
Cléanthe a dit cela, et toi? Jusques & quand vas-tu marcher
au commandement d’autrui. Commande a ton tour et dis des
choses que d’autres puissent confier & leur mémoire ; profere

1 Imago res mortua est. (Ep. 84.)



452 P. FAREL

des paroles qui viennent de toi. G’est pourquoi tous ces gens
qui ne produisent rien par eux-mémes, qui sont toujours les
interpretes de la parole d’autrui, qui vivent & 'ombre de
quelqu’un, je pense qu’ils n’ont rien de généreux, pour n’avoir
jamais osé faire ce qu’ils ont longtemps appris (c’est-a-dire
pour n’avoir jamais osé devenir maitres apres avoir été long-
temps disciples). Ils ont exercé leur mémoire avec les pen-
sées d’autrui. Autre chose est se souvenir; autre chose, sa-
voir 1. Se souvenir, c’est garder dans sa mémoire une chose
qui lui a été confiée ; savoir, c’est la faire sienne, et ne pas
dépendre du modéle, sans perdre jamais de vue le maitre.
Zénon a dit ceci, Cléanthe a dit cela; qu’il y ait une solution
de continuité entre toi et le livre. Jusques & quand appren-
dras-tu? Enseigne a ton tour. Pourquol entendrais-je ce que
je puis lire. L'on dira: la voix humaine ajoute beaucoup a
ce qu'on lit; non pas, en vérité, cette voix qu’on préte aux
paroles d’autrui et qui s’acquitte des fonctions du greffier.
Ajoute encore que ceux qui ne deviennent jamais majeurs,
d’abord se bornent & suivre ceux qui les ont devancés en une
chose ol il n’est personne qui ne se soit un peu écarté de ses
devanciers; ensuite ils se bornent 4 suivre en une matiére
qui est encore l'objet de recherches. Cependant, on n’en
viendrajamais a bout, si nous nous contentons des découvertes
déja faites. En outre, celui qui en suit un autre ne trouve
rien ; bien plus, il ne cherche méme pas. Quoi done ? n’irai-je
pas sur les traces de ceux qui sont venus avant nous? Au
contraire, je suivrai les vieux sentiers; mais, si j'en trouve
un plus court et plus facile, je le frayerai. Ceux qui, avant
nous, ont agité ces questions, ne sont pas nos maitres (ma-
gistri), mais nos guides (duces). La vérité est ouverte a tous;
on ne la tient pas encore. Il reste, en elle, beaucoup atrouver
pour ceux qui viendront aprés nous?2.» (Ep. 33.)

1 Alind est meminisse, aliud scire. (Ep. 33.)

2 Quid ergo ? Non ibo per priorum vestigia? Ego vero utar via veteri, sed si pro-
piorem planioremque invenio, hanc muniam. Qui ante nos ista moverunt, non
domini nostri sed duces sunt. Patet omnibus veritas, nondum est occupata : multum
ox illa etiam futuris relictum est. (Ep. 33.)



SENREQUE 453

Ce passage : Hoc Zeno dixit. Tu quid? Hoc Cleanthes. Tu
quid ? rappelle singuliérement le passage de I'apotre Paul :
« Qui est Paul ? qui est Céphas?»

XIv

Etant donné cet esprit d’'indépendance de Séneque, on hé-
site presque & dire qu’il fut stoicien, et pourtant, il le fut
ouvertement, et il le déclare plus d’une fois; plus d’une fois,
il appelle les philosophes et les sectateurs de cette école, les
notres. 11 le fut, parce qu’il adopta les dogmes, dogmata ou
decreta, de cette secte; qu’il adopta surtout le grand principe,
savoir: le bien supréme, c’est ce qui est honnéte, honestum.

I1 le fut d’ailleurs avec une tres grande liberté d’esprit,
dont il ne donna pas de preuve plus grande que lattitude
qu’il prit vis-a-vis d’Epicure.

Sénéque professe, en effet, une trés grand estime pour Epi-
cure, qu’il tient pour un sage et qu’il aime & citer; mais il
trouve dangereuse sa doctrine qui associait le plaisir et la
vertu, et voici ce qu’il en dit dans son traité admirable De
vita beata : « Ce débauché, tout entier a ses plaisirs, toujours
chancelant et ivre, parce qu’il sait qu’il vit dans le plaisir,
croit aussi qu’il vit dans la vertu ; en effet, il entend dire que
le plaisir ne peut étre séparé de la vertu; ensuite, il donne &
ses vices le nom de sagesse, et montre ouvertement ce qu’il
faudrait cacher. C’est ainsi qu’ils vivent dans le plaisir, non
qu’ils y soient poussés par Epicure; mais adonnés aux vices,
ils cachent leur luxure dans le sein de la philosophie, et ils
viennent en foule 1& ou ils entendent faire I’éloge du plaisir 1.
Ils ne considérent pas combien le plaisir d’Epicure est sobre
et maigre (sicca), c’est bien par Hercule ce que j’en pense,
mais ils accourent au mot de plaisir, cherchant & leurs pas-
sions un palronage, patrocinium, et une couverture. C’est
pourquoi le seul bien qu’ils avaient encore dans leurs mau-

1 [ta non ab Epiearo impulsi luxuriantur, sed vitiis dediti, Juxuriam suam in
philosophiee sinu abscondunt, et eo concurrunt ubi audiunt laudari voluptatem.
(De vita beata. Ch. 12.)



454 P. FAREL

vaises pratiques, ils le perdent, savoir: la honte de pécher 1.
En effet, ils louent les choses dont ils devraient rougir, et
tirent gloire de leurs vices. (Comment ne pas rapprocher
cette parole de celle de 'apotre: « Ils mettent leur gloire dans
ce qui est leur confusion »?) C’est pourquoi il n’y a pas moyen
qu’ils se relévent dans leur 4dge mur, puisqu’ils ont donné
un beau titre a leur honteux abandon d’eux-mémes. C’est la
raison qui fait que I’éloge du plaisir est dangereux, parce
que les bons préceptes sont cachés & l'intérieur et ce qui
corrompt est mis sur Penseigne. Cest, en vérité, mon senti-
ment, et je le dirai, malgré ceux de notre école, qu’Epicure
a donné des préceptes saints et justes; et, si on les examine
de pres, austéres (tristia). En effet, ce plaisir dont il parle, il
le réduit & peu de chose et & une maigre pitance : la régle
que nous imposons a la vertu, il 'impose au plaisir. 11 lui
commande d’obéir a4 la nature; or c’est peu, pour la luxure,
ce qui suffit & la nature. Mais quoi ? Celul qui met son plaisir
dans une vie de paresse et dans les satisfactions alternées de
la bouche et des passions, cherche un bon patron d’une
chose mauvaise; et, quand il y est parvenu, sous le nom de
philosophie, il suit le plaisir, non celui qu’on luil recom-
mande, mais celui qu’il pratique ; et, lorsqu’il pense que ses
vices ont pour eux les préceptes, il s’y livre, non timidement
et en se cachant : il s’labandonne & la luxure & visage décou-
vert. C'est pourquoi je ne dis pas, comme la plupart des
notres, que la secte d’Epicure est une maitresse de mauvaises
moeurs, mais je dis qu'on lui fait une mauvaise réputation;
elle est mal famée, mais l’est injustement. Et, nul ne le peut
savoir, si ce n'est celui qui a été introduit & l'intérieur de
Pécole. L’aspect extérieur préte & ce renom et donne mal &
penser. Cest comme si un homme brave était vétu d’une
robe de femme. Tant que la pudeur demeure, la vertu est
sauve. Ton corps ne sera prét 4 aucun outrage, mais les gre-
lots de la folie sont entre tes mains. (Cest pourquoi faisons

1 Itaque quod unum habebant in malis perdunt, peccandi verecundiam.
(Ibid.)



SENEQUE 455

choix d’une étiquette honnéte!, et d’'une épigraphe qui ex-
cite Pesprit & repousser les vices qui débilitent, des qu’ils
sont introduits. Quiconque marche vers la vertu, donne l’es-
poir d’'une ame généreuse; celui qui suit le plaisir parait
sans vigueur, épuisé, marchant & la dégénérescence, con-
damné & finir dans la honte, & moins que quelqu'un ne luil
enseigne a distinguer entre les plaisirs, afin qu’il sache quels
sont ceux qui s’arrétent dans les bornes des besoins naturels
el ceux qul nous entrainent sur une pente fatale, n’ont pas
de fin, et deviennent d’autant plus insatiables qu’ils sont
plus assouvis. Allons, que la vertu ouvre la marche, et tous
nos pas seront assurés. Le plaisir nuit quand il est excessif;
avec la vertu, ’excés n’est pas a craindre, parce que la régle
est en elle. Ce n’est pas un bien, celui qui souffre de sa gran-
deur 2.» (De vita beata, ch. 13.)

Sénéque bladme donc Epicure d’avoir mis en vedette, sur
la facade, le mot plaisir au grand détriment de ’Ame ; mais
Epicure lui-méme fut un sage. Le plaisir qu’il recommandait
et qu’il pratiquait, s’accordait avec la vertu, et ne ’a pas
empéché d’émettre de beaux préceptes que Sénéque se plai-
sait & citer. C’est ainsi que, dans ses premiéres lettres a Lu-
cilius, s’étant engagé a lui donner, & la fin de chacune quelque
sentence qui en fasse le prix, c’est tres généralement & Epi-
cure qu’il 'emprunte. Il prend son bien ou il le trouve; et,
dans I'ép. 213, il dit pourquoi il se plait & citer Epicure de
préférence :

« Je cite d’autant plus volontiers les paroles remarquables
d’Epicure, pour prouver & ceux qui se réclament de lui dans
Pespoir d’avoir chez lui un voile pour leurs vices, que de
quelque coté qu’ils se tournent, il faut vivre honnétement.
Lorsqu’ils aborderont ces petits jardins (ou Epicure vivait et

1 Constante tibi pudicitia virtus salva est: nulli corpus tuum patienti® vacat,
sed in manu tympanum est. Titulus itaque honestus eligatur.

2 Agedum, virtus antecedat: tutum erit omne vestigium, Voluptas nocet nimia;
in virtute non est verendum, ne quid nimium sit, quia in ipsa est modus. Non est
bonum quod magnitudine laborat sua. (De vita beata, Ch. 13.)

3 Has voces non est quod Epicuri esse judices : publicee sunt. (Ep. 21.)



456 P. FAREL

enseignait sans doute) ils verront la devise inscrite & 'entree
de ces jardins : « Hote, tu seras bien ici; ici le plaisir est le
bien supréme; » le gardien de ce séjour sera prét & t’accueillir,
hospitalier, généreux; il te traitera avec de la polente, il te
pourvoira largement d’eau pure, et il te dira : Ne te traité-je
pas bien? Ces petits jardins, dis-je, n’excitent pas la faim,
mais I'apaisent; ils ne donnent pas une soif qui devienne plus
grande par les boissons mémes, mais I'étanchent par un
moyen naturel et gratuit. J’ai vieilli dans ces plaisirs; je te
parle des besoins qui n’entendent pas raison, auxquels il
faut donner une pature pour qu’ils cessent. Car de ces dé-
sirs extraordinaires, qu’on peul différer, qu’on peut reprendre
et réprimer, voila tout ce que jai & t’en dire : le plaisir qui
s’y rapporte n’est pas naturel, n’est pas nécessaire ; a ce plaisir,
tu ne dois rien; si tu lui accordes quelque chose, c’est de ta
bonne volonté. L’estomac n’entend pas les préceptes; il de-
mande, il crie. Ce n’est pourtant pas un créancier difficile ;
on le contente avec peu; si seulement tu lui donnes ce que
tu dois, non ce que tu peux?i.» (Ep. 21.)

Mais, malgré tout, Epicure eut tort d’associer ces deux
choses disparates : le plaisir et la vertu; et Sénéque se rangea
du coté des stoiciens, o 1a vertu est mieux défendue, ot 'on
en fait le bien supréme.

P. FAReL.

1 Venter praecepta non audit, poscit, appellat, non est tamen molestus creditor,,
parvo demittitur, si modo das illi quod debes, non quod potes. (Ibid.)




	Sénèque [suite]

