
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 5

Artikel: L'agnosticisme religieux

Autor: Berguer, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'AGNOSTICISME RELIGIEUX

G. BERGUER

lie. theol.

Au cours des deux articles remarquables qu'il vient de

consacrer à ce sujet dans cette revuel M. Frommel me paraît
d'une sévérité exagérée envers l'agnosticisme religieux. A
l'entendre c'est un mal dangereux dont il faut s'efforcer de

guérir ceux qui sont atteints (p. 59). Il s'agit de préserver
l'Eglise de sa contagieuse influence (p. 59). L'agnosticisme
religieux agit comme un dissolvant du christianisme; c'est

une déformation pathologique de la vie religieuse, qu'il
qualifierait volontiers de psychasthenic spirituelle (p. 60).

Voilà, pourriez-vous dire en terminant la lecture de ces

articles, un ennemi bien caractérisé qu'il faut déloger au
plus vite sous peine de catastrophes terribles Ces pauvres
agnostiques religieux qui nous apparaissaient jusqu'à
maintenant comme d'inoffensifs particuliers, point remuants,
prennent soudain une tournure inattendue et commencent

presque à sentir le roussi
Qu'en faut-il penser? Nous aimerions à croire que M. Frommel

s'est laissé emporter par la fougue de son éloquence
littéraire, qu'il a grossi le danger pour mieux le dénoncer, qu'à

1 Ces articles ont été ensuite publiés en brochure chez MM. Georges Bridel & Cie

à Lausanne. La pagination dont nous nous servons est celle de la brochure et non
celle des articles que nous n'avons plus sous la main.

THÉOL. EE PHIL. 1905 27



402 G. RERGUER

dessein il a noirci un peu le tableau afin d'en dégoûter les

amateurs; mais il n'en est rien. A lire et à relire ces pages
on apprend que l'argumentation en est serrée, parfaitement
menée et d'une logique impitoyable.

Est-ce qu'alors vraiment l'auteur du document B., M. War-
nery et... l'autre seraient des hommes pernicieux et suspects?
Nous ne le croyons pas... et pour causeI Aussi chercherons-
nous à montrer (ohi bien humblement et bien maladroitement

quelques-uns des points qui nous semblent infirmer
ou tout au moins déparer en quelque mesure les raisonnements

de l'honorable professeur.

I

D'abord une question de mots. Les questions de mots sont
parmi les plus importantes; elles sont à la base de toutes les
discussions et ce sont elles qui les empêchent le plus souvent
d'aboutir. M. Frommel étudie l'agnosticisme religieux. Peut-
on dire, à proprement parler, qu'il y ait un agnosticisme
religieux? L'agnosticisme est une attitude de la pensée qui
se manifeste dans tous les domaines de la pensée à la fois. Le
véritable agnostique statue les limites de sa connaissance
d'une manière générale et aussi bien sur le terrain scientifique

que sur le terrain religieux ; c'est un homme qui en
est arrivé à croire que la pensée ne va pas au fond des choses,

qu'elle est inapte à exprimer la vérité complète, et cela dans

n'importe quel champ d'investigation. Cela ne l'empêchera
pas de penser et de parler, de laisser parler et penser les autres;
mais il n'attribuera jamais qu'une valeur relative à l'expression

intellectuelle ; il ne l'imposera pas comme la traduction
exacte de la vérité absolue. Au fond l'agnostique est le
contraire du doctrinaire. Mais un agnostique revêtira cette
attitude intellectuelle partout et non pas seulement en ce qui
touche aux questions religieuses. Le jugement qu'il a porté
sur sa pensée et sur ses limites est un jugement qui embrasse

toutes les activités intellectuelles.
Cette remarque a son importance; car, à ne considérer



l'agnosticisme RELIGIEUX 403

l'attitude agnostique d'un homme que dans ce qui touche
aux questions religieuses, on court le risque d'une appréciation

partiale parce qu'incomplète. En effet, l'impression que
reçoit le critique en face d'un agnostique s'occupant de
questions religieuses se modifie singulièrement lorsqu'il le
sait agnostique aussi dans les questions scientifiques. Il
serait choquant de voir quelqu'un récuser la valeur absolue
de sa pensée dans un certain domaine tout en l'acceptant
dans les autres ; il l'est beaucoup moins de constater que
partout il n'accorde à cette pensée qu'une valeur restreinte
en tant que représentation de la vérité1.

Or les agnostiques que M. Frommel a choisis comme exemples

ne sont-ils pas agnostiques ailleurs que dans les questions
religieuses? C'est ce qu'il serait intéressant d'élucider. Un

coup d'œil jeté sur le document B nous inclinerait à croire
qu'il en est bien ainsi; p. 335 de la brochure de M. Flournoy
(Observations de psychologie religieuse) B s'exprime de la
façon suivante : «. Précisément parce que je suis devenu
agnostique et que toute forme intellectuelle de l'inaccessible
n'est plus pour moi qu'une simple représentation sans
valeur en soi, de la Réalité.... » Toute forme intellectuelle : cette
expression a quelque chose de singulièrement général quoique

l'auteur s'en serve à propos des choses religieuses et
nous ne serions pas éloigné de croire qu'il est agnostique
sur toute la ligne, aussi bien en science qu'en religion.
Quant à votre serviteur, rappelons que, dans la thèse même
citée par M. Frommel2, il lui est arrivé de dire: «Le
déterminisme scientifique n'est qu'une convention. » On ne peut
guère être plus agnostique en science. Enfin M. Warnery
s'exprime ainsi dans un passage cité déjà: « Il est possible

1 Les théologiens modernes n'ont pas assez pris garde à ce caractère de l'agnosticisme.

Ainsi M. le professeur Bois dans un article de VAvant-garde du 15 juin
1905 écrit ces mots: «Je sais bien qu'un certain agnosticisme... n'hésite pas à

prétendre que le réel, c'est l'insaisissable, l'inconnaissable » et il ajoute
immédiatement comme si cela en était la conséquence : « il n'y aurait rien
d'accessible en dehors de la science pure » Est-ce que la science pure atteint
l'inconnaissable

2 L'application de la méthode scientifique à la théologie (Genève, Georg & C1").



404 G. BERGUER

que je me trompe en supposant un but à la création. II est
même plus que probable que ma représentation du monde
me laisse aussi loin de la vérité que les conceptions enfantines

de l'humanité primitive. » Voilà qui implique un
agnosticisme presque absolu sur ie terrain de la connaissance

scientifique
Il aurait donc mieux valu parler de l'agnosticisme en face

des questions religieuses que d'un agnosticisme religieux qui
n'existe peut-être pas à l'état isolé. Cette simple modification
de mots porte plus loin que les mots. Elle aurait sans doute
conduit M. Frommel à juger les agnostiques sur l'ensemble
de leur pensée et à apprécier moins sévèrement une attitude
qui concilie les exigences de l'esprit scientifique avec le

respect le plus absolu des expériences religieuses.
Ce qui tend à nous le faire croire, c'est que, dans un

alinéa de son travail où il discute précisément la différence

qu'il y a entre la connaissance scientifique et la connaissance

religieuse, M. Frommel semble faire sienne une conception
de Kant qui n'est rien moins que foncièrement agnostique à

l'égard de l'objet de la science: « La connaissance scientifique

use, dit-il, de catégories et de formes qui ne sont pas
moins symboliques, anthropomorphes et même subjectives

que celles qu'emploie la connaissance religieuse. Le réel
sensible, phénoménal ne parvient à l'esprit qu'à travers ces

formes et ces catégories; nous n'en connaissons et n'en
pouvons connaître que ce qu'elles en épousent, que ce qui s'y
adapte et s'y laisse mouler. Le reste nous échappe. Or est-on
sûr que l'espace ou le temps, le nombre ou la causalité, etc.,
soient donnés dans l'objet de l'expérience sensible?
Nullement. Ce qui est sûr, c'est qu'ils sont donnés par le

sujet, apportés par lui et imposés par lui à l'expérience.
Ils sont donc essentiellement subjectifs. Et, comme le sujet
c'est l'homme, ils sont donc eux aussi essentiellement,
incurablement antropomorphiques et symboliques. Si l'on
pose la question fondamentale de la certitude, de

l'adéquation du connu au réel, la connaissance scientifique
ne répond pas mieux que la connaissance religieuse ; elle



l'agnosticisme RELIGIEUX 405

est sur le même pied, elle n'exclut pas le scepticisme
radical. » (p. 47-48.) Il est vrai qu'immédiatement après
M. Frommel cherche à montrer que la connaissance
scientifique est dans une position d'infériorité; et nous reprendrons

plus tard ce point-là. Mais cet agnosticisme qu'on
paraît adopter dans les questions de science, pourquoi le
combattre si vivement ailleurs? Et, si on le combat dans les

questions religieuses, pourquoi l'adopter ailleurs si ce n'est
grâce à une solution de continuité dans la logique de la
pensée? Il n'a pas empêché le développement des sciences ;

entravera-il, autant qu'on le croit, le développement de la
science chrétienne? Il est permis d'en douter et de se dire
qu'après tout les agnostiques ne sont peut-être pas aussi

dangereux qu'on nous les montre.

II

Que sont-ils en effet J'en viens à ma seconde critique qui
porte sur la définition de l'agnostique. M. Frommel ne la
tente qu'après avoir exposé rapidement les trois exemples que
les lecteurs de la Revue connaissent. La voici telle qu'il la
formule :

« L'agnostique religieux est celui qui, dans sa vie personnelle,

affirme et réalise une distinction totale entre le phénomène

moral et mystique et le phénomène intellectuel, leur
inadéquation réciproque constitutive, et l'absolue inintelligibilité

de l'expérience religieuse et de son objet. » (p. 16.)
Cette définition ne me paraît pas concorder exactement

avec une étude attentive des cas présentés. Elle érige en

théorie, en loi biologique, ce que les agnostiques tiennent
pour une expérience personnelle et subjective. Elle rend
positive une attitude qui est plutôt expectante ; elle généralise
trop et trop vite. Je me permettrai d'y introduire un petit
changement qui en modifie beaucoup la portée :

L'agnostique, dirai-je, est celui qui dans sa vie personnelle
affirme et réalise une distinction totale entre le phénomène
moral et mystique et le phénomène intellectuel et qui, restant



406 G. BERGUER

sceptique sur leur causation réciproque, nie l'absolue
intelligibilité de l'expérience religieuse et de son objet.

Cette modification est importante parce qu'elle fait de

l'agnosticisme quelque chose de bien moins absolu et de très
différent. Il s'agit seulement de la justifier. Je le ferai par
deux remarques :

1° La première, c'est que l'auteur du document B. et
M. Warnery, s'ils affirment l'insuffisance du phénomène
intellectuel à traduire intégralement le phénomène religieux,
n'imposent pas silence pour cela à leur pensée. Au contraire,
ils font de louables efforts pour exprimer intellectuellement
ce qu'ils sentent. Toute leur entreprise ne vise presque qu'à
ce but. Ils ne parleraient pas s'ils étaient convaincus qu'il
n'y a rien à dire. Or ils parlent, et ils parlent si bien, si
exactement qu'on est obligé de rendre à l'un d'eux ce témoignage
que son document est « la plus pénétrante, la plus sérieuse,
la plus clairvoyante, et la plus loyale analyse de conscience

qui, sans doute, ait jamais été faite dans ce domaine. » Venez

nous dire, après cela, qu'ils affirment l'absolue inintelligibilité
de l'expérience religieuse et de son objet Non, ce n'est point
cela ; leurs travaux mêmes le démentent. Ce qu'ils veulent
dire, c'est qu'il y a au fond de l'expérience religieuse un
substratum qui échappe à l'intellect.

On m'objectera le célèbre « mensonge de la théologie » du
document B. Mais il faut pourtant distinguer, dans ce

document, ce qui est dicté par un esprit violent de réaction contre
les habitudes traditionnelles de ce qui vient en droite ligne
de la raison et du cœur.

Lorsque B. lâche son mot, qui est presque une boutade, il
vient précisément de faire ce dont il se défend ; il a cherché
à nommer son « énigme insoluble », il a voulu la définir; et

c'est évidemment dans sa terreur d'en dire trop, de retomber
dans les anciens clichés, qu'il crie au mensonge. Tous les

théologiens n'en font-ils pas autant lorsqu'ils attaquent des

notions vieillies qui leur paraissent voiler la vraie nature de

Dieu par leur précision outrée et quelquefois irrespectueuse?
2° Ma seconde remarque porte sur l'inadéquation elle-même



l'agnosticisme RELIGIEUX 407

statuée par les agnostiques entre le phénomène religieux et

le phénomène intellectuel, sur sa nature et son rôle. — Cette

inadéquation ils l'affirment et pourtant ils maintiennent soit
l'un soit l'autre de ces deux phénomènes ; ils se servent de

l'un pour expliquer l'autre, pour le décrire, pour en communiquer

la substance à leurs prochains. Ne pourrait-on pas

comparer leur attitude à celle du psychologue devant le
parallélisme psycho-physique et n'y aurait-il pas peut-être là la
clef de l'attitude agnostique? — L'agnostique pourrait être
défini : celui qui a constaté le parallélisme du phénomène
religieux et du phénomène intellectuel, qui admet ces deux

phénomènes, mais se refuse à statuer un lien causal de l'un
à l'autre et se borne à les accepter l'un et l'autre.

Mais la question qui se pose est celle-ci : Une telle attitude
peut-elle être considérée comme religieuse? A cette question,
nous n'hésitons pas à répondre : Non, et à aucun degré 1

C'est une attitude intellectuelle et uniquement intellectuelle ;

elle est dictée par un besoin de rectitude intellectuelle et ne
doit prétendre à rien autre qu'à satisfaire ce besoin ; elle n'a
rien à faire avec la religion qui est vie du cœur et de l'âme
et nous croyons que c'est une erreur de la part de ceux qui
l'adoptent comme de la part de ceux qui la critiquent de la

vouloir prendre pour une manifestation religieuse de l'être.
C'est, du reste, une erreur toute semblable que les psychologues

ont eu à combattre lorsqu'ils ont affirmé le parallélisme

psycho-physique, et dans laquelle quelques-uns d'entre
•eux (M. Ribot, par exemple) sont tombés. Us ont eu toutes
les peines du monde à faire respecter le principe du parallélisme

tout simple ; certains esprits le combattent parce que,
disent-ils, il implique la causation du psychique par le
physique ; d'autres l'adoptent avec un enthousiasme exagéré

pour la même raison. La vérité, c'est qu'il n'a jamais été une
explication mais une constatation de fait.

L'agnostique, vis-à-vis des questions religieuses, fait une
constatation du même ordre. U se trouve, d'une part en face

d'une expérience religieuse, d'autre part en face d'une donnée
intellectuelle en rapport avec cette expérience et il constate



408 G. BERGUER

que, parallèles l'une à l'autre, cette expérience de l'ordre du
sentiment et cette donnée de l'ordre de l'intellect ne s'épuisent

pas l'une l'autre ; il y a entre elles quelque chose
d'irréductible. Il reste toujours, affirment-ils, dans la réalité
religieuse, quelque chose qui ne se réduira pas en formules
intellectuelles, de même que, dans la réalité psychique, il y aura
toujours quelque chose, disent les psychologues, que
n'exprime pas la phraséologie physiologique. Et, encore une fois,
on peut discuter cette affirmation, mais qu'y trouve-t-on de

religieux ou d'irréligieux? Pour ma part j'avoue n'y rien voir
de plus ou de moins religieux que dans l'affirmation du
parallélisme psycho-physique. Cela est en dehors de la religion
et d'un autre ordre.

U y a plus Cette conception de l'agnosticisme comme une
attitude purement intellectuelle, comme la constatation de ce

que j'appellerais le parallélisme psycho-religieux me semble
offrir un terrain de conciliation possible pour M. Frommel et
les agnostiques. D'une part, en effet, elle rectifie ce qu'il peut
y avoir d'exagéré dans la critique que M. Frommel fait de

l'agnosticisme ; d'autre part, elle limite le cercle dans lequel
l'agnosticisme a le droit de se mouvoir et laisse le champ
libre aux affirmations d'ordre pistique tant qu'elles ne
prétendent pas se légitimer devant la raison pure, mais seulement

devant la conscience religieuse.
Pour nous en rendre compte, reprenons la question telle

que M. Frommel la pose (p. 22) : « La question, selon lui, la
seule question qui importe est celle-ci: la religion, — tout
particulièrement la religion chrétienne, — a-t-elle quelque
chose à gagner ou quelque chose à perdre, en devenant ou
en restant agnostique? Sous lequel de ces modes, —
prolongée en doctrine ou privée de doctrine, — sera-t-elle ou
risque-t-elle d'être plus religieuse, plus chrétienne, et, par
suite, plus efficace, plus puissante, plus féconde Ce que
nous aimons, en effet, ce qui nous tient au cœur, c'est
la religion et non la théologie, notre suprême intérêt est

un intérêt religieux. Nous pensons que la force de la
religion est d'être religieuse, de réaliser sa propre essence, de



l'agnosticisme RELIGIEUX 409

vivre elle-même sa propre vie — et non de se soutenir par
des succédanés ou des dérivations quelconques, pratiques
ou théoriques. Et nous demandons s'il est dans la nature
de la religion de devenir plus religieuse, de s'implanter
mieux dans les consciences, et d'y produire de meilleurs
fruits, avec ou sans connaissance religieuse »

Là il serait bon de déterminer ce qu'on entend par
connaissance religieuse et d'établir nettement la différence qui
existe entre cette connaissance d'ordre particulier et ce qu'on
désigne vulgairement, ce que tout le monde entend par le

terme de connaissance. La connaissance, au sens ordinaire,
est une fonction purement intellectuelle. Peut-on en dire
autant de la connaissance religieuse? N'est-ce pas tout autre
chose et n'y aurait-il pas lieu d'éviter l'équivoque que ce

terme produit toujours? D'après ce que nous savons des idées
de M. Frommel il semble bien qu'il attribue au mot connaissance

religieuse une portée très différente de celle qu'a la
connaissance dans les discussions scientifiques. On en douterait
cependant à lire la suite de son argumentation, car ce qu'il
entend reprocher aux agnostiques, c'est leur refus d'accorder
à la religion le privilège d'émettre des propositions noétiques
(p. 23). M. Frommel penserait-il qu'il n'y a pas de connaissance

religieuse sans émission de propositions noétiques?
Nous ne le croyons pas ; mais à le lire on pourrait le penser
et il eût été, nous semble-t-il, préférable de bien marquer la
différence qui existe entre la connaissance religieuse et son

expression intellectuelle en propositions noétiques. M. Frommel,

il faut le reconnaître, le fait en une certaine mesure,
mais il subsiste dans son exposé un flottement de termes qui
peut nuire à l'exacte compréhension des choses. Cette même

équivoque se reproduit dans le paragraphe intitulé : «

L'agnosticisme et la théorie de la connaissance religieuse. »

M. Frommel n'y parle que de la connaissance religieuse au
sens spirituel; et, analysant celle-ci, il tire de son analyse
des conclusions qu'il applique à la connaissance noétique.
L'équivoque est constante et c'est sur elle que roule presque
tout le débat.



410 G. BERGUER

Mais passons Ce que M. Frommel revendique pour la
religion, c'est le privilège d'émettre des propositions noétiques,
des doctrines, des affirmations dogmatiques; et il reproche
à l'agnosticisme de lui refuser ce privilège. Ce reproche est-

il parfaitement fondé? Il importe, avant toute autre chose,
de l'examiner, car c'est sur ce point que porte tout l'effort de

la critique de M. Frommel. Beprenons, si vous le voulez

bien, quelques-uns des passages qu'il cite :

C'est le document B qui parle: « Du reste, je me dis que
le fait même que je possède cette expérience, dite «.

religieuse», est commele témoin en moi de l'existence d'une
réalité inaccessible, de l'union, dans la conscience de moi-
même, d'un moi et d'un non-moi; que j'ai là en quelque
sorte conscience d'une racine de mon être, d'un lien de
transition entre moi et autre chose, cet (.(.autre chose» étant
nécessairement une conscience de soi1 puisque cela se passe dans
l'enceinte de la conscience de moi. » (p. U.)

Et plus loin:
« Il me semble sentir au dedans de moi, au fond du

sentiment religieux, une action, une présence; en un mot que
je suis l'objet avant d'être le sujet d'une action spirituelle....
Je fais là-dedans l'expérience que je n'ai pas à faire, mais à

recevoir; que je n'ai pas l'initiative mais le devoir d'attendre
et d'écouter; que la source de la vie est au delà de mon moi
conscient, pour moi, pour tous les hommes1. Je veux croire

que de cette source sort le bien et le bonheur (j'en ai fait
même quelque incomplète expérience).... » (p. 12.)

Peut-on dire que l'homme qui a écrit ces lignes se refuse
à émettre des propositions noétiques sur ses expériences
religieuses? Non, direz-vous, mais ce même homme a pourtant
écrit les mots suivants: « Le dogme m'est apparu comme un
simple symbole intellectuel, la partie intellectuelle du
phénomène fonctionnel religieux, la forme qu'il prend selon le

caractère du sujet, selon ses conditions héréditaires et
sociales surtout. Il faut bien que le phénomène (religieux vital)

1 C'est nous qui soulignons.



L'AGNOSTICISME RELIGIEUX 411

revête un caractère intellectuel quelconque, et ce caractère,
c'est la croyance; mais, pour l'observateur réfléchi, la réalité

objective de l'objet de la croyance devient une simple
illusion d'optique, et il a conscience du caractère simplement

symbolique et subjectif de l'objet de cette croyance.
C'est la forme que revêt le phénomène religieux, ou plutôt
le cadre dans lequel il apparaît, puisque la croyance est en

général traditionnelle et qu'elle est rarement l'expression
exacte du phénomène individuel lui-même. » (p. 9 et 10.)

Qu'est-ce que cela veut dire? — M. Frommel l'explique ainsi :

a Cela veut dire que la croyance, qui est nécessaire, parce
que nous sommes organisés de telle sorte que, dès qu'il y a

expérience réelle, il y a représentation de croyance, cette

croyance n'a aucun rapport quelconque (hors celui de cette
nécessité psychologique) avec l'expérience et son objet. Elle
est une illusion inévitable, rien de plus. Elle ne correspond
à rien. » (p. 10.)

Cette croyance n'a aucun rapport avec l'expérience et son

objet, hors celui de cette nécessité psychologique. Ces derniers
mots, mis entre parenthèses, sont plus importants qu'ils n'en
ont l'air. Us impliquent précisément (peut-être l'auteur du
document B n'a-t-il pas assez pesé ce fait) un rapport nécessaire,

inévitable, entre le phénomène religieux et la croyance,
rapport qui n'est point saisissable intellectuellement (donc
l'agnosticisme, comme tel, n'a pas à s'en occuper et il ne faut

pas lui faire un crime de cette abstention), mais qui n'en
existe pas moins indéniablement. Au point de vue intellectuel,

le caractère de l'objet de la croyance est donc bien

symbolique et subjectif. Mais remarquons que cela
n'entraîne aucune diminution de cet objet au point de vue
religieux; car, il faut s'en souvenir, les vérités religieuses
suprêmes, les vérités les plus évidentes aux yeux de la foi sont

toujours d'ordre subjectif, de telle sorte qu'on pourrait dire

que c'est subjectivement que l'homme vit de la vraie vie.
Témoin la grande parole de saint Paul : « Si nous avons

connu Christ selon la chair, maintenant nous ne le connaissons

plus de cette manière. » (2 Cor. V, 16.)



412 G. BERGUER

Faut-il en conclure, comme on accuse les agnostiques de le
faire, qu'il nous sera interdit d'exprimer intellectuellement
le phénomène religieux, d'avoir des croyances, d'élaborer
des doctrines? — NullementI et l'exemple des agnostiques
eux-mêmes est là pour nous en convaincre. Ce qu'il faut en

conclure, c'est que toujours ces doctrines, ces croyances, ces
dogmes seront un « à peu près » par rapport à leur objet
religieux. — De là à leur refuser toute valeur, il n'y a qu'un
pas, nous dira-t-on. — Oui, mais un pas si énorme qu'il est

impossible, radicalement impossible à l'homme (toujours
grâce à la susdite nécessité psychologique) de le faire ;

et si les agnostiques ont parfois semblé s'y préparer
(« mensonge théologique »), en réalité ce n'est qu'une illusion
dont ils ont été victimes. Us ont été frappés par
l'inadéquation du phénomène religieux et du phénomène
intellectuel ; ils n'ont jamais renoncé en fait ni proclamé par
un acte la rupture de tout lien entre eux. —Pourquoi? C'est

qu'il y a entre ces deux ordres de phénomènes la même
sorte de relation qu'entre les phénomènes psychiques et les

phénomènes physiques, ce nexus ineffable que l'on a affublé
du nom de parallélisme parce qu'on ne sait pas ce que cela
veut dire1. Pour briser ce nexus il faudrait sortir des

contingences humaines et personne n'y prétend. Mais les
hommes de science ont-ils renoncé à décrire les phénomènes
psychiques en termes physiques parce qu'ils connaissaient
l'inadéquation des uns aux autres Certes non Seulement,
chaque fois qu'il s'agit de recherches scientifiques, ils se

rappellent cette inadéquation afin de ne pas tomber dans
l'erreur. De même les agnostiques ne s'interdisent pas de

dogmatiser et ils le feront encore, comme M. Frommel le

1 On pourrait nous objecter que le parallélisme psycho-physique n'est pas du

même ordre que le parallélisme psycho-religieux parce que la qualité des phénomènes

en présence diffère absolument. — Nous en tombons d'accord. Notre but
n'est point d'identifier l'un à l'autre, mais simplement d'attirer l'attention sur ce

fait que les représentations intellectuelles d'expériences religieuses, unies à ces

expériences par une nécessité psychologique inconnaissable, ne peuvent être

envisagées scientifiquement comme rattachées à elles par un lien causal.



L'AGNOSTICISME RELIGIEUX 413

prédit, mais l'inadéquation, le parallélisme psycho-religieux
dont ils ont conscience et qu'ils proclament les empêchera
de déclarer intellectuellement vraiesl les croyances qu'ils
formuleront. Encore une fois, l'agnosticisme est le contraire
du doctrinarisme. Ce mot «. mensonge théologique », s'il est

un peu fort lorsqu'on l'applique à une croyance proposée,
devient l'exact qualificatif de toute doctrine imposée aux autres

comme la vérité. Or, en ruinant ce mensonge théologique,
l'agnosticisme devient un des plus sûrs garants de l'esprit
protestant. Il oppose, en effet, une digue infranchissable à

cet intellectualisme outrancier qui est très humain et qui a

fourni une base solide à toutes les déformations catholiques.
A ce titre il ne faut pas trop le mépriser, mais lui savoir gré
de ses efforts.

III

Ceci dit, passons en revue les points divers par lesquels
M. Frommel marque les déficits et le caractère d'insuffisance
de l'agnosticisme.

1° Le premier de ces points, c'est le rôle de la parole en
religion : « Le rôle de la parole, dit-il, est chez les religions
exactement corrélatif à leur supériorité spirituelle. » Nous

en demeurons d'accord. La rapide revue des religions que
M. Frommel nous donne est parfaitement concluante en

l'espèce. « Le triomphe de la parole (nous citons) n'est complet

qu'avec le christianisme qui, du seul point de vue de

leur histoire comparée, est certainement la plus élevée des

religions.» Arrêtons-nous-là un instant 1 — Ne serait-il pas
indiqué de pousser un peu plus loin l'analyse et de se demander

pourquoi ce rôle unique et prépondérant de la parole
dans le christianisme? Ne pourrait-on pas remarquer qu'à
mesure que le rôle de la parole augmente, celui de la discussion
se développe aussi Les religions supérieures, on le verrait
en approfondissant davantage, sont caractérisées par
l'attaque de la parole figée en formules au moyen d'une parole

1 C'est-à-dire vraies d'une vérité qui doit être acceptée par tous les autres êtres

raisonnables sous peine de déraison.



414 G. BERGUER

plus vivante jaillissant des sources mêmes du cœur. Le
christianisme, en particulier, nous apparaît comme une protestation

véhémente de la conscience sincère contre la doctrine
glacée et morte du pharisaïsme. Personne plus que Jésus
n'a pourchassé, jugé et stigmatisé le mensonge théologique.
Sa parole, que dis-je, lui-même, il a été la vivante accusation
du mensonge doctrinal ; et, s'il a parle beaucoup, s'il a pu
même s'appeler la Parole, c'est au sens vivant qu'il faut
l'entendre et ce sens est nettement l'opposé du sens
doctrinal.

Alors? Peut-on accuser les agnostiques de réagir contre
cette tendance? Faut-il dire, comme M. Frommel, que
« l'agnosticisme rend l'homme quasi muet » Nous ne le

croyons pas. Il semble, au contraire, qu'un certain
agnosticisme, le seul vrai, fasse beaucoup parler dans le bon sens
du mot et soit bien dans la ligne réformatrice qui empêche
les religions de s'immobiliser dans les vaines redites1.

M. Frommel reconnaît volontiers, du reste, qu'il y a parole
et parole. « Je prétends néanmoins, ajoute-t-il, qu'en tout
état de cause la parole est le germe de la doctrine. U y a

dans toute parole un élément de connaissance, un facteur
noétique.... » Encore là nous tombons d'accord. Mais toute
la question est de savoir si ce facteur noétique correspond
nécessairement à toute la vérité et l'épuisé, s'il n'est pas bon
et légitime et désirable qu'il soit épuré, revisé et constamment

remis au point et si ce n'est pas précisément le rôle
de l'agnosticisme de revenir sans cesse à ce travail qui n'est
jamais achevé. Or cette question n'est pas résolue dans le

paragraphe dont nous nous occupons; elle sera reprise plus
loin à propos de la doctrine.

2° Le second point sur lequel M. Frommel insiste, c'est le
rôle social de la religion. Il le considère comme inséparable
de la doctrine. Encore là, il faudrait s'entendre sur les mots.

1 Ce point mériterait d'être approfondi. Nous pressentons bien que tout n'est

pas dit par là, qu'il faudrait distinguer entre agnosticisme et agnosticisme, et

qu'il y a dans toute protestation de conscience authentique un élément positif dont

l'importance est capitale.



L'AGNOSTICISME RELIGIEUX 415

La doctrine, telle qu'elle nous est présentée dans ces pages,
ce n'est pas la doctrine doctrinaire, celle qui s'impose (M. F.
le fait remarquer), c'est la parole pensée, la parole
enseignante. Contre une telle parole, les agnostiques seraient-ils
aussi sévères qu'on le leur reproche Eux aussi parlent,
expliquent, s'adressent à la conscience par la pensée et, par
conséquent, dogmatisent en un certain sens. La seule prétention

qu'ils repoussent énergiquement, c'est la prétention
régulatrice de la doctrine. Or il est fort probable que leur lutte
contre les formules ne diminuera en rien la dissémination
sociale du christianisme. Au contraire. Il est nécessaire,
comme nous l'avons dit déjà, au progrès d'une religion que
ses formules, ses doctrines soient sans cesse revisées ; elles

apparaissent à certains moments comme des traductions
insincères de l'expérience ; et il est bon qu'à ces heures-là il se

trouve des hommes qui, sortant du rang, quelquefois avec un
peu trop d'éclat et de violence, laissent de côté les interprétations

savantes ou contournées et dénoncent le mensonge
qu'ils voient là où leurs pères ne l'apercevaient point encore.
Il ne me semble pas qu'une généralisation de l'agnosticisme
soit à craindre ; il ne conviendra jamais à la grande masse
dont les tendances sont plutôt collectivistes qu'individualistes

; et, en faveur de cette masse et pour l'amener à évoluer

petit à petit, le rôle social de l'agnosticisme n'est pas à

dédaigner ni à mépriser.
3° Quant à l'apostolat, faut-il le bannir absolument des

rangs agnostiques? Ne parle-t-on que pour articuler des

affirmations dogmatiques Le témoignage d'une âme qui a.

souffert et s'est relevée n'est-il rien? Ne peut-on pas concevoir,

à côté de vies telles que celles de Luther, de Calvin,
de Wesley, d'autres vies qui témoignent par des actes autant
et plus que par des prédications, et même des hommes qui
parlent mais autrement que ceux des siècles passés Est-il
vraiment dans le caractère du christianisme, qui est un
germe vivant, de reproduire perpétuellement et toujours sur
le même modèle et ne saurait-on concevoir un véritable apostolat

différent en forme de ceux qui ont précédé



416 G. BERGUER

Du reste les premiers apôtres n'étaient guère semblables a

ce qu'on appelle maintenant un apôtre, et il est probable
qu'un agnostique sincère parlant de ses expériences à un ami

reproduit mieux leur image qu'un Bossuet tonnant du haut
de la chaire chrétienne dans une opulente cathédrale ou que
tel pasteur protestant discourant pompeusement pour imprimer

ensuite ses œuvres. Saint Paul lui-même, disons-le en

passant, présente des traces authentiques d'agnosticisme
lorsqu'il accentue la différence qu'il y a entre les représentations

intellectuelles de l'enfant et celles de l'homme adulte,
la comparant à celle qui existe entre les représentations
intellectuelles du chrétien et la réalité spirituelle (voy. I Cor.

XIII, 11).
4° Passant à l'expérience individuelle du sujet, M. Frommel

oppose à l'agnosticisme la nature même de Vexpérience
religieuse. Il lui reconnaît trois caractères : c'est une
expérience a) exultante ou libératrice, b) qui implique l'amour et

c) un sentiment de certitude et de connaissance. Remarquons
d'abord que cette définition de l'expérience religieuse, donnée

d'après les observations de W. James, table sans doute

sur des cas dont pas un n'est agnostique. Une enquête
vraiment scientifique, pour la discussion présente, devrait porter

sur toutes les catégories d'hommes qui se disent religieux
et, par conséquent, sur les agnostiques aussi. Autrement il
est évident qu'on les exclura facilement par une définition
qui ne tient aucun compte de leur attitude.

Mais passons 1 Si les deux premiers de ces caractères sont
vraiment le critérium d'une expérience religieuse vécue, ce

ne sont pas seulement les agnostiques qui sont exclus du
sanctuaire, mais avec eux cette foule de chrétiens sombres

ou tièdes que nous voyons pulluler dans nos églises et qui
semblent ignorer la liberté des enfants de Dieu et la charité
la plus élémentaire. Du reste et à les bien considérer, ces
caractères sont plutôt ceux de l'expérience chrétienne et de

l'expérience chrétienne la plus élevée que ceux de l'expérience

religieuse en général. Dès lors il faudrait restreindre
le jugement.



L'AGNOSTICISME RELIGIEUX 417

Enfin, quant au troisième caractère, celui de certitude et

de connaissance, nous avons déjà suffisamment fait
apparaître qu'une distinction doit être maintenue entre la
connaissance religieuse et la connaissance intellectuelle et qu'en
repoussant l'une, l'agnostique ne prétend nullement enterrer
l'autre. « Le sujet qui ne savait pas, sait, dit M. Frommel

(p. 29) ; il comprend là où il ne comprenait pas. » C'est vrai ;

mais cette compréhension, ce savoir, cette lumière qui brille
là où il n'y avait qu'obscurité ne sont rien moins qu'intellectuels.

L'enthousiasme, l'ardeur, la certitude qui emplissent
le nouveau converti sont de l'ordre du sentiment surtout ; et
la preuve c'est que, s'il est illettré, il sera incapable de

formuler sa foi nouvelle autrement que dans les moules des

anciennes doctrines qu'il trouvera tout prêts. Ce n'est que
beaucoup plus tard qu'il arrivera à sa formule personnelle,
s'il y arrive.

5° Reprenons maintenant, suivant en cela M. Frommel, la
question de la doctrine. Il fait de la doctrine une sorte de

point d'aboutissement et, en même temps, un générateur de

l'action religieuse ; il reproche aux agnostiques de ne pas y
aboutir et de n'en point partir. L'affirmation est vraie, mais

elle ne constitue pas une critique. Au contraire l'argumentation

même de M. Frommel constitue, à nos yeux, une
apologie de l'agnosticisme.

En effet le processus qu'il décrit comme étant celui d'où
sont sorties les doctrines, le processus d'élaboration dogmatique

tend logiquement, si l'on en prolonge les lignes, vers
l'agnosticisme ou plutôt le rend nécessaire en une certaine
mesure.

« Mises à l'épreuve de l'action, dit-il (p. 31), les affirmations

suggérées par l'expérience religieuse se confirment ou
se démentent. Elles passent comme au crible; un triage
s'opère. Les unes s'y démontrent plus essentielles, plus
puissantes, plus largement expérimentales et vitales que d'autres ;

les premières s'accusent en relief, les secondes tombent. Or,
il est impossible que l'homme (même religieux) qui observe
et qui réfléchit, ne tire pas de ce fait quelque conclusion et

THÉOL. ET PHIL. 1905 28



418 G. BERGUER

ne s'exerce pas à reproduire, par la pensée, le système
d'expériences et de vérifications auquel son activité a donné
lieu. »

Tout cela est vrai « La doctrine sort naturellement dé
l'action religieuse », nous en demeurons d'accord. Mais là
intervient le travail des agnostiques. Et que font-ils? Us continuent

simplement dans la même direction ; ils vont plus
loin. Us examinent les expériences des autres et les leurs, les
Vérifications auxquelles les unes et les autres ont pu donner
lieu, et ils en arrivent à la conclusion que toute doctrine est

une approximation intellectuelle de quelque chose de beaucoup

plus profond qui leur reste énigmatique. Faut-il leur
en faire un reproche? On les appelle des hommes de cabinet.

Us le sont évidemment dès qu'ils réfléchissent sur des
données passées ; mais ils le sont au même degré, ni plus hi
moins, que « ceux qui s'exercent à reproduire par leur pensée,

le système d'expériences et de vérifications auxquelles
leur activité a donné lieu ; » ils le sont comme tous les

philosophes religieux. Leur agnosticisme est un aboutissement
logique et non une déformation morbide ; il peut être
présenté comme le résultat de l'évolution des doctrines et

comme la condition de leur progrès.
On reproche ensuite aux agnostiques de ne pas admettre

de doctrines, de ne point profiter ainsi du rôle important
qu'ont les idées-forces dans la vie, en tant qu'appuis et
mobiles de la volonté. Il est vrai qu'un agnostique n'attribuera
jamais à une doctrine ou à une croyance une vérité absolue

ou plutôt ne les considérera jamais comme l'expression
parfaitement adéquate de la vérité essentielle. Mais précisément
cela lui donnera une force que les doctrinaires n'ont pas; cela

lui permettra à la fois une humilité parfaite vis-à-vis des

opinions d'autrui et une fidélité plus grande dans la formulation

intellectuelle de ses convictions. Il ne sera jamais forcé,

par une exigence de système, de faire plier sa conviction
devant sa pensée ; il ne courra jamais ce risque terrible de

mentir à sa conscience pour ne pas manquer de respect à

son intellect. En un mot il apprendra à vivre plus par la



l'agnosticisme RELIGIEUX 419

foi que par le cerveau ; et si ces choses lui créent une sorte
d'infériorité dans la bonne ordonnance des pensées et dans

l'éloquence apostolique, elles lui donneront, par contre, une
autorité et un tact dans la cure d'âmes qu'on ne saurait
priser trop haut.

Du reste il serait illusoire de se figurer que jamais un
agnostique n'aura de doctrines. Il en aura parce que tout
homme qui pense en a, mais les siennes seront et resteront
subjectives; elles ne s'imposeront pas à d'autres, mais elles

lui serviront tout autant à lui, et ses prochains les
apprécieront peut-être mieux parce qu'elles n'offriront pas le
danger d'attenter à leur liberté morale.

6° Mais M. Frommel ne se déclarera pas satisfait à si bon
marché. Il tient en effet, la distinction que l'agnosticisme établit

entre la foi et la croyance pour arbitraire et morbide. Il
accuse l'agnostique « de disjoindre, et cela dès leur origine
psychologique, deux phénomènes intimement connexes,
inséparables dans la réalité vivante, à savoir la croyance-confiance

et la croyance-pensée. » « L'homme qui pense n'a, dit-
il, rien à voir, selon l'agnostique, avec l'homme qui croit. »

Cette dernière affirmation nous semble un peu exagérée et
dépasse certainement les faits. Comment M. Frommel la
justifie-t-il? Il invoque l'exemple du document B qui nous
fait voir a) le phénomène religieux à l'état pur et b) la
double réaction — religieusement positive et intellectuellement

négative — du sujet conscient sur le phénomène
primitif. Mais, très-loyalement M. F. remarque, quelques lignes
plus loin, que l'auteur du document B lui-même avoue
trouver dans sa propre description du phénomène une
croyance. Retenons cet aveu qui corrobore ce que nous
disions plus haut. Ce qui nous paraît, par contre, erroné c'est
la conclusion que M. Frommel en tire : « Ainsi, dit-il, dès

qu'elle devient consciente, l'expérience religieuse devient la
cause et le premier objet d'une « affirmation philosophique »

que nous pourrons dès lors sans scrupule appeler une
doctrine.» (p. 35 et 36.) La cause? — Non, nous ne sommes pas
en droit de le statuer scientifiquement. La croyance, l'affir-



420 G. BERGUER

mation philosophique surgit dans l'esprit parallèlement à

l'expérience religieuse ; nous pouvons constater leur
parallélisme, non point la causation de l'une par l'autre. Ce

n'est pas «la foi qui pense», c'est le croyant qui croit et

qui pense en même temps. L'agnostique exprime ce qu'il
sent, mais son attitude nous semble parfaitement légitime
lorsque, revenant par la réflexion à cette expression intellectuelle,

il admet qu'elle est imparfaite et parfois même
infidèle, qu'elle n'arrive pas à traduire la vie spirituelle dans sa

plénitude.
Et maintenant, en quoi la dissociation de la croyance-

confiance et de la croyance-pensée est-elle arbitraire? M.

Frommel l'affirme mais sans le montrer ; ou plutôt il en

repousse à plus loin la démonstration en accusant de ce forfait
la théorie de la connaissance religieuse dérivée de Kant.

Si nous le suivons et que nous entrions, avec lui, dans le

chapitre intitulé « L'agnosticisme et la théorie de la connaissance

religieuse » (p. 42), nous souscrirons presque
entièrement à sa discussion du problème (avec les restrictions
faites précédemment sur l'équivoque que produit le mot
connaissance appliqué aux choses religieuses). En effet cette
discussion nous paraît aboutir à des conclusions plus
rapprochées de celles de l'agnosticisme qu'on ne pourrait le
croire. L'auteur commence par établir un parallèle entre la
connaissance scientifique et la connaissance religieuse; il
montre leurs points communs et leurs différences; et il en
arrive à deux conséquences portant, l'une sur l'avenir de la
connaissance religieuse, l'autre sur le rôle de la doctrine
religieuse, en vue de cet avenir, (p. 51 et 52.) Or la seconde
de ces conséquences, loin d'infirmer la disjonction entre la
croyance-confiance et la croyance-pensée, en est la plus
éclatante des justifications. Elle présente les doctrines comme
des hypothèses ci vérifier: « La doctrine religieuse pourrait
être considérée dans son existence même, comme une vaste
et générale hypothèse ; les doctrines religieuses particulières

et concurrentes, comme l'ensemble des hypothèses
rivales, attendant leur justification. » Cette idée hardie n'est



L'AGNOSTICISME RELIGIEUX 421

pas aussi nouvelle qu'elle semble. Kant déjà, dans sa Raison

pratique, l'effleure à propos de la doctrine de l'existence de

Dieu : « Admettre l'existence de cette suprême intelligence,
dit-il, est donc une chose liée avec la conscience de notre
devoir, bien que ce fait même de l'admettre appartienne à

la raison théorique, de sorte que, considéré relativement à

elle seule comme principe d'explication, il peut s'appeler
une hypothèse ; mais que relativement à l'intelligibilité d'un
objet qui pourtant nous est donné par la loi morale (le
souverain bien), partant d'un besoin pour un but pratique, il
peut être appelé une croyance....-» (Critique de la Raison

pratique, trad. F. Picavet p. 229). Quoi qu'il en soit, pourrait-
on dire quelque chose de mieux en faveur de la thèse
agnostique? La doctrine n'est point une vérité acquise, mais une
approximation qui s'essaye. Et en ce point-là, je suis heureux
de me rencontrer avec M. Frommel (voir thèse citée:
L'application de la méthode scientifique à la théologie, p. 223 et
la note p. 221).

Mais, chose curieuse, M. Frommel tire de ceci la conclusion

suivante : « Loin de taire sa croyance, chaque croyant doit
la proclamer, l'affirmer, la propager » (p. 52). Ne vaudrait-il
pas mieux dire que chaque croyant doit proposer sa croyance,
puisqu'elle n'est qu'une hypothèse? Que penserait-on d'un
savant qui emplirait le monde du bruit de ses hypothèses?
Peut-être la comparaison ne doit-elle pas se pousser trop loin.
Il siérait de faire la distinction entre le domaine de la vie
pratique et celui du travail intellectuel. Une solution
intermédiaire me semble la plus sage: non point le mutisme, mais
des affirmations franches qui ne prétendent point à la vérité
intégrale. C'est là, sans doute, la libre manifestation des

convictions religieuses que Vinet réclamait, et les agnostiques

n'en sont pas-si éloignés qu'on le dit quelquefois.

IV

Parlons un peu maintenant de l'agnosticisme en face du
christianisme. Sur ce point, nous sommes beaucoup plus



422 G. BERGUER

d'accord avec M. Frommel. Le christianisme est assurément
une religion historique et rédemptrice. « U normalise, comme
le dit fort bien M. F., les expériences religieuses qu'il
suscite, en les solidarisant avec une personne humaine
religieusement et moralement parfaite (donc normative) et en
les groupant autour d'elle d'une manière organique et
vivante. » En Jésus-Christ, dans la personne de Jésus-Christ,
l'homme saisit ce qu'il ne peut saisir nulle part ailleurs : un
objet de foi qui est en même temps objet de science. Les deux

expériences centrales de l'homme, l'expérience religieuse et

l'expérience intellectuelle se rencontrent en ce seul point : la

personne de Jésus et s'y vérifient l'une par l'autre. C'est là le

grand mystère chrétien et c'est là ce qui fait toute la valeur
du christianisme.

En Jésus-Christ le parallélisme psycho-religieux, qui nous
déchire, est brisé. Jésus donne une impression religieuse ;

il suscite une expérience religieuse ; il est l'objet d'une
expérience religieuse. Et, en même temps, il est dans l'histoire; il
a pu être touché et vu; il est tombé sous les sens de

l'humanité ; il est l'objet d'une expérience d'ordre sensible. En

lui donc, et en lui seul, dans sa personne historique et

surnaturelle, les deux expériences humaines se rencontrent et

leur objet à toutes deux devient identique.
Par conséquent, nous pourrons affirmer qu'en ce point-là

l'agnosticisme est vaincu, qu'en face de la personne de Jésus

il n'est plus permis? Pour un chrétien qui a saisi toute la

richesse du salut, oui 1 — Mais ne l'oublions pas, à cette
rencontre de l'expérience religieuse et de l'expérience intellectuelle

en Christ, il y a une condition et cette condition est de

l'ordre de la foi, non de l'ordre intellectuel. U faut un acte
du cœur, un acte de la volonté bonne pour trouver, dans le
Christ historique, le Christ fils unique-de Dieu. En un mot
la connaissance chrétienne, au même titre que toute autre
connaissance religieuse, est d'ordre pistique ; elle dépend
tout entière d'un mouvement de l'âme et non d'une attitude
intellectuelle. « L'Evangile, dit M. Frommel, prétend révéler
l'homme à lui-même et il prétend révéler Dieu à l'homme. »



l'agnosticisme RELIGIEUX 423

Cest parfaitement vrai, mais, encore une fois, cette révélation

ne s'introduit pas en l'homme par la voie de l'intellect.
L'intelligence y acquiescera mais à la condition que le cœur
ait été touché. La vie de Jésus est un témoignage, mais elle
ne devient un témoignage susceptible d'être compris qu'après

que l'âme qui la contemple a vibré. Il y aura donc des

agnostiques qui resteront agnostiques en face de la personne
historique de Jésus.

Comment faut-il juger leur attitude et quelle sera-t-elle?
Le message historique de la vie de Jésus ne sera pas, pour
eux, un message, mais une histoire qui pose un point
d'interrogation. S'ils sont logiques, ils n'affirmeront rien et ne
nieront rien ; ils resteront devant l'énigme jusqu'à ce qu'elle
parle à Jeur cœur. Il est évident qu'une pareille attitude ne

peut pas être féconde au point de vue chrétien. C'est une
attitude scientifique qui a sa valeur dans le domaine des

études mais qui devient insoutenable et dangereuse dès qu'on
veut en faire une règle de vie ; alors elle présente exactement
le même genre de péril qu'a fait courir à certains esprits le
déterminisme lorsque, de principe d'étude qu'il était d'abord,
on en a voulu faire le principe d'une morale. L'agnosticisme,
encore une fois, ne doit pas être considéré comme religieux
ou irréligieux ; il est, par définition, une attitude areligieuse
et il ne faut la combattre dans le domaine pratique qu'en lui
montrant ce qu'elle est.

Il semble donc que nous abondions dans le sens de

M, Frommel quand il dit que « c'est une erreur profonde que
de vouloir combiner le christianisme et l'agnosticisme.» Et
cependant... n'avons-nous jamais l'occasion de nous humilier,
en tant que chrétiens, devant des agnostiques dont la
consécration fait honte à tout notre appareil doctrinal,
accompagné d'une vie si peu en harmonie avec lui? Ces

individus sont peut-être des exceptions: ils existent néanmoins
et ils nous donnent une grande leçon ; c'est que les attitudes
intellectuelles sont toujours plus ou moins artificielles; la
vie les dépasse et se moque de leurs cadres, et Jésus-Christ,
nié peut-être par une pensée scrupuleuse à l'excès, pénètre



424 G. BERGUER

dans les cœurs lorsqu'ils sont préparés, par leur sincérité
même, àie recevoir. Il ne faut pas vouloir combiner le
christianisme et l'agnosticisme, mais, lorsqu'on les trouve unis
l'un à l'autre chez des hommes qui souffrent de ne pouvoir
accorder leur pensée et leurs expériences religieuses, il peut
être utile de leur montrer que leur agnosticisme, purement
intellectuel, n'est pas et ne saurait être un obstacle
insurmontable à la foi chrétienne parce qu'il n'est pas et ne peut
pas être du même ordre.

Conclusion. En somme notre manière de voir n'est pas-
aussi contraire qu'il le semble à celle de M. Frommel. Il est

parti de ce qu'on pourrait appeler « la convention
religieuse » pour juger l'agnosticisme et il l'a jugé mauvais. Les

agnostiques partent, eux, de la « convention scientifique »

pour juger le gnosticisme religieux, et ils le jugent mauvais..
Cette discussion accuse une fois de plus le dualisme foncier
qui existe entre la pensée et la foi, entre la vérité religieuse
et la vérité scientifique. Les agnostiques maintiennent, au
nom de la raison, ce dualisme et ils n'ont pas tort; ils font
là un acte de foi; ils obéissent à leur conscience qui veut
rester fidèle àia vérité intellectuelle qu'elle a été à même de
constater. M. Frommel, en tant que chrétien, surmonte le
dualisme par un acte foi aussi : il obéit à sa conscience, qui
a trouvé un motif d'ordre supérieur en Christ pour briser ce
dualisme. En ceci nous sommes d'accord avec M. Frommel ;

nous croyons qu'il y a un gnosticisme chrétien, légitime, qui
s'affirme par la foi en la supériorité de la certitude religieuse
et chrétienne sur la certitude sensible et qui se fonde sur
une démonstration d'Esprit et de puissance apparue en une
personne humaine unique: Jésus. Mais, et c'est en cela que
nous avons combattu notre cher professeur, sur le terrain de
la relativité de toute connaissance intellectuelle, qui est celui
des agnostiques, ce gnosticisme chrétien n'a qu'une portée
symbolique et restreinte. On ne sort de ce débat que par un
jugement de valeur.

Quoique étant de cet avis, il nous a semblé que les adversaires

en présence avaient mieux à faire que de coucher sur



l'agnosticisme RELIGIEUX 425

leurs positions respectives, qu'ils étaient plus près de

s'entendre qu'ils ne le suppposaient eux-mêmes et, qu'en précisant

la légitimité du point de vue agnostique dans de
certaines limites, on ne pouvait qu'aider à un rapprochement
entre les représentants des deux tendances sur le terrain de

la foi chrétienne qui transcende ces limites.

REPLIQUE

Par une déférence à laquelle je suis fort sensible et dont je
le remercie, M. le pasteur G. Berguer a bien voulu me communiquer

le manuscrit de cette « Réponse », avant de la publier.
Elle appellerait plus d'une remarque, et sur quelques points

l'effort d'une discussion sérieuse.
M. G. Berguer suppose, par exemple, qu'un agnostique en

religion est par là-même un agnostique intégral, et qu'il met
nécessairement la science au bénéfice de la même approximation

symbolique qu'il impute à la théologie. Cette supposition
se trouve-t-elle pratiquement confirmée? J'ai peur que non,
et que, dans la plupart des cas, elle réponde moins à la réalité
des faits qu'à la logique idéale d'un postulat théorique. De là

mon attitude à l'égard de l'agnosticisme religieux concret.
Les lecteurs qui connaissent la mentalité courante de nos
milieux jugeront si j'ai tort ou raison.

— Autre exemple : la définition que M. Berguer propose
de l'agnosticisme religieux et qu'il oppose à la mienne,
s'accorde-t-elle avec les expressions employées par MM. Seippel
et Flournoy, avec la position d'ensemble prise par l'auteur
du document B. et par M. Warnery lui-même Ne leur
est-elle pas sensiblement inférieure, et n'en serait-elle pas
une correction lenitive? Si bien qu'il s'agirait, en fait, de

deux agnosticismes distincts ou d'un agnosticisme à deux

degrés ; celui que représente M. Berguer échappant seul à la
plupart des objections qui s'appliquent au premier. En tout
cas, j'ai reçu d'agnostiques religieux avérés qui ne me
suivaient d'ailleurs sur aucun autre point, le témoignage d'une
approbation complète sur celui-là. D'où je conclus qu'il existe

un agnosticisme religieux plus radical que celui dont nous
parle M. Berguer.



426 g. frommel

—¦ U faudrait aussi nous entendre sur l'exacte signification
que nous attribuons au mot connaissance, — et ceci a dans

le débat une importance capitale. Je confesse n'avoir point
suffisamment précisé le sens de ce terme quant aux acceptions

diverses qu'il peut revêtir. M. Berguer statue entre la
connaissance pistique et la connaissance intellectuelle ou
« noétique1 » en religion une différence radicale que je ne

puis constater, une discontinuité et une hétérogénéité
auxquelles il m'est difficile de souscrire. Il me semble que toute
connaissance repose sur une intuition préalable. U y a

l'intuition sensible, fondement des sciences naturelles; l'intuition
rationnelle, fondement des sciences mathématiques; l'intuition

morale et l'intuition religieuse, fondement des sciences du
même nom. Ces sciences elles-mêmes sont-elles autre chose

que le prolongement plus abstrait, analytiquement ordonné,
de leurs intuitions respectives ne sont-elles pas constituées

par la mise en œuvre dialectique et Je contrôle expérimental
de ces intuitions Psychologiquement parlant, la connaissance

religieuse intellectuelle aurait donc les mêmes origines,
s'élaborerait conformément au même processus et serait aussi
légitime dans sa sphère propre que les autres connaissances.

J'ajoute qu'elle participerait, toujours au point de vue
psychologique, de la même inévitabilité. Je ne saurais donc voir
entre ce que M. Berguer appelle la connaissance pistique et

celle qu'il qualifie de noétique, une distinction plus grande
ou plus de discontinuité que celles qui subsistent généralement

entre l'intuition et la connaissance réfléchie.
Voilà qui suffirait pour marquer entre nos conceptions

initiales un écart singulièrement explicatif de celui de nos
conclusions.

— Mais il y a plus encore que ces divergences particulières
pour nous séparer: nous ne nous mouvons pas sur des plans
identiques. M. Berguer se place au point de vue qu'il appelle
fort justement la « convention scientifique », alors que je me
suis placé d'emblée à celui qu'il dénomme la « convention

1 J'avais, dans mes articles, employé ces termes dans un sens un peu différent,
•et plutôt comme transition entre la connaissance pistique et la connaissance
intellectuelle.



l'agnosticisme RELIGIEUX 427

religieuse. » Il s'en suit que les questions dont il se préoccupe

sont les questions préliminaires et formelles en quelque
sorte : celle de l'application correcte de la méthode scientifique

à la psychologie religieuse, celle de la liberté de la
pensée théologique, etc....

Ces problèmes, je les considère comme préalablement
résolus et d'une manière à peu près analogue à celle dont
M. Berguer les résout lui-même. Je n'ai pas cru devoir m'y
attarder, à tort peut-être, et, poussant plus avant, j'ai tenté
de révéler quels inconvénients et quels périls fait courir à la
vie religieuse proprement dite, à la vie chrétienne surtout,
l'oubli de la distinction que trace si nettement M. Berguer ;

le danger qu'il y a de vouloir combiner l'attitude areligieuse,
purement intellectuelle, expectante et critique, de l'agnosticisme

avec les affirmations vitales qu'emporte la foi
religieuse positive ; l'appauvrissement qui résulte de leur
mélange ou de leur confusion ; l'urgente nécessité qu'éprouveront,

tôt ou tard, ceux qui se réclament de la révélation
évangélique de transcender la première de ces positions et de

la subordonner franchement à la seconde.

Mais, et c'est par quoi je termine, ce qui nous sépare de la

sorte, comme tendance et point d'application de la pensée,
est aussi ce qui nous rapproche.

M. Berguer reconnaît, — avec quelques précautions, il est

vrai, et sans y insister suffisamment à mon gré, — que
l'agnosticisme religieux et la foi chrétienne sont normalement
inconciliables. Il m'accorde en cela tout ce que je réclame,
car cet aveu résume l'ensemble de mon travail et je n'avais
d'autre intention que d'y conduire mes lecteurs.

Il ne me reste donc qu'à remercier M. Berguer d'une
critique qu'il a su rendre aussi courtoise qu'instructive; d'une
critique qui prélude sans doute à de plus rudes batailles, et
dont devront tenir grand compte ceux — moi-même le tout
premier — qui voudront élargir et reprendre à frais
nouveaux un débat que de multiples indices semblent annoncer
imminent et sérieux.

G. Frommel.


	L'agnosticisme religieux

