Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1905)

Heft: 5

Artikel: L'agnosticisme religieux

Autor: Berguer, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[AGNOSTICISME RELIGIEUX

PAR

G. BERGUER

lic. theol.

Au cours des deux articles remarquables qu’il vient de
consacrer & ce sujet dans cette revue! M. Frommel me parait
d’une sévérité exagérée envers ’agnosticisme religieux. A
I’entendre c¢’est un mal dangereux dont il faut s’efforcer de
guérir ceux qui sont atteints (p. 59). Il s’agit de préserver
U Eglise de sa contagieuse influence (p. 59). L’agnosticisme
religieux agit comme un dissolvant du christianisme; c’est
une déformation pathologique de la vie religieuse, qu'il qua-
lifierait volontiers de psychasthénie spirituelle (p. 60).

Voila, pourriez-vous dire en terminant la lecture de ces
articles, un ennemi bien caractérisé qu’il faut déloger au
plus vite sous peine de catastrophes terribles! Ces pauvres
agnostiques religieux qui nous apparaissaient jusqu’a main-
tenant comme d’inoffensifs particuliers, point remuants,
prennent soudain une tournure inattendue et commencent
presque a sentir le roussi!

Qu’en faut-il penser? Nous aimerions & croire que M. From-
mel s’est laissé emporter par la fougue de son éloquence lit-
téraire, qu’il a grossi le danger pour mieux le dénoncer, qu’a

1 Ces articles ont été ensuite publiés en brochure chez MM. Georges Bridel & Cie
4 Lausanne. La pagination dont nous nous servons est celle de la brochure et non
celle des articles que nous n’avons plus sous la main.

THEOL. EE PHIL. 1905 a7



402 G. BERGUER

dessein il a noirci un peu le tableau afin d’en dégouter les
amateurs; mais il n’en est rien. A lire et & relire ces pages
on apprend que 'argumentation en est serreée, parfaitement
menée et d'une logique impitoyable.

Est-ce qu’alors vraiment I'auteur du document B., M. War-
nery et... Uautre seraient des hommes pernicieux et suspects?
Nous ne le croyons pas... et pour cause! Aussi chercherons-
nous & montrer (oh! bien humblement et bien maladroite-
ment ) quelques-uns des points qui nous semblent infirmer
ou tout au moins déparer en quelque mesure les raisonne-
ments de Phonorable professeur.

D’abord une question de mots. Les questions de mots sont
parmi les plus importantes; elles sont & la base de toutes les
discussions et ce sont elles qui les empéchent le plus souvent
d’aboutir. M. Frommel étudie l'agnosticisme religieux. Peut-
on dire, & proprement parler, qu’il y ait un agnosticisme
religieux? 1’agnosticisme est une attitude de la pensée qui
se manifeste dans tous les domaines de la pensée & la fois. Le
véritable agnostique statue les limites de sa connaissance
d’une maniére générale et aussi bien sur le terrain scienti-
fique que sur le terrain religieux; c’est un homme qui en
est arrivé & croire que la pensée ne va pas au fond des choses,
qu’elle est inapte & exprimer la vérité compléete, et cela dans
n’importe quel champ d’investigation. Cela ne I’empéchera
pasde penser et de parler, de laisser parler et penser les autres;
mais il n’attribuera jamais qu’une valeur relative a I'expres-
sion intellectuelle ; il ne 'imposera pas comme la traduction
exacte de la vérité absolue. Au fond I'agnostique est le con-
traire du doctrinaire. Mais un agnostique revétira cette atti-
tude intellectuelle partout et non pas seulement en ce qui
touche aux questions religieuses. Le jugement qu’il a porté
sur sa pensée et sur ses limites est un jugement qui embrasse
toutes les activités intellectuelles.

Cette remarque a son importance; car, & ne considérer



L’AGNOSTICISME RELIGIEUX 403

I’attitude agnostique d’'un homme que dans ce qui touche
aux questions religieuses, on court le risque d’une apprécia-
tion partiale parce qu’incompléete. En effet, 'impression que
recoit le critique en face d’un agnostique s’occupant de
questions religieuses se modifie singuliéerement lorsqu’il le
sait agnostique aussi dans les questions scientifiques. Il
serait choquant de voir quelqu’un récuser la valeur absolue
de sa pensée dans un certain domaine tout en l'acceptant
dans les autres; il l'est beaucoup moins de constater que
partout il n’accorde & cette pensée qu'une valeur restreinte
en tant que représentation de la vérité1.

Or les agnostiques que M. Frommel a choisis comme exem-
ples ne sont-ils pas agnostiques ailleurs que dans les questions
religieuses? C’est ce qu’il serait intéressant d’élucider. Un
coup d’ceil jeté sur le document B nous inclinerait & croire
qu’il en est bien ainsi; p. 335 de la brochure de M. Flournoy
(Observations de psychologie religieuse) B s’exprime de la
facon suivante: « Précisément parce que je suis devenu ag-
nostique et que toute forme intellectuelle de l'inaccessible
n’est plus pour moi qu’une simple représentation sans va-
leur en soi, de la Réalité.... » Toute forme intellectuelle: cette
expression a quelque chose de singuliéerement général quoi-
que lauteur s’en serve a propos des choses religieuses et
nous ne serions pas éloigné de croire qu’il est agnostique
sur toute la ligne, aussi bien en science qu’en religion.
Quant a votre serviteur, rappelons que, dans la thése méme
citée par M. Frommel?, il lui est arrivé de dire: « Le déter-
minisme scientifique n’est qu’une convention.» On ne peut
guére étre plus agnostique en science. Enfin M. Warnery
s’exprime ainsi dans un passage cité déja: « Il est possible

1 Les théologiens modernes n’ont pas assez pris garde & ce caractére de I'agnos-
ticisme. Ainsi M. le professeur Bois dans un article de I'Avané-garde du 15 juin
1905 écrit ces mots: «Je sais bien qu’un certain agnosticisme... n’hésite pas &
prétendre que le réel, c’est l'insaisissable, l'inconnaissable » et il ajoute im-
médiatement comme si cela en était la conséquence: « il n’y aurait rien d’ac-
cessible en dehors de la science pure ! » Est-ce que la science pure atteint I'incon-

naissable ?
2 L’application de la méthode scientifique d la théologie (Genéve, Georg & Cie).



404 G. BERGUER

que je me trompe en supposant un but 4 la création. Il est
méme plus que probable que ma représentation du monde
me laisse aussi loin de la vérité que les conceptions enfan-
tines de ’humanité primitive. » Voild qui implique un agnos-
ticisme presque absolu sur le terrain de la connaissance
scientifique!

Il aurait donc mieux valu parler de Uagnosticisime en face
des questions religieuses que d’un agnosticisme religieux qui
n’existe peut-étre pas a l'état isolé. Cette simple modification
de mots porte plus loin que les mots. Elle aurait sans doute
conduit M. Frommel & juger les agnostiques sur I'ensemble
de leur pensée et & apprécier moins sévérement une attitude
qui concilie les exigences de 'esprit scientifique avec le res-
pect le plus absolu des expériences religieuses.

Ce qui tend & nous le faire croire, c’est que, dans un ali-
néa de son travail ou 1l discule précisement la différence
qu’il y a entre la connaissance scientifique et la connaissance
religieuse, M. Frommel semble faire sienne une conception
de Kant qui n’est rien moins que fonciérement agnostique a
I’égard de l'objet de la science: « La connaissance scienti-
fique use, dit-il, de catégories et de formes qui ne sont pas
moins symboliques, anthropomorphes et méme subjectives
que celles qu’emploie la connaissance religieuse. Le réel sen-
sible, phénoménal ne parvient & Pesprit qu’d travers ces
formes et ces catégories; nous n’en connaissons et n’en pou-
vons connaitre que ce qu’elles en épousent, que ce qui s’y
adapte et s’y laisse mouler. Le reste nous échappe. Or est-on
str que ’espace ou le temps, le nombre ou la causalité, etc.,
soient donnés dans l'objet de l'expérience sensible? Nul-
lement. Ce qui est str, c’est qu’ils sont donnés par le
sujet, apportés par lui et imposés par lui & l’expérience.
1ls sont donc essentiellement subjectifs. Et, comme le sujet
c’est ’homme, ils sont donc eux aussi essentiellement,
incurablement antropomorphiques et symboliques. Si I'on
pose la question fondamentale de la certitude, de l'adé-
quation du connu au réel, la connaissance scientifique
ne répond pas mieux que la connaissance religieuse; elle



I’AGNOSTICISME RELIGIEUX 405

est sur le méme pied, elle n’exclut pas le scepticisme
radical. » (p. 47-48.) 11 est vrai quimmédiatement aprés
M. Frommel cherche & montrer que la connaissance scien-
tifique est dans une position d’infériorité; et nous repren-
drons plus tard ce point-la. Mais cet agnosticisme qu’on pa-
rait adopter dans les questions de science, pourquoi le
combatire si vivement ailleurs? Et, si on le combat dans les
questions religieuses, pourquoi 'adopter ailleurs si ce n’est
grace a4 une solution de continuité dans la logique de la
pensée? Il n’a pas empéché le développement des sciences ;
entravera-il, autant qu’on le croit, le développement de la
science chrétienne? Il est permis d’en douter et de se dire
qu’apres tout les agnostiques ne sont peut-étre pas aussi
dangereux qu’on nous les montre.

il

Que sont-ils en effet ? ’en viens & ma seconde critique qui
porte sur la définition de Uagnostique. M. Frommel ne la
tente qu’apreés avoir exposé rapidement les trois exemples que
les lecteurs de la Revue connaissent. La voici telle qu’il la
formule :

« L'agnostique religieux est celui qui, dans sa vie person-
nelle, affirme et réalise une distinction totale entre le phéno-
meéne moral et mystique et le phénomeéne intellectuel, leur
wmadéquation réciproque constitutive, et Uabsolue inintelligi-
bilité de Uexpérience religieuse et de son objet. » (p. 16.)

Cette définition ne me parait pas concorder exactement
avec une étude attentive des cas présentés. Elle érige en
théorie, en loi biologique, ce que les agnostiques tiennent
pour une expérience personnelle et subjective. Elle rend po-
sitive une attitude qui est plutdot expectante ; elle généralise
trop et trop vite. Je me permettrai d’y introduire un petit
changement qui en modifie beaucoup la portée :

L'agnostique, dirai-je, est celui qui dans sa vie personnelle
affirme et réalise une distinction tolale entre le phénomeéne
moral et mystique et le phénomene intellectuel et qui, restant



406 G. BERGUER

sceptique sur leur causation réciproque, nie I’absolue intelli-
gibilité de Uexpérience religieuse et de son objet.

Cette modification est importante parce qu’elle fait de I'a-
gnosticisme quelque chose de bien moins absolu et de trés
différent. Il s’agit seulement de la justifier. Je le ferai par
deux remarques :

10 La premiére, c’est que l'auteur du document B. et
M. Warnery, s’ils affirment l'insuffisance du phénomeéne
intellectuel & traduire intégralement le phénoméne religieux,
n’imposent pas silence pour cela a leur pensée. Au contraire,
ils font de louables efforts pour exprimer intellectuellement
ce qu’ils sentent. Toute leur entreprise ne vise presque qu’a
ce but. Ils ne parleraient pas s’ils étaient convaincus qu’il
n’y a rien a dire. Or ils parlent, et ils parlent si bien, si exac-
tement qu’on est obligé de rendre & I'un d’eux ce témoignage
que son document est « la plus pénétrante, la plus sérieuse,
la plus clairvoyante, et la plus loyale analyse de conscience
qui, sans doute, ait jamais été faite dans ce domaine. » Venez
nous dire, apres cela, qu’ils affirment 'absolue inintelligibilité
de I'expérience religieuse et de son objet ! Non, ce n’est point
cela; leurs travaux mémes le démentent. Ce qu’ils veulent
dire, c’est qu’il y a au fond de l'expérience religieuse un
substratum qui échappe a l'intellect.

On m’objectera le célébre « mensonge de la théologie » du
document B. Mais il faut pourtant distinguer, dans ce docu-
ment, ce qui est dicté par un esprit violent de réaction contre
les habitudes traditionnelles de ce qui vient en droite ligne
de la raison et du cceur.

Lorsque B. liche son mot, qui est presque une boutade, il
vient précisément de faire ce dont il se défend; il a cherché
a nommer son « énigme insoluble », il a voulu la définir; et
c’est évidemment dans sa terreur d’en dire trop, de retomber
dans les anciens clichés, qu’il crie au mensonge. Tous les
théologiens n’en font-ils pas autant lorsqu’ils attaquent des
notions vieillies qui leur paraissent voiler la vraie nature de
Dieu par leur précision outrée et quelquefois irrespectueuse ?

20 Ma seconde remarque porte sur I'inadéquation elle-méme



I AGNOSTICISME RELIGIEUX 407

statuée par les agnostiques entre le phénomeéne religieux et
le phénoméne intellectuel, sur sa nature et son role. — Cette
inadéquation ils l'affirment et pourtant ils maintiennent soit
I'un soit Pautre de ces deux phénomeénes ; ils se servent de
P'un pour expliquer 'autre, pour le décrire, pour en commu-
niquer la substance & leurs prochains. Ne pourrait-on pas
comparer leur attitude & celle du psychologue devant le pa-
rallélisme psycho-physique et n’y aurait-il pas peut-étre 14 la
clef de l'attitude agnostique? — L’agnostique pourrait étre
défini : celui qui a constalé le parallélisme du phénomene
religieux et du phénoméne intellectuel, qui admet ces deux
phénoménes, mais se refuse a statuer un lien causal de I'un
4 l'autre et se borne & les accepter I'un et 'autre.

Mais la question qui se pose est celle-ci: Une telle attitude
peut-elle étre considérée comme religieuse ? A cette question,
nous n’hésitons pas a répondre: Non, et & aucun degré!
C’est une attitude intellectuelle et uniquement intellectuelle ;
elle est dictée par un besoin de rectitude intellectuelle et ne
doit prétendre & rien autre qu’a satisfaire ce besoin ; elle n’a
rien & faire avec la religion qui est vie du cceur et de I'ame
et nous croyons que c’est une erreur de la part de ceux qui
ladoptent comme de la part de ceux qui la critiquent de la
vouloir prendre pour une manifestation religieuse de I’étre.

(Vest, du reste, une erreur toute semblable que les psycho-
logues ont eu & combattre lorsqu’ils ont affirmé le parallé-
lisme psycho-physique, et dans laquelle quelques-uns d’entre
eux (M. Ribot, par exemple) sont tombés. 1ls ont eu toutes
les peines du monde & faire respecter le principe du parallé-
lisme tout simple ; certains esprits le combattent parce que,
disent-ils, il implique la causation du psychique par le phy-
sique ; d’autres l'adoptent avec un enthousiasme exagéré
pour la méme raison. La vérité, c’est qu’il n’a jamais été une
explication mais une constatation de fail.

[’agnostique, vis-a-vis des questions religieuses, fait une
constatation du méme ordre. Il se trouve, d’une part en face

~d’une expérience religieuse, d’autre part en face d’'une donnée
intellectuelle en rapport avec cette expérience et il constate



403 G. BERGUER

que, paralléles I'une & I'autre, cette expérience de 'ordre du
sentiment et cette donnée de l'ordre de l'intellect ne s’épui-
sent pas I'une l'autre ; il y a entre elles quelque chose d’irré-
ductible. 1l reste toujours, affirment-ils, dans la réalité reli-
gieuse, quelque chose qui ne se reduira pas en formules in-
tellectuelles, de méme que, dans la réalité psychique, il y aura
toujours quelque chose, disent les psychologues, que n’ex-
prime pas la phraséologie physiologique. Kt, encore une fois,
on peut discuter cette affirmation, mais qu’y trouve-t-on de
religieux ou d’irréligieux ? Pour ma part j’avoue n’y rien voir
de plus ou de moins religieux que dans 'affirmation du pa-
rallélisme psycho-physique. Cela est en dehors de la religion
et d'un autre ordre.

Il y a plus! Cette conception de 'agnosticisme comme une
attitude purement intellectuelle, comme la constatation de ce
que Jappellerais le parallélisme psycho-religieux me semble
offrir un terrain de conciliation possible pour M. Frommel et
les agnostiques. D’une part, en effet, elle rectifie ce qu’il peut
y avoir d’exageéré dans la critique que M. Frommel fait de
Iagnosticisme ; d’autre part, elle limite le cercle dans lequel
Pagnosticisme a le droit de se mouvoir et laisse le champ
libre aux affirmations d’ordre pistique tant qu’elles ne pré-
tendent pas se légitimer devant la raison pure, mais seule-
ment devant la conscience religieuse.

Pour nous en rendre compte, reprenons la question telle
que M. Frommel la pose (p. 22): « La question, selon lui, la
seule question qui importe est celle-ci: la religion, — tout.
particuliérement la religion chrétienne, — a-t-elle quelque
chose & gagner ou quelque chose a perdre, en devenant ou
en restant agnostique? Sous lequel de ces modes, — pro-
longée en doctrine ou privée de doctrine, — sera-t-elle ou
risque-t-elle d’étre plus religieuse, plus chrétienne, et, par
suite, plus efficace, plus puissante, plus féconde ? Ce que
nous aimons, en effet, ce qui nous tient au cceur, c’est
la religion et non la théologie, notre supréme intérét est
un intérét religieux. Nous pensons que la force de la re-
ligion est d’étre religieuse, de réaliser sa propre essence, de



L’AGNOSTICISME RELIGIEUX 409

vivre elle-méme sa propre vie — et non de se soutenir par
des succédanés ou des dérivations quelconques, pratiques
ou théoriques. Et nous demandons s’il est dans la nature
de la religion de devenir plus religieuse, de s’implanter
mieux dans les consciences, et d’y produire de meilleurs
fruits, avec ou sans connaissance religieuse ? »

La il serait bon de déterminer ce qu’'on entend par con-
naissance religieuse et d’établir nettement la différence qui
existe entre cette connaissance d’ordre particulier et ce qu'on
désigne vulgairement, ce que tout le monde entend par le
terme de connaissance. La connaissance, au sens ordinaire,
est une fonction purement intellectuelle. Peut-on en dire
autant de la connaissance religieuse? N’est-ce pas tout autre
chose et n’y aurait-il pas lieu d’éviter I'équivoque que ce
terme produit toujours? D’apres ce que nous savons des idées
de M. Frommel il semble bien qu’il attribue au mot connais-
sance religieuse une portée trés différente de celle qu’a la con-
naissance dans les discussions scientifiques. On en douterait
cependant & lire la suile de son argumentation, car ce qu’il
enfend reprocher aux agnostiques, c’est leur refus d’accorder
a la religion le privilége d’émettre des propositions noétiques
(p. 23). M. Frommel penserait-il qu’il n’y a pas de connais-
sance religieuse sans émission de propositions noétiques?
Nous ne le croyons pas; mais & le lire on pourrait le penser
et il elit été, nous semble-t-il, préférable de bien marquer la
différence qui existe entre la connaissance religieuse et son
expression intellectuelle en propositions noétiques. M. From-
mel, il faut le reconnaitre, le fait en une certaine mesure,
mais 1l subsiste dans son exposé un flottement de termes qui
peut nuire 4 'exacte compréhension des choses. Cette méme
équivoque se reproduit dans le paragraphe intitulé: « L’ag-
nosticisme et la théorie de la connaissance religieuse. »
M. Frommel n’y parle que de la connaissance religieuse au
sens spirituel; et, analysant celle-ci, il tire de son analyse
des conclusions qu’il applique a4 la connaissance noétique.
L’équivoque est constante et c’est sur elle que roule presque
tout le débat.



410 G. BERGUER

Mais passons ! Ce que M. Frommel revendique pour la re-
ligion, c’est le privilége d’émetire des propositions noétiques,
des doctrines, des affirmations dogmatiques; et il reproche
a 'agnosticisme de lui refuser ce privilége. Ce reproche est-
il parfaitement fondé? Il importe, avant toute autre chose,
de I’examiner, car c’est sur ce point que porte tout 'effort de
la critique de M. Frommel. Reprenons, si vous le voulez
bien, quelques-uns des passages qu’il cite:

C’est le document B qui parle: « Du reste, je me dis que
le fait méme que je possede cette expérience, dite « reli-
gieuse», est comme le témoin en moi de l'existence d’une
réalité inaccessible, de l'union, dans la conscience de moi-
méme, d’'un moi et d’'un non-moi; que j'ai 14 en quelque
sorte conscience d’une racine de mon étre, d’un lien de tran-
sition entre moi et autre chose, cet «autre chose» étant néces-
sairement une conscience de soil puisque cela se passe dans
I’enceinte de la conscience de moi. » (p. 11.)

Et plus loin:

« Il me semble sentir au dedans de moi, au fond du sen-
timent religieux, une action, une présence; en un mot que
je suis l'objet avant d’étre le sujet d’une action spirituelle....
Je fais la-dedans I'expérience que je n’ai pas a faire, mais a
recevoir; que je n’ai pas 'initiative mais le devoir d’attendre
et d’écouter; que la source de la vie est au dela de mon moi
conscient, pour moi, pour tous les hommesl. Je veux croire
que de cette source sort le bien et le bonheur (j’en ai fait
méme quelque incompléte expérience).... » (p. 12.)

Peut-on dire que 'nomme qui a écrit ces lignes se refuse
a4 émettre des propositions noétiques sur ses expeériences re-
ligieuses ? Non, direz-vous, mais ce méme homme a pourtant
écrit les mots suivants: « Le dogme m’est apparu comme un
simple symbole intellectuel, la partie intellectuelle du phé-
nomene fonctionnel religieux, la forme qu’il prend selon le
caractére du sujet, selon ses conditions héréditaires et so-
ciales surtout. Il faut bien que le phénoméne (religieux vital)

1 C'est nous qui soulignons.



IAGNOSTICISME RELIGIEUX 411

revete un caractére intellectuel quelconque, et ce caractére,
¢’est la croyance; mais, pour l'observateur réfléchi, la réa-
iité objective de 'objet de la crovance devient une simple
illusion d’optique, et il a conscience du caractére simple-
ment symbolique et subjectif de 'objet de cette croyance.
Cest la forme que revét le phénoméne religieux, ou plutot
le cadre dans lequel il apparait, puisque la croyance est en
général traditionnelle et qu’elle est rarement ’expression
exacte du phénomeéne individuel lui-méme. » (p. 9 et 10.)

Qu’est-ce que cela veut dire? — M. Frommel 'explique ainsi:

« Cela veut dire que la croyance, qui est nécessaire, parce
que nous sommes organisés de telle sorte que, dés qu’il y a
expérience réelle, il v a représentation de croyance, cette
croyance n’a aucun rapport quelconque (hors celui de cette
nécessité psychologique) avec 'expérience et son objet. Elle
est une illusion inévitable, rien de plus. Elle ne correspond
4 rien. » (p. 10.)

Cette croyance n’a aucun rapport avec l'expérience et son
objet, hors celui de cette nécessité psychologique. Ces derniers
mots, mis entre parentheses, sont plus importants qu’ilsn’en
ont 'air. Ils impliquent précisément (peut-étre 'auteur du
document B n’a-t-il pas assez pesé ce fait) un rapport néces-
saire, inévitable, entre le phénomeéne religieux etla croyance,
rapport qui n’est point saisissable intellectuellement (donc
I’agnosticisme, comme tel, n’a pas & s’en occuper et il ne faut
pas lui faire un crime de cette abstention), mais qui n’en
existe pas moins indéniablement. Au point de vue intellec-
tuel, le caractére de l'objet de la croyance est donc bien
symbolique et subjectif. Mais remarquons que cela n’en-
traine aucune diminution de cet objet au point de vue reli-
gieux; car, il faut s’en souvenir, les vérités religieuses su-
prémes, les vérités les plus évidentes aux yeux de la foi sont
toujours d’ordre subjectif, de telle sorte qu’on pourrait dire
que c’est subjectivement que ’homme vit de la vraie vie.
Témoin la grande parole de saint Paul: « Si nous avons
connu Christ selon la chair, maintenant nous ne le connais-
sons plus de cette maniére. » (2 Cor. V, 16.)



412 G. BERGUER

Faut-il en conclure, comme on accuse les agnostiques de le
faire, qu’il nous sera interdit d’exprimer intellectuellement
le phénomeéne religieux, d’avoir des croyances, d’élaborer
des doctrines? — Nullement! et I'exemple des agnostiques
eux-mémes est & pour nous en convaincre. Ce qu’il faut en
conclure, c’est que toujours ces doctrines, ces croyances, ces
dogmes seront un « & peu prés » par rapport a leur objet
religieux. — De 14 a leur refuser toute valeur, il n’y a qu’un
pas, nous dira-t-on. — Oui, mais un pas si énorme qu’il est
impossible, radicalement impossible & I’homme (toujours
grace a la susdite nécessité psychologique) de le faire;
et si les agnostiques ont parfois semblé s’y préparer
(«mensonge théologique »), en réalité ce n’est qu'une illusion
dont ils ont été victimes. Ils ont été frappés par l'inadé-
quation du phénoméne religieux et du phénomene intel-
lectuel ; ils n’ont jamais renoncé en fuit ni proclamé par
un acte la rupture de tout lien entre eux. — Pourquoi? Clest
qu’il y a entre ces deux ordres de phénoménes la méme
sorte de relation qu’entre les phénomenes psychiques et les
phénoménes physiques, ce nexus ineffable que I'on a affublé
du nom de parallélisme parce qu'on ne sait pas ce que cela
veut direl. Pour briser ce nexus il faudrait sortir des con-
tingences humaines et personne n’y prétend. Mais les
hommes de science ont-ils renoncé & décrire les phénomeénes
psychiques en termes physiques parce qu’ils connaissaient
I'inadéquation des uns aux autres ? Certes non! Seulement,
chaque fois qu’il s’agit de recherches scientifiques, ils se
rappellent cette inadéquation afin de ne pas tomber dans
I'erreur. De méme les agnostiques ne s’interdisent pas de
dogmatiser et ils le feront encore, comme M. Frommel le

1 On pourrait nous objecter que le parallélisme psycho-physique n'est pas du
meéme ordre que le parallélisme psycho-religieux parce que la qualité des phéno-
ménes en présence différe absolument. — Nous en tombons d’accord. Notre but
n’est peint d’identifier I'un 4 I'autre, mais simplement d’attirer Dlattention sur ce
fait que les représentations intellectuelles d’expériences religieuses, unies a ces
expériences par une nécessité psychologique inconnaissable, ne peuvent étre en-
visagées scientifiquement comme rattachées a elles par un lien causal.



I AGNOSTICISME RELIGIEUX 413

prédit, mais Uinadéquation, le parallélisme psycho-religieux
dont ils ont conscience et qu’ils proclament les empéchera
de déclarer intellectuellement vraies? les crovances qu’ils
forrnuleront. Encore une fois, 'agnosticisme est le contraire
du doctrinarisme. Le mot « mensonge théologique », s’il est
un peu fort lorsqu’on 'applique & une croyance proposée, de-
vient 'exact qualificatif de toute doctrine imposée aux autres
comme la vérité. Or, en ruinant ce mensonge théologique,
I’agnosticisme devient un des plus strs garants de 'esprit
protestant. Il oppose, en effet, une digue infranchissable &
cet intellectualisme outrancier qui est trés humain et qui a
fourni une base solide a toutes les déformations catholiques.
A ce titre il ne faut pas trop le mépriser, mais lui savoir gré
de ses efforts.

11

Ceci dit, passons en revue les points divers par lesquels
M. Frommel marque les déficits et le caractére d’insuffisance
de lagnosticisme.

1o Le premier de ces points, c’est le réle de la parole en re-
ligion: « Le role de la parole, dit-il, est chez les religions
exactement corrélatif & leur supériorité spirituelle. » Nous
en demeurons d’accord. La rapide revue des religions que
M. Frommel nous donne est parfaitement concluante en
Iespéce. « Le triomphe de la parole (nous citons) n’est com-
nlet qu’avec le christianisme qui, du seul point de vue de
leur histoire comparée, est certainement la plus élevée des
religions.» Arrétons-nous-la un instant! — Ne serait-il pas in-
diqué de pousser un peu plus loin I'analyse et de se deman-
der pourquoi ce role unique et prépondérant de la parole
dans le christianisme ? Ne pourrait-on pas remarquer qu’a me-
sure que le role de la parole augmente, celui de 1a discussion
se développe aussi ? Les religions supérieures, on le verrait
en approfondissant davantage, sont caractérisées par 'at-
taque de la parole figée en formules au moyen d’une parole

1 (est-a-dire vraies d’une vérilé qui doit étre acceptée par tous les autres étres
raisonnables sous peine de déraison.



444 G. BERGUER

plus vivante jaillissant des sources mémes du coeur. Le chris-
tianisme, en particulier, nous apparait comme une protesta-
tion véhémente de la conscience sincére contre la doctrine
glacée et morte du pharisaisme. Personne plus que Jésus
n’a pourchassé, juge et stigmatisé le mensonge théologique.
Sa parole, que dis-je, lui-méme, il a été la vivante accusation
du mensonge doctrinal ; et, s’il a parle beaucoup, s’il a pu
meme s’appeler la Parole, c’est au sens vivant qu’il faut
I'entendre et ce sens est nettement I'opposé du sens doc-
trinal.

Alors?... Peut-on accuser les agnostiques de réagir contre
cette tendance? Faut-il dire, comme M. Frommel, que
« 'agnosticisme rend I’homme quasi muet »? Nous ne le
croyons pas. Il semble, au contraire, qu'un certain agnos-
ticisme, le seul vrai, fasse beaucoup parler dans le bon sens
du mot et soit bien dans la ligne réformatrice qui empéche
les religions de s’immobiliser dans les vaines redites?.

M. Frommel reconnait volontiers, du reste, qu’il y a parole
et parole. « Je prétends néanmoins, ajoute-t-il, qu’en tout
état de cause la parole est le germe de la doctrine. Il y a
dans toute parole un élément de connaissance, un facteur
noétique.... » Encore la nous tombons d’accord. Mais toute
la question est de savoir si ce facteur noétique correspond
nécessairement a toute la vérité et ’'épuise, s’il n’est pas bon
et légitime et désirable qu’il soit épure, revisé et constam-
ment remis au point et si ce n’est pas précisément le role
de l'agnosticisme de revenir sans cesse a ce travail qui n’est
jamais achevé. Or cette question n’est pas résolue dans le
paragraphe dont nous nous occupons; elle sera reprise plus
loin & propos de la doctrine.

20 Le second point sur lequel M. Frommel insiste, c’est le
rile social de la religion. 11 le considére comme inséparable
de la doctrine. Encore 13, il faudrait s’entendre sur les mots.

1 Ce point mériterait d’étre approfondi. Nous pressentons bien que tout n’est
pas dit par 13, qu'il faudrait distinguer entre agnosticisme et agnosticisme, et
qu’il y a dans toute protestation de conscience authentique un élément positif dont
Pimportance est capitale.



1L'AGNOSTICISME RELIGIRUX M5

La doctrine, telle qu’elle nous est présentée dans ces pages,
ce n'est pas la doctrine doctrinaire, celle qui s’impose (M. F.
le fait remarquer), c’est la parole pensée, la parole ensei-
gnante. Contre une telle parole, les agnostiques seraient-ils
aussi séveres qu’on le leur reproche ? Eux aussi parlent, ex-
pliquent, s’adressent & la conscience par la pensée et, par
conséquent, dogmatisent en un certain sens. La seule préten-
tion qu’ils repoussent énergiquement, c’est la prétention ré-
gulatrice de la doctrine. Or il est fort probable que leur lutte
contre les formules ne diminuera en rien la dissémination
sociale du christianisme. Au contraire. Il est nécessaire,
comme nous 'avons dit déja, au progrés d’une religion que
ses formules, ses doctrines soient sans cesse revisées; elles
apparaissent a certains moments comme des traductions in-
sinceres de I’expérience ; et il est bon qu’a ces heures-1a il se
trouve des hommes qui, sortant du rang, quelquefois avec un
peu trop d’éclat et de violence, laissent de coté les interpré-
tations savantes ou contournées et deénoncent le mensonge
qu’ils voient 1a ou leurs péres ne l'apercevaient point encore.
Il ne me semble pas qu'une généralisation de I'agnosticisme
soit & craindre; il ne conviendra jamais & la grande masse
dont les tendances sont plutot collectivistes qu’individua-
listes ; et, en faveur de cette masse et pour 'amener & évo-
luer petit 4 petit, le role social de 'agnostlicisme n’est pas &
dédaigner ni & mépriser.

3¢ Quant a l'apostolat, faut-il le bannir absolument des
rangs agnostiques ? Ne parle-t-on que pour articuler des af-
firmations dogmatiques? Le témoignage d'une ame qui a
souffert et s’est relevée n’est-il rien ? Ne peut-on pas conce-
voir, a coté de vies telles que celles de Luther, de Calvin,
de Wesley, d’autres vies qui témoignent par des actes autant
et plus que par des prédications, et méme des hommes qui
parlent mais autrement que ceux des siecles passés ? Est-il
vraiment dans le caractére du christianisme, qui est un
germe vivant, de reproduire perpétuellement et toujours sur
le méme modéle et ne saurait-on concevoir un véritable apos-
tolat différent en forme de ceux qui ont précédé ?



216 G. BERGUER

Du reste les premiers apétres n’étaient guére semblables a
ce qu’on appelle maintenant un apotre, et il est probable
qu'un agnostique sincére parlant de ses expériences & un ami
reproduit mieux leur image qu'un Bossuet tonnant du haut
de la chaire chrétienne dans une opulente cathédrale ou que
tel pasteur protestant discourant pompeusement pour impri-
mer ensuite ses ceuvres. Saint Paul lui-méme, disons-le en
passant, présente des traces authentiques d’agnosticisme
{orsqu’il accentue la différence qu’il y a entre les représenta-
tions intellectuelles de 'enfant et celles de ’homme adulte,
la comparant a celle qui existe entre les représentations in-
tellectuelles du chrétien et la réalité spirituelle (voy. I Cor.
XII1, 11).

40 Passant & 'expérience individuelle du sujet, M. From-
mel oppose a4 I'agnosticisme la nature méme de Uexpérience
religieuse. 11 lul reconnait troils caractéres: c’est une expé-
rience a) exultante ou libératrice, b) qui implique 'amour et
¢) un sentiment de certitude et de connaissance. Remarquons
d’abord que cette définition de l'expérience religieuse, don-
née d’apres les observations de W. James, table sans doute
sur des cas dont pas un n’est agnostique. Une enquéte vrai-
ment scientifique, pour la discussion présente, devrait por-
ter sur toutes les catégories d’hommes qui se disent religieux
et, par conséquent, sur les agnostiques aussi. Autrement il
est évident qu’on les exclura facilement par une définition
qul ne tient aucun compte de leur attitude.

Mais passons | Si les deux premiers de ces caractéres sont
vraiment le critérium d’une expérience religieuse vecue, ce
ne sont pas seulement les agnostiques qui sont exclus du
sanctuaire, mais avec eux cette foule de chrétiens sombres
ou tiédes que nous voyons pulluler dans nos églises et quil
semblent ignorer la liberté des enfants de Dieu et la charité
la plus élémentaire. Du reste et & les bien considérer, ces ca-
ractéres sont plutot ceux de l'expérience chrétienne et de
Pexpérience chrétienne la plus élevée que ceux de l'expe-
rience religieuse en général. Dés lors il faudrait restreindre
le jugement.



L’AGNOSTICISME RELIGIEUX T

Enfin, quant au troisiéme caractere, celui de certitude et
de connaissance, nous avons dé¢ja suffisamment fait appa-
raitre qu’une distinction doit étre maintenue entre la con-
naissance religieuse et la connaissance intellectuelle et qu’en
repoussant l'une, 'agnostique ne prétend nullement enterrer
lautre. « Le sujet qui ne savait pas, sait, dit M. Frommel
(p. 29); il comprend 14 ol il ne comprenait pas. » C’est vrai ;
mais cette com'préhension, ce savoir, cette lumieére qui brille
la ou il n’y avait qu’obscurité ne sont rien moins qu’intellec-
tuels. L’enthousiasme, 'ardeur, la certitude qui emplissent
le nouveau converti sont de 'ordre du sentiment surtout; et
la preuve c’est que, s’il est illettré, il sera incapable de for-
muler sa foi nouvelle autrement que dans les moules des an-
ciennes doctrines qu’il trouvera tout préts. Ce n’est que
beaucoup plus tard qu’il arrivera & sa formule personnelle,
g’ll v arrive.

5° Reprenons maintenant, suivant en cela M. Frommel, la
question de la doctrine. Il fait de la doctrine une sorte de
point d’aboutissement et, en méme temps, un générateur de
I'action religieuse ; 1l reproche aux agnostiques de ne pasy
aboutir et de n’en point partir. L’affirmation est vraie, mais
elle ne constitue pas une critique. Au contraire 'argumen-
tation méme de M. Frommel constitue, & nos yeux, une apo-
logie de 'agnosticisme.

En effet le processus qu’il décrit comme étant celui d’on
sont sorties les doctrines, le processus d’élaboration dogma-
tique tend logiquement, si 'on en prolonge les lignes, vers
I’'agnosticisme ou plutdt le rend nécessaire en une certaine
mesure.

« Mises a l'épreuve de l'action, dit-il (p. 31), les affirma-
tions suggérées par l'expérience religieuse se confirment ou
se démentent. Elles passent comme au crible; un triage s’o-
pére. Les unes s’y démontrent plus essentielles, plus puis-
santes, plus largement expérimentales et vitales que d’autres ;
les premiéres s’accusent en relief, les secondes tombent. Or,
il est impossible que 'homme (méme religieux) qui observe
et qui réfléchit, ne tire pas de ce fait quelque conclusion et

THEOL. ET PHIL, 1905 28



418 G. BERGUER

ne s’exerce pas a reproduire, par la pensée, le systéme d’ex-
périences et de vérifications auquel son activité a donné
lieu. »

Tout cela est vrai! « La doctrine sort naturellement de
l’action religieuse », nous en demeurons d’accord. Mais la in-
tervient le travail des agnostiques. Et que font-ils ? Ils conti-
nuent simplement dans la méme direction ; ils vont plus
loin. Ils examinent les expériences des autres et les leurs, les
vérifications auxquelles les unes et les autres ont pu donner
lieu, et ils en arrivent & la conclusion que toute doctrine est
une approximation intellectuelle de quelque chose de beau-
coup plus profond qui leur reste énigmatique. Faut-il leur
en faire un reproche? On les appelle des homines de cabi-
net. 1ls le sont évidemment dés qu’ils réfléchissent sur des
données passées ; mais ils le sont au méme degré, ni plus ni
moins, que « ceux qui s’exercent a reproduire par leur pen-
sée, le systéme d’expériences et de vérifications auxquelles
leur activité a donné lieu; » ils le sont comme tous les phi-
losophes religieux. Leur agnosticistne est un aboutissement
logique et non une déformation morbide; il peut étre pré-
senté comme le résultat de l’évolution des doctrines et
comme la condition de leur progres.

On reproche ensuite aux agnostiques de ne pas admettre
de doctrines, de ne point profiter ainsi du role important
gqu'ont les idées-forces dans la vie, en tant qu’appuis et mo-
biles de la volonté. Il est vrai qu'un agnostique n’attribuera
jamais 4 une doctrine ou & une c¢royance une vérité absolue
ou plutot ne les considérera jamais comme ’expression par-
faitement adéquate de la vérite essentielle. Mais précisément
cela lui donnera une force que les doctrinaires n’ont pas; cela
lui permettra & la fois une humilité parfaite vis-a-vis des opi-
nions d’autrui et une fidélité plus grande dans la formula-
tion intellectuelle de ses convictions. Il ne sera jamais forcé,
par une exigence de systéme, de faire plier sa conviction
devant sa pensée; il ne courra jamais ce risque terrible de
mentir & sa conscience pour ne pas manquer de respect &
son intellect. En un mot il apprendra a vivre plus par la



L’AGNOSTICISME RELIGIEUX 19

fol que par le cerveau ; et si ces choses lul créent une sorte
d’infériorité dans la bonne ordonnance des pensées et dans
Iéloquence apostolique, elles lui donneront, par contre, une
autorité et un tact dans la cure d’ames qu’on ne saurait
priser trop haut.

Du reste il serait illusoire de se figurer que jamais un ag-
nostique n’aura de doctrines. Il en aura parce que tout
homme qui pense en a, mais les siennes seront et resteront
subjectives; elles ne s’'imposeront pas & d’autres, mais elles
lui serviront tout autant & lui, et ses prochains les appré-
cieront peut-étre mieux parce qu’elles n’offriront pas le
danger d’attenter & leur liberté morale.

6o Mais M. Frommel ne se déclarera pas satisfait a si bon
marché. Il tient en effet, la distinction que Uagnosticisme éta-
blit entre la foi et la croyance pour arbitraire et morbide. 11
accuse 'agnostique « de disjoindre, et cela dés leur origine
psychologique, deux phénoménes intimement connexes, insé-
parables dans la réalité vivante, a savoir la croyance-con-
fiance et la croyance-pensée. » « L’homme qui pense n’a, dit-
il, rien & voir, selon 'agnostique, avec ’homme qui croit. »
Cette derniére affirmation nous semble un peu exagérée et
dépasse certainement les faits. Comment M. Frommel la
justifie-t-i1? Il invoque I'exemple du document B qui nous
fait voir a) le phénoméne religieux a 1’état pur et b) la
double réaction — religieusement positive et intellectuelle-
ment négative — du sujet conscient sur le phénomeéne pri-
mitif. Mais, trés-loyalement M. F. remarque, quelques lignes
plus loin, que lauteur du document B lui-méme avoue
trouver dans sa propre description du phénoméne une
croyance. Retenons cet aveu qui corrobore ce que nous di-
sions plus haut. Ce qui nous parait, par contre, erroné c’est
la conclusion que M. Frommel en tire: « Ainsi, dit-il, dés
qu’elle devient consciente, I’expérience religieuse devient la
cause et le premier objet d’'une « affirmation philosophique »
que nous pourrons dés lors sans scrupule appeler une doc-
trine.» (p. 35 et 36.) La cause? -—— Non, nous ne sommes pas
en droit de le statuer scientifiquement. La croyance, I'affir-



420 @. BERGUER

mation philosophique surgit dans 'esprit parallélement a
Iexpérience religieuse ; nous pouvons constater leur pa-
rallélisme, non point la causation de 'une par 'autre. Ce
n’est pas «la foi qui pense», c’est le croyant qui croit et
qui pense en méme temps. L’agnostique exprime ce qu’il
sent, mais son atlitude nous semble parfaitement légitime
lorsque, revenant par la réflexion & cette expression intellec-
tuelle, il admet qu’elle est imparfaite et parfois méme infi-
déle, qu’elle n’arrive pas a traduire la vie spirituelle dans sa
plénitude.

Et maintenant, en quoi la dissociation de la croyance-
confiance et de la croyance-pensée est-elle arbitraire? M.
Frommel Paffirme mais sans le montrer; ou plutot il en re-
pousse a plus loin la démonstration en accusant de ce forfait
la théorie de la connaissance religieuse dérivée de Kant.

Si nous le suivons et que nous entrions, avec lui, dans le
chapitre intitulé « I’agnosticisme et la théorie de la connais-
sance religieuse » (p. 42), nous souscrirons presque entié-
rement & sa discussion du probléme (avec les restrictions
faites précédemment sur I'équivoque que produit le mot con-
naissance appliqué aux choses religieuses). En effet cette
discussion nous parait aboutir & des conclusions plus rap-
prochées de celles de l'agnosticisme qu’'on ne pourrait le
croire. I’auteur commence par établir un paralléle entre la
connaissance scientifique et la connaissance religieuse; il
montre leurs points communs et leurs différences; et il en
arrive 4 deux conséquences portant, 'une sur 'avenir de la
connaissance religieuse, autre sur le role de la doctrine
religieuse, en vue de cet avenir. (p. 51 et 52.) Or la seconde
de ces conséquences, loin d’infirmer la disjonction entre la
croyance-confiance et la croyance-pensée, en est la plus écla-
tante des justifications. Elle présente les doctrines comme
des hypothéses « vérifier: « La doctrine religieuse pourrait
étre considérée dans son existence méme, comme une vaste
et générale hypothése; les doctrines religieuses particu-
lieres et concurrentes, comme I’ensemble des hypothéses
rivales, attendant leur justification. » Cette idée hardie n’est



L AGNOSTICISME RELIGIEUX 421

pas aussi nouvelle qu’elle semble. Kant déja, dans sa Raison
pralique, Veffleure & propos de la doctrine de I'existence de
Dieu: « Admettre l'existence de cette supréme intelligence,
dit-il, est donc une chose liée avec la conscience de notre
devoir, bien que ce fait méme de 'admettre appartienne a
la raison theorique, de sorte que, considéré relativement &
elle seule comme principe d’explication, il peut s’appeler
une hypothése ; mais que relativement & I'intelligibilité d’'un
objet qui pourtant nous est donné par la loi morale (le sou-
verain bien), partant d’un besoin pour un but pratique, il
peut étre appelé une croyance....» (Critiqgue de la Raison
pratique, trad. F. Picavet p. 229). Quoi qu’il en soit, pourrait-
on dire quelque chose de mieux en faveur de la thése agnos-
tique ? La doctrine n’est point une vérité acquise, mais une
approximation qui s’essaye. Et en ce point-13, je suis heureux
de me rencontrer avec M. Frommel (voir thése citée: L’ap-
plication de la méthode scientifique & la théologie, p. 223 ef
la note p. 221).

Mais, chose curieuse, M. Frommel tire de ceci la conclu-
sion suivante: « Loin de taire sa croyance, chaque croyant doit
la proclamer, 'affirmer, la propager » (p. 52). Ne vaudrait-il
pasmieux dire que chaque croyant doit proposer sa croyance,
puisqu’elle n’est qu'une hypothése? Que penserait-on d’un
savant qui emplirait le monde du bruit de ses hypothéses?
Peut-étre la comparaison ne doit-elle pas se pousser trop loin.
Il siérait de faire la distinction entre le domaine de la vie
pratique et celui du travail intellectuel. Une solution inter-
mediaire me semble la plus sage: non point le mutisme, mais
des affirmations franches qui ne prétendent point & la vérité
intégrale. C'est 14, sans doute, la libre manifestation des
convictions religieuses que Vinet réclamait, et les agnos-
tiques n’en sont pas-si éloignés qu’on le dit quelquefois.

IV

Parlons un peu maintenant de lUagnosticisme en face du
christianisme. Sur ce point, nous sommes beaucoup plus



4239 G. BERGUER

d’accord avec M. Frommel. Le christianisme est assurément
une religion historique et rédemptrice. « Il normalise, comme
le dit fort bien M. F., les expériences religieuses qu’il
suscite, en les solidarisant avec une personne humaine reli-
gieusement et moralement parfaite (donc normative) et en
les groupant autour d’elle d'une maniére organique et vi-
vante. » En Jésus-Christ, dans la personne de Jésus-Christ,
I’homme saisit ce qu’il ne peut saisir nulle part ailleurs: un
objet de foi qui est en méme temps objet de science. Les deux
expériences centrales de I’homme, 'expérience religieuse et
Pexpérience intellectuelle se rencontrent en ce seul point: la
personne de Jésus et s’y vérifient I'une par l'aufre. C'est la le
grand mystére chrétien et c’est 14 ce qui fait toute la valeur
du christianisme.

En Jésus-Christ le parallélisme psycho-religieux, qui nous
déchire, est brisé. Jésus donne une impression religieuse;
il suscite une expérience religieuse; il est Uobjet d'une expé-
rience religieuse. Et, en méme temps, il est dans ’histoire; il
a pu étre touché et vu; il est tombé sous les sens de I'hu-
manité ; il est Uobjet d'une expérience d’ordre sensible. En
lui done, et en lui seul, dans sa personne historique et sur-
naturelle, les deux expériences humaines se rencontrent et
leur objet & toutes deux devient identique.

Par conséquent, nous pourrons affirmer qu’en ce point-la
Pagnosticisme est vaincu, qu’en face de la personne de Jésus
il n’est plus permis? Pour un chrétien qui a saisi toute la
richesse du salut, ouil — Mais ne ’oublions pas, a cette ren-
contre de 'expérience religieuse et de 'expérience intellec-
tuelle en Christ, il y a une condition et cette condition est de
I'ordre de la foi, non de l'ordre intellectuel. Il faut un acte
du cceur, un acte de la volonté bonne pour trouver, dans le
Christ historique, le Christ fils unique-de Dieu. En un mot
la connaissance chrétienne, au méme titre que toute autre
connaissance religieuse, est d’ordre pistique ; elle dépend
tout entiére d’un mouvement de 'dme et non d’une attitude
intellectuelle. « I’Evangile, dit M. Frommel, prétend révéler
I’homme a lui-méme et il prétend révéler Dieu & ’homme. »



L’AGNOSTICISME RELIGIEUX 423

(est parfaitement vrai, mais, encore une fois, cette révéla-
tion ne s’introduit pas en 'homme par la voie de 'intellect.
L’intelligence y acquiescera mais a la condition que le coeur
ait été touché. La vie de Jésus est un témoignage, mais elle
ne devient un témoignage susceptible d’étre compris qu’aprés
que 'dme qui la contemple a vibré. Il y aura donc des ag-
nostiques qui resteront agnostiques en face de la personne
historique de Jésus.

Comment faut-il juger leur attitude et quelle sera-t-elle?
Le message historique de la vie de Jésus ne sera pas, pour
€ux, un message, mais une histoire qui pose un point d’in-
terrogation, S’ils sont logiques, ils n’affirmeront rien et ne
nieront rien; ils resteront devant ’énigme jusqu’a ce qu’elle
parle & leur cceur. Il est évident qu'une pareille attitude ne
peut pas étre féconde au point de vue chrétien. C’est une at-
titude scientifique qui a sa valeur dans le domaine des
études mais qui devientinsoutenable et dangereuse des qu’on
veut en faire une régle de vie; alors elle présente exactement
le méme genre de péril qu’a fait courir 4 certains esprits le
déterminisme lorsque, de principe d’étude qu’il était d’abord,
on en avoulu faire le principe d’une morale. I.’agnosticisme,
encore une fois, ne doit pas étre considéré comme religieux
ou irréligieux ; il est, par définition, une attitude areligieuse
et il ne faut la combattre dans le domaine pratique qu’en lui
montrant ce qu’elle est.

Il semble donc que nous abondions dans le sens de
M. Frommel quand il dit que « c’est une erreur profonde que
de vouloir combinerle christianisme et ’agnosticisme.» Et ce-
pendant,.. n’avons-nous jamais I’occasion de nous humilier,
en tant que chrétiens, devant des agnostiques dont la
consecration fait honte & tout notre appareil doctrinal, ac-
compagné d’'une vie si peu en harmonie avec 1ui? Ces indi-
vidus sont peut-8tre des exceptions: i]s existent néanmoins
et ils nous donnent une grande lecon ; c’est que les attitudes
intellectuelles sont toujdurs plus ou moins artificielles; la
vie les dépasse et se moque de leurs cadres, et Jésus-Christ,
nie peut-étre par une pensée scrupuleuse a I'excés, pénétre



434 G. BERGUER

dans les cceurs lorsqu’ils sont préparés, par leur sincérité
méme, & le recevoir. Il ne faut pas vouloir combiner le chris-
tianisme et l'agnosticisme, mais, lorsqu’on les {rouve wunis
I’'un a Pautre chez des hommes qui souffrent de ne pouvoir
accorder leur pensée et leurs expériences religiecuses, il peut
étre utile de leur montrer que leur agnosticisme, purement.
intellectuel, n’est pas et ne saurait étre un obstacle insur-
montable a la foi chrétienne parce qu’il n’est pas et ne peut
pas étre du méme ordre.

Concluston. En somme notre maniére de voir n’est pas
aussi contraire qu’il le semble & celie de M. Frommel. Il est
parti de ce qu’on pourrait appeler « la convention reli-
gieuse » pour juger 'agnosticisme et il I'a jugé mauvais. Les
agnostiques partent, eux, de la « convention scientifique »
pour juger le gnosticisme religieux, et ils le jugent mauvais.
Cette discussion accuse une fois de plus le dualisme foncier
qui existe entre la pensée et la foi, entre la vérité religieuse
et la vérité scientifique. Les agnostiques maintiennent, au
nom de la raison, ce dualisme et ils n’ont pas tort; ils font
la un acte de foi; .ils obéissent & leur conscience qui veut
rester fidele & la vérité intellectuelle qu’elle a été 4 méme de
constater. M. Frommel, en tant que chrétien, surmonte le
dualisme par un acte fol aussi: il obéit & sa conscience, qui
a trouvé un motif d’ordre supérieur en Christ pour briser ce
dualisme. En ceci nous sommes d’accord avec M. Frommel ;
nous crovons qu’il y a un gnosticisme chrétien, 1égitime, qui
s'alfirme par la foi en la supériorité de la certitude religieuse
et chrétienne sur la certitude sensible et qui se fonde sur
une démonstration d’Esprit et de puissance apparue en une
personne humaine unique: Jésus. Mais, et ¢’est en cela que
nous avons combattu notre cher professeur, sur le terrain de
la relativité de toute connaissance intellectuelle, qui est celui
des agnostiques, ce gnosticisme chrétien n’a qu’'une portée
symbolique et restreinte. On ne sort de ce débat que par un
jugement de valeur.

Quoique étant de cet avis, il nous a semblé que les adver-
saires en présence avaient mieux a faire que de coucher sur



L’AGNOSTICISME RELIGIEUX 425

leurs positions respectives, qu’ils étaient plus pres de s’en-
tendre qu’ils ne le suppposaient eux-mémes et, qu’en préci-
sant la légitimité du point de vue agnostique dans de cer-
taines limites, on ne pouvait qu’aider & un rapprochement
entre les représentants des deux tendances sur le terrain de
la foi chrétienne qui transcende ces limites.

REPLIQUE

Par une déférence a laquelle je suis fort sensible et dont je
le remercie, M. le pasteur G. Berguer a bien voulu me commu-
niquer le manuscrit de cette « Réponse », avant de la publier.

Elle appellerait plus d'une remarque, et sur quelques points
Peffort d’'une discussion sérieuse.

M. G. Berguer suppose, par exemple, qu’un agnostique en
religion est par la-méme un agnostique intégral, et qu’il met
nécessairement la science au bénéfice de la méme approxima-
tion symbolique qu’il impute & la théologie. Cette supposition
se trouve-t-elle pratiquement confirmée? J'ai peur que non,
et que, dans la plupart des cas, elle réponde moins & la réalité
des faits qu’a la logique idéale d’un postulat théorique. De [&
mon attitude & 'égard de l'agnosticisme religieux concret.
Les lecteurs qui connaissent la mentalité courante de nos
milieux jugeront si j’ai tort ou raison.

— Autre exemple : la définition que M. Berguer propose
de 'agnosticisme religieux et qu’il oppose & la mienne, s’ac-
corde-t-elle avec les expressions employées par MM. Seippetl
et Flournoy, avec la position d’ensemble prise par 'auteur
du document B. et par M. Warnery lui-méme ? Ne leur
est-elle pas sensiblement inférieure, et n’en serait-elle pas
une correction lénitive? Si bien qu’il s’agirait, en fait, de
deux agnosticismes distincts ou d’'un agnosticisme & deux
degres ; celui que représente M. Berguer échappant seul a la
plupart des objections qui s’appliquent au premier. En tout
cas, j’al recu d’agnostiques religieux avérés qui ne me sui-
vaient d’ailleurs sur aucun autre point, le témoignage d’une
approbation compléte sur celui-la. D’ou je conclus qu’il existe
un agnosticisme religieux plus radical que celui dont nous
parle M. Berguer.



496 G. FROMMEL,

— Il faudrait aussi nous enlendre sur 'exacte signification
que nous attribuons au mot connaissance, — et ceci a dans.
le débat une importance capitale. Je confesse n’avoir point
suffisamment précisé le sens de ce terme quant aux accep-
tions diverses qu’il peut revétir. M. Berguer statue entre la
connaissance pistique et la connaissance intellectuelle ou
« noétique? » en religion une différence radicale que je ne
puis constater, une discontinuité et une hétérogénéité aux-
quelles il m’est difficile de souscrire. Il me semble que toute
connaissance repose sur une intuition préalable. Il y a l'in-
tuition sensible, fondement des sciences naturelles; Uintuition
rationnelle, fondement des sciences mathématiques; l'intui-
tion morale et 'intuition religieuse, fondement des sciences du
imnéme nom. Ces sciences elles-mémes sont-elles autre chose
que le prolongement plus abstrait, analytiquement ordonné,
de leurs intuitions respectives ? ne sont-clles pas constituées
par la mise en ceuvre dialectique et le controle expérimental
de ces intuitions ? Psychologiquement parlant, la connaissance
religieuse infellectuelle aurait donc les mémes origines, s'éla-
borerait conformément au méme processus et serait aussi 1é-
gitime dans sa sphére propre que les autres connaissances.
J’ajoute qu’elle participerait, toujours au point de vue psy-
chologique, de la méme inévitabilité. Je ne saurais donc voir
entre ce que M. Berguer appelle la connaissance pistique et
celle qu’il qualifie de noétique, une distinction plus grande
ou plus de discontinuité que celles qui subsistent générale-
ment entre 'intuition et la connaissance réfléchie.-

Voila qui suffirait pour marquer entre nos conceptions ini-
tiales un écart singuliérement explicatif de celui de nos con-
clusions.

— Mais il y a plus encore que ces divergences particuliéres
pour nous séparer: nous ne nous mouyons pas sur des plans
identiques. M. Berguer se place au point de vue qu’il appelle
fort justement la « convention scientifique », alors que je me
suis placé d’emblée & celui qu’il dénomme la « convention

1 Javais, dans mes articles, employé ces termes dans un sens un peu différent,
et plutét comme transition entre la connaissance pistique et la connaissance in-
tellectuelle.



L’AGNOSTICISME RELIGIEUX 427

religieuse. » Il s’en suit que les questions dont il se préoc-
cupe sont les questions préliminaires et formelles en quelque
sorte : celle de l'application correcte de la méthode scienti-
fique & la psychologie religieuse, celle de la liberté de la
pensée théologique, etc....

Ces problémes, je les considére comme préalablement ré-
solus et d'une maniére & peu prés analogue & celle dont
M. Berguer les résout lui-méme. Je n’ai pas cru devoir m’y
attarder, & tort peut-étre, et, poussant plus avant, j'ai tenté
de révéler quels inconvénients et quels périls fait courir a la
vie religieuse proprement dite, & la vie chrétienne surtout,
I’oubli de la distinction que trace si nettement M. Berguer;
le danger qu’il y a de vouloir combiner 'attitude areligieuse,
purement intellectuelle, expectante et critique, de ’agnosti-
cisme avec les affirmations vitales qu’emporte la foi reli-
gieuse positive ; appauvrissement qui résulte de leur mé-
lange ou de leur confusion ; 'urgente nécessité qu’éprouve-
ront, tdot ou tard, ceux qui se réclament de la révélation
évangélique de transcender la premiére de ces positions et de
la subordonner franchement & la seconde.

Mais, et c’est par quoi je termine, ce qui nous sépare de la
sorte, comme tendance et point d’application de la pensée,
est aussi ce qui nous rapproche.

M. Berguer reconnait, — avec quelques précautions, il est
vrai, et sans y insister suffisamment & mon gré, — que 'a-
gnosticisme religieux et la foi chrétienne sont normalement
inconciliables. Il m’accorde en cela tout ce que je réclame,
car cet aveu résume I’ensemble de mon travail et je n’avais
d’autre intention que d’y conduire mes lecteurs.

Il ne me reste donc qu’a remercier M. Berguer d’une cri-
tique qu’il a su rendre aussi courtoise qu’instructive; d’une
critique qui prélude sans doute & de plus rudes batailles, et
dont devront tenir grand compte ceux — moi-méme le tout
premier — qui voudront élargir et reprendre & frais nou-
veaux un débat que de multiples indices semblent annoncer
imminent et sérieux.

G. FROMMEL.




	L'agnosticisme religieux

