Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 3-4

Artikel: A propos d'une nouvelle histoire des dogmes
Autor: Bruston, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379783

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A PROPOS D'UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES '

PAR

Cun. BRUSTON

M. Tixeront, doyen de la Faculté catholique de théologie
de Lyon, vient de publier le premier volume d’une histoire
des dogmes, qui promet d’étre forl instructive. Elle débute
naturellement par 'exposé de la doctrine de Jésus et des
apotres; c’est sur cette premiére partie spécialement que je
veux présenter ici quelques observations.

1. Le résumé de I'enseignement de Jésus m’a paru exact,
en général. La notion du royaume de Dieu, en particulier,
est fort correctement exposée. M. Tixeront reconnait (et com-
ment ne pas le reconnaitre?) que « Jésus admet, immeédiate-
ment aprés la mort, une rétribution... pour les justes et pour
les méchants; que, dans la parabole, le mauvais riche des-
cend dans I'hades, tandis que Lazare repose dans le sein
d’Abraham, que le paradis que Jésus promet au bon larron
exprime... la félicité de 'autre vie, » cte.

Sur ces divers points et sur plusieurs autres, nous parta-
geons tout & fait son sentiment. Mais quand il ajoute que sur
« le royaume futur et définitif qui sétablira & la fin du
monde, » I'’enseignement de Jésus « ne différe pas, en somme,
sensiblement des doctrines ambiantes, si I'on retranche de
celles-ci l'idée d’une domination temporelle et temporaire
du Messie, » ete., qu’«il s’est expliqué sur ce qui attend le

I Histoire des dogmes. 1. La théologie anténicéenne, par J. Tixeront, 1905.



A PROPOS D’UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES 347

monde au dernier jour, » que « la catastrophe finale sera pré-
cédée de signes avant-coureurs : guerres, pestes, famines, »
etc.; qu’ « enfin éclatera la crise derniére (ro zedog), que le
soleil s’obscurcira, que la lune ne donnera plus de lumiére,
etc.; que subitement (?), comme la foudre (Mat. XXIV, 27),
le Fils de ’homme apparaitra sur les nuées, qu’il enverra ses
anges avec des trompettes rassembler 'universalité des peu-
ples, que tous les morts ressusciteront (Mat. V, 29; X, 28, etc.)
et que le jugement commencera, » etc. (1), nous reconnais-
sons dans celte description la maniére dont ’Eglise a pen-
dant trop longtemps interprété le grand discours eschatolo-
gique de Jésus (Mat. XXIV et XXV) beaucoup plus que le
sens de ce discours lui-méme.

Je ne puis songer & reproduire ici 'interprétation que j’ai
donnée de ce lexte el de quelques autres dans mes études
sur La vie future d’aprés Uenseignement de Jésus-Christ (1890)
et sur Les prédictions de Jésus (1899). Je me borne & constater
que M. Tixeront a fondu en un seul et méme tableau deux
ou trois choses trés distinctes : 10 la fin (o tedog), dont Jésus
ne dit a peu pres rien, si ce n’est qu’elle est lointaine; 20 la
ruine de Jérusalem et du judaisme, avec ce qui la précéde et
ce qui la suit; 3¢ ce qui est dit aillewrs (mmals non dans le
discours eschatologique) de la résuarrection des morts, de la
vie éternelle des élus dans le ciel et de la punition des mé-
chants dans la géhenne.

De quel droit transporte-l-on ainsi & la fin du monde, —
dont Jésus affirme qu’elle n’est pas aussi prochaine qu’on
pourrait le penser, — tout ce qu’il a représenté comme de-
vant se produire bientdf, avant la fin de la généralion con-
temporaine, ou peu apres, et ftout ce qu’il a representé
comme actuel et déja réalisé, soit au ciel soit en enfer, pour
ceux qui sont morts?

Que les Péres de I'Eglise aient fait jadis de telles confu-
sions, par suite desquelles I'eschatologie ecclésiastique est
devenue non seulement fantastique, mais aussi absolument
inextricable el contradictoire, cela n’a rien de surprenant.
Mais qu’on persiste, aujourd’hui encore, a identifier des no-



348 C. BRUSTON

tions aussi distinctes, ¢’est bien surprenant. Voila plus de vingt
ans que je proteste contre de tels procédés exégétiques. On
n’a pas le droit d’insérer dans un texte ce qui a été dit ail-
leurs & propos d’autre chose.

Autre observation sur le méme sujet : Jésus ne dit pas des
justes, que « semblables aux anges, ils vivront (aprés le ju-
gement et la fin du monde), mais qu’ils vivent (actuellement)
de la 'vie éternelle (Mat. XXII, 30, ete.); il ne dit pas davan-
tage qu’ils ne pourront plus mourir, mais qu’ils ne peuwvent
plus mourir (Luc XX, 36). De tels passages (et ils sont nom-
breux dans les évangiles) n’ont absolument rien de commun
avec la fin du monde.

2. On n’est pas plus autorisé a soutenir que dans un seul et
unique passage du quatriéme évangile (V, 28 ss.), il est ques-
tion d’un jugement « général et éclatant, présidé par le Fils,
a la fin du monde (). » (P. 81.) A la fin du monde ! quand ce
texte dit en propres termes que « 'heure vient ol tous ceux
qui sont dans les sépulcres entendront sa voix!» Comment
une telle locution (I’heure vient) pourrait-elle signifier la fin
du monde, que Jésus représente comme lointaine ?

Le texte est difficile, incontestablement; mais ce n’est pas
une raison pour le citer 4 contresens et lui faire dire le con-
traire de ce qu’il dit en réalité. Jai essayé de l'expliquer, il
y a bientdt vingt ans, dans la Revue théologique de Mon-
tauban (1886), et dans la Vie future d’'aprés U'enseignement de
Jésus-Christ (1890). Mais de quelque fagon qu’on l'interprete,
il est clair qu’il s’agit 1a d’'une chose prochaine, et nullement
de ce qui doit arriver & la fin du monde.

3. M. Tixeront soutient aussi que Paul « suppose claire-
mement la préexistence de Jésus-Christ (Gal. IV, 4; 2 Cor.
VIIL, 9); qu’il lui attribue un roéle dans la création (Col. I,
15-17; 1 Cor. VIII, 6), que les expressions émouvpduog, ¢ odpavot
(1 Cor. XV, 47-49) se rapportent probablement a I'origine du
Sauveur, que dans le fameux passage de I’épitre aux Philip-
piens (I1,6 et 7), il proclame Jésus-Christ préexistant év popg7 feot
et égal 4 Dieu (fox 0e5) [!...], et que rien ne prouve non plus que
le 6eos de I'épitre aux Romains (IX, 5) ne se rapporte pas a



A PROPOS D'UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES 349

Jésus-Christ. » (P. 87.) Ce sont la tout autant d’erreurs exégé-
tiques. Seul le texte Colossiens 1,16 (ra mavre 8" adrob...) semble
attribuer en effet au Fils de Dieu un role dans la création.
Mais quand on considére qu'une telle idée ne se retrouve pas
ailleurs, que dans le passage analogue 1 Corinthiens VIII, 6, il
y a une varianteimportante (3 adirdv, au lieu de 8’ adred), et que
les variantes du méme genre ne sont pas rares dans le Nouveau
Testament?!, on en vient assez naturellement & se demander
s’'il n’en était pas primitivement de méme dans 1'épitre aux
Colossiens et si dans les deux passages l'apdtre n’a pas voulu
dire que toul a été créé a l'origine par Dieu en vue du Fils,
qui devait exister un jour, mais qui, d’aprés les apotres,
n’existait point de toute éternité aupres de Dieu, ou plutot
existalt bien, mais seulement dans la pensée divine. Jamais,
en tout cas, Paul n’a proclamé Jésus-Christ égal & Dieu; il
dit au contraire : ody domaypdy fyhoaro to cven fox Beis - « il n'a pas
considéré comme une proie (dont il dit essayer de s’emparer)
I’égalité avec Dieu. » S’il n’a pas cherché a ’obtenir, quoiqu’il
{1t év popyii e0d, et plt par conséquent en avoir I'idée, étre ex-
posé & une telle tentation, c’est évidemment qu’il ne la possé-
dait pas. Seulement Dieu lui a accordé plus tard, en récom-
pense (3w) de son sacrifice, ce qu’il n’avait pas voulu s’arroger
lui-méme.

La notion biblique de la divinité de Jésus-Christ se rap-
porle, non & sa préexistence, mais 4 son existence historique
el & sa postexistence ou a sa glorification.

Il faut distinguer nettement entre le Fils de Dieu et le
Logos. L’homme-Jésus est devenu Christ ou Messie ou Fils
de Dieu lorsqu’il a été oint de l'esprit et de la puissance di-
vine pour 'accomplissement de son ceuvre de rédempltion ;
et, par la croix, la résurrection et l'ascension, il est entiré
dans la gloire divine.

Le Logos de Jean ou la Raison divine (non la Parole ou le
Verbe) n’est qu’un terme emprunteé & la philosophie grecque,
pour exprimer une notion analogue & celle de la sagesse di-

1 Yoir surtout Rom. VIII, 11.



350 C. BRUSTON

vine ou du Saint-Esprit. Il est personnel, si I'on veut, mais
sa personnalilé n’est pas distincle de celle de Dieu.

Ce sont les Péres de I'Eglise qui, en identifiant ces deux
notions si différentes, onl introduit dans la christologie une
confusion inexlricable el des conlradictions sans nombre.

Le Logos est élernel comme Dieu méme ; ¢’est par lui que
Dieu a créé le monde, mais il ne constitue pas une seconde
personnalité a coté de celle de Dieu.

Le I'ils de Dieu est personnel, mais il n’est pas éternel dans
le passé; il a commencé a exister lors du baptéme de Jésus
ou tout au plus lors de sa naissance, d’aprés le début des
évangiles de Matthieu el de Luc.

Dans le langage biblique, le F'ils de Dieu, ou le Fils, ou le
Messie, c’esl tout un. De méme aussi le Fils de I’homme.
Cette derniére expression provient du livre de Daniel, et les
trois aufres des passages messianiques des Psaumes et des
prophéetes, en particulier des psaumes II et LXXXIX et
d’kKsaie 1X, 5 : « Un fils nous a été donné. »

Sur ce point, comme sur plusieurs autres, on ne peut
retrouver la notion biblique qu’en faisanl abstraction des
1dées ecclésiastiques postérieures.

I est utile de les connaitre, évidemment, mais & la condi-
tion de les distinguer tres nettement de celles de Jésus et des
apotres, et de ne pas vouloir les retrouver a tout prix dans
les livres du Nouveau Testament.

4. Une erreur exégélique du méme genre a élé commise
aussi par M. Tixeront en ce qui concerne deux textes célébres
de I'épitre de Pierre. « Aprés étre descendu aux enfers, dit-il,
pour y précher aux esprits des morts (1 Pierre 111, 19, 20;
1V, 6), le Christ ressuscité monte a la droite de son Pére. »
(p. 101.) L’erreur ici est double et méme triple.

1o M. Tixeront n’a pas l'air de se douler que I'apotre Pierre
(aussi bien que Paul dans Ephésiens 1V, 8) place a la suite
de la résurrection, et non avant, la descente du Christ aux
enfers.

20 Le second de ces textes (IV, 6) n’a rien de commun
avec 'idée d’une prédication aux morts, puisqu’il parle d’'une



A PROPOS D'UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES 351

prédication de I’évangile qui a été suivie, pour ceux qui I'ont
entendue et acceptée, d'un jugement quant ¢ la chair, c’est-
a-dire soit d’une condamnation (& mort ou & la prison ou &
quelque autre peine infamante), soit d’'une absolution, pré-
cedée des ennuis d’une accusation et d'un jugement.

Enfin «les esprits en prison» auxquels, d’aprés le premier
de ces textes, Jésus-Christ est allé précher, ne sont pas les
ames des morts en général. Tous les morts ne sont pas en
enfer, et, qui plus est, en prison. Dans la parabole, c’est le
mauvais riche qui va en enfer; le pauvre Lazare est, au con-
traire, transporté par les anges dans le sein d’Abraham. Les
justes de 'ancienne Alliance n’étaient donc pas en enfer! a
plus forte raison n’étaient-ils pas en prison !

Jésus n’est donc pas descendu aux enfers pour en faire
sortir des ames qui n’y étaient pas, comme l'ont cru les Péres
de I'Eglise 1.

Cette question n'occupe pas dans le volume de M. Tixeront
la place a laquelle elle avait droit. Il n’en est parlé ensuite
qu’a propos de Marcion. Nous signalons cette lacune & I'au-
teur, pour qu’il puisse la combler dans une seconde édition.
Il pourra yajouter un mot sur I’évangile de Pierre, ol la no-
tion ecclésiastique de la descente aux enfers apparait pour
la premiére fois, et sur quelques ouvrages du méme genre,
qui semblent avoir été oubliés.

Cette doctrine pourrait servir a résoudre la question que
M. Tixeront se pose & lui-méme : « Dans quels cas une idée
ou une doctrine, rapportée a une autre idée ou & une aulre
doctrine, n’en est-elle qu'un simple développement, et dans
quels cas en est-elle une altération ? » (p. 8.) Les apotres Paul
et Pierre ayant enseigné que Jésus-Christ est descendu aux
enfers aprés son ascension, était-ce un développement légi-
time de cette idée que de dire que cette descente avait eu
lieu entre sa mort et sa résurrection?.... Et les mémes apo-
tres ayant enseigné que cette descente a pour but la prédi-
cation de la bonne nouvelle du salut aux esprits les plus

1 Voir La descente du Christ aux enfers d’aprés les apdires et d’apres UEglise,
par C. Bruston, 1897.



352 C. BRUSTON

coupables, était-il légitime de penser qu’elle avait eu pour
but de faire sortir de 'enfer les justes de Uancienne Alliance
seulement, lesquels, d’aprés ’Evangile, n’y étaient pas?....

Sice n'est pas la une «altération (double) et une (double)
transformation substantielle, » j'ignore ce qu’on pourra ja-
mais appeler de ce nom. Or cette transformation substan-
tielle de l'enseignement apostolique eut lieu dans le cours
du second siécle et a duré jusqu’a nos jours. Hélas! et ce
n’est pas la seule. Sur ce point et sur bien d’autres la célébre
théorie du développement, de Newman, n’est qu'un brillant
paradoxe, pour ne pas dire un sophisme audacieux.

L’Eglise, ou, pour mieux dire, les Eglises chrétiennes n’ont
qu’a faire leur mea culpa sur ces points-1a, et & revenir pu-
rement et simplement & la doctrine apostolique. Paul et
Pierre doivent é&tre crus, de préférence a Justin, 4 Hermas, a
Irénée, & Tertullien, aux évangiles apocryphes, et méme de
préférence & Clément d’Alexandrie ou & Origéne.

5. Si, sur ces divers points, je ne saurais partager les opi-
nions exégétiques de M. Tixeront, je dois, en revanche, tout
bien considéré, lui donner raison quand, & propos d’un texte
fort obscur d’Ignace (Eph. VII, 2), il soutient, contre Har-
nack et contre mon fils!, que «l'évéque (?) d’Antioche at-
tribue au Sauveur simultanément (el non successivement) les
qualités de ’homme et du Dieu. » L’erreur n’est pas sans ex-
cuse, naturellement : pevopévoc fed¢ pourrait bien, en soi, signi-
fier devenu Dieu, et mpatov mafyres sSemble bien indiquer (indi-
que méme certainement) qu’il a été ensuite amafing. Mais le
passage parallele de I’épitre a Polycarpe: rov dypovov, tov dopatoy,
oy O hpds pato,... Tov graly, Tov 3 vpag wabnrov.... (III, 2) exclut
une telle interprétation, car il montre clairement que, dans
la pensée du diacre (non évéque) d’Antioche?2, Jésus-Christ
était invisible et impassible avant d’étre visible et sujet a la
souffrance.

1 Edouard Bruston, Ignace d’Antioche, ses épitres, sa vie, sa théologie, 1897.

2 Seule I'épitre aux Romains, qui est inauthentique, lui donne le nom
d’évéque. Dans les autres il se range lui-méme parmi les diacres. V,-Ed. Brus-
on, Ignace &’Antioche.



A PROPOS D'UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES 353

Que signifie donec exactement le premier texte ? Que Jesus-
Christ, dans son existence terrestre, était a la [ois cuprro; te
xat TVEUpaTI0S, YevvnTos ke drpevwntes... (ela est assez facile & com-
prendre. La difficulté réside dans ce qui suil : év gupxe yevopevos
Beog, év Bavateo Com dhnbum, e éx Ma prog xat £x Beov, wpwroy wabvros, rat TOTE
amafing. Je pense maintenant qu’il faut traduire : « en chair
ayant étét dieu, dans la mort (étant) vie véritable, (issu) et de
Marie et de Dieu, d’abord sujet & la souffrance, méme alors
impassible. » Tore ne peut pas avoir le sens d’eir« (ensuite), et
xae doit signifier ici méme (non et).

Il faut avouer que l'expression mpwrov mabytos est assez éton-
nante. On aurait pu faire observer a lauteur qu’il aurait
mieux valu dire : wpwroy amabng, cita mabnros »tA. Mais le diacre
d’Antioche n’y regardait pas de si prés. Il ne pensait pas ict
a la préexistence, mais seulement a lexistence terrestre de
Jésus-Christ et & ce qui I'a suivie. A ce point de vue, il était
autorisé a s’exprimer comme il I'a fait. Ev oupxe, Jésus-Christ fut
wpwtov madyres (avant de devenir ou plutdt de redevenir amabug);
mais méme alors il était (déjad) amubns (en tant que dieu).

En d’autres termes, il était a la fois wafivro; en tant qu’homme
(& gapn) et amafiye en tant que dieu (feog). Depuis la résurrec-
tion, il est uniquement aradvs. C’est par allusion a ce second
état qu’'lgnace a pu dire mwpwrtov mafnros. Il n’aurait pu s’ex-
primer ainsi s’il avait pensé ici & la préexistence. Mais il ne
pensait qu’a 'existence terrestre de Jésus-Christ et & sa post-
existence. (Je ne vois du moins que ce moyen de sortir d’em-
barras.)

Il en est autrement ailleurs. Dans I'épitre aux Magnésiens
Ignace dit de Jésus-Christ que mpo adwvwy mapx watpe 7v xow v tedet
épavy (VI, 1), que Dieu s’est manifesté lui-méme par Jésus-
Christ son Fils, 6; éotwv adrov doyog &mo aryng mpeedbwy (VIII, 2); et,
dans celle & Polycarpe, il le nomme rov Smep xupov, Tov aypovov,
Toy dopatov, Tov Ot wWpas Opxtov, Tov dimdagntov, Tov amaln xth. (LI, 2.)

La question est seulement de savoir si ces expressions au-
torisent & considérer ce doyos de Dieu, cet étre éternel, invi-

1 On sait que yevouevoc a souvent ce sens.
THEOL. EE PHIL. 1905 2



354 C¢. BRUSTON

sible, etc., comme une seconde personne, distincte de celle
de Dieu. M. Tixeront le croit. Observons cependant que 'op-
position avec suyn montre que doyos a ici le sens de parole (non
celui de raison). Cette parole est sortie du silence qui la pré-
cédait et a manifesté Dieu (aux hommes) au moment ou Jésus-
Christ a commencé a parler au nom de Dieu. Ce doyo; n’a donc
rien de commun, si ce n’est le nom, avec celuil de Jean el
des philosophes grecs, lequel n'est pas lui-méme (& mon
avis) une personne distincte de celle de Dieu. A plus forte
raison le Joyos d’Ignace ne I'est-il pas non plus.

Quant aux deux autres textes, ils peuvent fort bien s’en-
tendre d'une préexistence idéale wapx mwate. Dans ce sens,
aussi bien que dans l'autre, Jésus-Christ était, avant son
existence terrestre, dmep xawpov, dopatog, dmwabyg, €tc.

Mais, si ce n’est pas chez Ignace, c’est chez plusieurs autres
écrivains du second siécle que se produisit, peu apreés lui, cette
déviation de la doctrine christologique, qu’on décore souvent
du nom de progrés. Et plus tard encore eut lieu pour le Saint-
Esprit ce qui s’était précédemment produit pour le deyes. Il
fallut expliquer alors comment la personne divine pouvait
étre 4 la fois une et double, ou une et triple. De 14 des dis-
tinctions subtiles et sans nombre, des discussions acharnées,
des coups d’autorité violents, qui entrainerent la theéologie
chrétienne si loin de la simplicité et de la charité évangé-
liques. Nous n’en sommes pas encore sortis.

Le seul moyen d’en sortir, c’est de revenir, — sur ce point
et sur tant d’autres on la pensée de Jésus-Christ et des apo-
tres a été faussée dans le cours des siécles, — au pur et simple
enseignement biblique. La Réforme a ouvert la voie il y a
bientdt quatre cents ans. Que tardons-nous a y marcher ? Les
Réformateurs n’ont pu tout faire : notre devoir est de pour-
suivre leur ceuvre. Puissent nos successeurs la continuer
aussi et ’achever un jour.

Avril 1905.




	À propos d'une nouvelle histoire des dogmes

