
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 3-4

Artikel: À propos d'une nouvelle histoire des dogmes

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A PROPOS D'UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES1

Ch. BRUSTON

M. Tixeront, doyen de ia Faculté catholique de théologie
de Lyon, vient de publier le. premier volume d'une histoire
des dogmes, qui promet d'être fort instructive. Elle débute
naturellement par l'exposé de la doctrine de Jésus et des

apôtres ; c'est sur cette première partie spécialement que je
veux présenter ici quelques observations.

1. Le résumé de l'enseignement de Jésus m'a paru exact,
en général. La notion du royaume de Dieu, en particulier,
est fort correctement exposée. M. Tixeront reconnaît (et comment

ne pas le reconnaître?) que « Jésus admet, immédiatement

après la mort, une rétribution... pour les justes et pour
les méchants ; que, dans la parabole, le mauvais riche
descend dans l'hadès, tandis que Lazare repose dans le sein

d'Abraham, que le paradis que Jésus promet au bon larron
exprime... la félicité de l'autre vie, » etc.

Sur ces divers points et sur plusieurs autres, nous partageons

tout à fait son sentiment. Mais quand il ajoute que sur
« le royaume futur et définitif qui s'établira à la fin du

monde, » l'enseignement de Jésus « ne diffère pas, en somme,
sensiblement des doctrines ambiantes, si l'on retranche de

celles-ci l'idée d'une domination temporelle et temporaire
du Messie, o etc., qu'« il s'est expliqué sur ce qui attend le

1 Histoire des dogmes. I. La théologie anlénicéenne, par J. Tixeront, 1905.



A PROPOS D'UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES 347

monde au dernier jour, » que « la catastrophe finale sera
précédée de signes avant-coureurs : guerres, pestes, famines, »

etc.; qu' « enfin éclatera la crise dernière (to te)o5), que le

soleil s'obscurcira, que la lune ne donnera plus de lumière,
etc.; que subitement comme la foudre (Mat. XXIV, 27),
le Fils de l'homme apparaîtra sur les nuées, qu'il enverra ses

anges avec des trompettes rassembler l'universalité des

peuples, que tous les morts ressusciteront (Mat. V, 29; X, 28, etc.)
et que le jugement commencera, » etc. nous reconnaissons

dans cette description la manière dont l'Eglise a

pendant trop longtemps interprété le grand discours eschatologique

de Jésus (Mat. XXIV et XXV) beaucoup plus que le

sens de ce discours lui-même.
Je ne puis songer à reproduire ici l'interprétation que j'ai

donnée de ce texte et de quelques autres dans mos éludes

sur La vie future d'après l'enseignement de JLésus-Christ (1890)
et sur Les prédictions de Jésus (1899). Je me borne à constater

que M. Tixeront a fondu en un seul et même tableau deux

ou trois choses très distinctes : 1° la fin (to tùoç), dont Jésus

ne dit à peu près rien, si ce n'est qu'elle est lointaine; 2° la
ruine de Jérusalem et du judaïsme, avec ce qui la précède et
ce qui la suit; 3° ce qui est dit ailleurs (mais non dans le

discours eschatologique) de la résurrection des morts, de la
vie éternelle des élus dans le ciel el de la punition des

méchants dans la géhenne.
De quel droit transporte-l-on ainsi à la fin du monde, —¦

dont Jésus affirme qu'elle n'est pas aussi prochaine qu'on
pourrait le penser, — lout ce qu'il a représenté comme
devant se produire bientôt, avant la fin de la génération
contemporaine, ou peu après, el tout ce qu'il a représenté
comme actuel el déjà réalisé, soit au ciel soit en enfer, pour
ceux qui sont morts?

Que les Pères de l'Eglise aient fait jadis de telles confusions,

par suite desquelles l'eschatologie ecclésiastique est

devenue non seulement fantastique, mais aussi absolument
inextricable et contradictoire, cela n'a rien de surprenant.
Mais qu'on persiste, aujourd'hui encore, à identifier des no-



348 C. BRUSTON

tions aussi distinctes, c'est bien surprenant. Voilà plus de vingt
ans que je proteste contre de tels procédés exégétiques. On
n'a pas le droit d'insérer dans un texte ce qui a été dit
ailleurs à propos d'autre chose.

Autre observation sur le même sujet : Jésus ne dit pas des

justes, que «semblables aux anges, ils vivront (après le

jugement et la fin du monde), mais qu'ils vivent (actuellement)
de la "vie éternelle (Mat. XXII, 30, etc.); il ne dit pas davantage

qu'ils ne pourront plus mourir, mais qu'ils ne peuvent
plus mourir (Luc XX, 36). De tels passages (et ils sont
nombreux dans les évangiles) n'ont absolument rien de commun
avec la fin du monde.

2. On n'est pas plus autorisé à soutenir que dans un seul et

unique passage du quatrième évangile (V, 28 ss.), il est question

d'un jugement « général et éclatant, présidé par le Fils,
à la fin du monde (I). » (P. 81.) A la fin du monde quand ce

texte dit en propres termes que « l'heure vient où tous ceux
qui sont dans les sépulcres entendront sa voix 1 » Comment
une telle locution (l'heure vient) pourrait-elle signifier la fin
du monde, que Jésus représente comme lointaine?

Le texte est difficile, incontestablement ; mais ce n'est pas
une raison pour le citer à contresens et lui faire dire le
contraire de ce qu'il dit en réalité. J'ai essayé de l'expliquer, il
y a bientôt vingt ans, dans la Revue théologique de
Montauban (1886), et dans la Vie future d'après l'enseignement de

Jésus-Christ (1890). Mais de quelque façon qu'on l'interprète,
il est clair qu'il s'agit là d'une chose prochaine, et nullement
de ce qui doit arriver à la fin du monde.

3. M. Tixeront soutient aussi que Paul « suppose claire-
mement la préexistence de Jésus-Christ (Gai. IV, 4; 2 Cor.

VIII, 9); qu'il lui attribue un rôle dans la création (Col. I,
15-17 ; 1 Cor. VIII, 6), que les expressions inovpoaio;, è| oopavoïi

(1 Cor. XV, 47-49) se rapportent probablement à l'origine du
Sauveur, que dans le fameux passage de l'épître aux Philippiens

(11,6 et 7), il proclame Jésus-Christ préexistant hpopyyfoov

et égal àDieu(?tra 6sw) [!...], et que rien ne prouve non plus que
le fiso; de l'épître aux Romains (IX, 5) ne se rapporte pas à



A PROPOS D'UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES 349

Jésus-Christ. » (P. 87.) Ce sont là tout autant d'erreurs
exégétiques. Seul le texte Colossiens 1,16 (rà ^âvra St' «OtoO...) semble

attribuer en effet au Fils de Dieu un rôle dans la création.
Mais quand on considère qu'une telle idée ne se retrouve pas

ailleurs, que dans le passage analogue 1 Corinthiens Vili, 6, il
y a une variante importante (oY aùròv, au lieu de 5Y aùroû), et que
les variantes du même genre ne sont pas rares dans le Nouveau
Testament1, on en vient assez naturellement à se demander
s'il n'en était pas primitivement de même dans l'épître aux
Colossiens et si dans les deux passages l'apôtre n'a pas voulu
dire que tout a été créé à l'origine par Dieu en vue du Fils,
qui devait exister un jour, mais qui, d'après les apôtres,
n'existait point de toute éternité auprès de Dieu, ou plutôt
existait bien, mais seulement dans la pensée divine. Jamais,
en tout cas, Paul n'a proclamé Jésus-Christ égal à Dieu; il
dit au contraire : oi% àpnuypbv fiymaTo tò eLat îaa 8sw : « il n'a pas
considéré comme une proie (dont il dût essayer de s'emparer)
l'égalité avec Dieu. » S'il n'a pas cherché à l'obtenir, quoiqu'il
fût lv papyri 6eoû, et pût par conséquent en avoir l'idée, être
exposé à une telle tentation, c'est évidemment qu'il ne la possédait

pas. Seulement Dieu lui a accordé plus tard, en récompense

(Sto) de son sacrifice, ce qu'il n'avait pas voulu s'arroger
lui-même.

La notion biblique de la divinité de Jésus-Christ se

rapporte, non à sa préexistence, mais à son existence historique
et à sa postexistence ou à sa glorification.

Il faut distinguer nettement entre le Fils de Dieu et le

Logos. L'homme-Jésus est devenu Christ ou Messie ou Fils
de Dieu lorsqu'il a été oint de l'esprit et de la puissance
divine pour l'accomplissement de son œuvre de rédemption ;

et, par la croix, la résurrection et l'ascension, il est entré
dans la gloire divine.

Le Logos de Jean ou la Raison divine (non la Parole ou le

Verbe) n'est qu'un terme emprunté àia philosophie grecque,

pour exprimer une notion analogue à celle de la sagesse di-

1 Voir surtout Rom. VIII, 11.



350 C. RRUSTON

vine ou du Saint-Esprit. Il est personnel, si l'on veut, mais
sa personnalité n'est pas distincte de celle de Dieu.

Ce soni les Pères de l'Eglise qui, en identifiant ces deux
notions si différentes, ont introduit dans la christologie une
confusion inextricable et des contradictions sans nombre.

Le Logos est éternel comme Dieu même ; c'est par lui que
Dieu a créé le monde, mais il ne constitue pas une seconde

personnalité à côté de celle de Dieu.
Le Fils de Dieu est personnel, mais il n'est pas éternel dans

le passé; il a commencé à exister lors du baptême de Jésus

ou tout au plus lors de sa naissance, d'après le début des

évangiles de Matthieu el de Luc.
Dans le langage biblique, le Fils de Dieu, ou le Fils, ou le

Messie, c'est tout un. De même aussi le Fils de l'homme.
Cette dernière expression provient du livre de Daniel, et les

trois autres des passages messianiques des Psaumes et des

prophètes, en particulier des psaumes II et LXXXIX et
d'Esaïe IX, 5 : « Un fils nous a été donné. »

Sur ce point, comme sur plusieurs autres, on ne peut
retrouver la notion biblique qu'en faisant abstraction des

idées ecclésiastiques postérieures.
Il est utile de les connaître, évidemment, mais à la condition

de les distinguer très nettement de celles de Jésus et des

apôtres, et de ne pas vouloir les retrouver à tout prix dans
les livres du Nouveau Testament.

4. Une erreur exégétique du même genre a été commise
aussi par M. Tixeront en ce qui concerne deux textes célèbres
de l'épître de Pierre. « Après être descendu aux enfers, dit-il,
pour y prêcher aux esprits des morts (1 Pierre III, 19, 20;
IV, 6), le Christ ressuscité monte à la droite de son Père. »

(p. 101.) L'erreur ici est double et même triple.
1° M. Tixeront n'a pas l'air de se douter que l'apôtre Pierre

(aussi bien que Paul dans Ephésiens IV, 8) place à la suite
de la résurrection, et non avanl, la descente du Christ aux
enfers.

2° Le second de ces textes (IV, 6) n'a rien de commun
avec l'idée d'une prédication aux morts, puisqu'il parle d'une



A PROPOS D'UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES 351

prédication de l'évangile qui a été suivie, pour ceux qui l'ont
entendue et acceptée, d'un jugement quant à la chair, c'est-
à-dire soit d'une condamnation (à mort ou à la prison ou à

quelque aulre peine infamante), soit d'une absolution,
précédée des ennuis d'une accusation et d'un jugement.

Enfin «les esprits en prison» auxquels, d'après le premier
de ces textes, Jésus-Christ est allé prêcher, ne sont pas les

âmes des morts en général. Tous les morts ne sont pas en

enfer, et, qui plus est, en prison. Dans la parabole, c'est le

mauvais riche qui va en enfer; le pauvre Lazare esl, au
contraire, transporté par les anges dans le sein d'Abraham. Les

justes de l'ancienne Alliance n'étaient donc pas en enfer I à

plus forte raison n'étaient-ils pas en prison
Jésus n'est donc pas descendu aux enfers pour en faire

sortir des âmes qui n'y étaient pas, comme l'ont cru les Pères

de l'Eglise1.
Cette question n'occupe pas dans le volume de M. Tixeront

la place à laquelle elle avait droit. Il n'en est parlé eusuile
qu'à propos de Marcion. Nous signalons cette lacune à

l'auteur, pour qu'il puisse la combler dans une seconde édition.
Il pourra y ajouter un mot sur l'évangile de Pierre, où la
notion ecclésiastique de la descente aux enfers apparaît pour
la première fois, et sur quelques ouvrages du même genre,
qui semblent avoir été oubliés.

Cette doctrine pourrait servir à résoudre la question que
M. Tixeront se pose à lui-même : « Dans quels cas une idée

ou une doctrine, rapportée à une autre idée ou à une autre
doctrine, n'en est-elle qu'un simple développement, et dans

quels cas en est-elle une altération » (p. 8.) Les apôtres Paul
et Pierre ayant enseigné que Jésus-Christ est descendu aux
enfers après son ascension, était-ce un développement
légitime de cette idée que de dire que cette descente avait eu
lieu entre sa mort et sa résurrection-.' Et les mêmes apôtres

ayant enseigné que cette descente a pour but la
prédication de la bonne nouvelle du salut aux esprits les plus

1 Voir La descente du Christ aux enfers d'après les apôtres et d'après l'Eglise,

par C. Bruston, 1897.



352 C. BRUSTON

coupables, était-il légitime de penser qu'elle avait eu pour
but de faire sortir de l'enfer les justes de l'ancienne Alliance
seulement, lesquels, d'après l'Evangile, n'y étaient pas?....

Si ce n'est pas là une « altération (double) et une (double)
transformation substantielle, » j'ignore ce qu'on pourra
jamais appeler de ce nom. Or cette transformation substantielle

de l'enseignement apostolique eut lieu dans le cours
du second siècle et a duré jusqu'à nos jours. Hélas! et ce

n'est pas la seule. Sur ce point et sur bien d'autres la célèbre
théorie du développement, de Newman, n'est qu'un brillant
paradoxe, pour ne pas dire un sophisme audacieux.

L'Eglise, ou, pour mieux dire, les Eglises chrétiennes n'ont
qu'à faire leur mea culpa sur ces points-là, et à revenir
purement et simplement à la doctrine apostolique. Paul et
Pierre doivent être crus, de préférence à Justin, à Hermas, à

Irénée, à Tertullien, aux évangiles apocryphes, et même de

préférence à Clément d'Alexandrie ou à Origene.
5. Si, sur ces divers points, je ne saurais partager les

opinions exégétiques de M. Tixeront, je dois, en revanche, tout
bien considéré, lui donner raison quand, à propos d'un texte
fort obscur d'Ignace (Eph. VII, 2), il soutient, contre
Harnack et contre mon fils1, que « l'évêque d'Antioche
attribue au Sauveur simultanément (et non successivement) les

qualités de l'homme et du Dieu. » L'erreur n'est pas sans

excuse, naturellement : ynopévo; 9só{ pourrait bien, en soi, signifier

devenu Dieu, et w/iùtov 7t«9vjtÓ{ semble bien indiquer (indique

même certainement) qu'il a été ensuite ànM;. Mais le

passage parallèle de l'épître à Polycarpe: tov à^ovov, tov aopuxov,

tòv St' ^fàç Ô/mctov,... tov à7ra8ij, tov St ripuc waâr/TO» (IH> 2) exclut
une telle interprétation, car il montre clairement que, dans
la pensée du diacre (non évêque) d'Antioche2, Jésus-Christ
était invisible et impassible avant d'être visible et sujet à la
souffrance.

1 Edouard Bruston, Ignace d'Antioche, ses épîtres, sa vie, sa théologie, 1897.

3 Seule l'épître aux Romains, qui est inauthentique, lui donne le nom

d'évêque. Dans les autres il se range lui-même parmi les diacres. V.-Ed. Brus-

on, Ignace d'Antioche.



A PROPOS D'UNE NOUVELLE HISTOIRE DES DOGMES 353

Que signifie donc exactement le premier texte?Que Jésus-

Christ, dans son existence terrestre, était à la fois o-apxtxoç ts

xat 7rv£u(i«Ttxoç, yewïjToç y.oli ày£wv)Toç... Cela est assez facile à

comprendre. La difficulté réside dans ce qui suit : lv a«pxi yziiopewc

Oso;, lv 9«v«tm Çmï] à).»)6ivï), xat lx Ma^taç xat Ixôsou, jrpwTov rra9riToç, xat tots

àwxQnç. Je pense maintenant qu'il faut traduire : « en chair
ayant été1 dieu, dans la mort (étant) vie véritable, (issu) et de

Marie et de Dieu, d'abord sujet à la souffrance, même alors

impassible. » tots ne peut pas avoir le sens d'swa (ensuite), et

xat doit signifier ici même (non et).

Il faut avouer que l'expression îrpanov mx^moç est assez
étonnante. On aurait pu faire observer à l'auteur qu'il aurait
mieux valu dire : npaxov ànaQ-nç, eh«. 7ra9»jToç xtà. Mais le diacre
d'Antioche n'y regardait pas de si près. Il ne pensait pas ici
à la préexistence, mais seulement à l'existence terrestre de

Jésus-Christ et à ce qui l'a suivie. A ce point de vue, il était
autorisé à s'exprimer comme il l'a fait. Èv axpxi, Jésus-Christ fut
nptà-co-i mxiïnroç (avant de devenir ou plutôt de redevenir àK«Sm);

mais même alors il était (déjà) àwa9>jç (en tant que dieu).
En d'autres termes, il était à la fois nxQnTo; en tant qu'homme

(lv rapt) et àirao»; en tant que dieu (flsos). Depuis la résurrection,

il est uniquement ànuSriç. C'est par allusion à ce second

état qu'Ignace a pu dire npaTov noâ-mot. Il n'aurait pu
s'exprimer ainsi s'il avait pensé ici à la préexistence. Mais il ne

pensait qu'à l'existence terrestre de Jésus-Christ et à sa

postexistence. (Je ne vois du moins que ce moyen de sortir
d'embarras.)

Il en est autrement ailleurs. Dans l'épître aux Magnésiens
Ignace dit de Jésus-Christ que npo at'&>v&>v nxp«. narpi h xat lv rasi

èftxni (VI, 1), que Dieu s'est manifesté lui-même par Jésus-
Christ son Fils, ôç sot« aÙTOu loyo; àwo mynq npoeïQuv (Vili, 2) ; et,
dans celle à Polycarpe, il le nomme tov tmep xmpov, tov à^ovov,

tov àoptxTov, tov St' ^fta; ôpaTov, tov caJ/vjXatpviTOv, tov ùkxQyi xtX. (III, 2.)
La question est seulement de savoir si ces expressions

autorisent à considérer ce ^0705 de Dieu, cet être éternel, invi-

1 On sait que yevo/ievoç a souvent ce sens.

THÉOL. EE PHIL. 1905 24



354 C. BRUSTON

sible, etc., comme une seconde personne, distincte de celle
de Dieu. M. Tixeront le croit. Observons cependant que
l'opposition avec o-fy» montre que loyo; a ici le sens de parole (non
celui de raison). Cette parole est sortie du silence qui la
précédait et a manifesté Dieu (aux hommes) au moment où Jésus-

Christ a commencé à parler au nom de Dieu. Ceïoyoç n'a donc

rien de commun, si ce n'est le nom, avec celui de Jean et
des philosophes grecs, lequel n'est pas lui-même (à mon

avis) une personne distincte de celle de Dieu. A plus forte
raison le Xoyo; d'Ignace ne l'est-il pas non plus.

Quant aux deux autres textes, ils peuvent fort bien
s'entendre d'une préexistence idéale nap« nxTpi. Dans ce sens,
aussi bien que dans l'autre, Jésus-Christ était, avant son
existence terrestre, ùmp xcapov, àopxToç, omaB-nç, etc.

Mais, si ce n'est pas chez Ignace, c'est chez plusieurs autres
écrivains du second siècle que se produisit, peu après lui, cette
déviation de la doctrine christologique, qu'on décore souvent
du nom de progrès. Et plus tard encore eut lieu pour le Saint-

Esprit ce qui s'était précédemment produit pour le loyoç. Il
fallut expliquer alors comment la personne divine pouvait
être à la fois une et double, ou une et triple. De là des

distinctions subtiles et sans nombre, des discussions acharnées,
des coups d'autorité violents, qui entraînèrent la théologie
chrétienne si loin de la simplicité et de la charité évangéliques.

Nous n'en sommes pas encore sortis.
Le seul moyen d'en sortir, c'est de revenir, — sur ce point

et sur tant d'autres où la pensée de Jésus-Christ et des apôtres

a été faussée dans le cours des siècles, — au pur et simple
enseignement biblique. La Réforme a ouvert la voie il y a

bientôt quatre cents ans. Que tardons-nous à y marcher? Les
Réformateurs n'ont pu tout faire : notre devoir est de
poursuivre leur œuvre. Puissent nos successeurs la continuer
aussi et l'achever un jour.

Avril 1905.


	À propos d'une nouvelle histoire des dogmes

