Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1905)

Heft: 3-4

Artikel: Sénéque

Autor: Farel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SENEQUE

PAR

PIERRE FAREL

pasteur & Congénies (Gard).

Je me suis pris d’un bel enthousiasme pour Sénéque : me
trouvant en possession de ses ceuvres complétes, sous la
forme d’'un charmant petit volume de I’édition d’Amsterdam,
1634, acheté jadis chez un bouquiniste de Nimes, a I'époque
lointaine ou )’y faisais ma rhétorique, j’ai essayé souvent
depuis de faire la connaissance de ce grand esprit, mais je
n’y parvenais qu'imparfaitement, dans des lectures i batons
rompus et qui ne faisaient pas partout la lumiére: 4 la fin
pourtant, griace & plus de suite et a plus d’effort, le jour s’est
fait et je me suis trouvé sous le charme. Il me semblait que
je découvrais Séneque et j’en ai parlé & tout venant; je m’en
suis méme rendu insupportable. Ai-je enseigné quelque
chose a4 quelqu’un ? du moins il me semblait que j’apprenais
moi-méme des choses que je savais mal ou que je ne savais
pas du tout. J’ai pensé qu’elles pourraient en intéresser
d’autres et mes lectures de Sénéque ont fait I'objet d’un tra-
vail que j’ai lu en partie & notre Union pastorale. Il n’y fut
pas mal accueilli ; depuis, 'ayant complété et mis au point,
je I'ai donné & lire & des juges compétents, qui m’ont encou-
ragé A le publier.

Que j’avertisse les lecteurs de cette Revue, qui veut bien
accueillir mon travail, gqu’il n’est pas 'ceuvre d’un savant:
on n'est pas savant quand on est 'homme d’un seul livre



320 PIERRE FAREL

fomo wnius libri. Je ne suis guére sorti de mon petit volume,
trés compact, il est vrai, au caractére trés f{in. Pourtant, je
serais ingrat, si & cette place, je ne disais que mon cher et
regretté ami, M. J. Vielles, voulant ménager mes yeux, m’a
fait présent de 'in-folio de Juste Lipse, édition de 1614, ou
j’ai trouvé, avec de plus gros caracteres, des notes précieuses.
Ainsi muni, jai lu et relu, j’ai pris des notes; et ce sont ces
notes prises au cours de lectures assidues et rangées sous
un certain ordre, que j'offre aux lecteurs de cette Revue. J’es-
peére que de la lecture de ce lravail, ou 'on se trouvera direc-
tement en contact avec Séneque, 'image du philosophe se
dégagera suffiamment; c’est du moins ce que m’a assuré un
bon juge, M. Ménégoz. Si a la fin de celte lecture, pour ceux
qut voudront aller jusqu’au bout, j’ai donné & quelqu'un
quelque gotit pour Sénéque, si j’al acquis & celui-ci quelque
fidele, si j’ai donné & quelqu’un le désir de le connaitre
mieux, je serai suffisamment récompensé de mes peines.

J’avais une idée en me livrant a cette étude; je voulais
savoir quel était l'état d’esprit d’'un homme en dehors de
toutes les clartés de la révélalion; car Sénéque n’a eu pour
maitres que les sages de la Gréce qu’il nomme plusieurs fois.
Il a eu les lumiéres de sa raison ; il a bien connu les Juifs,
mais ne leur a rien emprunté; et ¢c’est pure imagination que
les rapports qu’il aurait eus avec l'apOtre Paul. Sénéque
nomme avec révérence les sages qui 'ont instruit, et il suffit
qu’il y en ait un qu’il ne nomme pas, pour affirmer qu’il ne
lui doit rien. Ses paroles, donl nous pourrions faire une liste
assez longue el qui rappellent des paroles de nos Ecritures,
ne sont que d’heureuses rencontres, tout & ’honneur de
notre philosophe.

Aprés loutes les belles choses que jai trouvées dans Sé-
neque, je me plais & croire que, si par 'apotre Paul, il avait
appris a connaitre Jésus, il 'aurait admiré et 'aurait nommeé.
Il se serait senti en communion d’esprit avec 'homme qui
avait recommandé comme lui la vie simple, comme lui avait
recommandé qu’'on recherchat par-dessus tout la justice,
comme lui, qu’on ne craignit pas la mort; et il aurait certai-



SENEQUE 321

nement, il me le semble du moins, mis sa croix & coté du
coffre (arcal) o fut enfermé Régulus, du poignard dont
Caton se perca le sein, et de la cigué que but Socrate, qu’il
appelle quelque part medicamentum immortalitatis, (De Pro-
videntia, ch. 111.)

I

Avant d’aller plus loin, je pense qu’il faut que je dissipe
deux ou trois préjugés qui nuisent a Sénéque dans beaucoup
d’esprits. On dit de lui : (Vétait un phraseur, disons-le mot,
un rhéteur; de rhéteur 4 sophiste, il n’y a pas loin, et on
ne manque pas de dire : Il écrivait bien de belles sentences,
mais ne les mettait pas en pratique; il préchait le mépris des
richesses, mais ne dédaignait pas d’en posséder d’énormes.

Sénéque ne fut pas un rhéteur, si 'on entend par 1a 'homme-
qui s’occupe, dans ce qu'il dit, de la forme plus que du fond.

D’abord, il n’a fait de sa plume ou de son stylet qu’un tres
noble usage. Il a traité de grands sujets, et les a traités di-
gnement.

La plupart de ses écrits ont un but pratique, comme en
général sa philosophie, ainsi que nous le verrons. Son traité
De la Clémence fut composé pour Néron, c’est-a-dire pour
qguelqu'un qui devait exercer le pouvoir supréme, Ce traité
n’aboutit guére, mais que celui qui a converti ses catéchu-
meénes lui jette le premier la pierre; du moins, ce traité al-
lait bien 4 son adresse. Sénéque a composé trois traités tou-
chants intitulés Consolation : 'un adresse a sa mere pour la
consoler de son propre exil, 'autre adressé a Polybe pour
le consoler de la mort de son frére, 'autre adressé 4 Marcia
pour la consoler de la mort de son fils. Chacun de ces
traités, qui demanderaient une étude spéciale, est moins un
discours qu’un acte qui honore celui qui I’a accompli. Il y a
ensuite la collection des lettres & Lucilius, dont pas une n’est
banale, qui sont les lettres d’un directeur de conscience,

1 Vita autem honesta actionibus variis constat : in hac est Reguli arca, Catonis

scissum manu sua valnus, Rufilii exsilium, calix venenatus qui Socratem transtulit
e carcere in celum. (Ep. 67.)

THEOL. ET PHIL. 1905 22



322 PIERRE FAREL

Chacune veut enseigner, instruire, pousser au bien, fortifier
la volonté ; chacune est un acle, et je ne sais de qui on pour-
rait publier une correspondance aussi substantielle, et se
tenant toujours sur les sommels.

Voici, au reste, les divers traités de Sénéque dans 'ordre
ol ils sont donnés dans mon volume : le De ira, la Consolatio
ad Helviam, la Gonsolatio ad Polybium, la Consolatio ad Mar-
ciam, le De Providentia, le De {ranguillitate animi, le De
constaniia sapientis, le De clementia, le De brevilate vilze, le
De beata vita, le De olio supientis, le De beneficiis, et les let-
lettres & Lucilius, au nombre de 124; aprés, viennent les
sept livres des questions naturelles.

Tous ces traités, dont les sujets divers sont trés sérieux,
ne sont certainement pas I’'ceuvre d’'un rhéteur, et nous n’au-
rons pas de peine a4 nous convaincre que personne n’eul plus
que Séneque le respecl de la parole écrite ou parlée.

Séneque ful encore moins un sophiste qu’il ne fut un rhé-
teur. Il dit quelque part que le signe qu’on est dans la vé-
rité, ¢’est de vouloir toujours la méme chose, et je ne sache
pas de pensée plus fidele a elle-méme que celle de Sénéque,
ce qui n’est certainement pas d’un sophiste.

11 dit & saliété que la philosophie donne la régle de la vie,
qu’il faut apprendre de telle sorte que ce qui étaif des pa-
roles devienne des occuvres (ép. 108), que personne ne mé-
rite plus mal des hommes que ceux qui ont appris la philo-
sophie comme un métier lucratil (artificium venale) [ibid.].
« Ces marchands de philosophie vivenl autrement qu’ils n’en-
seignent & vivre. Ils donnent dans leurs personnes 'exemple
et la preuve de I'inutilité de leur enseignement. Un tel maitre,
dit-il, ne peut pas m’étre plus utile quun pilote qui, dans
I'orage, a le mal de mer?.» (Ep. 108.)

Voila, certes, qui n’esl pas le langage d’un sophiste, d’'un
homme qui jongle avec les paroles et les idées.

Ecoulez encore ce qu’il dit & la {in de I’ép. 88. Aprés avoir
blamé les subtilités excessives de certains philosophes, par

1 Non magis mihi potest quisquam talis prodesse praceptor, quam gubernator in
tempestate nauseabundus.



STNFQUE 323

ou il est arrivé qu’ils parlaient mieux qu’ils ne vivaient, il
écril : « Prolagoras dit que, sur toute chose, on peut soutenir
le pour et le contre: et qu’on le peut méme sur la question
de savoir s’il est possible de soutenir en tout le oui et le non.
Nausiphanes nous dit que, de lout ce qui parait étre, il n’y
a pas une chose qui soit plutot que de n’étre pas. Parménide
dit que, de tout ce qui est, rien n’est en général (in univer-
sum). Zénon d’Elée dil que rien n'importe : omnia negotia de
negotio dejecit; il dit que rien n’existe. Voild ou en sont, &
peu pres, les Pyrronhiens, et les Mégariens, et les Eritriens,
el les Académiciens, qui onl inauguré une science nouvelle,
laguelle consisle & ne rien savoir. Rejette tous ces systémes
dans la troupe vaine des études libérales (les sciences pures,
scolastiques). Ceux-la (les professeurs des sciences libérales)
m’enseignent un savoir inutile (pour la vie morale), ceux-ci
m’otent l'espoir de toute science. Il vaut mieux savoir des
choses méme vaines que de ne savoir rien du tout. Ceux-1a
ne projettent devant moi aucune lumiére qui dirigerait ma
vue vers le vrai; ceux-ci me crévent les yeux. Sij’en crois
Protagoras, il n’y a rien dans le monde qu’incertitude. Si j’en
crois Nausiphanes, cela seul est certain, qu’il n'y a rien de cer-
tain. Si c’est Parménide, il n’y a rien que 'un; si c’est Zénon,
pas méme ['un. Que sommes-nous donc ? Que sont les choses
qui nous entourent, entretiennent notre vie et nous soutien-
nent? tout 'ensemble des choses est une ombre ou vide ou
trompeuse. Je ne saurais dire si j’en veux davantage & ceux
qui nous condamnent & ne rien savoir qu’a ceux qui ne nous
ont méme pas permis de ne savoir rien!.» (Ep. 88.)

Si Séneque aété un rhéteur et un sophiste, c’est sans I’avoir
voulu, car personne n’a plus blamé, délesté que lui les gens
de cette sorte.

1 Non facile dixerim utrum magis irascar illis qui nos nihil scire voluerunt, an
illis qui ne hoe quidem nobis reliquerunt, nihil seire. (Je ne suis pas sar de com-
prendre la nuance.)



324 PIERRE FAREL

IT

Mais 'on dira : Séneéque a été un dilettante de I’art d’écrire
et a sacrifié plus que de raison aux graces du style.

Sur ce point, je vais encore lui donner la parole, assuré
gu’il se défendra mieux que je ne saurais le défendre moi-
meme.

Sénéque n’a pas voulu étre préoccupé du bien dire autant
que du bien faire et il a eu surle style les idées les plus justes
et les plus saines: vous allez vous en assurer.

Nous avons d’abord dans le traité De tranqguillitate anims
un passage qui donne jour sur son état d’ame et sur les re-
gles qu’il sulivait en écrivant.

« Dans mes études sur Hercule, je pense qu’il vaut mieux
considérer les choses mémes et parler a cause d’elles, en
somme adapter les paroles aux choses afin que partout ou elles
nous conduisent le discours suive sans effort. Qu’est-il néces-
saire de composer des écrits qui durent des siécles ? As-tu la
prétention d’occuper de toi la postérité ? tu es né pour
mourir. Un cortége funebre muet fait moins d’embarras.
(’est pourquoi pour employer ton temps, en vue de ton profit,
non pour emboucher la trompette, écris ce que tu écris d’un
style simple ; il faut moins de labeur pour ceux qui étudient
au jour le jour. Pourtant 14 ou lesprit est soulevé par la
grandeur de la pensee, il cherche de grandes paroles, il lui
faut un langage plus élevé, comme son souffle est plus pro-
fond ; et le style s’adapte & la grandeur du sujet. Mettant
alors de coté les régles et le jugement plus rassis, je me sens
emporté dans les hauteurs et je parle d’une bouche qui ne
semble plus étre la mienne. » (De tranguillitate, chap. 1¢r: ore
jam non meo.)

Ainsi donc I'exacte adaptation des paroles aux choses sans
aucune préoccupation de gloire future, et, quand le sujet le
veut, ne pas se refuser un coup d’aile vers les sommets,
telles sont les régles d’écrire de Sénéque : voila bien un écri-
vain de tout repos et nous trouverions des indications de méme



SENEQUE 325

nature dans ses autres ouvrages et en particulier dans ses
lettres a Lucilius.

Je ne me refuse par le plaisir de donner quelques extraits
d’une lettre bien intéressante tout entiére consacrée au style
et au jugement qu’il permet de porter sur un écrivain, voire
sur une époque.

(Ep.114.) « Déjales Grecs disaient: lestyle, lamaniere de par-
lerd’unhommeesttellequesavie. Demémequel’action oratoire
(actio) de chacun ressemble & sa parole, ainsi la maniére de
dire se modeéle sur les mceurs publiques. Lorsque la disci-
pline d’une sociéte a fléchi et qu’elle s’abandonne aux plaisirs,
une preuve du relachement des moeurs, c’est la facon rela-
chée d’exprimer, si seulement elle n’est pas le fait d’un ou
deux écrivains, mais si elle est approuvée et admise... Les
Romains ayant perdu le gotut de leurs vieilles habitudes,
se sont mis en quéte de nouveautés dans leur maniere de
parler : les uns font revivre d’anciennes locutions tombées
en désuétude, d’autres en forment de nouvelles et qu'on ne
connaissait pas; ils empruntent des mots aux langues étran-
géres: il y en a qui parlent par aphorismes obscurs...

» Partout ol tu verras un langage corrompu, ne doute pas
que les meeurs ne se soient écartées de la droite ligne.
De méme que le luxe exagéré des festins, le luxe des véte-
ments sont les signes d’'une société malade, ainsi la licence
du langage, si seulement elle est assez générale, donne la
preuve que les cceurs d’ou les paroles procédent sont sur
une voie de décadence. Et il ne faut pas s’étonner que ces
propos corrompus soient recus avidement non seulement par
la vile multitude mais aussi par la masse des gens bien cul-
tivés: tous ces gens-la différent entre eux en effet par le
vétement, non par le jugement 1. »

De son femps Sénéque a vu et déploré le naturalisme
comme la pornographie: 1l y avait aussi de son temps des
esthétes qul ne voulaient que des expressions recherchées,
remontant aux Douze Tables; il yenavaitau contraire qui n’ad-

1 Togis enim inter se isti, non judiciis distant



326 PIERRE FAREL

mettaient que le langage vulgaire le plususité et qui tommbaient
dans la sordidité : in sordes incidunt. Les deux genres sont éga-
lement corrompus et faux, autant que celui gui ne voudrait
désigner les choses nécessaires el usuelles que par des expres-
sions poétiques et ronflantes. « L'un soigne sa personne plus
qu’il n’est juste, Pautre se néglige de méme: celui-ci épile
méme ses jambes, celui-la n’épile pas méme ses aisselles 1. On
voitdes gensdont lesunss’épilentlabarbe,d’autres ’épilent par
place, d’autres londent et rasent les moustaches, conservant
tout le reste, d’autres portent des vétements de couleur
étrange, une toge éclalante: ils font tout pour attirer les
yeux : qu’on les blame sil’on veut, pourvu qu’'on les regarde?;
telle est la facon d’écrire de Mécéne et de tous les aulres qui
ne se trompent pas par hasard, mais le sachant et le voulant.
Cela vient d’un grand mal moral. » Celui qui parlait ainsi
devait respecter son stylet. Kncore une citation sur ce
point.

(Ep. 115.) « Je ne veux pas, mon Lucilius, que tu te mettes
trop en peine des mots et des tournures des phrases: jai
d’autres soucis a te donner. Cherche ce que tu dois écrire,
non de quelle maniere tu le dois, et ne le cherche pas pour
I’écrire mais pour le sentir. Cherche a appliquer & toi-méme
les choses que tu as senties et comme & te les imprimer en
toi. Celui-la, quel qu’il soit, dont tu verras le style soigné &
I’excés et limé, sache que son ame est non moins occupée de
bagatelles. Un grand esprit parle plus simplement et sans
tant d’embarras: tout ce qu’il dit est plus fort qu’il n’est
soigné. Tu as connu beaucoup de jeunes gens a la barbe et a la
chevelure luisante, qui avaient l'air de sortir d’'une boite :
tu n’attendais d’eux rien de fort ni de solide. Le slyle est le
visage de 'ame 3: s’il est soigneusement tondu, parfumé et
frisé, il donne la preuve de quelqu’un qui n’est pas non plus
sincere et qui a quelque chose de corrompu (fracti). Ce n’est

U Alter se justo plus colit, alter se justo plus negligit : ille et crura, hic nec alas
qnidem vellit. — Epiler ses aisselles était de rigueur pour un Romain bien élevé.

2 Yolunt vel reprehendi, dum conspiciuntur,

3 Qratio vultus animi est,



SENTEQUE - 397

pas un ornement viril que la mignardise !. S’il nous était
pessible de voir 'ame d’un homme de bien; oh! la helle, la
sainle figure qui nous apparaitrait resplendissante de magni-
ficence et de paix.» Donc en vue d’avoir un bon style, il faudra
avoir ’ame honne (bonae mens), et la-dessus, Sénéque exhorte
Lucilius a s’adonner a la philosophie.

« ('esl pourquoi,dit-il, la philosophie te donnera ce & quoi
rien n’est comparable : jamals tu ne connaitras le regret 2. A
cette félicité si solide, qu’aucune tempéle n’¢hranlera, ne te
conduiront pas des paroles habilement arrangées en un style
facile el coulant. Que les paroles aillent comme elles veulent
pourvu que 'ame soit bien constituée, pourvu qu’elle soit
grande, sans souci de l'opinion et s’approuvant elle-méme
dans les choses mémes qui déplaisent aux autres, qu’elle juge
de ses progres par sa maniere de vivre el estime qu’elle
sait dans la mesure ou elle diminue ses convoitises et ses
craintes. »

Je ne résiste pas encore au plaisir de faire cette autre cita-
tion empruntée a I’épitre 75: « Tu te plains, écrit-il & Lucilius,
de recevoir de moi des lettres moins soignées : mais qui parle
en un style minutieusement soigné si ce n’est celul qui veut
parler d’une facon déplaisante3? Tel serait mon langage parlé,
sans facon et facile, si nous étions assis ensemble, ou si
nous nous promenions, lelles je veux que sotent mes lettres :
qu’elles n’aient rien de recherché, ni d’artificiel. Si c’étail
possible, Jalmerais mieux le montrer ce que je sens que te
le dire ; quand méme je discuterais, je ne frapperais pas du
pied, je ne ferais pas de grands gestes, je n’éléverais pas la
voix ; je laisserais cela aux orateurs, me contentant de te faire
connaitre mes sentiments sans les parer, sans le les exposer
non plus d’un air détaché. Il me suffirait de te prouver que
je sens ce que je dis, que non seulement je le sens, ‘mais que
je l'aime... Je ne veux certes pas qu’on parle séchement et mai-
grement de sujets si grands: en effet la philosophie ne

1 Non est ornamentum virile concinnitas.
2 Numquam te peenitebit tui.
3 Quis enim accurate loquitur, nisi qui vult putide loqui.



328 PIERRE FAREL

renonce pas a faire usage du talent. Cependant il ne faut pas
donner beaucoup d’étude aux mots. Que ce soit le but que nous
nous proposions, dedire ce que noussentons et de sentir ce que
nous disons. Que le langage soit d’accord avec la vie. Celui-la a
rempli tout son devoir qui est le méme et quand tu le vois
et quand tu 'entends?. » (Ep. 75.)

Voila sans doute le contraire d’un sophiste et d'un rhéteur,
et il serait bien étrange que Sénéque et parlé pour se con-
damner, donné des verges pour se faire battre. Au reste nous
pouvons voir ce sentiment exprimé partout. Il plaint quelque
part celui qui passe sa vie sous un masque.

III

Et nous voici amené a cet autre reproche quwon lui fait
couramment : un beau moraliste qui ne conforma pas sa vie
a ses maximes; 1l fit ’éloge de la pauvreté et il écrivait au
milieu du luxe sur une table élégante avec stylet d’or.

Nous avons justement sur ce point la défense qu’il a faite
de lui-méme et nous allons le laisser parler.

Ce qui frappe en Sénéque,c’est sa sagesse, son bon sens, sa
juste mesure, sa modération, sa modestie.

Il dit 4 sa mére dans le traité qu’il lui adresse pour la con-
soler de son propre exil : La prospérité n’exalte pas le sage,
ni 'adversité ne I'abat ; il est toujours appliqué & placer le
plus qu’il a pu de ses biens en lui-méme, & avoir tout con-
tentement au dedans de soi. Mais quoi ? est ce que je prétends
étre sage ? pas du tout. Car si en vérité je pouvais me flatter
de I’étre, non seulement je nierais que je sois malheureux
dans ’exil, mais je me déclarerais le plus fortuné des mortels
et je déclarerais que j’ai été rapproché de Dieu 2. Maintenant,
ce qui est suffisant pour adoucir toutes les miséres, je me

1 Concordet sermo cum vita. Ille promissum suum implevit, qui et eum videas
illum et eum audias idem est.

2 Quid ergo? Sapientem me esse dico! Minime. Nam id quidem si profiteri
possem non tantum negarem miserum me esse, sed omnium fortunatissimum et in
vicinum Deo perductum predicarem.



SENEQUE 329

suis livré aux hommes sages, et ne me sentant pas assez fort
pour me défendre, je me suis réfugié dans le camp d’autrui,
dans le camp de ceux qui se défendent facilement et protégent
ce qui leur appartient.» (Ad Helviam, chap. 9.)

Nous trouverions d’autres passages ou, faisant trois classes
de ceux qui s’adonnent a la sagesse, il se place dans la derniere
(ép. 75, et ailleurs). Il raconte & Lucilius que, malgré son age,
il suit leslecons d'un philosophe; tout le long de sa vie, écrit-il,
il faut apprendre & vivre (ép. 761).

Mais nous avons quelque chose de plus topique encore. De
son temps, on disait de lui et des philosophes ses pareils :
« Ils disent et ne font pas.» Voici comment Sénéque répond
dans son traité De vita beata. Aprés avoir énuméré tous les
reproches qu’on lui fait, et aux philosophes en général, il
dit: «Je viendrai en aide a ceux qui les fonl et jen trouveral
d’autres auxquels ils ne pensent pas. Et voici ce que je re-
pondrai : Je ne suis pas sage, et, pour te faire plaisir, je ne
le serai jamais. C’est pourquoi j’exige de moi, non d’étre égal
aux meilleurs, mais d’étre meilleur que les plus mauvais.
C’est assez pour moi de m’affranchir chaque jour de quel-
quun de mes vices et de corriger mes erreurs. Je ne suis
pas parvenu a la santé et je n’y arriverai pas. J'applique des
liniments plutdt que des remeédes & ma goutte, heureux si ses
acces s’espacent et si elle me fait moins souffrir; compare a
vous, qui avez des pieds agiles, je suis un pauvre coureur 2....
Je ne parle pas pour moi; en effet, je suis au plus profond
des vices, mais je parle pour celui qui a déja réalisé quelque
chose de la sagesse. On lui dit : Tu parles autrement que tu
ne vis. Voila ce qui a été objecté par les plus tristes sujets,
— malignissima capita, — ennemis déclarés de ce qu’il y
avait de meilleur, & Platon, & Epicure, & Zénon. En effet,
tous ceux-1a ne disaient pas comment ils vivaient eux-mémes,
mais comment il fallait vivre. Je parle de la vertu, je ne

! Tam diu discendum est quemadmodum vivas, quamdiu vivis.
2 Delinimenta magis quam remedia podagr® me@ compono, contentus si rarius

accedit et si minus verminatur. Vestris quidem pedibus comparatus, debilis cursor
sum.



330 PIERRE FAREL

parle pas de moi. Jattagque les vices, d’abord les miens.
Quand je le pourrai, je vivral comme il faut vivre. Et cette
malice empoisonnée ne me détournera pas des choses les
meilleures 1. Ce venin, dont vous aspergez les autres et qui
vous tue vous-mémes, ne m’empéchera pas de persévérer a
louer, non la vie que je mene, mais celle qu’il faut mener et
de rendre mes hommages a la vertu et de la suivre de loin
comme en rampant 2. » (De vile beata, ch. 18.)

N’y a-t-il pas la de quol désarmer loute critique ? Je con-
tinue la citation avec le regret de faire une coupure : « Vous
faites des objections a la vie de 'un, & la mort de l'autre, et
devanl les noms d’hommes grands pour quelque mérite su-
périeur, comme de petits chiens a la rencontre d’inconnus,
vous aboyez 3. 1l vous est avantageux, en effet, que personne
ne paraisse juste, comme si la vertu d’autrur élait un re-
proche pourvos méfails. Malgré vous, vous comparez ces belles
choses & vos laideurs, el vous ne comprenez pas combien
cela retombe sur vous. Car si ceux-la qui suivent la vertu
sont avares, adonnés aux passions, ambitieux, qu’éles-vous,
vous anxquels le nom méme de vertu est odieux ? vous niez
qu’ils fassent ce qu’ils disent et qu’ils donnent exemple de
leurs préceptes; qu’y a-t-il d’élonnant, alors qu’ils disent des
choses grandes, fortes, qui s’élévent au-dessus de toutes les
vicissitudes humaines ? Les philosophes ne fonl pas ce qu’ils
disent ? mais ils font beaucoup de dire, de concevoir par
leurs pensées des choses justest. Car si leurs actes c¢laient
de niveau avec leurs paroles, qui serail plus heureux qu’eux ?
Cependant il n’y a pas lieu de mépriser les paroles bonnes et
les coeurs pleins de bonnes pensées. Se livrer & ces médita-
tions salutaires mérite des ¢loges, méme quand ces medita-

1 Nec malignitas me ista multo veneno tincta deterrebit ab optimis.

2 Ne virus quidem istud me impediet, quo minus virtatem aderem et ex inter-
vallo ingenti reptabundus sequar,

4 Et ad nomen magnorum ob aliqnam eximiam laudem virorum, sicut ad occur-
sum ignotorum hominum minuti canes latratis.

A Non preestant philosophi quee loquuntur? Multum tamen preestant, quod
lo-priuntur, quod honesta mente concipiunt.



SENEQUE 331

tions n’aboutissent pas aux faits. Qu’y a-t-il d’étonnant qu’ils
n’atteignent pas le sommet par ces pentes ardues ? Considére
plutol avee respect ces hommes, méme s’ils tombent dans
leureffort vers ce qui est grand : Sed viros suscipe etiamsi deci-
dunt magna conantes. (Voila un beau spécimen du style la-
pidaire de Sénéque.) C'est noble, continue-t-il, tenant compte
non de ses forces, mais des forces de la nature, de tendre
vers les hauteurs, de s’y risquer ef de concevoir par la pensée
des choses plus grandes que celles méme que des hommes
doués d’un grand caractére peuvent effectuer. »

La dessus, le tableau de la vie que le sage se trace, se ter-
minant par ce trait : « A quelque moment que la nature me
redemande mon esprit ou que la raison me donne congé, je
m’en iral avec le lémoignage d’avoir aimé la bonne conscience,
les bonnes pratiques, boia studia, de n’avoir porté alleinte a
la liberté de personne, d’avoir encore moins laissé entamer
la miennel. » (De vita beata, ch. 20.)

Et il continue : « Celui qui se propose de faire cela, qui le
voudra, qui 'essaiera, ira vers les deux. Oui, celui-la, méme
g’il ne va pas jusqu’au bout, aura cependant tenté de grandes
choses. »

Voici maintenant comment Séneque défend le sage qui,
dit-on, méprise les richesses et ne dédaigne pas d’en pos-
séder, méprise la santé et s’efforce de se porter bien, ne
craint pas D'exil et pourtant, s’il le peut, vieillit dans sa pa-
trie: « Le sage n’aime pas les richesses, mais il les préfére ; il
ne les recoit pas dans son ceeur, mais dans sa maison ; il n’en
repousse pas la possession, mais il en est le maitre, et veut
fournir par elles & sa vertu les moyens d’acles plus grands.
Il n’y a pas de doute que ’homme sage a des ressources plus
grandes pour déployer son esprit dans les richesses que dans
la pauvreté. Dans la pauvreté, il n’y a de possible qu’'un seul
genre de vertus, qui consiste & n’étre pas ¢branle, & n’étre
pas déprime . dans les richesses, il y a el la tempérance, et la

1 Quandocumque autem natura spiritum repetet, testatus exibo, bonam me

conscientiam arnasse, bona studia : nullius per me libertatem imminutam, minime
meamn.



332 PIERRE FAREL

libéralite, et la diligence, et la bonne administration, et la
magnificence, qui vont avoir le champ ouvert; et, pour en
finir, veux-tu savoir quelle place différente ont les richesses
chez toi et chez moi? Chez moi, si elles venaient a disparaitre,
elles ne m’enléveraient qu’elles-mémes; tol, tu serais dans la
stupeur, et tu te ferais Ueffet d’avoir été dépouillé de toi-méme,
quand elles t'auraient quitté. Chez moi, les richesses occu-
pent une certaine place; chez toi, la premiéere; enfin, mes ri-
chesses sont 4 moi; toi, tu appartiens a tes richesses!. » (De
vita beata, ch. 22.)

Bref, les principes de Séneque ne l'empéchaient pas de
posséder des richesses; il les placait parmi les choses neu-
tres, qui ne valent que selon 'usage qu’on en fait. Il aurait
pu dire comme Paul : « Je sais étre dans I'abondance, je sais
étre dans la pauvreté. »

v

Ses principes ne 'empéchaient pas non plus d’occuper des
fonctions publiques, tant qu’il le pouvait, sans manquer a sa
dignité et en rendant des services. Il n’était pas disciple
d’Epicure, qui voulait que le sage se tint & 'écart de la vie
publique. Ce philosophe avait mis, selon le mot de Séneque,
Dieu en dehors du monde et 'homme en dehors de la so-
ciété. Séneque se réclamait de Zénon, de Cléanthe, de Chry-
sippe, dont aucun, dit-1l, ne mit la main aux choses publi-
ques, tout en engageant les autres a le faire. Quorum nemo -
ad republicam accessit, nemo non wmisit. (De tranquillitate
animi, ch. 1.)

Et nous trouvons sur ce point une page qui parait auto-
biographique et qui est fort suggestive, dans son traité De
tranquillitate animi :

Il était de gout simple; il était méme par nature parcimo-
nieux ; ensuite il nous apprend que, simple pédagogue, il se

T Apud me diviti® aliquem locum habent, apud te summum ; ad postremum
divitizz mea sunt, tu divitiarum es.



SENEQUE 333

vit transporté dans un milieu de luxe!, entouré d’'une armée
d’esclaves mieux vétus que de simples particuliers, dans un
palais ot l'on foulait aux pieds les richesses. Ce luxe le con-
fondit, lui qui sortait d’'un long séjour de privations. Ses
yeux furent éblouis, ses yeux plus que son esprit.... « Rien
de tout cela ne me change, mais j’en suis pourtant ébranlé.
Il me plait de suivre la rigueur des préceptes et de me méler
aux affaires publiques, non que je sois séduit par la pourpre
et les faisceaux, mais afin d’étre en état de rendre plus de
services & mes amis et & mes proches, et & tous les citoyens,
ensuite a4 tous les hommes. Je suis Zénon, Cléanthe, Chry-
sippe. Des que quelque chose d’insolite choque mon esprit,
dés qu’il se présente quelque chose ou d’indigne, comme
cela peut se rencontrer dans toute vie d’homme, ou qui oc-
casionne trop d’embarras, ou qui exige plus de temps que
cela ne vaut, je rentre dans ma retraite; et, comme le bétail,
meme fatigué, rentre au bercail d’'un pas plus alerte, il me
plait d’enfermer ma vie dans les murs de ma maison 2. Que
personne ne me fasse perdre un jour; il ne pourrait rien
me donner en retour, qui etit ce prix. Que 'esprit s’applique
a soi-méme, qu’il se cultive, qu’il ne fasse rien d’étranger,
rien qui doive éire soumis au jugement d’autrui, quod spectet
ad judicem, qu’il chérisse son repos, affranchi de tout soueci
public ou privé. Mais lorsqu'une lecture plus forte 'exalte
et que de grands exemples 'aiguillonnent, il est loisible de
courir au forum, de préter sa voix 4 autrui, de lui venir en
aide, quand méme cela ne devrait servir a rien; du moins,
ou aurait fait effort pour étre utile », etc. (De tranguillitate
animi, chap. 1.)

Voila bien sa régle de conduite : occuper des charges pu-
bliques, tant qu’on le peut, sans que la dignité en soulfire,
mais surtout en vue de se rendre utile; au premier signe de
danger pour son repos d’esprit et pour sa liberté, rentrer

1 (’est évidemment a son retour de l'exil en Corse, quand il fut appelé par
Agrippine & devenir le précepteur de Néron.

2 Et quemadmodum pecoribus, fatigatis quoque, velocior domum gradus est,
placet inter parietes suos vitam coercere. (De tranquillitate animi. Ch. 1.)



334 PIERRE FAREL

dans la retraite, et n’en sorlir occasionnellement que pour
défendre au forum un ami, une bonne cause.

Il trouve sur ce point quAthénagore, un épicurien sans
doute, est Lrop absolu, dans la régle qu’il donne au sage de
s’abstenir dans tous les cas des aflaires publiques. « Je ne
nierai pas, dil-il, qu’il ne faille quelquefois s’en retirer, mais
par une retraite graduelle, en sauvant ses enseignes, en dé-
fendant son honneur militaire!. Tls sont respectés, et obtien-
nent de meilleures conditions de leurs ennemis, ceux qui se
rendent les armes & la main. Voici ce que je pense que doit
faire la vertu et celui qui s’y adonne. Si la fortune 'emporte,
el enléve Loul moyen d’agir, il ne s’agit pas de fuir a 'instant
en jelant ses armes, en cherchant & se cacher comme s’il y
avait un lieu ou la fortune ne puisse atteindre. Mais il faut
se méler aux aflaires publiques avec plus de réserve el Lrouver
avec discernement quelque chose par ot l'on soit utile a la
société. La carriére militaire vous est-elle fermée? il y a les
emplois civils. Faul-il ’enfermer dans lavie privée ? que 'on
soit orateur. Faut-il se taire? qu’on aide ses concitoyens de
son assistance secréte. Est-il périlleux de se risquer au forum ?
Dans les demeures privées, dans les salles de spectacle, dans
les banquets, qu’on soit bon commensal, hote fidéle, convive
tempérant. Que si 'on ne peut exercer les offices du ciloyen,
qu’on exerce ceux de 'homme?; c’est pour cela que nous ne
nous enfermons pas dans les murs d’une cité, mais nous nous
mettons en relation avec le monde entier, et nous déclarons
que nolre patrie, c’est le monde, afin de donner plus de
champ & notre vertu. Jamais, finil-il pas dire, les choses n’en
viennent & ce point qu’il n’y ait place pour aucune ceuvre
bonne3. » Encore ici, méme régle et méme défense.

Voila déja notre terrain déblayé; nous commencons &
comprendre que nous avons en Sénéque un ami de la sa-

1 Nec ego negaverim alignando cedendum. Sed sensim relato gradu et salvis
signis, salva militari dignitate.

2 Officia si civis amiserit, hominis exerceat.

-4 Numquam enim usque eo interclusa sunt omnia, ut nulli actioni honestae locus
sit. (De tranquillitate animi. Ch. 3.)



SENEQUR 335

gesse qui 'a étudiée pour lui-méme, en vue de se 'appliquer
et de 'appliquer ensuite aux autres, non a un rhéteur et a
un sophiste qui en a fait métier et marchandise.

v

Nous allons essayer de connaitre sa pensée, assuré qu’il I'a
prise lui-meéme au sérieux.

Qu’il lait prise au sérieux, cela deviendra encore plus évi-
dent si nous relevons certains traits négatifs de notre philo-
sophe.

Séneque n’aimait pas en général, c’est trop peu dire, il
blamait 'érudition vaine et les subtilités ridicules auxquelles
se livraient méme des philosophes de son école, 1'école stoi-
cienne. Nous allons insister sur ce point.

«Savoir plus qu’il ne faut, ¢’est de 'intempérance !, dit-il.

Le grammairien Didyme écrivit quatre mille livres: il
faut le plaindre d’avoir du lire tant de choses inutiles. Dans
ces livres, il cherche quelle fut la patrie d’Homere, quelle
fut la vraie mére d’Enée; il se demande si Anacréon fut plus
porté aux plaisirs de Pamour qu’a 'ivrognerie, si Sapho fut
une femme publique et d’autres choses encore qu’il faudrait
oublier si on les savait. Va done, et dis apres cela que notre
vie n’est pas longue. Et méme quand tu examineras les
notres (les Stoiciens), je te montrerai chez eux des choses &
retrancher & coup de hache. Nous perdons beaucoup de
temps el nous ennuyons les autres, pour mériter qu'on dise
de nous: Quel savant homme | Contentons-nous d’un qualifi-
catif plus rustique: Quel homme de bien2!» (Ep. 88.) Nous
pourrions allonger la citation.

(est en raison du méme sentiment que Sénéque blame les
lectures nombreuses et hatives. Qu’aurait-il dit g’il avait
vécu dans nos temps de journaux et de revues?

« Prends garde, dit-il, & Lucilius (ép. 2) que cette lecture

1 Plus scire quam sit satis, intemperantie genus est.
2 Magno impendio temporum, magna alienarum aurium, laudatio haee constat :
o hominem litteratum. Simus hoc titulo rusticiore contenti: o virum bonum,



336 PIERRE FAREL

de beaucoup d’auteurs et des livres de toute sorte ne soit
vagabondage el inconstancet. Il n’est nulle part celui qui
est partout. La multitude des livres dissipe l'esprit. C’est
pourquoi puisque tu ne peux pas lire tout ce que tu as, qu’il
te suffise d’avoir tout ce que tu lis. Tu me dis que tu par-
cours tantot ce livre-ci, tantot ce livre-la. C’est d’'un estomac
malade que de gouter & beaucoup de mets: dés qu’ils sont
trop variés, ils gatent (inguinant) 'estomac mais ne nourris-
sent pas. (Pest pourquoi lis toujours de bons auteurs et tu
peux de temps en temps t'adresser & d’autres, reviens aux
anciens.» (Ep. 2.)

« Tu te plains, écrit-il dans 1’ép. 45, d’avoir peu de livres:
il importe peu que tu en aies beaucoup, mais que tu en aies
de bons; seule, la lecture bien réglée profite, la lecture va-
riée fait plaisir. Celui qui veut arriver au but qu’il se pro-
pose, doit suivre un seul chemin : qu’il n’en suive pas plu-
sieurs ; ce n’est pas la aller, c’est errer. Je voudrais, dis-tu,
que tu me donnes des livres plutdt que des conseils : Je suis
bien prét & t'envoyer tous les livres que je puis avoir et je te
donnerais toute ma bibliothéque?2, et si je pouvais, je me
transporterais auprés de toi et je m’imposerais cette expédi-
tion malgré mon 4ge, si je n’avais lieu de craindre que tu
n’eusses bientdt assez de moi. Ni Charybde, ni Scylla, ni ce
détroit que la fable a rendu redoutable, ne me feraient peur:
je les passerais a la nage plutot qu’en bateau, pourvu que je
pusse t'embrasser et juger par moi-méme de tes progrés spi-
rituels. Au reste, parce que tu me demandes mes livres, je
ne me crois pas pour cela plus éloquent, pas plus que je ne
penserais que Jesuis beau, si tu me demandais mon portrait. »
(Ep. 45.)

Enfin, sur ce sujet de la lecture, nous allons faire quelques
emprunts 4 la lettre 8% qui est capitale: « La lecture nourrit
Pesprit et elle le restaure quand il est fatigué par le travail,

! Illud autem vide ne ista lectio multorum auctorum, et omnis generis volumi-
num habeat aliquid vagum et instabile.

2 Ego vero quoscumque libros habeo mittere paratus sum et totum horreum
excutere. Littéralement : Je suis prét & te vider mon grenier.



SENEQUE 337

mais ne le restaure pas cependant sans travail. Nous ne de-
vons pas seulement écrire, ni seulement lire, il faut alterner
les deux et les régler I'un par l'autre, de facon que tout ce
que l'on a recueilli dans ses lectures, on lui donne un corps
en écrivant. Nous devrions imiter les abeilles, qui ne trou-
vent pas dans les fleurs le miel tout fait, mais transforment
en miel ce qu’elles recueillent sur les fleurs (je résume).
- Ainsi de I'estomac, il faut qu’il fasse subir une transforma-
tion aux aliments pour qu’ils nous nourrissent ; tant qu’ils
restent tels quels, ils le chargent. Faisons de méme pour ce
qui doit nourrir nos esprits. Ne laissons pas intactes et a
I’état de corps étrangers les choses que nous avons absor-
bées: digérons-les. Sans quoi, elles iront dans la mémoire,
mais non dans l'esprit (ingenium). Donnons-leur notre assen-
timent et faisons-les notres, afin que toutes ces choses for-
ment un corps, une masse homogene. Quand méme la res-
semblance s’accuse de toi & quelqu'un pour qui tu as une
admiration profonde, je veux que tu lui ressembles comme
un fils, non comme une copie : une copie est chose mortet, »

Donc, pas d’érudition inutile, pas de lecture vaine: Ne
prenons pas plus que nous ne pouvons digérer et que nos
lectures puissent entrer dans la substance de notre esprit et
de notre étre moral.

(Vest le souci de I’étre moral, de la « bona mens », dont il
parle souvent, qui détermine son attitude & ’égard de ce
qu'on appelait alors les arts libéraux, la science d’alors
(Ep. 88) : «Je n’al pas en haute estime, écrit-il, je ne mets
pas au nombre des choses bonnes (bona) ce qui aboutit &
Pargent : Ce sont des sciences lucratives (ou qui se paient 2),
meritoria artificia, et qui ne sont utiles qu’autant qu’elles
préparent 'esprit mais sans le retenir. En effet, il ne faut s’y
attarder qu’autant que l'esprit ne peut rien faire de plus
grand. Ce sont nos rudiments, non nos ceuvres, Tu vois
pourquoi ces études sont appelées libérales: c’est parce

1 Etiamsi alicujus in te comparebit similitudo, quem admiratio tibi altius fixerit,
similem esse te volo quomodo filium, non quomodo imaginem. Imago res mortua est.
2 Nullum studium suspicio, nullum in bonis numero, quod ad ses exit.

THEOL. ET PHIL. 1905 23



338 PIERRE FAREL

qu’elles sont dignes de I'homme libre. Au reste, il n’y a
qu'une étude vraiment libérale, c’est celle qui rend libre,
c’est ’élude élevée, forte, généreuse de la sagesse ; les autres
sont petites et conviennent aux enfants. Nous ne devons pas
les apprendre mais les avoir apprises. Certains onl pensé
qu’il fallait se poser la question au sujel des études libérales:
si elles formaient 'homme de bien. Elles ne le promettent
méme pas ni ne s’occupent de cetle science (et les sciences
dont il parle ce sont la grammaire, la géométrie, l'arithmé-
tique, la musique, 'histoire et méme 'astronomie et toul ce
quis’enseignail dans les écoles de son lemps). Le grammairien
s’occupe de l'art de parler et, s’il veut étendre un peu plus
sa compétence, il s’occupera des histoires. Qu’y a-t-il en tout
cela pour préparer le chemin de la vertu? Le compte des
syllabes, le souci des mots, la mémoire des fables, la loi et la
mesure des vers, qu'y a-t-il 1a pour me rendre plus fort, pour
dominer I'ardeur de mes désirs, pour réfréner mes passions ?
Le géometre m’enseigne & mesurer des champs; qu’il m’en-
seigne plutot & mesurer ce qui suffit & 'homme. L’arithme-
tique m’enseigne a compter et a mettre mes doigts au ser-
vice de lavarice; qu’elle m’enseigne plutdot que tous ces
calculs importent fort peu, qu’il n’est pas plus heureux celui
dont le patrimoine fatigue les tabellions. A quoi me sert de
savoir partager un champ en parties égales, si je ne sais
pas partager avec mon frere!? A quoi me sert de calculer
exactement la contenance d'un champ et de découvrir la
moindre erreur de calcul, si un voisin puissant et qui
empiete sur moti me rend chagrin? Tu m’enseignes & ne rien
perdre de mes limites; mals je veux apprendre comment je
pourrais tout perdre sans perdre ma gaité. Tu sais mesurer
les cercles, tu réduis en carré n’importe quelle figure, tu
dis la distance qui sépare les astres; il n’y a rien que tu ne
puisses mesurer; si tu es si habile, mesure lesprit de
I’homme. Dis quelle est sa grandeur, dis qu’elle est sa peti-
tesse2. Tu sais ce qu’est la ligne droite : & quoi cela te sert-il,

1 Quid mihi prodest scire agellum in partes dividere, si nescio cum fratre dividere.
2 Si artifex es, metire hominis animum, dic quam magnus sit, dic quam pusillus



SENRQUE 339

si tu ignores ce qui est droit dans la vie? Une seule chose
rend Uesprit parfait, ¢’est la science immuable du bien et du
mal et cette science est du ressorl de la philosophie seule.
Aucune aulre science ne s’occupe du bien et du maltl.» Et
Séneéque passe en revue toutes les vertus: le courage, la fidé-
lité (fides), ce bien sacro-saint du cceur de 'homme, qu’au-
cune nécessité ne peut contraindre a faiblir, quaucun prix
ne peut corrompre : «brale, dit-elle, frappe, tue, je ne trahirai
pas, mais plus tu me feras souffrir pour m’arracher mes
secrets, plus profond je les cacherai. Est-ce que les sciences
peuvent faire des caracteres de cette trempe? etc. »

I me semble que le vieux Sénéque nous donne ici une
lecon. Nous nous laissons intimider par les sciences, par la
science, comme d’autres s’en enorguetllissent ; mais ne pour-
rions-nous pas prendre vis-a-vis des sciences, méme dévelop-
pées, de notre temps, l'attitude de Sénéque ? Elles ne s’occu-
pent pas plus du bien et du mal que les eétudes libérales
d’alors (Liberalia studia), et ne donnent a ceux qui s’y livrent
pas plus de vertus morales. Ce n’est pas leur affaire ; elles
ne lont jamais promis, car si elles 'avaient promis, c’est
alors qu’'on pourrait parler de leur banqueroute. Et je ne
doute pas qu'aujourd’hui Séneque n’eut allongé sa tirade:
Qu’importe, aurait-il dit, que vous alliez plus vite, si c’est
pour accomplir de mauvais desseins? Qu’importe que vous
ayez la poudre et tant d’explosifs, si c’est pour répandre
plus de sang et pour étre plus tranquillement injustes ?

Au reste, dit-il, le désir de savoir plus qu’il n’est nécessaire
est un genre d’intempérance.

VI

Apreés avoir mis les sciences libérales, les sciences tout
court a leur place, et repris la vaine érudition, Sénéque se
tournait vers les philosophes, ceux qui cultivaient la philo-
sophie et trouvait des reproches a leur faire. Il n’aimait pas

1 Una re consummatur animus, scientia bonorum ac malorum immutabili qua
soli philosophise competit.



340 P. FAREL

ceux qui en faisaient un métier lucratif, ceux qui lui de-
mandaient le théme de beaux développements et recher-
chaient les applaudissements publics. Qu’'y a-t-il de plus
honteux, écrit-il, que la philosophie recherchant les accla-
mations? ? Est-ce qu'un patient loue le chirurgien qui
lopére? Qu’on laisse ces démonstrations aux arts qui ont
pour but de plaire au peuple; que la philosophie soit en-
tourée de vénération (adoretur). On peut permettre quelque-
fois aux jeunes gens de donner carriére a ce qu’ils éprouvent.
Qu’ils le fassent alors, comme pour obéir & un sentiment
irrésistible. De tels applaudissements donnent de la force aux
exhortations chez ceux qui les entendent et stimulent le
coeur des adultes. Que Vadmiration se rapporte aux choses,
non aux paroles habilement arrangées. Au reste, 1’éloquence
nuit & son sujet, si elle attire non vers les choses dont elle
traite, mais vers elle2. Il n’y a pas de doute que la philoso-
phie n’ait fait du mal quand elle s’est ainsi prostituée. Ce
n’est que dans son sanctuaire qu’elle peut étre montrée, si
seulement elle a & son service non un commis-voyageur
mais un preétre 3? » (Ep. 52.)

Sénéque réprouve les subtilités, les questions vaines,
I’abus des syllogismes ou de telle autre forme artificielle de
raisonnement ; il cite, en lapprouvant, Cicéron disant que
quand il devrait vivre deux fois plus, il n’aurait pas le temps
de lire les poetes lyriques non plus que les dialecticiens.
« Ceux-la s’amusent par profession, ceux-ci estiment qu’ils
font quelque chose de sérieux. Que te mets-tu 'esprit a la
torture et te morfonds-tu sur cette question qu’il est plus
habile de mépriser que de résoudre? Cest le fait de quel-
qu'un qui est tranquille et qui part & son aise, de ramasser
les moindres choses, mais quand I'ennemi est sur tes talons

1 Quid enim turpius philosophia captante clamores. (Ep. 52.)

2 Alioqui nocet illis audientibus eloquentia, si non rerum cupiditatem facit, sed
sui,

3 Damnum quidem fecisse philosophiam, non erit dubium, postquam prostituta
est : Sed potest in penetralibus suis ostendi, si modo non institorem, sed antisti-
tem nacta est.



SENEQUE 341

et que 'armée léve le camp la nécessité oblige 4 jeter ce que
tu avais amassé dans les loisirs de la paix. Je n’ai pas le
temps de courir apres des mots recherchés, ni d’exercer sur
eux ma subtilité. Je n’ai pas de loisir pour ces sottises, J’ai
une grande affaire sur les bras. Laquelle ? la mort me suit,
la vie s’en va: c’est dans ce sens qu’il faut que tu m’ins-
truises, fais que je ne fuie pas la mort et que la vie ne
m’échappe pas!. » (Ep. 49.)

Aussi blame-t-il les anciens eux-mémes malgré tout le
respect qu’il leur porte: ils auraient peut-étre, dit-il, trouvé
les choses nécessaires s’ils n’avaient pas aussi cherché les
superflues. (Ep. 45.)

Il blame aussi I’abus du syllogisme et des formes artificielles
du raisonnement, qui faisaient rage dans les écoles philoso-
phiques et qu’il trouve plutot faibles quand il s’agit de
persuader le bien et de disposer & l'action. Un exemple entre
autres:

« Ainsi Zénon, dit-il, trés grand homme et le fondateur de
cette secte la plus forte et la plus sainte, veut nous détourner
de Iivrognerie et voici comment il démontre par un syllo-
gisme que ’homme de bien ne doit pas s’enivrer (Ep. 83):
Personne ne confie un secret & un ivrogne, or on confie un
secret & I’homme de bien, donc ’homme de bien ne sera pas
un ivrogne. » Sénéque tourne en ridicule ce syllogisme en lui
opposant celui-ci: « Personne ne confie un secret & un
homme qui dort, or on confie un secret & un homme de bien,
donc un homme de bien ne dort pas. Ce n’est pas par des
syllogismes qu’on doit combattre I'ivrognerie. Dis plutot com-
bien il est honteux de g’ingérer plus qu’on ne peut contenir
et de ne pas connaitre la mesure de son estomac. Que de
choses font les gens ivres dont ils rougissent quand ils sont
sortis de I'ivresse | Dis que I'ivrognerie n’est pas autre chose
qu’'une folie volontaire : qu’elle devienne une habitude, c’est
de la fureur, Cite des exemples. Celui d’Alexandre. L’ivro-

1 Non vaco ad istas ineptias, ingens negotium in manibus est. Quid agam?
Mors me sequitur, fugit vita: adversus haec doce aliquid, effice ne ego mortem
fugiam, vita me non effugiat.



3492 PIERRE FAREL

gnerie ne crée pas les vices, mais les manifeste; elle enléve
la pudeur de pécher... Quelle est cette gloire de supporter
beaucoup de boisson ? Alors que la palme t’est restée et que
tes compagnons d’orgie, couchés par terre et vomissants, ne
reléevent plus tes défis & boire, alors que tu as vaincu par
cette vertu magnifique et que personne n’a ta capacité de
vin, tu es vaincu par le tonneau!.» (Ep. 83.)

Voici encore 'exemple d’un syllogisme qu’il raille: « Notre
Zénon, écrit-il (ép. 82), fait usage de ce syllogisme: Aucun
mal n’est glorieux, or la mort est glorieuse, donc la mort
n’est pas un mal. Le beau service que tu m’as rendu: me
voila affranchi de crainte ! Aprés cela, je tendrai le cou sans
hésiter | Ne vas-tu pas me tenir un langage plus sérieux? tu
ne veux pourtant pas faire rire celui qui va mourir?Non par
Hercule, je ne saurais dire s’il est plus sot celui qui par ce
raisonnement pense détruire la crainte de la mort, que celui
qui s’efforce de le réfuter comme si ce syllogisme atteignait
son but. Il faut, dit-il aprés avolr consenti & le discuter,
plaider plus simplement pour la vérité et plus fortement
contre la crainte de la mort. Il cite le mot de Léonidas aux
trois cents qu’il conduisaif. « Déjeunez, mes compagnons,
leur dit-il, comme des gens qui dineront chez Pluton! » et
celui de ce général romain qui dit & ses soldats: « Il faut
aller, mes camarades, la d’ott il n’est pas nécessaire de reve-
nir. » Tu vois par l4 combien la vertu est simple, et comment
elle sait commander. Quel est ’homme que vos syllogismes
et dilemmes ont rendu plus fort, plus vaillant? lls brisent le
ceeur qu’il ne faut jamais moins contracter, ni engager dans
des raisonnements subtils et épineux que lorsqu’il s’agit d’'une
grande entreprise. Ce n’est pas & trois cents hommes, c’est
a tous les mortels qu’il faut enlever la crainte de la mort.
Comment vas-tu leur enseigner qu’elle n’est pas un mal?
Comment vas-tu triompher des opinions de tous les temps
dont on est imbu dés I'enfance?... Tu arranges des paroles
captieuses, tu formes un tissu de syllogismes : il faut de grands

' Quee gloria est capere multum?.... Cum superstes toti convivio fueris, cum
omnes viceris virtute magnifica, et nemo tam vini capax fuerit, vinceris a dolio..



SENEQUE 343

projectiles pour frapper les grands monstres. Et contre la
mort, tu décoches de petits traits: tu recois I'assaut d'un
lion avec une aléne! Ils sont bien effilés, les arguments que
tu donnes. Rien n’est plus aigu que la barbe des épis. Cer-
taines choses sont rendues inutiles et inefficaces par leur
subtilité méme 1. (Ep. 82, a la fin.)

Sénéque n’a pas plus de gott pour les questions oiseuses
qui ne servent qu’a exercer 'esprit sans profiter aux bonnes
moeeurs: on fait des noeuds, dit-il, pour le plaisir de les de-
nouer 2. C’était 1a faire de la philosophie, non pour la vie
mais pour ’école,

Il cite et consent & discuter quelques-unes de ces ques-
tions : sile bien est un corps; si le sage peut étre utile & un
sage, étant donné que le sage se suffit & lui-méme; si les
vertus sont des étres vivants, animalia ; si, la sagesse éetant
un bien, étre sage en est un aussi: les Stoiciens le niaient,
Séneque 'affirme plutdt; et chaque fois, il proteste contre
ces arguties inutiles, ot il n’entre que pour faire plaisir & son
correspondant.

« Je vous en conjure, dit-il, pourquoi risquons-nous de
diminuer le respect si nécessaire que nous devons aux an-
ciens et aux meilleurs des hommes, en traitant une opinion
qui n’est peut-étre pas fausse mais quiest inutile. Quelle utilité
pour moi de savoir si la sagesse est autre chose qu’élre sage?
quelle utilité pour moi de savoir si élre sage est un bien? je
veux étre téméraire, je risque ce veeu: je souhaite que tu
aies la sagesse et que mol Je sois sage: nous serons parelils.
Mais plutdét montre-moi le chemin qui conduit & ces choses.
Quelle différence y a-t-il entre la sagesse el étre sage? je
Pignore. Je sais qu’il n’importe pas que je le sache ou que je
Iignore. Dis-moi, lorsque je l'aurai appris, serai-je sage?
Pourquoi donc me retiens-tu au milieu des mots de la sa-

1 Et adversus mortem tu tam minuta jacularis? Subula leonem excipis. Nihil
acutius arista, queedam inutilia et inefficacia ipsa subtilitas reddit.

2 Nectimus nodos et ambiguam significationem verbis alligamus, deinde dissol-
vimus : tantum nobis vacat? Jam vivere, jam mori scimus ? (Ep. 45.)



34k P. FAREL

gesse plutot qu’au milieu de ses ceuvres . Rends-moi plus
fort, rends-moi plus ferme, rends-moi égal a la fortune,
rends-moi supérieur & elle. Or je puis lui étre supérieur si
je fais tout ce que j’apprends.» (Ep. 117, a la tin.)

Aprés avoir consenti & traiter la question de savoir si le
bien est un corps, il dit: «J’ai fait ce que tu as voulu: je me
diral & moi-méme ce que tu es sur le point de dire: nous
venons de faire une partie d’échecs (de jouer aux latrunculi);
on dépense sa subtilité en choses vaines, tout cela ne fait pas
de nous des gens de bien mais des lettrés. Cest chose plus
simple d’étre sage, il n’est pas besoin de beaucoup de lettres
pour avoir I’ame saine, mais comme nous allons en tout
jusqu’aux choses vaines, ainsi faisons-nous pour la philoso-
phie. De méme que nous faisons des exces en tout, ainsi en
faisons-nous en culture littéraire. Nous nous instruisons
non pour la vie mais pour I'école 2. » (Ep. 106, & la fin. cf.
109 & la fin.)

De méme apres avoir traité la question de savoir si les
vertus sont des animaux (Ep.113), il ajoute : « Je ne puis pas
a cette place repéter le mot de Cécilius: 0 solennelles inepties!
Elles sont ridicules. Que ne traitons-nous plutot un sujet qui
nous soit utile et salutaire et ne cherchons-nous comment
nous pourrons arriver aux autres vertus, quel chemin nous
y pourra conduire ? Enseigne-moi, non que le courage est un
animal, mais quaucun animal ne peut étre heureux sans
courage, s’il nest armé contre la fortuue, il n’a vaincu
d’avance par ses meditations tous les coups du sort avant
d’en étre atteint. Qu’est-ce que le courage? le rempart inex-
pugnable de la faiblesse humaine. L’empire sur soi est le
plus grand empire. Enseigne-moi quelle chose sacrée c’est la
justice, se préoccupant du bien d’autrui, ne demandant qu’a
g'exercer, qu’elle n’a rien & déméler avec I'ambition et 'opi-
nion, qu’elle se plait & elle-méme. Qu’avant toutes choses,
chacun se persuade ceci & soi-méme : il faut que je sois juste

I Cur ergo potius inler vocabula me sapientiee detines quam inter opera?
2 Quemadmodum omnium rerum, sic litterarum quoque intemperantia labora-
mus, non vite sed schole discimus.



SENEQUE 345

gratis. C'est peu : il faut que chacun se persuade encore que
c’est son bonheur de s’adonner spontanément a cette trés belle
vertu; afin que toutes ses pensées soient aussi éloignées que
possible de ses intéréts privés. Ne cherche pas une plus
grande récompense de la justice que d’étre juste. Et encore
mets-tol bien dans l'esprit ce que je te disais, il n'y a pas
longtemps: il importe peu que beaucoup connaissent ton
équité. Celui qui veut publier sa vertul!, ne travaille pas
pour la vertu, mais pour la gloire. Tu ne veux pas éitre juste
sans gloire? mais, par Hercule, souvent tu devras I'étre avec
une mauvaise renommée. Et alors, si tu es sage, la mau-
vaise renommeée, acquise en faisant bien, te sera douce 2. »
(Ep. 113.)

Apreés ces diverses citations, il me semble que le caractere
de Sénéque doit se dégager: on doit reconnaitre en lui un
homme qui est tout a fait 'opposé d’un rhéteur et d’un so-
phiste, d’'un philosophe par métier. Il a étudié la philosophie
par gout de sagesse et pour en faire 'application & la vie de
chaque jour en attendant la mort. Ce résultat ira toujours se
confirmant, je 'espére.

Nous n’avons jusqu’a maintenant que les préliminaires de
notre sujet, nous avons dit plutdt ce que Sénéque n’était pas:
il nous reste &4 dire quelle fut sa pensée, apres avoir donné
sur lul quelques détails biographiques.

1 Cf, Mat. VI, 1 et ss.

2 Qui virtutem suam publicari vult, non virtuti laborat sed glorise. Non vis esse
justus sine gloria? At mehercules saepe justus esse debebis cum infamia. Et tunc, si
sapis, mala opinio bene parta delectat. — Cf. Mat. ¥, 10, 11,

(A suivre.)




	Sénèque

