Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 3-4

Artikel: Jean-Elie Bertrand : 1713-1797 Quelques pages de I'histoire des idées

philosophiques, théologiques et morales dans la Suisse francaise, a la

fin du dix-huitiéme siecle
Autor: Dumont, Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN'ELIE BERTRAND
1713-1797

Quelques pages de l'histoire des idées philosophiques,
théologiques et morales
dans la Suisse francaise, a la fin du dix-huitiéme siécle

PAR

PAUL DUMONT
pasteur 3 Cortaillod.

—_—

L’histoire des idées philosophiques et morales dans la se-
conde moitié du dix-huitiéme siécle, comme celle de toutes
les périodes auxquelles un penseur de génie n’a pas imprimé
sa puissante individualité, n’est pas facile & exposer. Elle ne
présente sans doute pas un intérét aussi vif que celle qui 'a
précédée ou celle qui I'a immeédiatement suivie; aussi, pen-
dant longtemps, n’a-t-elle guére attiré l'attention des histo-
riens de la philosophie. Les efforts et les investigations de
ceux-ci se sont portés avant tout vers les deux sommets de
la pensée au dix-huitiéme siécle : Leibniz et Kant.

Il serait néanmoins injuste de jeter le discrédit sur toute
la période qui s’étend de la mort de Wolff a I'apparition de
la Critique de la raison pure, sous prétexte qu’il ne s’y ren-
contre aucun penseur de génie et que la philosophie n’y pré-
sente pas de caractére tres marqué d’originalité. La connais-
sance de I'histoire des idées pendant cette période est néces-
saire & qui veut comprendre la formation de la philosophie



218 PAUL DUMONT

nouvelle, I’évolution de la pensée de Kant, son passage du
sommeil dogmatique au réveil criticiste. D’ailleurs, & coté de
cette pléiade d’auteurs qui, comme le marquis d’Argens, écri-
vaient des ouvrages de philosophie «a I'usage des cavaliers et
du beau sexe, » ou de ce chevalier qui pendant la guerre de
Sept-ans ne trouvait rien de mieux que d’enregistrer «die Ges-
chichte meines Herzes!, » il 8’y rencontre aussi un nombre
respectable de penseurs, d’'un caractére profondément sérieux,
et dont les ceuvres méritent d’étre lues encore aujourd’hui. On
n’étudiera pas sans intérét, par exemple, les écrits de Les-
sing, de Mendelssohn, des Suisses Mérian, Sulzer et Béguelin,
de Lambert de Mulhouse, tout autant d’écrivains qui permet-
tent de mieux comprendre le développement de la pensée du
grand philosophe de Konigsberg.

Pour 'histoire générale des idées pendant cette période,
nous renvoyons aux remarquables travaux allemands de
Ed. Zeller2, Kuno Fischer3, Windelband4, Ed. Erdmann 5,
Ueberweg6, B. Erdmann, Falkenberg, Max. Dessoir. Les
ceuvres francaises de De Gérando7, de Damiron?8 et de D. No-
len? pour ne citer que celles-la, peuvent également étre
consultées avec profit. En outre, les ouvrages de Barthol-
meéss10 et de Harnack 11 sur ’Académie de Prusse, ainsi que
les quelques monographies parues ces dernieres années sur
tel ou tel penseur de second ordre, apportent une utile con-
tribution a la connaissance de !'histoire philosophique et
morale de cette époque.

! M. Dessoir : Geschichte der neueren deutschen Psychologie, t. L. p. 63.

¥ Geschichle der Philos. seit Leibnix.

3 Geschichte der neueren Philos.

4 (ieschichte der neueren Philos.

5 Grundriss der Geschichte der Philos.

% Grundriss der Geschichte der Philosophie der Neuzeit (bearbeitet von Heinze).

7 Histoire comp. des systémes de la phil. moderne.

8 Mémoires pour servir a Uhistoire de la philos. en France au diz-huitieme
siécle.

8 Les maitres de Kant.
" 10 Histoire philosophique de I'Academie de Prusse, particuliérement sous Fré-
déric-le-Grand.

11 Geschichte der kinigl. preussich. Akademie} der Wissenschaften su Berlin.



JEAN-KLIE BERTRAND 219

Il ne sera peut-étre pas sans intérét de rechercher comment
notre pays, la Suisse romande en particulier, participa au
mouvement général des idées de I'époque et dans quelle me-
sure il subit 'influence des philosophies régnantes a la fin
d’'un siécle que I'historien Daguet considére avec raison
comme « le plus riche et le plus fécond de tous en grandeurs
intellectuelles . »

Dans ce but, nous nous sommes arrétés a 1'étude d'un
penseur de second, ou méme de troisiéme ordre, aujourd’hui
compleétement ignoré, mais qui, par son éducation, par ses
voyages, par ses relations étendues avec plusieurs des plus
célébres écrivains de son temps, par son talent de compila-
teur et son active collaboration & certaines ceuvres impor-
tantes de son siécle, par sa plume féconde, par I'ascendant
qu’il exerca sur certains de ses contemporains, refléte assez
bien l'esprit régnant dans notre petite patrie romande aux
approches de la Révolution francaise.

Rappelons d’abord les principaux traits de la vie d’Elie
Bertrand dont les ceuvres multiples et jusqu’au nom lui-
méme semblent recouverts du voile de I'oubli.

£ 5 %

Confondu & diverses? reprises avec son homonyme Jean-
Elie Bertrand, son neveu, qui eut des démélés avec la classe
de Neuchatel au sujet de la publication qu’il avait faite du
Systéme de la nature, notre savant est aujourd’hui mieux
connu, grace a la découverte d’'un autographe publié en 1855
par Roger de Guimps3. Ce document nous donne le tableau
d’une vie fort diversement jugée et qui fut, dans tous les
cas, trés mouvementée, brillante et heureuse.

Le voicl en entier.

« Je suis né, écrit-il, 'année 1713, au mois de may, le 13e.

1 A. Daguet, Histoire de la Confédération Suisse, p. 200.

2 En particulier par Fritz Berthoud dans son ouvrage : Jean-Jacques Rousseau
au Val-de-Travers.

3 Elie Bertrand d’Yverdon, broch. — Yverdon, 1855.



220 PAUL DUMONT

» On m’a dit que j’ai été nourri trois ans au Moulin de
Chavornay.

» J'ai été mis en pension & Goumoéns, pour étre instruit
par Lafoux, suffragant du pasteur, ol je n’appris rien (ce
ministre suffragant était réfugié, pauvre et sans conduite).

» Remis chez de Neuville, prosélyte régent & Orbe, plus
appliqué a la péche et & la chasse qu’aux progrés de ses dis-
ciples, je n’en fis aucun.

» Enfin, je fus mené en 1726, 4 Lausanne, ou, sentant mon
ignorance, je m’appliquai avec une excessive ardeur, levé 3
quatre heures du matin, mais sans méthode et sans régle;
d’ou est résulté que j’'ai connu les langues scavantes plutdt
par I'usage que par principes.

» Je fus recu & la communion par le professeur Ruchat, 4
Noél, 1727.

» Je suis devenu proposant a Lausanne, en 1731. Je suis
allé & Genéeve en 1732. Recu pour instituteur du fils unique
de M. Rilliet-Boissier, trois fois syndic, etc.

» Je fus choisi en 1733, pour Préteur ou Chef des étu-
diants de ’Académie de Genéve.

» Je suis parti pour la Hollande au printemps 1735, sur
le bateau de M. Mandrot d’Yverdon, avec Allaman, devenu
ensuite professeur d’histoire naturelle & Leyde, directeur
du Cabinet.

» Indiqué par le pasteur Chay et choisi par le Comte
‘Wassenaer-Tuckel pour gouverveur de son fils ainé.

» Je suis revenu de la Hollande en Suisse dans 'été 1738.

» Retourné & Lausanne pour me préparer pour les
épreuves.

» Recu I'imposition des mains le jour de Notre-Dame de
Mars 1740.

» Obtenu le poste de Ballaigue en septembre 1740, distant
de deux lieues d’Orbe, d’ou je I’ai rempli réguliérement.

» Etabli pasteur & Berne en 1744, inopinément, sans con-
cours, aprés y avoir préché deux ou trois mois comme suffra-
gant de Thomasset, qui, quoique retirant deux pensions, ne
me donna rien.



JEAN-ELIE BERTRAND 221

» Agrégé a4 I’Académie royale de Berlin en 1752; recu
I’annonce par des lettres de Maupertuis et de Formey, secré-
taire perpétuel.

» Arrivée des Comtes Moriszech chez moi inopinément,
en 1762, fils de la grande chambellane de Lithuanie, née
Comtesse Zamoiska, fille de la princesse Wisniowieska.

» Recu du roi de Pologne, Stanislas-Auguste Poniatowski,
un brevet de Conseiller intime de la cour, avec une invita-
tion pour me rendre a4 Varsovie, 5 mars 1765.

» Aprés avoir demandé des conseils & mon frére, 4 quel-
ques amis de Berne et d’ailleurs, et surtout celui de ma
femme, je me déterminai & quitter mon poste, et, ayant fait
mes conditions avec madame la Grande chambellane, par
écrit, j’ai demandé ma démission & L. L. E. E. du Sénat, au
mois de juin 1765.

» Parti de Berne en juillet 1765. Voyage de Lyon avec les
deux comtes et trois domestiques ; voyage des provinces mé-
ridionales de la France ; ensuite & Berlin ; de 14 4 Dantzik,
Thorn, etc. — A Varsovie au commencement d’octobre.

» Reparti de Varsovie au milieu de mai 1766, avec les
deux comtes et un gentilhomme nommé Cieciscerwsky, se-
crétaire du comte Zamoiski. Voyage en Hollande, en Flandre
et en Angleterre. De Londres, dans les provinces britan-
niques; retour & Londres pour visiter la Tour des mi-
nistres.

» Départ de Londres pour Douvres, Calais et Paris, en
novembre 1766. Départ de Paris pour la Suisse, par Dijon et
Besancon, en avril 1767, ayant la fievre depuis plus de
quinze jours. Arrivée 4 Yverdon pour le 28 avril 1767,
n’ayant plus de fievre.

» Au mois d’aott 1767, parti d’Yverdon pour parcourir
toute I'Italie ; & Venise en décembre ; & Vienne, en Autriche,
de janvier & juillet 1768.
 » Agrégé par la diéte de Varsovie & la noblesse polonaise
par I'Indigénat.

» Parti de Vienne en juillet 1768 pour Varsovie par Olmiitz,
Cracovie, etc.; de 14 & Wisniowick, par Lublin; retour en



222 PAUL DUMONT

Suisse par Varsovie, la Grande Bretagne, Breslau, Prague,
etc., arrivée 4 Champagne en novembre 1768.

» Frappé d’un coup apoplectique le 23 février 1787, j’ai
été remis sur pied deux ou trois mois aprés, avec un peu de
force et de paralysie sur la jambe et le bras gauche, et sur
la levre supérieure ; j’al perdu I'ceil droit, et le gauche a été
fort affaibli; ils sont souvent affectés de doulenrs.

» J’al conservé, par un effet de la bonté de Dieu, la mé-
moire et 'intelligence. Dans cet état, j’attends avec résigna-
tion, sans inquiétude comme sans crainte, le moment ou la
miséricorde de Dieu m’appellera & sortir de ce monde pour
une meilleure vie...

» Le 15 février 1783, j’ai perdu ma trés chére femme. Elle
était toujours plus occupée des autres que d’elle-méme, et
d’un esprit si juste que, consultée par moi sur toutes choses,
elle ne m’a jamais donné que de bons conseils. Elle fut tou-
jours économe sans avarice, honorable sans prétentions,
bonne, simple et modeste.

» Vivant encore aujourd’hui par la volonté de Dieu, 25 avril
1795, avec une paralysie depuis huit ans, j’ai rappelé ces sou-
venirs dans ma mémoire et j’al eu la fantaisie de les coucher
par écrit. Je continue 4 implorer les bénédictions du ciel sur
mon fils et ma famille. »

Deux ans plus tard, Bertrand ajouta & cet autographe ce
post-scriptum : « Je reprends la plume dans le mois de mai
1797, 4gé de quatre-vingt-quatre ans accomplis, pour I'ins-
truction de tous mes chers petits enfants. Je ne cesse de
prier le Dieu de miséricorde de répandre sur eux les béné-
dictions spirituelles et temporelles les plus précieuses. Voila
ce que mon coeur me dictait le 10 mai 1797, et ce que ma
plume écrivait a titons, presque privé de la vue. »

Il mourut & Yverdon trois mois aprés avoir tracé ces der-
niéres lignes.

Comme nous I'avons dit, Bertrand eut une fortune des
plus brillantes. Partout les portes s’ouvraient devant lui et
partout ot il passait il cueillait de nouveaux titres de gloire.



JAAN-ELIE BERTRAND 223

Il fut, nous dit 'un de ses biographes?, le plus académicien
des hommes. En effet il n’appartenait pas & moins de dix-huit
académies. De 1752 & 1759, il fut nommé successivement
membre des Académies de Berlin?2, Gottingue, Leipzig, Bile,
Stockholm, Munich, Lyon et Florence. Des 1756, il faisait
partie de la Société des sciences de Mayence.

En 1759, il fut choisi pour secrétaire perpétuel de la So-
ciété économique de Berne. A la méme époque, il fut chargé
de la traduction francaise officielle de la Confession de foi
helvétique, apres avoir, peu auparavant, rédigé par ordre le
Recueil dordonnances pour les Eglises du Pays de Vaud
(1758). 11 devint encore membre de la Société royale d’agri-
culture de Paris, de I’Académie royale de Dublin, de la So-
ciété d’histoire naturelle de Berlin, de celle de Lausanne, de
la Société économique d’Yverdon.

Il est juste de dire que si Bertrand fut bien servi par la
fortune et certainement aussi par son habileté, sa facilité a
se créer des relations en vue, et son ambition personnelle, il
dut également ses succes & sa belle intelligence, & sa plume
facile et a son érudition qui était celle d’un encyclopédiste.

Le caractére de ce savant a ¢té diversement apprécié.

Fritz Berthoud, dans l'ouvrage que nous avons cité, le
désigne « comme un homme d’initiative et de talent, mais
peu scrupuleux. » L’attitude de Bertrand & 1’égard de J.-J.
Rousseau semblerait autoriser ce dernier qualificatif. On
pourrait croire, en effet, d’aprés certains fragments de corres-
pondance des amis neuchételois de Rousseau, que Bertrand
etat cherché a faire chasser du pays 'ombrageux philosophe
de Genéve. Le b mai 1765, Du Peyrou écrivait & Rousseau :
« I1 est fort plaisant que ce soit 'ami Bertrand qui déserte le
pays. Je crois qu’en effet le séjour de M. Chaillet & Berne a
servi 4 dévoiler bien de ses petites menées jésuitiques, et,
crainte de pis, il a sagement demandé sa démission. Il ira

1 Ch. Berthoud, Les deux Bertrand, dans Etudes et biographies, p. 100.

2 Probablement ensuite de I'appui de Voltaire, qui était son ami. Cf. Harnack,
op. cit. I, 1. p. 348 et 476.



W4 PAUL DUMONT

vraisemblablement dire la messe & Varsovie et ce ne sera pas
ce qu’il aura fait de plus répréhensible dans notre sainte re-
ligioni. »

Cette hostilité plus ou moins cacheée pour Rousseau pro-
venait-elle du zéle religieux de Bertrand? On ne saurait le
supposer, car ce dernier nous apparait comme singuliére-
ment large dans ses crbyances, partisan d’un déisme qui
n’était pas sans analogie avec celui de Rousseau. Les rap-
ports amicaux de Bertrand avec Voltaire et les encyclopé-
distes ne seraient-ils pas plutot la cause de cette attitude
peu bienveillante? On a dit que les amis de nos ennemis sont
nos ennemis. Quoi qu’il en soit, Bertrand semble beaucoup
tenir 4 'amitié du philosophe de Ferney. Nous avons ici 'un
des plus beaux exemples de I'ascendant exercé sur le clergé
par les philosophes. Il faut reconnaitre d’ailleurs que le ca-
ractere de I'homme ne grandit pas dans ce contact avec
I’auteur du « Dictionnaire philosophique. » Voltaire « qui lui
est attaché 4 la vie comme & la mort » lui envoie la Pucelle
« pour la lire avec des amis philosophes. » Bertrand garde
le silence lorsque son illustre correspondant attaque Calvin
et déclare: « Hélas! Jésus-Christ n’a fait briler personne ; il
aurait fait souper avec lui Jean Huss et Servet, » ou encore:
« Ainsi nos réformateurs n’ont renversé 'autorité du pape
que pour se mettre sur son trone. Aux décisions des Conciles
vous avez fierement substitué celle des Synodes et Barnevelt
a peri comme Jean Huss.... Qu'importe qu’on soit bralé par
les Conciles de Léon X ou par les ordres de Calvin? » Et il
termine : « Le malade de Ferney, qui ne voudrait persécuter
personne, embrasse tendrement I'hérétique charitable et
bienfaisant2. »

S’il est permis de supposer chez Bertrand une certaine
élasticite de conscience que mettent en lumiére, aussi bien la
correspondance des amis de Rousseau que ses rapports avec

1 VYoyez encore I'écrit connu sous le nom de « Lettre de Goa » et la « Lettre du
colonel Chaillet & Rousseau, » du 2 mai 1765.

2 Lettres inédites de Voltaire. Ed. Paris, 1881, cité par E. Maccabez: De
. Félice et son Encyclopédie d’Yverdon (Lausanne 1903, p. VIIL.)



JEAN-ELIE BERTRAND 225

Voltaire, on ne saurait d’autre part se refuser 4 souscrire a
ce jugement de R. de Guimps: « Il laisse & ses concitoyens
un bel exemple de ce que peuvent le travail et la persévé-
rance joints aux vertus chrétiennes. »

Il est de fait que ce savant était doué d’une grande capa-
cité de travail, d’'une vaste érudition, d’une intelligence
claire et pénétrante, d'un remarquable pouvoir d’assimila-
tion. C’était en outre 'un de ces esprits qui savent répandre
partout I'’émulation; il a certainement beaucoup contribué a
faire d’Yverdon la petite cité éclairée qu’elle fut & la fin du
dix-huitieme siécle et au commencement du dix-neuviéme
siecle. 1l possédait & un haut degré cette qualité si nécessaire
au savant, une riche imagination, le sens divinatoire, le pou-
voir de faire des hypothéses. Cette faculté de représentation
vive et féconde se retrouve non-seulement dans son style
riche en images hardies et colorées, mais dans ses vues sur
certains sujets, qui ont pu faire croire qu’il avait devancé
la science de son temps. Cest ainsi qu’en géologie il aurait
été, suivant Roger de Guimps, un précurseur d’Elie de Beau-
mont par sa fameuse théorie des soulévements, trés généra-
lement abandonnée aujourd’hui pour étre remplacée par
I’hypothése transformiste. On pourrait en effet tirer cette
conclusion d'un curieux passage de l'une de ses ceuvres:
Le Thévenon ou les journées de la montagne. Aprés avoir fait
la revue des divers modes d’explication, donnés & son époque,
de la formation des montagnes, il termine par cette question,
qui nous parait beaucoup plusun jeu de son imagination que
I’effet d’'une conviction raisonnée : « Sont-ce des feux souter-
rains qui ont soulevé du fond de la mer ces montagnes rem-
plies de coquillages, de plantes et d’animaux marins? »

Par contre, il a été moins heureux lorsqu’il a été conduit
a formuler une autre hypothése (qu’il abandonna d’ailleurs
plus tard) au sujet de la formation des fossiles que nous dé-
couvrons dans nos montagnes. Aprés avoir signalé claire-
ment l'insuffisance des explications données par la science
de son temps, il s’arréte & cette conclusion bizarre « que les
corps organisés n’ont jamais eu vie, qu’ils ont été créés avec

THEOL. ET PHIL. 1905 16



26 PAUL DUMONT

les montagnes qui les renferment et dans I’état dans lequel
nous les trouvons aujourd’hui. »

Elie Bertrand avait une plume d’une extréme fertilité. Es-
prit encyclopédique et encyclopédiste comme son siecle, il
aborde les sujets les plus divers et les traite avec bon sens,
clarté et simplicité. Il se montre tour & tour littérateur,
grammairien, naturaliste, agronome, théologien, philosophe,
moraliste ; il entretient des relalions épistolaires avec plu-
sieurs ceélébrités de son temps, notamment avec Voltaire et
Diderot en France, Maupertuis et Formey en Allemagne; il
envoie des articles & la Grande Encyclopédie de Paris, au
Mercure Suisse ou Journal helvétique, fondé par Bourguet,
I'un des correspondants de Leibniz. Il est avec ses compa-
triotes Albert de Haller et les deux pasteurs Gabriel Mingard
et Alexandre-César Chavannes, 'un des principaux collabo-
rateurs de cet ouvrage, fameux pour I'époque, I’Encyclopédie
d’ Yverdon, publiée de 1770 & 1780 par les soins du juriste
F.-B. de Félice!. On lul a parfois attribué la publication d’un
important ouvrage en 19 vol. in-4°, intitulé : « Descriptions
des arts el métiers faites ou approuvées par MM. de I’Acad.
royale des sciences de Paris. Nouvelle édition, publiée avec
des observations, et augmentée de tout ce qui a éte de mieux
sur ces matiéres, en Allemagne, en Angleterre, en Suisse, en
Italie, Neuchatel et Paris, 1771-1783. » En réalité, c’est son
neveu qui en est Iauteur 2.

Outre sa collaboration aux divers recueils susmentionnés,
Bertrand donna les ouvrages suivants :

Le Philanthrope. — La Haye, 1738, 2 vol. in-12.

Trois sermons prononcés a Berne a Uoccasion de Uheureuse
découverte d'une conspiration contre ’Etat3, par Elie Ber-
trand et J.-G. Altmann. — Lausanne, 1749, in-8.

1 Yoir pour cette collaboration de Bertrand a I’Encyclopédie d’Yverdon la thése
de doctorat de E. Maccabez: F.-B. de Félice et son Encyclopédie d'Yverdon,
p. 45. — Cf. aussi Bibliothéque Universelle, décembre 1904, article de V. Rossel
sur « Une encyclopédie romande au XVII® siécle, » p. 545 & 564.

2 Cf. Musée neuchdtelois, année 1866, p. 179 et année 1867, p. 301.

3 11 s’agit de la conspiration de Samuel Henzi et consorts.



JEAN-BELIE BERTRAND 227

La cause et l'usage des afflictions, sermon sur 1 Cor. XI, 32,
prononcé a Berne. — Neuchatel, 1751, in-8.

Mémoire sur la structure intérieure de la terre. — Zuric,
1752, in-8.

Instructions chrétiennes, ou abrégé du catéchisme, Ziirich,
1753, in-8. Nouvelle édit. Lausanne, 1756, in-8. (Cet ou-
vrage a été traduit sous le titre de Christliche Unterweisung,
2¢ édit. Leipzig, 1779, 2 vol. in-8.)

Essai sur les usages des montagnes, avec une lettre sur le
Nil. — Zuric, 1754, in-8.

La considération salutaire des malhewrs publics, ou sermon
prononceé & Berne dans 1’Eglise francaise, le 30 nov. 1755,
apres la nouvelle de la déplorable catastrophe arrivée &
Lisbonne e 1¢r du méme mois. Genéve, 1755, in-8.

Mémoire pour servir a Uhistoire des tremblements de terre
de la Suisse, principalement pour celui de 'année 1755, avec
quatre sermons prononcés a cette occasion. — Nouvelle édit.
Vevey, 1756, in-8.

Mémoires historiques et physiques sur les tremblements de
terre. La Haye, 1757, in-121,

Recherches sur les langues anciennes et modernes de la
Suisse et principalement du Pays de Vaud. — Geneéve, 1758,
in-8.

Confession de foi des églises de la Suisse réformée, traduite
du latin [de H. Bullinger en francais [par Elie Bertrand]. —
Berne, 1760, in-4. — 2¢ édit. suivie du Formulaire de con-
sentement par J.-H. Heidegger, trad. par J. Barbeyrac]. —
Lausanne, 1834, in-8.

Dictionnaire oryctologique wuniversel. Dictionnaire uni-
versel des fossiles propres et des fossiles accidentels; con-
tenant une description des terres, des sables, etc. — La
Haye, 1763, 2 vol. in-8.

Entretiens de Phocion?, 1763, in-12.

1 Ceci n’est peut-étre qu’une édition du précédent ouvrage.

2 Nous citons cet ouvrage, ainsi que les deux suivants et que le premier et le
dernier de notre liste, d’aprés Alb. de Montet, Dictionnaire biographique. Nous
avouons que les Eniretiens de Phocion, en particulier, nous laissent des doutes.



223 PAUL DUMONT

Essai sur Uart de former Uesprit, Lyon, 1764, in-12.

La culture de Uesprit et du gout, 1764, in-8.

Recueil de divers traités sur Uhistoire naturelle de la terre
et des fossiles. Avignon, 1766, in-4.

Eléments d'oryctologie ou Distribution méthodique des
fossiles?. — Neuchatel 1773, in-8.

La morale évangélique, ou discours sur le sermon de Jésus-
Christ sur la montagne, suivi des Eléments de la morale uni-
verselle, ou tableau des devoirs de ’homme, considéré dans
tous ses rapports. — Neuchatel, 1775, 7 vol. in-8.

Eléments d’agriculture fondés sur les faits et les raisonne-
ments, a 'usage du peuple de la campagne. — Berne, 1775,
in-8.

Sermons pour les fétes de UEglise chrétienne, pour servir
de suite aux Discours sur la morale évangélique. — Yverdon,
1776, 2 vol. in-8.

Le Thévenon ou les journées de la montagne. — NeuchAitel,
1777, in-8; 2e édit. 1780.

Essai philosophique et moral sur le plaisir. — Neuchatel,
1777, in-12; 2 édit. 1780.

Sermons sur différents textes, 2¢ édit. — Neuchatel, 1779,
2 vol. in-8. ,

Le solitaire du Mont-Jura, récréations d'un philosophe, 1782,
2 vol. in-12.

Cet important labeur littéraire et scientifique ne présente
plus pour nous qu’un médiocre intérét. Les théories de notre
auteur sont depuis longtemps dépassées ; ses écrits d’histoire
naturelle sont tombés dans 1'oubli. Son ceuvre littéraire la
plus importante, le Thévenon ou les journées de la montagne,
d’'une lecture assez agréable, se fait remarquer par I'abus des
figures de rhétorique; le style en est emphatique. Dédié
a la « Société qui ne joue, ni ne médit » (il s’agit de la Société
économique d’Yverdon), cet ouvrage rappelle Rousseau par

En effet I'ouvrage de Mably portant ce titre a paru précisément en cette méme

année 1763,
1 Par M. B. C. P. de la C. de P. (Monsieur Bertrand, conseiller privé de la

cour de Pologne).



JEAN-ELIE BERTRAND 229

son caractére sentimental et par I'importance qu’il donne aux
beautés de la nature; & ce point de vue, il appartient bien &
la fin du dix-huitiéme siecle.

L’ceuvre théologique de Bertrand, pénétrée du froid intel-
lectualisme de I’époque, ne présente également aucun carac-
tére remarquable. Nous en indiquerons les idées essentielles
lorsque nous traiterons de la religion dans ses rapports avec
la morale.

Ce qui mérite le plus de fixer notre attention dans les tra-
vaux si variés de cet écrivain, ce n’est ni le coté littéraire, ni
le coté spécialement scientifique, mais le point de vue philo”~
sophique et moral de notre auteur. Sous ce rapport, on peut
dire que son petit traité des Eléments de la morale univer-
selle et son Essai sur le plaisir, ne sauraient laisser indiffé-
rents ceux qui s’intéressent & ’histoire des idées morales
dans notre pays, particulierement dans la période qui va de
la mort de Wolff & la publication de la Critique de la raison
pratique et de la Métaphysique des meeurs.

Toutefois, avant d’exposer dans ses parties essentielles la
morale de Bertrand, il ne sera pas inutile d’indiquer d’abord
sous quelles influences diverses sa pensée s’est formée. Cette
courte étude préliminaire aura cet avantage de nous faire
connaitre assez bien les principaux courants philosophiques
qui agitaient les esprits dans notre petit pays a la fin du dix-
huitieme siecle.

x T x

Dans sa Geschichte der neueren deutschen Psychologie, Max
Dessoir parle de Bertrand comme d’un moraliste éclectique
ayant subi tout particuliérement 'influence des idées fran-
caises!. A I'appul de son assertion, il cite de lui ces lignes
par lesquelles débute le chapitre Ier de I’Essai sur le plaisir.
« Descartes est peut-étre le premier qui ait dit que tout plaisir
consistait dans le sentiment intime de quelques-unes de nos

1 M. Dessoir, Geschichie der neueren deutschen Psychologie, Berlin, 1901, t, I,
p. 93.



230 PAUL DUMONT

perfections, et il a dévoilé par ce peu de mots de grandes
verités 1. »

On ne saurait nier, en effet, I'étroite parenté des idées de
notre moraliste avec celles des philosophes francais de son
époque. Celle-ci, peu évidente dans ses Eléments de la morale
universelle, 'est bien davantage dans I’Essai sur le plaisir.
Comment 'ami de Voltaire n’aurait-il pas subi son ascen-
dant ? Sans doute, il ne cite nulle part le nom du philosophe
de Ferney; c’etit été, en sa qualité de ministre de I’Evangile,
se mettre en mauvaise posture vis-a-vis de 'autorité ecclé-
siastique; mais le déisme de Voltaire, 'esprit de 'auteur de
Candide se retrouve dans le christianisme sans dogmes et
sans miracles auquel tend Bertrand par une assez rapide
évolution ; il transparait également dans les nombreux pré-
ceptes qu’il donne sur la tolérance et le respect da aux opi-
nions d’autrui.

Malgré le peu d’estime et la méfiance plus ou moins justi-
fiée de Rousseau pour Bertrand, celui-ci lui a certainement
beaucoup emprunté. Plusieurs des articles qu’il a composés
pour I'Encyclopédie d’Yverdon, un certain nombre de pages
de ses sermons ou de sa morale, rappellent d’une fagon frap-
pante la Profession de foi du vicaire savoyard. Parlant des
plaisirs du cceur et de leur influence sur la moralité, il cite
ce jugement du philosophe genevois : « S’il existait un homme
assez misérable pour n’avoir rien fait dans le cours de sa vie
dont le souvenir put le rendre content de lui-méme et satis-
fait d’avoir vécu, cet homme infortuné serait incapable de
connaitre et de sentir quelle bonté convient & sa nature; il
resterait méchant et serait & jamais malheureux?2. »

Ailleurs, parlant des principes de la vraie sagesse par rap-
port au bonheur, il cite & 'appui de sa thése cette page de
Rousseau, sans en indiquer la provenance : « Tout sentiment
de peine est inséparable du désir de s’en délivrer; toute idée

1 Essar sur le plaisir, p. 3 et 4, Cf. Cartesii epist. ad Elisabetham princip.
Cp. VI: « Tota nostra voluptas posita tantum est in perfectionis alicujus nostre
conscientia. »

2 Essai sur le plaisir, p. 201.



JEAN-ELIE BERTRAND 231

de plaisir est inséparable du désir d’en jouir; tout désir sup-
pose privation et toutes les privations qu’on sent sont péni-
bles; c’est donc dans la disproportion de nos désirs et de nos
facultés que consiste notre misére. Un 6tre sensible, dont les
facultés égaleraient les désirs, serait un étre absolument
heureux. En quoi consiste la sagesse humaine ou la route du
vrai bonheur? Ce n’est pas précisément & diminuer nos dé-
sirs; car s’ils étaient au-dessous de notre puissance, une
partie de nos facultés resterait oisive, et nous ne jouirions
pas de tout notre étre. Ce n'est pas non plus & étendre nos
facultés; car si nos désirs s’étendaient & la fois en plus grand
rapport, nous n’en deviendrions que plus misérables; mais
c’est & diminuer 'exces des désirs sur les facultés et & metire
en égalité parfaite la puissance de la volonté. Cest alors seu-
lement que toutes les forces étant en action, ’'ame cependant
restera paisible, et que I'homme se trouvera bien ordonné?. »

Les trés fréquents emprunts que Bertrand fait & I'Ency-
clopédie de Paris montrent assez clairement l'influence exer-
cée sur lui par les principaux auteurs ou collaborateurs de la
grande ceuvre francaise. Non seulement ’esprit et la teneur
générale de plusieurs de ses articles dans I’ Encyclopédie d’ Yver-
don rappellent celle de Paris (il cite avec éloge d’Alembert 2),
mais des fragments nombreux de ces articles ne sont que la re-
production intégrale des écrivains francais. Bertrand, comme
son ami De Félice, plagie beaucoup, mais, il est juste de le
dire, ces plagiats sont presque toujours intelligents et con-
formes a 'esprit général de ses ceuvres. En outre, la grande
place que tiennent dans les écrits de Bertrand les questions
de morale sociale, celles relatives aux droits et aux devoirs
des citoyens, aux droits des nations, & la réforme de la jus-
tice, manifeste clairement que le souffle humanitaire des
encyclopédistes avait aussi enflammeé son esprit3. Enfin,
notre auteur se montre bien le disciple des encyclopédistes
et de I'Aufklirung francaise, par I'importance qu’il donne a

! Essai sur le plaisir, p. 149 et 150.

2 flém, de la mor. univ., p. 145.
3 Elém. de lu mor. univ,, liv, IIT et IV.



232 PAUL DUMONT

I'instruction, 4 la diffusion des lumieéres et a4 la culture des
sciences utiles. Dans son article sur Helvétius1, il condamne
la morale relichée de ce philosophe matérialiste et athée,
mais il le loue d’avoir fait la guerre aux superstitions et aux
préjugés. Les idées des contemporains de Diderot et d’Alem-
bert ne se retrouvent-elles pas dans une page comme celle-ci:

« La science solide est utile & tous égards aux hommes et
4 la société; il n’y a que I’'amour des paradoxes ou 'ambition
des prétres et des despotes qui aient pu décrier les sciences
comme contraires au bien général de '’humanité.

» Diverses causes ont retardé les progres de la raison et
des sciences utiles :1° le désirambitienx des uns de dominer
sur les pensées et les opinions des autres, qui a fait imaginer
mille entraves & la liberté de penser; 2° 'orgueil de plu-
sieurs, qui prétendent tout savoir et tout expliquer; 3° le
vain désir de se distinguer par des opinions nouvelles qui
porte & des subtilités et qui fait contester les vérités les plus
certaines, parce qu’elles sont anciennes et communes;
4° 'amour des systémes, qui fait qu’on cherche moins a ob-
server ce qui est, qu’a établir ce que I'on suppose; 5° la jalousie
des rivaux, qui souhaitent d’étre chefs d’un parti, et de préva-
loir sur les autres, fit-ce aux dépens de la vérité ; 60 les pré-
jugés nationaux ou personnels, de parti ou d’éducation, qui
attachent & des opinions, malgré I’évidence contraire, que I'on
ne veut point apercevoir; 7° enfin, les distractions occasion-
nées par les besoins de la vie, par 'attachement aux avan-
tages présents et sensibles, par les passions animales et
Pamour des plaisirs. Voila quelques-unes des causes prin-
cipales qui ont mis obstacle aux progreés dans la connais-
sance de la vérité, et & la perfection de la raison humaine?2. »

Si la lecture des ceuvres morales de Bertrand nous révéle
un homme qui a entretenu un commerce assez suivi avec
les philosophes francais de son époque, elle manifeste éga-
lement l'influence des idées anglaises sur la formation de
son esprit.

1 Helvétius, art. de I’Encyclopédie d’ Yverdon.
2 Elém, de la mor. univ., p. 250 et sq. Cf. Essai sur le plaisir, p. 38, passim.



JEAN-ELIE BERTRAND 233

On connait la grande influence exercée par les penseurs
anglais sur la philosophie allemande et sur la philosophie
francaise, tout particuliérement dans la seconde moitié du
dix-huitieme siécle .

L’idée de connaissance par spontanéité, celle de sens
commun, de saine raison humaine, a sa source principale
dans ’empirisme d’Outre-Manche. Déja introduite en France
par le jésuite Buffier, elle trouva en Voltaire un zélé propa-
gateur,

En Allemagne la philosophie du sens commun se présente
avant tout comme une réaction contre la philosophie spécu-
lative et, & ce titre, transforme en peu d’années le dogma-
tisme wolfien. Tandis que cette philosophie superficielle
refusait & la raison le droit de prétendre a la connaissance
de la vérité et s’appliquait & résoudre les problémes les
plus compliqués et les plus difficiles & ’aide du critérium
vague et inconsistant du sens commun, elle cherchait le
principe de la conduite bonne, la base scientifique de la mo-
rale, dans la vie affective de 'individu. C’est alors que l'on
vit surgir successivement, & la suite de Shaftesbury, les
théories fragiles de Hutcheson et de Smith fondées sur de
prétendus instincts innés de bienveillance ou de sympathie.

L’influence de cette philosophie sur Bertrand est incontes-
table. Sans doute, dans ses ceuvres, il fait un appel constant
a la raison, déclare 4 maintes reprises que I'homme doit se
laisser diriger par ce flambeau et non pas par son imagina-
tion ou par ses passions?, mais le mot de raison prend sous
sa plume une signification bien différente de celle de Leibniz
et de Wolff, par exemple. Si, pour le premier, elle consistait
essentiellement dans 'enchainement des vérités nécessaires
et pour le second dans la faculté d’apercevoir cet enchaine-
ment, pour Bertrand, comme pour la plupart de ses contem-
porains, la raison ne consiste guére que dans une faculté

1 Cf. Zart, Einfluss der englischen Philosophen seit Bacon auf die deutsche
Phil. des 18. Jahrh, 1881.
2 Elém. de la mor. univ., p. 189.



234 PAUL DUMONT

d’intuition et équivaut a4 peu prés a ce que nous appelons
aujourd’hui le bon sens ou le sens commun.

Il connait Wollaston! et le cite & quelques reprises; il alu
Smith 2, probablement dans la traduction que Prevost, pro-
fesseur a Genéve, venait d’en faire; mais le moraliste an-
glais qu’il préfere a tous les autres et auquel il fait les plus
larges emprunts, c’est Fergusson 3. Il ne lui ménage pas ses
louanges, partage son utilitarisme mitigé de quelques élé-
ments stoiciens, répéte aprés lul « que la loi de conservation
et la lov de société coincident dans les mémes fins el dans
leurs applications ; que 'une et 'autre de ces lois nous por-
tent 4 tout ce qui peut nous perfectionner et perfectionner
la sociétét. » On retrouve dans sa morale sociale un bon
nombre de fragments tirés textuellement de « I'Essai sur la
soeiété civile » ou des « Institutions de philosophie morale »
du penseur anglais.

Avant de terminer ce chapitre, il nous reste & rechercher
si la philosophie allemande, dans la forme qu’elle revétit
chez Wolff et chez ses disciples immmeédiats a exercé un as-
cendant quelconque sur la pensée de Bertrand et sur sa con-
ception de la morale.

Le role de Leibniz et de son principal disciple, Wolfl,
dans 'histoire des idées de notre petit pays, n’a générale-
ment pas été mis assez en évidence. On s’est trop exclu-
sivement attaché & considérer la Suisse, spécialement sa
partie romande, comme une sorte de province francaise, sous
le rapport intellectuel, comme une contrée ayant subi essen-
tiellement I'influence des systémes et des doctrines en vogue
chez nos voising de l'ouest. Ce point de vue, certainement
vrai aux approches de la Révolution francaise, ne 'est plus
au méme degré quand on prend la peine d’étudier un peu en
détail I’histoire de la vie intellectuelle de la Suisse dans la

1 Elém. de la mor. univ., p. 118.

? Op. cit., p. 166; 227.

3 Op. cit., p. 227; 261 ; 323 ; 327; et passim.

4 Elém. de la mor. univ., p. 227. Cf. Fergusson, Philes. mor. part. 11, ch. III,
sect, VIII.



JEAN-ELIE BERTRAND 235

période qui va de 1750 &4 1780. Pendant une bonne partie de
cette période, l'influence de I’Allemagne a certainement été
prépondérante. Les idées de Leibniz sont soumises & des
discussions suivies et sont l'objet de controverses qui ne
manquent pas d’intérét. Non seulement la correspondance
de Bourguet avec le grand penseur de Hanovre en fait foi
mais nombre de publicistes, de juristes, de professeurs, de
théologiens, de mathématiciens, de physiciens, appartenant
a notre petit pays se déclarent, dans les journaux du pays ou
de ’étranger, disciples ou adversaires de Leibniz, et plus
tard de Wolff. Le juriste de Wattel! publie 4 Leyde, en 1741,
un ouvrage qui n’est pas sans valeur, pour défendre le sys-
téme leibnizien de I’harmonie préétablie contre les objec-
tions de Jean-Pierre Crousaz?, alors professeur & Lausanne.
On sait que Wattel, devenu 'ami et le disciple de Wolff, en
sera plus tard 'adversaire 3. Les mémoires présentés dans les
Assembléés de I’Académie royale de Berlin par plusieurs
Suisses, membres de ce corps savant, comme Béguelin, Mé-
rian et Sulzer, nous réveélent chez leurs auteurs une remar-
quable connaissance de la philosophie du temps. Plusieurs
de leurs travaux sont discutés et commentés dans les jour-
naux de I’époque, notamment dans le Nouveau journal hel-
vétique, dans la Nouwvelle bibliothéque germanique et dans la
Gazette littéraire de U Europe.

Ce qui nous frappe chez ces savants, c’est leur parfaite
indépendance d’esprit en présence des différents courants
de la pensée a cette époque.

En Allemagne, vers 1750, la philosophie de Wolff régnait
d’une facon presque tyrannique dans la plupart des chaires
protestantes. Dés 1738, Ludovici dans son Précis de Uhis-

1 Défense du systéme leibnitien contre les objections et les tmputations de
M. de Crousaz, contenues dans 'examen de ['Essai sur 'homme, de M. Pope,
Leyde, 1741.

2 J.-P. Crousaz (1663-1750), dont les doctrines ont subi I'influence de Locke ;
voir Alex.-César Chavannes, Education intellectuelle. Lausaune, 1787, réédité
Lausanne, 1886.

3 Cf. Bartholmess, Hist. phil. de I’Académie de Prusse, t. II, p. 2.



236 PAUL DUMONT

toire de la philosophie de Wolff peut citer 107 écrivains
appartenant a cette école, sans parler de ceux qui en appli-
quérent la méthode et les principes & d’autres sciences, a la
théologie, au droit, & la médecine, & la littérature.

Il était impossible que cet engouement ne fit pas partagé
dans une certaine mesure par 1’élite intellectuelle de notre
pays. Dans son livre Les quatre Petitpierre, Charles Berthoud
nous indique que Ferdinand-Olivier Petitpierre « s’appliqua
de bonne heure & la philosophie wolfienne qui répondait 4 la
tournure géométrique de son espriti.»

Le 14 février 17582, Ferdinand-Olivier écrivant & son frére,
Louis-Frédéric, s’exprime ainsi: « Mon frére d’Irlande étudie
comme un perdu dans la Théologie naturelle de Wolff, dans
Knutzen, dans la Bible hébraique. Nous lisons Knutzen en-
semble 'avant souper et il est enchanté et convaincu de son
systéme, de méme que moi. Mais je n’ai pu lui dire avec
certitude ce que vous en pensez.... Etes vous convaincu de
I'influence physique ou du moins n’est-elle pas infiniment
probable pour vous3? »

Le 22 février 1758, H.-D. Petitpierre écrit de la cure des
Ponts-de-~Martel: « Je fais actuellement la lecture de la
Théologie naturelle de Wolll, aprés avoir parcouru son
Ontologie et ses deux Psychologies.... Nous avons tous les
soirs avant souper, mon frére Ferdinand et moi, une petite
entrevue pour lire ensemble un petit livre qui nous appar-
tient et qui m’a fait véritablement plaisir. C’est Knutzen, sur
le systéme de l'influence physique, qu’il a entrepris de réta-
blir dans ses anciens droits et sur de beaucoup meilleurs
fondements que jamais. Vous ne sauriez croire combien je
lui en sais gré, car, entre nous, javais un faible pour ce
systéme-la lors méme que je le voyais le plus disgracié, et je
n’ai jamais pu m’accomoder un moment de celui de I’bar-

1 Page 51.

2 Op. cit. p. 75.

3 Martin Knutzen, wolfien, I'un des hommes qui ont exercé la plus grande
influence sur Kant, 'anteur d’un livre célébre pour I'époque : Systema causarum
efficientium. Voir D. Nolen, Les maitres de Kant.



JEAN-ELIE BERTRAND 237

monie préétablie. Ce que je trouve ici de plaisant, ¢’est que
Leibniz lui-méme ait fourni des principes pour établir la
possibilité de I'influence réciproque. En effet, pourquoi une
monade ne pourrait-elle pas agir sur une autre monade, ou
sur des amas de monades!? »

Et le 28 février 1758, le méme écrivait au méme: « ...La
méthode de Wolff, dont je n’avais jamais vu d’exemple ail-
leurs que dans Euclide, me parait admirable.

...Je suis avancé dans sa Théologie naturelle, puisque j’en
ai lu neuf cents et quelques pages. Oh ! la magnifique théorie
de Dieut ! »

Il nous serait facile de multiplier les citations ou de tirer
de nombreux écrits d’auteurs romands de 'époque des ren-
seignements a4 appui de notre affirmation 2; il nous suffit
d’avoir montré que la philosophie wolfienne ou celle issue
de ’école de Wolff, rencontra chez nous des admirateurs,
mais aussi des critiques indépendants, résolus & ne pas ad-
mettre un systéme de parti-pris et sans de bonnes raisons.

Dans quelle mesure trouvons-nous chez Bertrand !’in-
fluence de la philosophie wolfienne ? Disons d’abord qu’il ne
connait pas ou connait mal Leibniz, le cite & peine, et parait
partager l'indifférence, nous dirions presque le discrédit dans
lequel était tombée la philosophie du savant penseur de Ha-
novre dans la seconde moitié du dix-huitiéme siécle.

Quant a Wolff, il le connait un peu mieux, alu certains de
ses ouvrages, et semble en faire grand cas, surtout dans ses
premiers écrits 3. Les derniéres ceuvres et surtout son FEssai
sur le platsir font la part beaucoup plus grande aux sensua-
listes francais et aux encyclopédistes.

Sa théologie est d’inspiration wolfienne et sa morale se res-
sent de I'intellectualisme du temps. A l'instar du philosophe
de Halle, il approuve et préconise 'emploi de la méthode
géométrique et s’éléve avec force contre ceux qui, comme le

1 0p. cit., p. 76.

2 C’est ainsi que le suppléant et successeur de J,-P, de Crousaz, dans la chaire
de philosophie, de Lausanne, Jos.-Frangois de Mollin ({ 1760) fut wolfien.

3 Yoy. Elém. de la mor. univ., p. 141 ; 142; 168; 178 ; 180 et passin.



238 PAUL DUMONT

chevalier de Jaucourt, déclaraient que « la morale ne peut
étre traitée par des arguments démonstratifs?.»

Mais ce n’est pas seulement la forme et la méthode géné-
rale qui rappellent, dans une certaine mesure, chez Bertrand
le grand dogmaticien de I’Allemagne. L’idée méme qui est a
la base de la morale de I’école de Wolff, est admise et déve-
loppée, avec beaucoup d’inconséquence il est vrai, par notre
auteur. Chacun sait que Wolff pose en principe que le plaisir
vrai réside dans lintuition de la perfection. La loi univer-
selle de la nature qui doit régir toutes nos actions est
énoncée dans cette formule: « Perfice te ipsum » — « Fais
ce qui accroit la perfection de ton étre et des états de ton
étre et abstiens-toi de ce qui la diminue?2. »

Bertrand accepte, d’une facon trés génerale, 1l est vrai, ce
principe rationnel donné & la morale, mais chez lui il se
transforme et perd peu a peu son contenu sous l'influence
de 'empirisme francais. Notre moraliste en arrivera a identi-
fier complétement les deux notions de perfection et de bon-
heur, et la formule: « Poursuis la perfection » deviendra
pour lui: « Poursuis ton bonheur. »

Ce qui rapproche enfin notre auteur, sinon de Wolff lui-
méme, du moins de quelques-uns de ses disciples plus ou
moins émancipés, c’est 'importance excessive qu’il donne
aux causes finales. Wolff lui-méme n’admettait qu’une fina-
lité d’ensemble dans l'univers, mais ses disciples ont bien
vite développé cette doctrine et en ont exagéré le contenu.
Le vieux principe leibnitien : Nihil est sine ratione, absorbé
par Wolff dans le principe de contradiction, était bientot de-
venu : « Rien n’existe sans un but. » On connait 'abus de
ce principe dans la théologie de la fin du dix-huitiéme siécle.

Bertrand partage ici les idées de ses contemporains; lui
aussi trouve dans les causes finales l'argument principal,
pour ne pas dire le seul, en faveur de l'existence de Dieu.
Lisez plutot.

L Elém. de la mor. univ,, p. 182; Cf. Art.: Morale, dans I'Encyclopédie de
Paris.
1 Wolff, De Dieu, 404 sq. Exp. dét. 94, Cf. Elém. de la mor. univ., p. 179.



JEAN-ELIE BERTRAND 239

« La vue des effets donne I'idée d’une cause et le concours
des moyens produit la notion des fins. On ne peut donc
s’empécher de croire que I’eeil a été fait pour voir, I'oreille
pour entendre, la bouche et ses parties pour manger, les
organes de la voix pour parler; 'aile pour 'air, la nageoire
pour l'eau, le pied pour un sol solide; que le soleil a été
créé pour notre systéme planétaire, de méme que la trompe
merveilleusement organisée du moucheron a été construite
pour les besoins de l'insecte, etc.

» Plus on étudie et mieux on connait la nature, plus on
découvre des fins admirables et des moyens sagement ar-
rangés pour ces fins. La nature nous montre des causes
finales partout ot peuvent s’étendre nos connaissances. »

Nous ne sommes pas éloignés de I'époque ou l'abbé de
Saint-Pierre et d’autres avec lui, poussant encore plus loin
la doctrine des causes finales, affirmeront gravement que
Dieu a créé le nez pour porter les lunettes et que « les me-
lons ont été divisés en tranches, pour étre mangés en fa-
mille. »

« L’1dée d’une fin, dit-il encore, d’'une intention dans les
ouvrages faits par nos semblables, renferme sans doute la
croyance que l'artisle existe et pense. La conception d’'une
intention ou d’une fin dans les ouvrages de la nature ne
renfermerait-elle pas nécessairement la croyance d'un étre
intelligent, auteur de la nature?

» Les causes finales peuvent donc étre envisagées comme
le langage dans lequel Dieu s’est révélé a4 'homme qui sait
réfléchir. « Les cieux racontent la gloire du Dieu puissant »;
ce mot de David renferme tout ce que nous pouvons dire sur
ce sujet. Il n’est aucune preuve métaphysique plus frap-
pante, ni qui parle plus fortement & ’homme, que cet ordre
admirable qui regne dans le monde. Aussi Newton n’en
apporte-t-il point d’autret. »

Ces derniéres considérations nous conduisent tout natu-

1 Eléments de la mor. univ. p. 150 et 151 ; 156 et passim — Cf. Essai sur le
plaisir, p. 25.



240 PAUL DUMONT

rellement & nous demander comment Bertrand envisage la
religion et quelle place il lui assigne par rapport & la
morale.

* ¥ X

Il est impossible, méme & la premiére lecture des sermons
et des ouvrages de morale et de religion de notre auteur, de
ne pas étre frappé par la différence de points de vue qui
existe entre ses premiers et ses derniers écrits. Nous assis-
tons chez lui & une rapide évolution qui a son point de
départ dans 'orthodoxie séche et sans vie qui était celle de
la grande majorité des esprits dans la seconde moitié du
dix-huitiéme siécle, et qui aboutira & un déisme mitigé de
quelques éléments chrétiens. Voltaire, Rousseau et les ency-
clopédistes ont certainement la plus grande part dans ce
changement des convictions religieuses de Bertrand.

Ses premiers Sermons et ses Instructions chrétiennes, pa-
rues a Zurich en 1753, sont un exposé assez fidéle des dog-
mes chrétiens, dans un sens intellectualiste, et tels qu’ils
étaient formulés par la Confession de foi helvétique. 1l insiste
alors sur l'insuffisance de la religion naturelle, I'importance
et la nécessité de 'ceuvre de la Rédemption, la réalité des
miracles, le besoin du Saint-Esprit.

Dans ses Eléments de la morale universelle, comme dans
ses articles & 1'Encyclopédie d’ Yverdon, un point de vue
nouveau tend a s’affirmer, celui d’'un christianisme dépouillé
de ses éléments divins; il parle bien encore de la nécessité
d’'une religion révélée, mais le Christ y est avant tout con-
sidéré comme le « sublime docteur, » et son ceuvre rédemp-
trice passe a l'arriére-plan.

L’Essai sur le plaisir enfin ne parle plus que des grandes
vérités de la religion naturelle, la crovance & I'Etre supréme
et & 'immortalité de I’ame. C’est 4 peine si la notion de la
Providence s’y retrouve; il n’est plus question ici du nom,
encore moins de I’ceuvre du Christ.

Les doctrines de 'orthodoxie religieuse issue de l’école de
Wolif sont trop connues pour que nous les exposions ici;



JEAN-KELIE BERTRAND 241

aussi bien, nous bornerons-nous & indiquer les idées essen-
tielles de Bertrand en matiére de religion en nous servant
spécialement de son « Catéchisme. »

Sa conception de la religion est avant tout intellectualiste
et sa piété ne semble pas avoir subi l'influence de Spener et
du piétisme allemand. Pour lui « la religion nous enseigne
ce que nous devons sawvoir de Dieu, de son culte, de nos
devoirs et de nos espérances?!. » La fol est une persuasion que
tout ce que nous trouvons dans I’Ecriture Sainte est vrai et
vient de Dieu? » « Croire en Dieu, c’est croire qu’il existe,
revetu de perfections infinies et en méme temps attendre de
lui, comme du seul et vrai Dieu, tout notre bonheur3. »

A ce premier caractére s’en ajoute un second qui appar-
tient bien & son siécle et que nous retrouverons d’une facon
plus frappante encore dans sa morale, c’est l'utilitarisme.
Dans sa pensée, la religion ne nait pas essentiellement d’un
besoin primordial au coeur de 'homme, mais elle doit avant
tout servir a4 quelque chose. Parlant de son utilité terrestre
et immédiate, il dira: « Dans cette vie, la religion bien étu-
diée et fidelement observée, perfectionne nos facultés, régle
nos passions, nous console dans les afflictions, nous rassure
contre les frayeurs de la mort et les remords de la cons-
cience, enfin elle nous apprend a jouir plus agréablement
des biens de la terret.» Pour la vie & venir «la religion nous
procurera, si nous en avons suivi les maximes, une félicité
parfaite dans sa nature, éternelle dans sa durée; » et il ajoute
tot apres: « Il est évident que notre plus grand intérét et le
désir que nous avons tous d’étre heureux doivent nous atta-
cher & la religion?s. »

Il passe en revue les trois sources de connaissance reli-
gieuse, la raison, 'expérience el la conscience, en donnant

1 Instruct. chrét. p.3. — 2 Op. cit. p. 22. — 3 Op. cit. p. 24. — 4 Op. cit. p. 4.

5 0p. cit. p. 4. — Il est 4 remarquer que ces divers éléments d’une tendance
intellectualiste et utilitaire se trouvent déja dans UAbrégé de Uhistoire sainte et
du catéchisme d’'Osterwald (Lausanne 1750 et édit. subséquentes) « retouché »
par le professeur Georges Polier, qui avait été 1'un des maitres de Bertrand 3
I’Académie de Lausanne.

THEOL. ET PHIL. 1905 17



2432 PAUL DUMONT

la plus grande importance & la raison, mais affirme ensuite
la nécessité de la révélation « & cause de I'état d’ignorance
et de corruption ot les hommes étaient tombés et pour
donner & 'homme des lumiéres plus stres sur son état apres
cette viel. »

Il n'oppose aucun doute & la doctrine de 'inspiration, pas
plus qu'a celle des miracles. La Bible, dit-il, « n’est point la
la parole des hommes, mais la parole méme de Dieu, la-
quelle aussi déploie sa vertu dans ceux qui croient2. » Il
établit la vérité de 'inspiration sur quatre preuves. 1¢ Ce que
les auteurs sacrés enseignent est digne de Dieu; vérités, pré-
ceptes, motils, c’est toujours la sagessede Dieu; 20 il ya dans
la Révélation des choses qui ne peuvent venir que de Dieu;
telles sont en particulier les prophéties, qui sont des prédic-
tions d’événements qui ont eu leur accomplissement et que
Dieu seul pouvait prévoir; 3° les prophélies messianiques
font éclater I'inspiration divine de leurs auteurs; 4° les au-
teurs sacrés sont eux-meémes revétus de tous les caractéres
qui rendent des témoins dignes de foi3.

Quant aux miracles, il appuie leur réalité 1° sur leur ca-
ractére public; 2¢ sur les suites qu’ils eurent et qu'on ne
saurait contester, comme la destruction de la synagogue et
la propagation de I'Evangile; 3¢ sur le fait que les ennemis
méme du christianisme n’ont jamais contesté ces miracles 4.

Sa christologie n’est guere que le développement du Sym-
bole des apotres dans le sens de 'orthodoxie traditionnelle.
Il croit a la conception miraculeuse, & la double nature di-
vine et humaine de Jésus, 4 la nécessité de ses souffrances,
a sa mort, & sa résurrection, & son exaltation et & son pro-
chain retour. Dans un certain nombre de chapitres, il con-
sidére successivement Jésus comme Sauveur, comme Ghrist,
comme Fils de Dieu el comme Seigneur.

Comment s’accomplit 'ceuvre du salut? Ici reparait le ca-
ractére rationaliste de la religion de Bertrand. « Jésus-Christ,
déclare-t-il 5, a délivré les hommes de 'empire du péché,

1 Op. cit. p. 8. — 2 Op.cit. p. 15. — 2 Op. cit. p. 16 et sq. — 4 Op. cit. p. 19
et sq. — % Op, cit. p. 35.



JEAN-ELIE RERTRAND 243

d’abord par sa doctrine sainte ; ensuite par son exemple par-
fait ; puis par le secours de son esprit; enfin par son inter-
cession. »

Comme Christ, Jésus est notre prophéte en tant qu’il nous
a enseigné la volonté de Dieu de la maniére la plus parfaite;
en cette qualité il nous a confirmé sa doctrine par ses mi-
racles et prédit 'avenir?. Il est notre Sacrificateur « en tant
qu’il s’est offert en sacrifice pour nos péchés, qu’il est entré
dans le lieu trés saint pour intercéder pour nous et qu’il
bénit son Eglise et ses vrais disciples 2. » Comme Roi, il nous
a donné des lois, nous gouverne par sa parole el par son
Esprit, jugera tous les hommes au dernier jour et nous in-
troduira dans son royaume éternel3,

La filialité divine en Jésus résulte de ce qu’il était des le
commencement une personne divine, dans le sein de son
Pére et qu’il est d’'une méme nature avec lui; en outre sa
naissance miraculeuse et sa résurrection lui ont mérité ce
titre de Fils de Dieu*.

Enfin, le nom de Seigneur marque 'empire que Jésus s’est
acquig sur nous en nous rachetant, 'autorité qu’il a sur
I’Eglise comme Chef et le pouvoir qui lui a été donné dans
son exaltation®.

Quant & la signification des souffrances et de la mort de
Christ, Bertrand répéte avec la Confession de foi helvétique,
que « Jésus est mort volontairement & notre place pour nous
faire obtenir la rémission de nos péchés. 1l est encore mort
pour nous engager a renoncer au péché en nous montrant
toute ’horreur que Dieu en a et pour nous donner ’exem-
ple des vertus les plus difficiles®. »

Comme toute doctrine religieuse marquée du sceau de
Putilitarisme, celle de Bertrand devait donner une grande
place aux préoccupations eschatologiques. Il fonde la
croyance a 'immortalité, ainsi que Leibniz, sur le fait que
I’dme est une substance simple, un tout imdivisible, une
monade (le mot se trouve quelque part) qui ne pourrait étre

1 Op. cit. p. 37. — 2 Op. cit. p. 38, — 3 Op. cit. p. 39. — 4 Op. cit. p. 41. —

5 Op. cit. p. 42. — 6 Op. cit. p. 46.



244 PAUL DUMONT

détruite d’une facon naturelle, mais seulement par un acte
d’annihilation du Créateur.

« Nous n’avons aucune raison de supposer l'anéantisse-
ment, dit-il, puisque rien ne s’anéantit dans la nature et que
cet anéantissement répugnerait & la sagesse du Créateur.
Nous avons donc droit de conclure que Dieu a formé notre
dme naturellement immortelle. Ainsi lorsque le corps se
dissout ou meurt, 'ame peut subsister a part, quoique dans
un état différent de celui o elle est ici-bas?. »

« Puisque nous sommes des créatures intelligentes et libres,
il suit de 1a que nous devons rendre compte de nos actions et
qu’il y aura par la-méme un jugement. Celui-ci est égale-
ment postulé par 'inégale distribution des biens et des maux
dans cette vie2. » C’est Jésus-Christ qui exercera ce juge-
ment universel, selon «les lumiéres et les secours que
les hommes auront eues et suivant les lois qu’ils auront con-
nuess. »

Dans son Catéchisme, paru en 1753, il admet sans contes-
tation la doctrine des peines éternellest. Il ne se prononce
plus aussi catégoriquement dans ses FEléments de la morale
wnwerselle (1775). La controverse sur la non-éternité des
peines, & la suite de laquelle le pasteur Ferdinand-Olivier
Petitpierre avait été destitué par la Classe de Neuchatel,
avait eu lieu dans l'intervalle3. Il semble que Bertrand ait
montré, bien que tres timidement, une certaine sympathie
pour les idées du pasteur persécuté. On trouve en effet dans
son principal livre de morale un passage comme celui-ci:
« La méme bonté qui a porté le Créateur & former les hom-
mes avec une dme capable d’un plus grand bonheur que celui

1 Elém. de la mor. unin. p. 160. — Cf. Instruct. chrét. p. 55.

3 Instruct. chrét. p. 51. — Cf, Elém. de la mor. univ. p. 161.

3 Instruct. chrét p. b1,

4 Instruct. chrét. p. 57, 70.

5 (Uest le 27 avril 1758 que F.-0. Petitpierre fut accusé dans I'assemblée pé-
riodique du clergé neuchatelois, et 4 l'occasion des censures annuelles, de pré-
cher dans son Eglise et celles du voisinage la non éternité des peines de 1'enfer
et de causer par ld des désordres scandaleux. — Cf. Ch, Berthoud: Les (uatre
Petitpierre, p. 54 et sq.



JEAN-ELIE BERTRAND 245

qu’ils peuvent atteindre ici-bas, doit sans doute le disposer
a le conserver toujours. La nature intelligente de I'homme
est capable de progres; mais elle est arrétée ici-bas par les
besoins et les imperfections du corps; il est donc digne de la
sagesse du Créateur de la laisser subsister, afin qu’elle par-
vienne & la perfection dont il ’'a formée susceptible?. »

Nous sommes donc loin de la doctrine, expressément for-
mulée dans le précédent ouvrage, de I’éternité des peines et
des récompenses. Ce point de vue s’accorde d’ailleurs par-
faitement avec 'optimisme propre 4 un disciple de Wollff.

Tel est, brievement résumé, le credo religieux de Bertrand,
d’aprés son Catéchisme et ses premiers sermons. Il ne s’écarte
guére de celui de la majorité de ses contemporains.

Ce qui nous parait plus digne d’attention, ce sont les rap-
ports que notre auteur établit entre la morale et la religion.
Il est conforme & la logique que l'intellectualisme conduise
a identifier la morale avec la religion. Cette derniére se ré-
duisant & un certain nombre de croyances, a l'adhésion pure
et simple de P'esprit & certaines vérités, qu’il est nécessaire
d’admettre pour étre heureux, il s’ensuit que la distinction
spécifique des deux domaines, moral et religieux, devient &
peu prés nulle. C'est 'aboutissement naturel du rationalisme
wolffien. Quelques années plus tard, Kant, dans sa Métaphy-
sique des meeurs, puls dans sa Gritique de la raison pratique,
ira plus loin encore et fera sortir la religion de la morale, &
titre de postulat de la raison pratique.

Pour Bertrand, la morale s’identifie avec la religion et ab-
sorbe, pour ainsi dire, cette derniére. Par une méconnais-
sance frappante de I’élément sentimental dans le concept de
la religion, il en arrive & déclarer que les dogmes n’ont
qu’'une valeur trés secondaire, et que I'homme religieux,
c’est avant tout 'homme moral. Ce que dit Vinet au sujet
des moralistes de cette période convient parfaitement & Ber-
trand : « Quelque séveérement qu’on juge le dix-huitieme
siécle, le fait qui le caractérise est 'avénement, au sein de

1 Elém. de la mor. univ. p. 161.



240 PATUL DUMONT

I’histoire moderne, de I’'élément purement humain.... Toute
morale de ce siécle rationaliste indique & 'homme des de-
voirs sans lul enseigner ni ce qul lul manque, ni le moyen
d’y suppléer. En lui laissant ignorer sa faiblesse, il dépouille
I’homme du secours qu’il etut trouvé en Dieul. »

Envisageant l'utilité de la morale et son importance, Ber-
trand dit entre autres : « Un des grands maux qu’on ait fait
a la morale el & la religion, c’est de les distinguer 'une de
I’autre. Elles sont une. Sans morale, il ne saurait y avoir de
vraie religion; sans religion il ne peut y avoir de morale
solide. La morale fait I’essence et le but de la religion pure;
la religion constitue le fondement et I'appui de la morale
parfaite 2. »

« C’est la science, dil-il encore, en parlant de la morale,
sur laquelle auraient da insister les théologiens, les minis-
tres de la religion, et les docteurs de I’Eglise, dans leurs dis-
cours comme dans leurs écrits. Elle aurait di faire constam-
ment le sujet principal des sermons adressés a des chrétiens,
puisque Jésus-Christ, le modele parfait de tous les docteurs,
dans tous ses discours, s’attache surtout & la morale. Les
hommes sont malheureusement divisés sur plusieurs dogmes,
mais ils sont heureusement toujours dans l'accord le plus
parfait sur les vérités et les devoirs de la morale. Les ques-
tions théologiques ont déchiré la société et 'Eglise; toute la
morale est destinée & réunir les hommes par la bienveillance,
et a avancer le bonheur général du genre humain par les vertus
morales. Qu'un homme rejette certains dogmes, mais qu’il
suive exactement les régles de la morale ; n’en est-ce pas assez
pour le bien de la société, le repos de I’Eglise et de I’Etat ? Mais
en est-ce assez pour le salut de cet homme ? C’est & Dieu a en
juger. Qui es-tu, toi qui veux juger le serviteur d’autrui3? »

Et ailleurs : « La religion d’un Dieu sage n’est point une
vaine théorie; non, c’est la morale universelle; c¢’est une
science toute pratique, une instruction que nous devons

! Histoire de la littérature francaise au diz-huitiéme siécle. Introd. Paris, 1853.

2 Fssat sur le plaisir, p. 93.
3 Elém. de la mor. univ., p. 122 et sq.



JEAN-ELIE BERTRAND X7

porter dans le coeur, qui éclaire la conscience, qui dirige la
volonté, qui régle les passions, qui doit étre la régle de notre
conduite, dans la retraite et le tumulte du monde, dans le
travail comme dansle repos et les amusements, dans la mau-
vaise fortune comme dans la bonne, dans la santé et dans la
maladie, loin du terme de la vie comme & ’heure de la mort;
enfin dans toutes les relations, dans tous les états de la vie,
comme fils ou pére, ou frére, ou parent, comme mari ou
femme, comme maitre ou domestique, comme souverain ou
sujet, comme citoyen de la patrie ou citoyen du monde et de
I’éternité?. »

Si la science de la morale a, aux yeux de Bertrand, une
importance telle qu’elle laisse bien loin derriére elle toutes
les autres sciences, « la plus utile de toutes a pratiquer, »
« de toutes la plus utile et la plus nécessaire pour le temps et
pour 'éternilé, » rien d’étonnant & ce qu’elle doive devenir
I’objet principal de tout enseignement. Le jugement de cet
encyclopédiste ne manque pas d’intérét & une époque o1 'on
se préoccupe de l'introduction de la morale laique a 1’école
publique. Nihil novi sub sole. Voyez plutot.

« (est la science (la morale) qu’il faudrait enseigner avant
toute autre a la jeunesse et au peuple. Quelle que fut la des-
tination d’'un jeune homme pour la société, c’est la science
qu’il conviendrait de lui enseigner par préférence ; c’est la
science universelle pour tous, pour le riche comme pour le
pauvre, pour le roi comme pour le sujet, pour celui qui est
destiné & commander, comme pour celul qui est appelé a
obéir2. »

Il se berce de lillusion, commune d’ailleurs & un grand
nombre de philosophes et de politiciens apres lui, qu’il est
possible de substituer & l'autorité des confessions de foi et
des symboles celle d’un caléchisme moral dont les préceptes
fondamentaux pourraient étre universellement admis.

« Puisque les connaissances (morales) sont les premiéres
qu’il faudrait donner aux enfants, pourquoi n’avons-nous

1 Op, cit,, p. 198 et 199.
2 Op. cit., p. 191, Gf. Essai sur le plaisir, p. 92 et sq.



248 PAUL DUMONT

point encore de catéchisme de morale pour eux ? C’est déja
la plainte que formait une dame d’esprit!. Leur montrer la
vertu comme le seul moyen d’assurer nos vrais intéréts, nos
plaisirs, nos sentiments agréables, un bonheur solide, ce
serait les conduire au bien réel par 'amour de soi-méme.... »
« Les dogmes de la théologie, les questions de la controverse
devraient-ils entrer dans des catéchismes destinés pour les
enfants? Laissons & ceux que leur état appellera a s'instruire
dans ces matiéres et & ceux qui en auront le temps et 'occa-
sion le soin d’entrer un jour dans ces recherches et ces dis-
cussions; mals contentons-nous pour les enfants de leur
enseigner les vérités simples, essentielles, non contestées, de
la religion, qui servent de fondement aux préceptes de sa
morale sainte et sublime 2. »

Ou encore : « Un catéchisme d’une morale universelle est
encore un ouvrage a faire. Ce serait certainement un livre
infiniment utile pour tous les hommes, dans tous les états et
toutes les relations. On a tant composé de confessions de foi;
on s’est si souvent disputé pour les défendre ou pour les
attaquer; elles ont servi de prétexte a tant de violences, de
guerres et de persécutions; pourquoi n’a-t-on pas fait des
confessions de morale ou de meeurs, sur lesquelles tous au-
raient été d’accord ? Les vérités morales auraient été les ar-
ticles de ces confessions et de ces symboles et auraient été la
régle des moeeurs, comme au dernier jour ce sera la régle du
jugement que le Seigneur prononcera.

» En effet, nous serons tous jugés un jour, non sur les for-
mulaires de foi, mais sur les régles de conduite; non sur ce
que nous aurons cru, mais sur ce que nous aurons fait; non
pas a raison d’un zéle infructueux pour certains dogmes, mais
eu egard & notre zele agissant pour les bonnes ceuvres 3. »

N’oublions pas que 'homme qui a écrit ces paroles est
Vauteur d’un Catéchisme évangélique et le traducteur de la
Confession de foi helvétique.

1 Mme de Puysieux, dans ses Caractéres.
2 Fssai sur le plaisir, p. 92, 93, 94.
3 Elém. de la mor. univ., p. 194, 195.



JEAN-ELIE BERTRAND 249

Mais, que sera cette morale universelle qui, « semblable &
I'astre du jour quand il se montre sur I’horizon, éclaire notre
ame dés le premier période de la vie, pendant tout son cours,
sur son déclin, et & 'article de la mort, cette morale qui doit
remplacer la religion ou plutdt s’identifier avec elle; et,
tandis que cette derniére a tout fait pour diviser les hommes,
se présentera & ’humanité comme la messagére de la bien-
veillance universelle! ? » Jusqu’a quel point mérite-t-elle les
éloges que Bertrand lui-méme lui adresse ? Quels seront ses
principes, ses caractéres essentiels, ses principaux préceptes
et leur application a la vie individuelle et & la vie sociale ?
(Yest ce que nous nous proposons encore d’examiner.

%
* %

Disons-le d’abord. L’ceuvre morale de Bertrand n’est ni
profonde, ni originale. Les esprits, & cette époque, n’étaient
guére tournés vers les préoccupations spéculatives; la méta-
phisyque n’était plus en honneur, elle ne s’attaquait plus aux
problémes qui, aux grandes époques de l'histoire de la pen-
sée, ont toujours agité les esprits. Les méditations ordinai-
res des penseurs ont pour objet, non plus le probléme de la
connaissance, mais des questions d’ordre pratique. Bertrand
s’associe & ce mouvement des esprits. Rien n’est moins spé-
culatif que sa philosophie. Celle-ci a avant tout une tendance
pratique, un caractére humain tres marqué. Il semble igno-
rer les grands problémes qui ont été I'objet des plus graves
discussions dans la période précédente, ceux de la substance,
de la liberté et du déterminisme, de I'indifférence d’équilibre
et du principe de choix, par exemple. Il admet les solutions
toutes faites et, parmi celles-ci, donne toujours la préférence
aux plus simples et & celles qui sont conformes & «la saine
raison humaine. »

Une morale qui s’appuie sur le sens commun et qui envisage
celui-ci comme un principe suffisant pour arriver & la con-
naissance scientifique, ne saurait étre qu’éclectique. Or, c’est

1 Op. cit., p. 195,



2b0 PAUL DUMONT

le propre de l’éclectisme de manquer d’originalité. Il ne faut
donc pas s’attendre & rencontrer chez Bertrand des vues nou-
velles sur 'art de se bien conduire. 1l emprunte aux philo-
sophies régnantes la plupart de ses idées, prend & chacune
ce qul lul parait le meilleur, plagie & droite et & gauche,
renforce certains points de vue qui ne lui paraissent pas
avoir été émis avec un relief suffisant, donne une importance
particuliere aux questions de morale sociale.

Son exposé est clair, simple, bien ordonnancé et revét une
forme populaire. En outre ses deux principaux ouvrages de
morale reflétent assez bien I'état des idées morales dans la
Suisse romande a la veille de la Révolution francaise 1.

Trois grands systémes de philosophie morale avaient vu le
jour au dix-huitiéme siécle et exercaient encore une in-
fluence plus ou moins marquée & ’époque qui nous occupe.

Le premier en date fut le systeme de Wolfl. Il était basé
sur le principe de la perfection, mais cette perfection n’avait
aucun rapport avec 'idée plus moderne du progres, el quoi-
que Wolff elit reconnu la liberté et 'égalité naturelles des
hommes, 1l ne tira aucune conséquence pratique de ces prin-
cipes restant bien inférieur, sous ce rapport, & des écrivains
purement politiques qui, vers le méme temps, passionnaient
la France et I’Angleterre. En somme le systéeme de Wolll
fut celul de ces nombreux hommes d’Etat du dix-huitiéme
siecle qui désiraient perfectionner les institutions existantes
et qui avaient pour idéal la monarchie absolue faisant le
bonheur des peuples sans leur participation.

Vient ensuite 1’école matérialiste du baron d’Holbach et
d’Helvétius qui, ramenant toutes les actions de I’homme &
I’égoisme, et niant les principes les plus essentiels de la
morale, ne pouvaient guere découvrir des vérités pratiques
nouvelles.

L’école écossaise, qui se formait dans le méme temps, se
borna définitivement a constater les principes reconnus par

1 Cf. Virgile Rossel, Une encyclopédie romande au diz-huitieme siécle, dans le
numéro de décembre 1904 de la Bibliothéque Universelle.



JEAN-ILIE BERTRAND 251

un prétendu sens moral ou résultant d’une perception morale
et acceptés par le bon sens universel.

Ces trois systemes de philosophie pratique inspirerent la
morale de Bertrand. L’influence de Wolll, trés visible chez
lui au début, ne tarda pas & étre remplacée par celle de la
philosophie francaise et de la philosophie anglaise. Ses
études I'avaient tout naturellement rapproché du dogmati-
cien de Halle; ses voyages et ses relations avec Voltaire, les
encyclopédistes et Helvétius, qu’il avait connus personnel-
lement & Paris, lui firent adopter toujours plus les idées
que ces écrivains avaient mises & la mode. Il part d’'un
eudémonisme qui renferme une part de rationalisme pour
aboutir & 'eudémonisme empirique.

Entrons ici dans le détail.

Le point de vue eudémoniste est déja nettement indiqué
dans la définition que Bertrand donne de la science morale.
La morale, dit-il, est «la science qui nous apprend & bien
vivre en dirigeant nos actions libres pour notre perfection et
notre bonheurt. » Ici, le concept rationnel de la perfection est
encore au premier plan; nous sommes encore completement
dans le courant des quatre maitres en philosophie du dix-
septieme siecle, Descartes, Malebranche, Leibniz et Spinosa,
qui professent tous la doctrine de I'identité du bonheur et de
la perfection. Mais la conception purement eudémoniste ne
tardera pas & s’affirmer. « La morale, dira Bertrand, nous en-
seigne tout ce que nous devons savoir sur le plaisir?. » Et ail-
leurs: « Le bonheur de 'homme ici-bas est un état dans le-
quel la somme des plaisirs réels dont il jouit 'emporte sur
la somme des peines auxquelles il est exposé3. » Nous voici,
semble-t-il, revenus & une conceptlion qui n’est pas sans ana-
logie avec celle d’Aristippe ou d’Epicure. Cela n’empéchera pas
Bertrand d’affirmer, comme autrefois Descartes et Spinosa,
qu’un plaisir digne de ce nom résulte toujours du sentiment

L Elément de la mor. univ. p. 138.

2 Essai sur le plaisir, p. 1.

3 Essai sur le plaisir, p. 132. Cf. Bentham, pour qui le bonheur c’est la plus
grande somme de plaisirs possible,



252 PAUL DUMONT

de quelque perfection. « Dés que I’ame éclairée et réfléchis-
sante apercoit une perfection ou un bien en nous, elle éprouve
un sentiment agréable; elle a au contraire un sentiment dés-
agréable, si elle y découvre une imperfection ou un mal.
Cette connaissance intuitive devient active par le sentiment
intime, et ce sentiment constitue le plaisir, lorsque l'dme
sent sa perfectiont. »

Mais comment le sentiment de notre perfection nous
procure-t-il du plaisir? A cette question Bertrand répond que
le sentiment d’'une perfection quelconque est inséparable
de 'amour de soi. « L’amour de nous-mémes, inséparable de
notre étre, doit nécessairement nous faire éprouver du plaisir
toutes les fois que par un retour sur nous-mémes nous sen-
tons un changement en nous qui peut, ou que nous croyons
contribuer & notre perfection. Si ce changement vient de
I’énergie de notre ame, agissant sur elle-méme, le sentiment
de cette perfection est le méme que celui de I’exercice de nos
facultés; si ce changement nait de I'impression des objets
extérieurs, ces objets sont l'occasion du plaisir, comme le
sentiment de la perfection de notre faculté affectée en est la
cause?2, »

Ici Bertrand, n’est plus dans la tradition du dix-septiéme
siecle; il est entré dans le courant de son époque en trans-
formant la morale de la perfection en morale de 'amour de
soi ou de l'intérét bien entendu. Le principe de toute action
ce n'est plus la perfection identifiée avec le bonheur, c’est
I’'amour éclairé de soi-méme. « L’amour de nous-mémes, dit-
il, est toujours, en derniére analyse, le principe de tout
plaisir. C’est 'amour-propre aveugle qui nous égare; c’est
I’'amour éclairé de nous-mémes qui nous conduit 4 la source
des vrais plaisirs.... La source de toutes nos inclinations, de
toutes nos passions, la seule qui naisse avec nous, qui ne
nous quitte point, tant que nous vivons, c’est I'amour de
nous-méme: passion primitive, antérieure a tout autre, et

1 0p. cit. p. 4.
2 Op. cit. p. 16, 17.



JEAN-ELIE BERTRAND 253

dont toutes les autres ne sont, en effet, que des modifica-
tions?t. »

Non-seulement 'amour de nous-mémes est le principe de
toutes nos actions, mais, a l'instar de Fergusson, Bertrand
admet que tous les autres principes qui ont été donnés a la
morale peuvent se ramener a celui-ci et conduisent aux
meémes conséquences. Il est donc assez inutile en morale de
disputer sur la préférence & donner & 'un sur l'autre puis-
qu’on peut les réunir tous.

Il passe en revue d’'une facon trés sommaire un certain
nombre de systémes de morale, indique le principe a la base
de chacun d’eux, puis tire cette conclusion qui n’est pas
faite pour nous surprendre: « N’est-il pas évident que ces
six principes de la morale ne différent point essentiellement ?
Car la volonté de Diew n’est que ce que la saine raison mani-
feste & homme attentif qui la consulte; que ce qu’une
consctence droite approuve; que ce que le sens moral lul
dicte; que ce qui est conforme ¢ la nature des choses, ou &
leur convenance: ce qui est établi ainsi par le Créateur
comme convenable est cela méme qui perfectionne 'homme
et contribue 4 son vrai bonheur. Enfin, "amour raisonnable
de nous-mémes nous porte a faire la volonté d’un Dieu bon
et sage, puisque cette volonté n’est autre chose que cette
perfection qui produit notre plus grand bonheur présent et
a venir2. »

Aprés le principe, la méthode. Que peut-elle étre dans
une telle philosophie? Logiquement, 'eudémonisme ne sau-
rait prétendre proposer des régles de conduite universelle-
ment valables, car ehacun prend son plaisir ot il le trouve;
tout impératif, tout conseil méme lui est interdit. Toutefois,
par une de ces inconséquences si fréquentes chez les utilitai-
res, Bertrand prétend donner une morale vraiment scientifi-
que, une morale more geometrico, ayant la méme valeur que la
morale évangélique, et dont tous les préceptes, parfaitement

1 Op. cit. p. 12 et 13.
2 Eléments de la mor. univ, p. 181,



254 PAUL DUMONT

démontrables, s’'imposent aux esprits avec une imperieuse
nécessiteé.

Comme nous 'avons fait remarquer, il s’étonne qu’il se
soit trouvé des savants pour affirmer « que la morale ne peut
étre traitée par des arguments démonstratifs! ». Il combat
Mandeville, Pauteur de la fameuse Fable des abetlles, qui dé-
clarait la morale la plus incertaine des sciences et qui recom-
mandait ’égoisme comme principe de toutes les actions
humaines.

Sion lui objecte que les propositions morales ne possedent
pas le méme caractére de rigueur scientifique que les théo-
remes géométriques, il s'empresse d’adopter une distinction
entre la certitude mathématique et la certitude morale qui
nous rappelle celle que nous avons trouvée chez un autre
Suisse, le savant Euler, dans ses « Lettres a une princesse
d’Allemagne. »

« Javoue, dit-il, qu’on ne peut démontrer les propositions
morales par le méme genre de preuves qu’on établit un
théoréeme de géométrie, par le rapport ou 1'égalité des quan-
tités; le sujet ne le comporte pas, mais les arguments logi-
ques fondés sur la liaison nécessaire d’'un principe avec sa
conséquence, ou de l'tdée moyenne avec la conclusion, ne
sont-ils pas aussi démonstratifs dans leur genre, que 'argu-
ment qui prouve que le carré de ’hypothénuse est égal aux car-
résdes deux autres cotés? Les sujets différents demandent sans
doute des démonstrations différentes, et cette différence est
fondée dans la nature des choses. Un fait exige une preuve
testimoniale. Une vérité morale est aussi bien démontrée
quand elle est appuyée sur un raisonnement moral, déduit
logiquement, selon toutes les régles de la dialectique.

» Lorsque je dis, par exemple; un homme raisonnable et
qui s’aime convenablement, doit fuir tout ce qui peut dimi-
nuer sa perfection et son bonheur. Or les exces d’une pas-
sion habituelle, ou ceux de la débauche, diminuent notre
perfection et notre bonheur, en troublant notre tranquillité,

1 Eléments de la mor. univ. p. 182,



JEAN-ELIE BERTRAND 255

en altérant notre santé, en dégradant notre ame, en abrutis-
sant ses facultés, etc. Donc, tout homme raisonnable, et qui
s’aime convenablement, doit éviter les excés d'une passion
habituelle et ceux de la débauche. Cet argument, je le de-
mande, n’est-il pas aussi évident, aussi démonstratif dans
son genre, aussi propre a convaincre l'esprit, que celui par
lequel vous établissez que les trois angles de toul triangle
sont égaux a deux droits1? »

Si la morale possede un caractére de rigueur tel qu’elle
devient une science démonstrative, on est en droit de s’at-
tendre & ce que les diverses propositions en soient enchai-
nées suivant un lien logique et traitées d’apres la méthode de
Descartes, Spinosa et Wolll. Il n’en est cependant pas ainsi
pour Bertrand. L’emplol de la méthode déduclive ne saurait
convenir & une morale empirique. Aussi bien notre auteur,
précurseur en cela de Bentham el des utilitaires anglais de
la premiére partie du siécle dernier, réduit-il la morale 4 une
sorte d’arithmétique des plaisirs. L’homme moral, c’est celui
qui arrive a savoir calculer juste. Il revient avec insistance
sur cette idée expressément énoncée: « Tout est calcul dans
la science des moeeurs, qui est celle du bonheur?.... Toute la
morale git en calculs bien institués, mais ¢’est la raison quil
doit toujours calculer, jamais I'imagination, ni la passion....
Savoir calculer toujours juste, est donc la prudence et la
science du bonheur3. »

Il reconnait sans doute la difficulté d’évaluer mathémati-
quement la valeur intrinseque d'un plaisir et la valeur com-
parative de deux plaisirs de méme espece, mais 1l n’est
cependant pas loin d’admettre que le nombre est applicable
4 la science morale. A propos de I'évaluation du plaisir, il
dit : « Si 'on pouvait exprimer en nombre tous les éléments
de ces rapports, on dirait que l'activité de I’dme, ou la gran-
deur du plaisir, est en raison composée de cing rapports :

1 Eléments de la mor. univ. p. 183, 184 cf. p. 186 ; passim, Essai sur le
plaisir, p. 6. — Encyclopédie d’Yverdon, art. morale.

2 Essal sur le plaisir, p. 108,
3 Eléments de la mor. univ., p. 189, 190. Cf. Essai sur le plaisir, p. 84.



206 PAUL DUMONT

10 de la raison directe de la quantité de bien apercu; 2° de
la raison directe de la nature de ce bien senti; 3¢ de la raison
directe du degré de connaissance, plus ou moins compléte
que nous en avons; 4° de la raison indirecte du temps qu’il
faut pour y réfléchir et le sentir; enfin 5° de la raison inverse
des efforts qu’on doit employer pour sentir ce bien, en jouir
et le conserver!». Cette simple citation suffit & montrer
ce qu’a d’arbitraire et d’artificiel toute théorie qui a la pré-
tention d’appliquer le nombre & quelque chose d’aussi va-
riable, personnel et difficile & analyser, que le plaisir.

Ce rapide apercu des théories eudémonistes de Bertrand
suffit & montrer que la morale & laquelle il attribue un carac-
tére de rigueur scientitique se réduit pour lui, comme pour
tous les systémes empiriques, & une sorte de casuistique ou
de probhabilisme moral. C’est & la balance des plaisirs qu’il
faut juger toutes les actions humaines. Avant d’agir, 'homme
n'a qu’a se poser la question : telle conduite répond-elle &
un véritable amour de soi ? Dans quelle mesure contribuera-
t-elle, non pas au bonheur général (c’etit été la thése d’un
utilitarisme supérieur), mais au bonheur personnel ?

Ce critére de la conduite étant admis, voyons les résultats
auxquels conduit son application.

Et d’abord, posons-nous cette question préjudicielle : « Que
devient le mal dans une morale dont le plaisir est le but, le
mal physique et le mal moral ? La plupart des eudémonistes
éludent le probléme ou ne le traitent qu’en passant. Bertrand
agit différemment. Admettant la solution chrétienne, au moins
sous l'une des formes qui en ont été données, il envisage la
souffrance comme un moyen employé par la Divinité en vue
d’un bien supérieur. D’ailleurs, il se montre tres optimiste,
et soutient la these de Poptimisme contre Maupertuis. Ce
philosophe, avec plusieurs autres, avait émis l'idée « que,
dans la vie ordinaire des hommes, la somme des maux sur-
passe celle des biens2 » La méme these avait été défendue
par Mérian et combattue par Béguelin dans 'un de ses Mé-

t Essai sur le plaisir, p. 5.
2 Maupertuis, Essai de philosophie morale, chapitre II. Cf. Leibniz, Théodicée.



JEAN-ELIE BERTRAND 57

moires. « Cette proposition ainsi énoncée, dit Bertrand, ne
me parait vraie dans aucun sens. Si par le bien on entend
uniquement ces moments heureux, évalués par la durée et
I'intensité des plaisirs sensuels, il pourra se trouver, si 'on
veut, tel homme souffrant, dénué de tout secours, abandonné
des autres, chez qui cette somme de maux 'emportera sur
celle des biens; mais assurément ce n’est pas le cas ordinaire
des hommes. Si par ces biens on entend les biens de I'ame
comme ceux du corps, biens intellectuels, biens moraux
comme ceux des sens, cette proposition alors ne peut étre
vraie que d’'un homme méchant et souffrant; mais heureu-
sement encore que la méchanceté absolue n’est pas le carac-
tere ordinaire des hommesi. »

« Gardons-nous soigneusement d’exagérer les maux de la
vie humaine; et, si méme ils sont nombreux, ne perdons ja-
mais de vue I'économie future, puisqu’ici bas la plus longue
vie n’est qu'un point infiniment petit, en comparaison de
I’éternité. Ainsi, dés que nous voulons raisonner philosophi-
quement sur le bonheur, n’oublions point que cette vie est un
vovyage fort court, pour parvenir 4 une patrie éternelle. Pour-
quoi n’entretiendrions-nous pas cette vérité si consolante,
une idée que la raison a dictée aux paiens méme ? Elle était
familiere 4 Marc-Antonin, qui la propose souvent, ou comme
une source de consolations, ou comme un motif de vertu? »

Sa conception du péché, comme celle de la religion, est
purement intellectualiste, et rappelle celle de la plupart des
théologiens de l'époque; la notion biblique du péché lui
échappe; ce dernier n’est pour lul qu’'un défaut, qu'un
manque de perfection, une limitation, on pourrait presque
dire, — et en cela il se rapprocherait de Spencer et des évolu-
tionnistes, — que le péché c’est ce qui est nuisible; le bien
s’identifierait ainsi pour lui avec 'utilité. Sans doute, cette
thése n’est pas chez lui expressément affirmée, mais son utili-

t Kant dira que nous pouvons bien vouloir le mal et le faire dans beaucoup de
cas particuliers, mais que nous ne pouvons pas vouloir qu’il devienne la régle
générale de la conduite des hommes.

2 Essai sur le plaisir, p. 143. Cf. id. op., p. 145.

THEOL. ET PHIL. 1905 18



258 BFAUL DUMONT

tarisme y conduirait logiquement. « Il n’est point d’action
libre qui ne contribue & nous rendre plus parfaits et notre
état meilleur, ou qui ne produise plus ou moins un effet
contraire. Dans le premier cas, I'action est raisonnable, rela-
tivement a I’étre intelligent qui la fait, utile par rapport a
ses suites, bonne et digne d'approbation, & la considérer elle-
méme, enfin ordonnée, puisqu’elle est conforme a la volonté
de ’Etre supréme, bon et sage. Dans le second cas, I'action
est déraisonnable, nuisible, mauvaise, digne de blame, et
défendue. C’est en cela que consiste la moralilé objective des
actions des hommes?!. »

Remarquons une fois de plus 'étroite parenté qui existe
entre l'utilitarisme de la fin du dix-huitieme siécle et celui
des moralistes anglais de la premicre moitié du dix-neuvieme
siécle. Ce dernier se retrouve historiquement dans les doc-
trines qui élaient en faveur dans la période qui a précédé
Iavénement de Kant.

S1 le bien n’a pas d’excellence intrinséque, peut-on encore
parler de devoir? Pour un utilitaire conséquent, le devoir ne
saurait consister dans l'obéissance a une loi, mais unique-
ment dans acceptation de certaines regles considérées comme
utiles pour procurer le bonheur. La morale utilitaire ne peut
pas donner des préceptes, mais seulement des conseils. C'est
bien ainsi que 'ont compris la plupart des moralistes opposés
4 une conception intuitioniste de la science de la conduite.

Mais par une de ces inconséquences, tres explicables chez
un moraliste éclectique et compilateur comme 1’était Ber-
trand, celui-ci nous donne du devoir une définition qui ne
saurait s’accorder avec son empirisme : « L’idée du devoir,
dit-il, nait de celle de la loi. Un devoir est une action a la-
quelle nous sommes obligés par une loi; 'homme vertueux
est disposé & remplir tous ses devoirs, et la disposilion parti-
culiére de 'ame a s’acquitter de tel ou tel devoir prend aussi
le nom de vertu : telle est, par exemple, la piété, la tempé-
rance, la justice, la bienveillance, la bénéficence 2. »

1 Elém.de la mor. univ. Cf. Spencer, Les bases de la morale évolutionniste, p. 20.
2 Eléments de la mor. univ., p. 284.



JEAN-ELIE BERTRAND 259

Il se sert méme de 'expression d’obligation, mais dans un
sens qui ne rappelle en rien 'impératif kantien ; il s’agit chez
lui non d’une nécessité d’ordre moral, mais purement lo-
gique, l'obligation résultant du rapport de cause a effef.
« L’homme ne se déterminant jamais sans cause, les raisons
ou les causes qui fléchissent sa volonté sont des motifs, et
Pobligation nait de la liaison de ces motifs avec les actions a
faire ou & omettre, d’ou résulte I'idée de la loi, qui est la
régle a4 laquelle nous sommes obligés de conformer nos ac-
tions libres. L’obligation est donc une nécessité comme le
droit qui la renferme est une puissance du méme genret. »

Bertrand admet la classification traditionnelle des devoirs
en devoirs envers Dieu, envers nous-mémes et envers le
prochain, ayant tous comme principe commun l'amour de
nous-mémes.

« ’amour de nous-mémes éclairé et raisonnable nous en-
gage & aimer Dieu comme un Etre parfait, comme notre
bienfaiteur, comme notre rémunérateur, comme notre sou-
verain bien, comme le seul étre bon, puissant, éternel, ca-
pable d’assurer & notre ame immortelle la perfection dont
elle est susceptible, comme le bonheur qu’elle désire, et dont
elle est capable.

» Cet amour éclairé nous porte encore a aimer nos sem-
blables, comme des creatures de Dieu, qu’il a faites pour
vivre en société avec nous, comme des élres sans lesquels
nous ne pourrions pas, méme ici-bas, jouir du bonheur dont
nous sommes capables, comme des personnes dont la perfec-
tion et le bonheur contribuent nécessairement au notre.

» L’amour éclairé de nous-mémes produit enfin I’'amour et
I'attachement & la vertu, parce qu’il nous la montre comme
la somme de la perfection de notre dme et de toutes ses fa-
cultés, et comme le principe de notre plus grand bonheur
présent et & venir 2. »

t Op, cit., p. 227.
2 Qp. cit., p. 236, 237.



260 PAUL DUMONT

*
3 *

Jusqu’ad présent, nous avons surtout considéré le principe
4 la base de I'eundémonisme de Bertrand et son application
a la conduite individuelle. Il n’y aurait qu’un fort médiocre
intérét a suivre notre moraliste dans son exposé peu original
des devoirs de 'homme envers Dieu et envers lui-méme. Sa
philosophie sociale mérite un peu plus d’attention, car, sans
présenter beaucoup d’idées neuves et originales, elle est
animée a un haut degré de ce souffle de largeur, de tolérance
et d’humanité qui pénétrait les esprits a la veille de la Révo-
lution francaise. Toutefois, avant d’entrer dans quelques dé-
tails, posons-nous encore cette question préjudicielle : Com-
ment se fait chez Bertrand le passage de l'intérét personnel
a l'intérét général, ou si 'on veut de la morale individuelle
a la morale sociale?

Le passage de l'amour de sol & 'amour des autres, de
I’égoisme & laltruisme, a toujours singuliérement embar-
rassé les utilitaires de toutes les écoles ; et ce n’est, il faut le
reconnaitre, qu’a 'aide de trés habiles expédients plutot
qu’avec de véritables arguments qu’ils ont cherché la solu-
tion du probléme.

Bertrand, comme les moralistes eudémonistes de son
époque, semble ignorer cette difficulté et ne se donne pas
beaucoup de peine pour prouver cette affirmation que « I'in-
térét raisonnable et bien entendu doit encourager 'homme
a prendre soin du bonheur d’autrui. »

« [’amour raisonnable de nous-mémes renferme, comprend
et produit 'amour de nos semblables. Le désintéressement
méme n’est qu'un intérét plus délicat et plus noble. C'est
Iintérét, il est vrai, qui fait faire le mal; mais ¢’est un in-
térét, faux, apparent, mal entendu, présent et momentané;
un intérét que la prudence condamne toujours?. »

Ce point de vue utilitaire n’est cependant point celui d’'un
égoisme grossier, tel qu'on le rencontre dans la morale d’Hel-

1 Eléments de la mor. univ., p. 188,



JEAN-LLIE BERTRAND 261

vétius, par exemple. Chez notre moraliste, I’égoisme est tem-
péré par un autre sentiment, la bienveillance, et par 1a il
se rapproche de I’école anglaise de Hulcheson et de Adam
Smith. Il parle méme de la bienveillance comme principe de
la conduite envers le prochain avec tant de puissance et de
chaleur, qu’on est presque tenté d’oublier le principe qui est
a la base de toute sa morale, celui de 'amour de soi.

« L’amour pour le prochain, ou la bienveillance univer-
selle, est le principe, le fondement, le motif et la regle de
tous ces devoirs : amour convenable & toutes les relations
que nous soutenons avec nos semblables; sentiment toujours
agréable & un coeur qui n’est pas déprave; sans cesse utile a
celui qui ’entretient dans son A4me sensible.

» L’homme a été formé par la nature humain et sensible;
il est ému, méme avant la réflexion, & la vue des miseéres
d’autrui. Ce sentiment est pour toute sa vie une source de
plaisirs et lul rend agréables et faciles tous ses devoirs. Per-
sonne ne peut étre heureux qu’avec les autres, qu’en com-
muniquant son bonheur, ni voir un homme heureux sans
ressentir du plaisir, & moins que quelque passion vicieuse
n’altére cette satisfaction, ou le penchant naturel.

» Toutes les vertus sociales dérivent de cette bienveillance,
et toutes contribuent & notre bonheur. Tous les défauts, les
vices et les passions qui y sont contraires, dureté, haine, co-
léere, emportement, ressentiment, troublent notre vie, alté-
rent notre repos, dégradent notre 4me, diminuent notre per-
fection et notre bonheur?. »

Les deux manifestations sociales de la bienveillance uni-
verselle sont la justice et la bienfaisance. LLa premiére con-
siste & rendre & chacun ce qui lui appartient, 4 ne lui faire
aucun tort; la seconde consiste & lui faire du bien, autant
qu’il est en notre pouvoir, & contribuer selon nos forces et
notre état & son bonheur 2.

La seule différence que Bertrand établisse entre la justice
et la bienfaisance, « c’est que les effets de la justice peuvent

1 0p. cit., p. 274, 275.
2 Op. cit., p. 281,



262 PAUL DUMONT

étre exigés par la force, ceux de la bienfaisance par la seule
persuasion. Les premiers sont compris sous la loi de société
et de propriéteé, les seconds sous la sanclion du devoir et de
la conscience seulement. Les premiers sont déterminés par
la mesure du droit, les seconds sont calculés par la vertu du
bienfaiteur!. »

Il délimite ainsi les deux sphéres d’application des prin-
cipes sus-nommes.

Pour la justice : « Respecter les droits, les jouissances et
le bonheur des autres; se servir de ce que 'on posséde de
maniere que I’on ne nuise jamais aux autres; les laisser jouir
paisiblement de ce qui leur appartient par le droit naturel,
ou par un titre positif, ou par une industrie légitime; leur
accorder toujours tout ce qui est dd & I'homme en tant
qu’homme ; restituer ou réparer le dommage fait par erreur
ou par malice.

» Toute loi positive, toute institution humaine, tout pou-
voir qui violerait une de ces regles est donc contraire aux
droits de la nature, et pourrait étre plus ou moins tyran-
nique, suivant le mal qu’elle ferait aux hommes2. »

Pour la bienfaisance : « Faire servir, autant qu’il est en
notre pouvolr, tout ce que nous avons et ce que nous posseé-
dons & 'avantage des autres; resserrer ses propres besoins,
en retranchant ce qui est pour le superflu, pour pouvoir sou-
lager les autres; assister son prochain de ses lumiéres, de ses
conseils, de son appui, de son crédit; lui faire du bien, et
empécher qu’on ne lui fasse du mal 3. »

Nous laisserons de coté le développement des idées ci-dessus
et leur application & la famille et & la société en général. Un
seul point nous parait digne d’attention, c’est l'insistance
avec laquelle Bertrand parle de la tolérance et du respect
des convictions d’autrui. On trouve déja dans les écrits de
Locke un encouragement & la tolérance, mais a une tolé-
rance restreinte; Bayle préche une tolérance plus générale;
mais il était réservé aux encyclopédistes et & Voltaire d’an-

1 Op. cit, p. 282. — 2 Op. cit., p. 283. — 3 Op. cit., p. 284.



JEAN-ELIE BERTRAND 263

noncer au monde une tolérance plus compléte et universelle.

Le respect des convictions d’autrui est tel chez certains
encyclopédistes qu’il les entraine & une étrange antipathie
a I’égard des missions chrétiennes. De Félice s’est particulie-
rement distingué dans cette croisade contre les mission-
naires . « Qu'un Anglais ou un Russe aille précher que le
souverain est le chef-né de I'’Eglise, ou qu’un jésuite aille
précher & Londres que le pape est le chef de la religion,
vous verrez comment ils y seront recus. Or, de quel droit
osons-nous envoyer des missionnaires chez des peuples étran-
gers pour leur faire changer de religion et renverser par la-
méme la constitution de 'Etat ? »

Et ailleurs : « Entreprendre de faire changer aux hommes
leur religion qu’ils ont sucée avec le lait, ce n’est pas un ou-
vrage humain, c’est & Dieu & nous v appeler, c’est & Dieu &
disposer les cceurs de ceux qui doivent la changer. En atten-
dant cette heureuse époque, restons tranquillement chez
nous, tichons de nous rendre utiles & notre patrie, et res-
pectons chez les autres nations, qui ne valent pas moins que
nous, le droit des gens qui est le lien sacré de 'humanité 2. »

Bertrand ne va pas si loin que De Félice. Nulle part sans
doute, ni dans ses sermons, ni dans ses autres écrits, il ne
parle de I'ceuvre des missions. Celle-ci a pris son grand essor
au siécle suivant. Mais, en se basant sur la faiblesse des lu-
mieres de 'homme dans sa poursuite de la vérité et sur son
extréme facilité a se tromper, Bertrand réclame, avec une
énergie qui décele sa communion d’idées avec Voltaire, le
respect des convictions religieuses du prochain.

« Prenons garde que la doctrine des rétributions ne peut
étre appliquée dans toute son étendue avec sirelé par chaque
personne, qu’a elle-méme. Je puis dire de moi: je viole les
devoirs auxquels je suis tenu envers Dieu, par mes pensées,
par les idées de mon esprit, par les intentions de mon ame,
par mes dispositions intérieures, par mes inclinations; ainsi

1 E. Maccabez, De Félice et son Encyclopédie, p. 82.
2 Encyclopédie d’Yverdon, art. Missionnaire, par De Félice. Rapprochez ces
idées de celles émises par Rousseau dans la Profession de foi du vicaive savoyard.



204 PAUL DUMONT

je seral puni; mais je ne saurais rien dire de pareil d’aucun
homme que ce soit, par conséquent je ne puis jamais pro-
noncer que tel homme ou tel hérétique sera condamné de
Dieu pour ses pensées, ou ses intentions.

» Lors donc que les magistrats, armés de la sanction de la
religion, se sont cru autorisés a punir les pensées des hommes
et leurs erreurs, a venger la Divinité, & punir les fautes com-
mises & Sa Majesté par 'esprit et par I'intention, & réprimer
les idées aussi bien que les actions, ils ont attenté au droit
méme de Dieu, 1ls ont passé leur pouvoir et se sont rendus
coupables d’injustice ou de tyranniet. »

Le méme esprit de largeur et d’humanité, qui avait gagné
les esprits & la fin du dix-huitiéme siécle, anime aussi les
quelques pages que notre moralisie consacre au droit de
punir.

On sait quelle confusion et quelle étrange barbarie ré-
gnalent dans le domaine du droit pénal jusqu’a 'époque des
encyclopédistes. Il faut lire, pour s’en faire une idée, le cha-
pitre si documenté que lui consacre M. Ducros dans son beau
livre Les Encyclopédistes. L’'un des hommes qui ont le plus
contribué au renouvellement du droit pénal est le jeune
jurisconsulte Beccaria qui, dans son Traité des délits et des
peines, paru en 1764, jeta un cri de réprobation et d’alarme,
et prépara la science pénitentiaire moderne. On voit surgir
dans le dernier quart du dix-huitiéme siécle la doctrine de
I'amendement, & coté de celles de 'intimidation et de I'expia-
tion, qui avaient régné jusque-la en souveraines maitresses.

L’'influence des i1dées de Beccaria fut grande sur les ency-
clopédistes francais et sur ceux de notre pays; elle est tres
sensible en particulier chez Bertrand qui insiste beaucoup
sur 'un des principes & la base du droit pénal moderne:
proportionner les peines awx délits, principe inconnu au droit
antique. Il s’éléeve également contre la tendance admise de
son temps a considérer la punition comme une expiation, au
lieu d’y voir un moyen d’amendement, flétrit ’'usage barbare

1 Eléments de la mor. univ., p. 244, 342. Cf. Encyclopédie d’Yverdon, article
Morale et Ecclésiastique (Autorités et puissance).



JEAN-ELTE BERTRAND 265

de la question, considérée comme un utile moyen d’amener
le criminel & reconnaitre sa culpabilite.

« Les principales régles de la morale naturelle sur la puni-
tion des crimes, dit-il, sont qu’il ne faut pas que le chatiment
soit excessif, ni accompagné de tourments contraires 4 I’hu-
manité ; qu’il doit étre proportionné aux délits et ne jamais
les surpasser; que le butétant de corriger le coupable, ou de
détourner les autres du crime, la peine ne doit point passer
ce but; qu’il vaut mieux laisser échapper plusieurs coupa-
bles que de faire souffrir ou périr un innocent ; que tous les
tourments pour arracher une confession sont injustes; qu’il
n’y a que les actions extérieures qui soient soumises aux
lois pénales, jamais les pensées, ni les erreurs, ni les inten-
tions de 'dme ; que personne ne peut étre obligé de décla-
rer contre lui-méme ; que 'accusé doit avoir tous les moyens,
tous les secours et tout le temps nécessaires pour se défendre ;
qu’il est nécessaire qu’il y ait des formes prescrites pour les
procés criminels dont il ne doit jamais étre permis au juge
de s'écarter; que le droit de récusation d’un juge sur des
raisons suffisantes, est fondé sur le droit naturel ; que dans
la législation et les réglements il faut prendre garde de ne
pas multiplier les occasions de fautes, qui donnent lieu & la
multitude des délits et des peines; que la sagesse du légis-
lateur parait bien plus en prévenant les fautes par d’utiles
établissements qu’en promulguant des lois pour leur puni-
tion, etc. 1 »

Par son étendue, la morale étant universelle, ne concerne
pas seulement la conduite individuelle et ne régle pas seule-
ment les rapports des individus entre eux, mais absorbe le
droit des gens 2.

Quelques remarques suffiront & faire connaitre les idées
principales de notre philosophe sur ce sujet.

A la base du droit des gens se trouventles mémes principes
qui dirigent la morale individuelle et la morale sociale, c’est-
a-dire la justice et la bienveillance. Cette bienveillance uni-

L Elém. de la mor. univ., p. 344.
2 Op. cit. p. 1465 cf. p. 345.



266 PAUL DUMONT

verselle doit porter les hommes & s’aimeret & éviter les guerres,
source de tant de malheurs; elle doit également apprendre
aux hommes a combattre le fanatisme national, le chau-
vinisme, dirions-nous aujourd’hui, et & placer l'amour de
I’humanité au-dessus des mesquines rivalités de nation a
nation. « Toute nation qui méprise une autre ou qui se livre
a la haine ou a la jalousie, anéantit peu a peu les liens de la
société universelle, et viole plus ou moins les lois de la justice.
Tous ceux, par consequent, qui, par leurs discours, par leur
autorité, allument ce fanatisme national, cet enthousiasme
civique, auquel on donne mal & propos le nom trop hono-
rable d’amour de la patrie, blessent les sentiments de la
nature 1. »

Quant & la guerre, elle n’est juste que si le dommage ou
I'outrage faits & une nation sont assez considérables pour
demander que l'on expose les citoyens aux suites toujours
facheuses d’une guerre entreprise. Si la guerre est déclarée
dans des vues d’ambition, par amour pour une fausse gloire,
par cupidité, par raison d’orgueil ou dans dans un but de con-
quéte, elle est injuste et contraire aux principes de la saine
morale 2. »

D’ailleurs, avant de recourir a la guerre, toute nation, par
amour de I’humanité et en considération des malheurs qu’en-
traine la guerre, devrait s’efforcer de P'éviter soit en ayant
recours a des représentations convenables, & des demandes
de justes réparations ou & 'emploi d’autres moyens de con-
ciliation.

*
* *

Au moment d’achever cet exposé purement objectif de la
philosophie pratique de Bertrand, une derniére question se
pose : Y a-t-il une sanction a cette morale et, si tel est le cas,
quelle peut-elle étre?

L Elém. de la mor. univ. pag. 34R.
2 Op. cit., p. 353.
3 Op. cit., 352.



JEAN-KLIE BERTRAND 267

Toutes les actions humaines sont soumises & une sanction,
affirme calégoriquement notre philosophe.

« Il y a une liaison naturelle entre toutes nos obligations
morales et notre bonheur total, présent et & venir. La sagesse
de Dieu a lié les choses de maniére que chaque action bonne
est suivie d’'une récompense, et chaque action mauvaise d’'une
peine 1. »

Cette sanction est double; 1'une vient de la conscience ;
Iautre a sa source dans la religion.

La définition que Bertrand donne de la conscience, quoi-
que rappelant celle de Rousseau, s’en sépare par son carac-
tére plus nettement intellectualiste. « Conscience! con-
science! s’écriait le philosophe genevois dans un passage bien
connu de U'E'mile 2, instinct immortel et céleste voix ; guide
assuré d’'un étre ignorant et borné, mais intelligent et libre ;
juge infaillible du bien et du mal, qui rend 'homme sem-
blable a& Dieul » Rapprochez ce passage de la définition
de la conscience donnée par Bertrand: « La conscience
est la faculté qu'ont tous les hommes de juger de la
moralité des actions; c’est I’ame intelligente quijuge si une
action est bonne ou mauvaise ; bonne, lorsqu’elle sert a la
perfection et au véritable bonheur de celui qui agit; mau-
vaise, lorqu’elle contribue & son imperfection et & son mal-
heur 3. »

Si le premier envisage encore la conscience comme un ins-
tinet inné, a la facon de I’école écossaise, et comme un écho
de la voix de Dieu retentissant dans I’ame humaine, pour le
second, elle est avant tout une faculté, la faculté de juger
entre le bien et le mal, quelque chose d’analogue & la saine
raison.

1 Elém. de la mor. univ., p. 228, 230.

2 Emile, 1¥.

3 Elém. de la mor. univ., p. 168. Cf. Sermon sur la prudence du chrétien,
vol. VI, p. 90: « La conscience est la faculté qu’a toute créature raisonnable de
juger de la moralité de ses actions, de leur convenance ou de leur disconvenance,
de leur beauté ou de leur laideur ; c’est 'ame elle-méme ou la raison jugeant nos
actions, pour les approuver lorsqu’elles sont conformes a la loi divine ou a notre
perfection ou pour les condamner lorsqu’elles y sont contraires. »



268 PAUL DUMONT

Malgré cette conception tres intellectualiste de la con-
science, Bertrand ne laisse pas de considérer celle-ci comme
la principale sanction de nos actions ; c’est d’elle que procé-
dent les reproches et les remords !. « En nous formant avec
cette faculté, 'Auteur de notre étre a voulu nous fournir un
principe actif pour nous détourner du mal et pour nous por-
ter au bien. »

Ce principe est une des sanctions des lois morales; « elle
consiste dans la satisfaction qu’on éprouve en faisant le bien,
ou dans la honte et la douleur d’avoir mal fait 2. »

A coté de la sanction purement intérieure de la conscience,
les actions humaines sont encore soumises a la sanction de
la religion. Cette derniére renferme trois motifs :

« Le premier est tiré de la contemplation de I’KEtre supréme,
de sa sagesse et de sa bonté et de ’Evangile qui nous propose
en Jésus-Christ un modéle parfait de toutes les vertus.

» Le second consiste & nous faire aimer notre situation et
a nous attacher aux devoirs qui en résultent comme étant
déterminés par la Providence de Dieu.

» Le troisiéme consiste & nous faire espérer des récom-
penses s1 nous nous acquittons de nos devoirs, et & nous faire
craindre des chatiments, si nous les violons ; récompenses et
peines qui deviennent plus certaines et infailibles par les dé-
clarations claires, expresses et souvent reitérées de la parole
de Dieu dans 'une et 'autre rélévation, mosaique et évan-
gélique 3. »

* * *

Tels sont les principes, les régles,’la méthode, les princi-
pales applications d’une morale trés en vogue, trés appréciée
et répondant aux aspirations d’un grand nombre d’esprits
dans notre Suisse romande, onze ans avant 'apparition des
Principes fondamentoux de la wmétaphysiqgue des meeurs
et treize avant celle de la Critique de la raison pratigue.

1 Elém. de la mor. univ., p. 169.
2 Op, cit., p. 170.
3 Op. cit. p. 173, 174.



JEAN-ELIE BERTRAND 269

Cette philosophie pratique devait, dans la pensée de son
auteur, « faire régner la justice et la bienveillance dans le
monde, et avec elles la propérite et le bonheur. Par son
movyen, la terre deviendrait une image du ciel et de cette
société fortunée ou les ames vertueuses seront recues &
jamais 1. »

Nous n’avons pas entrepris de faire ici ceuvre de critique ;
nous nous sommes borné & celui d’historien des idées d’une
époque, encore trop peu connue, malgré tous les travaux de
valeur auxquels elle a donné naissance.

Deux seules remarques achéveront cette revue des idées
d’un homme qui a joui, en son temps, d’'une réputation que
Pon peut qualifier d’universelle et dont le nom est aujour-
d’hui presque inconnu.

La premiére, c’est qu'une parenté historique et philoso-
phique trés étroite existe entre I'’eudémonisme de la fin du
X VIIIe siécle et les nombreux systémes utilitaires qui ont vu
le jour dans le cours du siécle dernier.

La seconde, c’est que I’étude des idées morales & la fin du
X VIIIe siecle, dans n’importe quel systéme et chez quelque
auteur que ce soit, met en relief la puissante originalité du
génie de Kant, plus grande encore chez le moraliste que chez
le théoricien de la connaissance,

A ce double point de vue, notre travail peut offrir un cer-
tain intérét, et c’est 14 notre excuse de I'avoir entrepris.

t Op. cit., p. 359.




	Jean-Élie Bertrand : 1713-1797 Quelques pages de l'histoire des idées philosophiques, théologiques et morales dans la Suisse française, à la fin du dix-huitième siècle

