
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 3-4

Artikel: Jean-Élie Bertrand : 1713-1797 Quelques pages de l'histoire des idées
philosophiques, théologiques et morales dans la Suisse française, à la
fin du dix-huitième siècle

Autor: Dumont, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JEAN-ELIE BERTRAND
1713-1797

Quelques pages de l'histoire des idées philosophiques,

théologiques et morales

dans la Suisse française, à la fin du dix-huitième siècle

PAUL DUMONT

pasteur à Cortaillod.

L'histoire des idées philosophiques et morales dans la
seconde moitié du dix-huitième siècle, comme celle de toutes
les périodes auxquelles un penseur de génie n'a pas imprimé
sa puissante individualité, n'est pas facile à exposer. Elle ne
présente sans doute pas un intérêt aussi vif que celle qui l'a
précédée ou celle qui l'a immédiatement suivie ; aussi,
pendant longtemps, n'a-t-elle guère attiré l'attention des historiens

de la philosophie. Les efforts et les investigations de

ceux-ci se sont portés avant tout vers les deux sommets de

la pensée au dix-huitième siècle : Leibniz et Kant.
Il serait néanmoins injuste de jeter le discrédit sur toute

la période qui s'étend de la mort de Wolff à l'apparition de

la Critique de la raison pure, sous prétexte qu'il ne s'y
rencontre aucun penseur de génie et que la philosophie n'y
présente pas de caractère très marqué d'originalité. La connaissance

de l'histoire des idées pendant cette période est nécessaire

à qui veut comprendre la formation de la philosophie



218 PAUL DUMONT

nouvelle, l'évolution de la pensée de Kant, son passage du
sommeil dogmatique au réveil criticiste. D'ailleurs, à côté de

cette pléiade d'auteurs qui, comme le marquis d'Argens,
écrivaient des ouvrages de philosophie «à l'usage des cavaliers et
du beau sexe, » ou de ce chevalier qui pendant la guerre de

Sept-ans ne trouvait rien de mieux que d'enregistrer «die
Geschichte meines Herzes1, » il s'y rencontre aussi un nombre
respectable de penseurs, d'un caractère profondément sérieux,
et dont les œuvres méritent d'être lues encore aujourd'hui. On

n'étudiera pas sans intérêt, par exemple, les écrits de

Lessing, de Mendelssohn, des Suisses Mérian, Sulzer etBéguelin,
de Lambert de Mulhouse, tout autant d'écrivains qui permettent

de mieux comprendre le développement de la pensée du

grand philosophe de Königsberg.
Pour l'histoire générale des idées pendant cette période,

nous renvoyons aux remarquables travaux allemands de

Ed. Zeller2, Kuno Fischer3, Windelband 4, Ed. Erdmann5,
Ueberweg6, B. Erdmann, Falkenberg, Max. Dessoir. Les

œuvres françaises de De Gérando7, de Damiron8 et de D. No-

len9, pour ne citer que celles-là, peuvent également être
consultées avec profit. En outre, les ouvrages de Barthol-
mèss10 et de Harnack11 sur l'Académie de Prusse, ainsi que
les quelques monographies parues ces dernières années sur
tel ou tel penseur de second ordre, apportent une utile
contribution à la connaissance de l'histoire philosophique et
morale de cette époque.

1 M. Dessoir : Geschichte der neueren deutschen Psychologie, 1.1, p. 63.
2 Geschichte der Philos, seit Leibniz,
3 Geschichte der neueren Philos.
4 Geschichte der neueren Philos.
5 Grundriss der Geschichte der Philos.
6 Grundriss der Geschichte der Philosophie der Neuzeit (bearbeitet von Heinze).
7 Histoire comp, des systèmes de la phil. moderne.
8 Mémoires pour servir à l'histoire de la philos, en France au dix-huitième

siècle.
9 Les maîtres de Kant.
10 Histoire philosophique de l'Académie de Prusse, particulièrement sous Fré-

déric-le-Grand.
11 Geschichte der königl. preussich. Akademie] der Wissenschaften zu Berlin.



JEAN-ELIE BERTRAND 219

Il ne sera peut-être pas sans intérêt de rechercher comment
notre pays, la Suisse romande en particulier, participa au
mouvement général des idées de l'époque et dans quelle
mesure il subit l'influence des philosophies régnantes à la fin
d'un siècle que l'historien Daguet considère avec raison
comme « le plus riche et le plus fécond de tous en grandeurs
intellectuelles1. »

Dans ce but, nous nous sommes arrêtés à l'étude d'un
penseur de second, ou même de troisième ordre, aujourd'hui
complètement ignoré, mais qui, par son éducation, par ses

voyages, par ses relations étendues avec plusieurs des plus
célèbres écrivains de son temps, par son talent de compilateur

et son active collaboration à certaines œuvres importantes

de son siècle, par sa plume féconde, par l'ascendant

qu'il exerça sur certains de ses contemporains, reflète assez

bien l'esprit régnant dans notre petite patrie romande aux
approches de la Bévolution française.

Bappelons d'abord les principaux traits de la vie d'Elie
Bertrand dont les œuvres multiples et jusqu'au nom lui-
même semblent recouverts du voile de l'oubli.

Confondu à diverses2 reprises avec son homonyme Jean-

Elie Bertrand, son neveu, qui eut des démêlés avec la classe

de Neuchâtel au sujet de la publication qu'il avait faite du
Système de la nature, notre savant est aujourd'hui mieux

connu, grâce à la découverte d'un autographe publié en 1855

par Boger de Guimps3. Ce document nous donne le tableau
d'une vie fort diversement jugée et qui fut, dans tous les

cas, très mouvementée, brillante et heureuse.
Le voici en entier.
ce Je suis né, écrit-il, l'année 1713, au mois de may, le 13e.

1 A. Daguet, Histoire de la Confédération Suisse, p. 200.
2 En particulier par Fritz Berthoud dans son ouvrage : Jean-Jacques Rousseau

au Val-de-Travers.
3 Elie Bertrand d'Yverdon, broch. — Yverdon, 1855.



220 PAUL DUMONT

» On m'a dit que j'ai été nourri trois ans au Moulin de

Chavornay.
» J'ai été mis en pension à Goumoëns, pour être instruit

par Lafoux, suffragant du pasteur, où je n'appris rien (ce
ministre suffragant était réfugié, pauvre et sans conduite).

» Remis chez de Neuville, prosélyte régent à Orbe, plus
appliqué à la pêche et à la chasse qu'aux progrès de ses

disciples, je n'en fis aucun.
» Enfin, je fus mené en 1726, à Lausanne, où, sentant mon

ignorance, je m'appliquai avec une excessive ardeur, levé à

quatre heures du matin, mais sans méthode et sans règle ;

d'où est résulté que j'ai connu les langues sçavantes plutôt
par l'usage que par principes.

» Je fus reçu à la communion par le professeur Ruchat, à

Noël, 1727.

» Je suis devenu proposant à Lausanne, en 1731. Je suis
allé à Genève en 1732. Reçu pour instituteur du fils unique
de M. Rilliet-Boissier, trois fois syndic, etc.

» Je fus choisi en 1733, pour Préteur ou Chef des

étudiants de l'Académie de Genève.
» Je suis parti pour la Hollande au printemps 1735, sur

le bateau de M. Mandrot d'Yverdon, avec Allaman, devenu
ensuite professeur d'histoire naturelle à Leyde, directeur
du Cabinet.

» Indiqué par le pasteur Chay et choisi par le Comte
Wassenaer-Tuckel pour gouverveur de son fils aîné.

» Je suis revenu de la Hollande en Suisse dans l'été 1738.

» Retourné à Lausanne pour me préparer pour les

épreuves.
» Reçu l'imposition des mains le jour de Notre-Dame de

Mars 1740.

» Obtenu le poste de Ballaigue en septembre 1740, distant
de deux lieues d'Orbe, d'où je l'ai rempli régulièrement.

» Etabli pasteur à Berne en 1744, inopinément, sans

concours, après y avoir prêché deux ou trois mois comme suffragant

de Thomasset, qui, quoique retirant deux pensions, ne

me donna rien.



JEAN-ELIE BERTRAND 221

» Agrégé à l'Académie royale de Berlin en 1752 ; reçu
l'annonce par des lettres de Maupertuis et de Formey, secrétaire

perpétuel.
» Arrivée des Comtes Moriszech chez moi inopinément,

en 1762 ; fils de la grande chambellane de Lithuanie, née

Comtesse Zamoïska, fille de la princesse Wisniowieska.
» Reçu du roi de Pologne, Stanislas-Auguste Poniatowski,

un brevet de Conseiller intime de la cour, avec une invitation

pour me rendre à Varsovie, 5 mars 1765.

» Après avoir demandé des conseils à mon frère, à quelques

amis de Berne et d'ailleurs, et surtout celui de ma
femme, je me déterminai à quitter mon poste, et, ayant fait
mes conditions avec madame la Grande chambellane, par
écrit, j'ai demandé ma démission à L. L. E. E. du Sénat, au
mois de juin 1765.

» Parti de Berne en juillet 1765. Voyage de Lyon avec les

deux comtes et trois domestiques ; voyage des provinces
méridionales de la France ; ensuite à Berlin ; de là à Dantzik,
Thorn, etc. — A Varsovie au commencement d'octobre.

» Reparti de Varsovie au milieu de mai 1766, avec les

deux comtes et un gentilhomme nommé Cieciscerwsky,
secrétaire du comte Zamoïski. Voyage en Hollande, en Flandre
et en Angleterre. De Londres, dans les provinces britanniques

; retour à Londres pour visiter la Tour des

ministres.

» Départ de Londres pour Douvres, Calais et Paris, en
novembre 1766. Départ de Paris pour la Suisse, par Dijon et

Besançon, en avril 1767, ayant la fièvre depuis plus de

quinze jours. Arrivée à Yverdon pour le 28 avril 1767,

n'ayant plus de fièvre.
» Au mois d'août 1767, parti d'Yverdon pour parcourir

toute l'Italie ; à Venise en décembre ; à Vienne, en Autriche,
de janvier à juillet 1768.

» Agrégé par la diète de Varsovie à la noblesse polonaise

par l'Indigénat.
» Parti de Vienne en juillet 1768 pour Varsovie par Ol mutz,

Cracovie, etc. ; de là à Wisniowick, par Lublin ; retour en



222 PAUL DUMONT

Suisse par Varsovie, la Grande Bretagne, Breslau, Prague,
etc., arrivée à Champagne en novembre 1768.

» Frappé d'un coup apoplectique le 23 février 1787, j'ai
été remis sur pied deux ou trois mois après, avec un peu de
force et de paralysie sur la jambe et le bras gauche, et sur
la lèvre supérieure ; j'ai perdu l'œil droit, et le gauche a été

fort affaibli ; ils sont souvent affectés de doulenrs.
» J'ai conservé, par un effet de la bonté de Dieu, la

mémoire et l'intelligence. Dans cet état, j'attends avec résignation,

sans inquiétude comme sans crainte, le moment où la
miséricorde de Dieu m'appellera à sortir de ce monde pour
une meilleure vie...

» Le 15 février 1783, j'ai perdu ma très chère femme. Elle
était toujours plus occupée des autres que d'elle-même, et
d'un esprit si juste que, consultée par moi sur toutes choses,
elle ne m'a jamais donné que de bons conseils. Elle fut
toujours économe sans avarice, honorable sans prétentions,
bonne, simple et modeste.

» Vivant encore aujourd'hui par la volonté de Dieu, 25 avril
1795, avec une paralysie depuis huit ans, j'ai rappelé ces
souvenirs dans ma mémoire et j'ai eu la fantaisie de les coucher

par écrit. Je continue à implorer les bénédictions du ciel sur
mon fils et ma famille. »

Deux ans plus tard, Bertrand ajouta à cet autographe ce

post-scriptum : « Je reprends la plume dans le mois de mai
1797, âgé de quatre-vingt-quatre ans accomplis, pour
l'instruction de tous mes chers petits enfants. Je ne cesse de

prier le Dieu de miséricorde de répandre sur eux les
bénédictions spirituelles et temporelles les plus précieuses. Voilà
ce que mon cœur me dictait le 10 mai 1797, et ce que ma

plume écrivait à tâtons, presque privé de la vue. »

Il mourut à Yverdon trois mois après avoir tracé ces
dernières lignes.

Comme nous l'avons dit, Bertrand eut une fortune des

plus brillantes. Partout les portes s'ouvraient devant lui et

partout où il passait il cueillait de nouveaux titres de gloire.



JAAN-ÉLIE BERTRAND 223

Il fut, nous dit l'un de ses biographes1, le plus académicien
des hommes. En effet il n'appartenait pas à moins de dix-huit
académies. De 1752 à 1759, il fut nommé successivement
membre des Académies de Berlin2, Göttingue, Leipzig, Bâle,
Stockholm, Munich, Lyon et Florence. Dès 1756, il faisait
partie de la Société des sciences de Mayence.

En 1759, il fut choisi pour secrétaire perpétuel de la
Société économique de Berne. A la même époque, il fut chargé
de la traduction française officielle de la Confession de foi
helvétique, après avoir, peu auparavant, rédigé par ordre le
Recueil d'ordonnances pour les Eglises du Pays de Vaud

(1758). Il devint encore membre de la Société royale
d'agriculture de Paris, de l'Académie royale de Dublin, de la
Société d'histoire naturelle de Berlin, de celle de Lausanne, de

la Société économique d'Yverdon.
Il est juste de dire que si Bertrand fut bien servi par la

fortune et certainement aussi par son habileté, sa facilité à

se créer des relations en vue, et son ambition personnelle, il
dut également ses succès à sa belle intelligence, à sa plume
facile et à son érudition qui était celle d'un encyclopédiste.

Le caractère de ce savant a été diversement apprécié.
Fritz Berthoud, dans l'ouvrage que nous avons cité, le

désigne « comme un homme d'initiative et de talent, mais

peu scrupuleux. » L'attitude de Bertrand à l'égard de J.-J.
Rousseau semblerait autoriser ce dernier qualificatif. On

pourrait croire, en effet, d'après certains fragments de

correspondance des amis neuchâtelois de Rousseau, que Bertrand
eût cherché à faire chasser du pays l'ombrageux philosophe
de Genève. Le 5 mai 1765, Du Peyrou écrivait à Rousseau :

« Il est fort plaisant que ce soit l'ami Bertrand qui déserte le

pays. Je crois qu'en effet le séjour de M. Chaillet à Berne a

servi à dévoiler bien de ses petites menées jésuitiques, et,
crainte de pis, il a sagement demandé sa démission. Il ira

1 Ch. Berthoud, Les deux Bertrand, dans Etudes et biographies, p. 100.
2 Probablement ensuite de l'appui de Voltaire, qui était son ami. Cf. Harnack,

op. cit. I, 1. p. 348 et 476.



224 PAUL DUMONT

vraisemblablement dire la messe à Varsovie et ce ne sera pas

ce qu'il aura fait de plus reprehensible dans notre sainte
religion1. »

Cette hostilité plus ou moins cachée pour Rousseau
provenait-elle du zèle religieux de Bertrand? On ne saurait le

supposer, car ce dernier nous apparaît comme singulièrement

large dans ses croyances, partisan d'un déisme qui
n'était pas sans analogie avec celui de Bousseau. Les

rapports amicaux de Bertrand avec Voltaire et les encyclopédistes

ne seraient-ils pas plutôt la cause de cette attitude
peu bienveillante? On a dit que les amis de nos ennemis sont
nos ennemis. Quoi qu'il en soit, Bertrand semble beaucoup
tenir à l'amitié du philosophe de Ferney. Nous avons ici l'un
des plus beaux exemples de l'ascendant exercé sur le clergé

par les philosophes. Il faut reconnaître d'ailleurs que le
caractère de l'homme ne grandit pas dans ce contact avec
l'auteur du «Dictionnaire philosophique. » Voltaire « qui lui
est attaché à la vie comme à la mort » lui envoie la Pucelle
« pour la lire avec des amis philosophes. » Bertrand garde
le silence lorsque son illustre correspondant attaque Calvin
et déclare: « Hélas! Jésus-Christ n'a fait brûler personne; il
aurait fait souper avec lui Jean Huss et Servet, » ou encore :

« Ainsi nos réformateurs n'ont renversé l'autorité du pape
que pour se mettre sur son trône. Aux décisions des Conciles

vous avez fièrement substitué celle des Synodes et Barnevelt
a péri comme Jean Huss.... Qu'importe qu'on soit brûlé par
les Conciles de Léon X ou par les ordres de Calvin? t> Et il
termine : « Le malade de Ferney, qui ne voudrait persécuter
personne, embrasse tendrement l'hérétique charitable et
bienfaisant"2. »

S'il est permis de supposer chez Bertrand une certaine
élasticité de conscience que mettent en lumière, aussi bien la
correspondance des amis de Rousseau que ses rapports avec

1 Voyez encore l'écrit connu sous le nom de « Lettre de Goa » et la « Lettre du

colonel Chaillet à Rousseau, » du 2 mai 1765.
2 Lettres inédites de Voltaire. Ed. Paris, 1881, cité par E. Maccabez : De

Felice et son Encyclopédie d'Yverdon (Lausanne 1903, p. VIII.)



JEAN-ELIE BERTRAND 225

Voltaire, on ne saurait d'autre part se refuser à souscrire à

ce jugement de R. de Guimps : « Il laisse à ses concitoyens
un bel exemple de ce que peuvent le travail et la persévérance

joints aux vertus chrétiennes. »

Il est de fait que ce savant était doué d'une grande capacité

de travail, d'une vaste érudition, d'une intelligence
claire et pénétrante, d'un remarquable pouvoir d'assimilation.

C'était en outre l'un de ces esprits qui savent répandre
partout l'émulation; il a certainement beaucoup contribué à

faire d'Yverdon la petite cité éclairée qu'elle fut à la fin du
dix-huitième siècle et au commencement du dix-neuvième
siècle. 11 possédait à un haut degré cette qualité si nécessaire

au savant, une riche imagination, le sens divinatoire, le pouvoir

de faire des hypothèses. Cette faculté de représentation
vive et féconde se retrouve non-seulement dans son style
riche en images hardies et colorées, mais dans ses vues sur
certains sujets, qui ont pu faire croire qu'il avait devancé
la science de son temps. C'est ainsi qu'en géologie il aurait
été, suivant Roger de Guimps, un précurseur d'Elie de Beau-

mont par sa fameuse théorie des soulèvements, très généralement

abandonnée aujourd'hui pour être remplacée par
l'hypothèse transformiste. On pourrait en effet tirer cette
conclusion d'un curieux passage de l'une de ses œuvres :

Le Thévenon ou les journées de la montagne. Après avoir fait
la revue des divers modes d'explication, donnés à son époque,
de la formation des montagnes, il termine par cette question,
qui nous paraît beaucoup plus un jeu de son imagination que
l'effet d'une conviction raisonnée : « Sont-ce des feux souterrains

qui ont soulevé du fond de la mer ces montagnes
remplies de coquillages, de plantes et d'animaux marins?»

Par contre, il a été moins heureux lorsqu'il a été conduit
à formuler une autre hypothèse (qu'il abandonna d'ailleurs
plus tard) au sujet de la formation des fossiles que nous
découvrons dans nos montagnes. Après avoir signalé clairement

l'insuffisance des explications données par la science
de son temps, il s'arrête à cette conclusion bizarre « que les

corps organisés n'ont jamais eu vie, qu'ils ont été créés avec
THÉOL. ET PHIL. 1905 16



226 PAUL DUMONT

les montagnes qui les renferment et dans l'état dans lequel
nous les trouvons aujourd'hui. »

Elie Bertrand avait une plume d'une extrême fertilité.
Esprit encyclopédique et encyclopédiste comme son siècle, il
aborde les sujets les plus divers et les traite avec bon sens,
clarté et simplicité. Il se montre tour à tour littérateur,
grammairien, naturaliste, agronome, théologien, philosophe,
moraliste ; il entretient des relations épistolaires avec
plusieurs célébrités de son temps, notamment avec Voltaire et
Diderot en France, Maupertuis et Formey en Allemagne ; il
envoie des articles à la Grande Encyclopédie de Paris, au
Mercure Suisse ou Journal helvétique, fondé par Bourguet,
l'un des correspondants de Leibniz. Il est avec ses compatriotes

Albert de Haller et les deux pasteurs Gabriel Mingard
et Alexandre-César Chavannes, l'un des principaux collaborateurs

de cet ouvrage, fameux pour l'époque, l'Encyclopédie
d'Yverdon, publiée de 1770 à 1780 par las soins du juriste
F.-B. de Felice1. On lui a parfois attribué la publication d'un
important ouvrage en 19 vol. in-4°, intitulé : a Descriptions
des arts et métiers faites ou approuvées par MM. de l'Acad.
royale des sciences de Paris. Nouvelle édition, publiée avec
des observations, et augmentée de tout ce qui a été de mieux
sur ces matières, en Allemagne, en Angleterre, en Suisse, en

Italie, Neuchâtel et Paris, 1771-1783. » En réalité, c'est son
neveu qui en est l'auteur "2.

Outre sa collaboration aux divers recueils susmentionnés,
Bertrand donna les ouvrages suivants :

Le Philanthrope. — La Haye, 1738, 2 vol. in-12.
Trois sermons prononcés ci Reme à l'occasion de l'heureuse

découverte d'une conspiration contre l'Etat3, par Elie
Bertrand et J.-G. Altmann. — Lausanne, 1749, in-8.

1 Voir pour cette collaboration de Bertrand à l'Encyclopédie d'Yverdon la thèse

de doctorat de E. Maccabez: F.-B. de Felice et son Encyclopédie d'Yverdon,

p. 45. — Cf. aussi Bibliothèque Universelle, décembre 1904, article de V. Rössel

sur « Une encyclopédie romande au XVII* siècle, » p. 545 à 564.
5 Cf. Musée neuchâtelois, année 1866, p. 179 et année 1867, p. 301.

3 II s'agit de la conspiration de Samuel Henzi et consorts.



JEAN-ELIE BERTRAND 227

La cause et l'usage des afflictions, sermon sur 1 Cor. XI, 32,

prononcé à Berne. — Neuchâtel, 1751, in-8.
Mémoire sur la structure intérieure de la terre. — Zuric,

1752, in-8.
Instructions chrétiennes, ou abrégé du catéchisme, Zürich,

1753, in-8. Nouvelle édit. Lausanne, 1756, in-8. (Cet

ouvrage a été traduit sous le titre de Christliche Unterweisung,
2e edit. Leipzig, 1779, 2 vol. in-8.)

Essai sur les usages des montagnes, avec une lettre sur le

Nil. — Zuric, 1754, in-8.
La considération salutaire des -malheurs publics, ou sermon

prononcé à Berne dans l'Eglise française, le 30 nov. 1755,

après la nouvelle de la déplorable catastrophe arrivée à

Lisbonne le 1er du même mois. Genève, 1755, in-8.
Mémoire pour servir à l'histoire des tremblements de terre

de la Suisse, principalement pour celui de l'année 1755, avec

quatre sermons prononcés à cette occasion. —Nouvelle édit.
Vevey, 1756, in-8.

Mémoires historiques et physiques sur les tremblements de

terre. La Haye, 1757, in-121.
Recherches sur les langues anciennes et modernes de la

Suisse et principalement du Pays de Vaud. — Genève, 1758,
in-8.

Confession de foi des églises de la Suisse réformée, traduite
du latin [de H. Bullinger^ en français [par Elie Bertrand]. —

Berne, 1760, in-4. — 2e édit. suivie du Formulaire de

consentement [par J.-H. Heidegger, trad, par J. Barbeyrac]. —
Lausanne, 1834, in-8.

Dictionnaire oryctologique universel. Dictionnaire
universel des fossiles propres et des fossiles accidentels ;

contenant une description des terres, des sables, etc. — La

Haye, 1763, 2 vol. in-8.
Entretiens de Phocion%, 1763, in-12.

1 Ceci n'est peut-être qu'une édition du précédent ouvrage.
2 Nous citons cet ouvrage, ainsi que les deux suivants et que le premier et le

dernier de notre liste, d'après Alb. de Montet, Dictionnaire biographique. Nous

avouons que les Entretiens de Phocion, en particulier, nous laissent des doutes.



223 PAUL DUMONT

Essai sur l'art de former l'esprit, Lyon, 1764, in-12.
La culture de l'esprit et du goût, 1764, in-8.
Recueil de divers traités sur l'histoire naturelle de la terre

et des fossiles. Avignon, 1766, in-4.
Eléments d'oryctologie ou Distribution méthodique des

fossiles1. — Neuchâtel 1773, in-8.
La morale évangélique, ou discours sur le sermon de Jésus-

Christ sur la montagne, suivi des Eléments de la morale
universelle, ou tableau des devoirs de l'homme, considéré dans
tous ses rapports. — Neuchâtel, 1775, 7 vol. in-8.

Eléments d'agriculture fondés sur les faits et les raisonnements,

à l'usage du peuple de la campagne. — Berne, 1775,
in-8.

Sermons pour les fêtes de l'Eglise chrétienne, pour servir
de suite aux Discours sur la morale évangélique. — Yverdon,
1776, 2 vol. in-8.

Le Thévenon ou les journées de la montagne. — Neuchâtel,
1777, in-8; 2« édit. 1780.

Essai philosophique et moral sur le plaisir. — Neuchâtel,
1777, in-12; 2« édit. 1780.

Sermons sur différents textes, 2e édit. — Neuchâtel, 1779,
2 vol. in-8.

Le solitaire du Mont-Jura, récréations d'un philosophe, 1782,
2 vol. in-12.

Cet important labeur littéraire et scientifique ne présente
plus pour nous qu'un médiocre intérêt. Les théories de notre
auteur sont depuis longtemps dépassées ; ses écrits d'histoire
naturelle sont tombés dans l'oubli. Son œuvre littéraire la

plus importante, le Thévenon ou les journées de la montagne,
d'une lecture assez agréable, se fait remarquer par l'abus des

figures de rhétorique ; le style en est emphatique. Dédié
à la « Société qui ne joue, ni ne médit » (il s'agit de la Société

économique d'Yverdon), cet ouvrage rappelle Rousseau par

En effet l'ouvrage de Mably portant ce titre a paru précisément en cette même

année 1763.
1 Par M. B. C. P. de la C. de P. (Monsieur Bertrand, conseiller privé de la

cour de Polofne).



JEAN-ELIE BERTRAND 229

son caractère sentimental et par l'importance qu'il donne aux
beautés de la nature ; à ce point de vue, il appartient bien à

la fin du dix-huitième siècle.

L'œuvre théologique de Bertrand, pénétrée du froid
intellectualisme de l'époque, ne présente également aucun caractère

remarquable. Nous en indiquerons les idées essentielles

lorsque nous traiterons de la religion dans ses rapports avec
la morale.

Ce qui mérite le plus de fixer notre attention dans les

travaux si variés de cet écrivain, ce n'est ni le côté littéraire, ni
le côté spécialement scientifique, mais le point de vue philo"
sophique et moral de notre auteur. Sous ce rapport, on peut
dire que son petit traité des Eléments de la morale universelle

et son Essai sur le plaisir, ne sauraient laisser indifférents

ceux qui s'intéressent à l'histoire des idées morales
dans notre pays, particulièrement dans la période qui va de

la mort de Wolff à la publication de la Critique de la raison

pratique et de la Métaphysique des mœurs.
Toutefois, avant d'exposer dans ses parties essentielles la

morale de Bertrand, il ne sera pas inutile d'indiquer d'abord
sous quelles influences diverses sa pensée s'est formée. Cette

courte étude préliminaire aura cet avantage de nous faire
connaître assez bien les principaux courants philosophiques
qui agitaient les esprits dans notre petit pays à la fin du dix-
huitième siècle.

Dans sa Geschichte der neueren deutschen Psychologie, Max
Dessoir parle de Bertrand comme d'un moraliste éclectique
ayant subi tout particulièrement l'influence des idées
françaises L A l'appui de son assertion, il cite de lui ces lignes
par lesquelles débute le chapitre Ier de l'essai sur le plaisir.
« Descartes est peut-être le premier qui ait dit que tout plaisir
consistait dans le sentiment intime de quelques-unes de nos

1 M. Dessoir, Geschichte der neueren deutschen Psychologie, Berlin, 1901, t. I,

p. 55.



230 PAUL DUMONT

perfections, et il a dévoilé par ce peu de mots de grandes
vérités L »

On ne saurait nier, en effet, l'étroite parenté des idées de

notre moraliste avec celles des philosophes français de son

époque. Celle-ci, peu évidente dans ses Eléments de la morale
universelle, l'est bien davantage dans l'Essai sur le plaisir.
Comment l'ami de Voltaire n'aurait-il pas subi son ascendant?

Sans doute, il ne cite nulle part le nom du philosophe
de Ferney; c'eût été, en sa qualité de ministre de l'Evangile,
se mettre en mauvaise posture vis-à-vis de l'autorité
ecclésiastique; mais le déisme de Voltaire, l'esprit de l'auteur de

Candide se retrouve dans le christianisme sans dogmes et

sans miracles auquel tend Bertrand par une assez rapide
évolution ; il transparaît également dans les nombreux
préceptes qu'il donne sur la tolérance et le respect dû aux
opinions d'autrui.

Malgré le peu d'estime et la méfiance plus ou moins justifiée

de Rousseau pour Bertrand, celui-ci lui a certainement
beaucoup emprunté. Plusieurs des articles qu'il a composés

pour l'Encyclopédie d'Yverdon, un certain nombre de pages
de ses sermons ou de sa morale, rappellent d'une façon
frappante la Profession de foi du vicaire savoyard. Parlant des

plaisirs du cœur et de leur influence sur la moralité, il cite
ce jugement du philosophe genevois : « S'il existait un homme
assez misérable pour n'avoir rien fait dans le cours de sa vie
dont le souvenir pût le rendre content de lui-même et satisfait

d'avoir vécu, cet homme infortuné serait incapable de

connaître et de sentir quelle bonté convient à sa nature; il
resterait méchant et serait à jamais malheureux2. »

Ailleurs, parlant des principes de la vraie sagesse par
rapport au bonheur, il cite à l'appui de sa thèse cette page de

Rousseau, sans en indiquer la provenance : « Tout sentiment
de peine est inséparable du désir de s'en délivrer; toute idée

1 Essai sur le plaisir, p. 3 et 4. Cf. Cartesii epist. ad Elisabettiani princip.
Cp. VI : « Tota nostra voluptas posita tantum est in perfectionis alicujus nostras

conscientia. »

2 Essai tur le plaisir, p. 201.



JEAN-ELIE BERTRAND 231

de plaisir est inséparable du désir d'en jouir; tout désir
suppose privation et toutes les privations qu'on sent sont pénibles;

c'est donc dans la disproportion de nos désirs et de nos
facultés que consiste notre misère. Un être sensible, dont les

facultés égaleraient les désirs, serait un être absolument
heureux. En quoi consiste la sagesse humaine ou la route du
vrai bonheur? Ce n'est pas précisément à diminuer nos
désirs ; car s'ils étaient au-dessous de notre puissance, une
partie de nos facultés resterait oisive, et nous ne jouirions
pas de tout notre être. Ce n'est pas non plus à étendre nos

facultés; car si nos désirs s'étendaient à la fois en plus grand
rapport, nous n'en deviendrions que plus misérables; mais
c'est à diminuer l'excès des désirs sur les facultés et à mettre
en égalité parfaite la puissance de la volonté. C'est alors
seulement que toutes les forces étant en action, l'âme cependant
restera paisible, et que l'homme se trouvera bien ordonné1. »

Les très fréquents emprunts que Bertrand fait à

l'Encyclopédie de Paris montrent assez clairement l'influence exercée

sur lui par les principaux auteurs ou collaborateurs de la

grande œuvre française. Non seulement l'esprit et la teneur
générale de plusieurs de ses articles dans l'Encyclopédie d'Yverdon

rappellent celle de Paris (il cite avec éloge d'Alembert2),
mais des fragments nombreux de ces articles ne sont que la

reproduction intégrale des écrivains français. Bertrand, comme
son ami De Felice, plagie beaucoup, mais, il est juste de le

dire, ces plagiats sont, presque toujours intelligents et
conformes à l'esprit général de ses œuvres. En outre, la grande
place que tiennent dans les écrits de Bertrand les questions
de morale sociale, celles relatives aux droits et aux devoirs
des citoyens, aux droits des nations, à la réforme de la
justice, manifeste clairement que le souffle humanitaire des

encyclopédistes avait aussi enflammé son esprit3. Enfin,
notre auteur se montre bien le disciple des encyclopédistes
et de YAufklärung française, par l'importance qu'il donne à

1 Essai sur le plaisir, p. 149 et 150.

2 Elém. de la mor. univ., p. 145.
3 Elém. de la mor. univ., liv. III et IV.



232 PAUL DUMONT

l'instruction, à la diffusion des lumières et à la culture des

sciences utiles. Dans son article sur Helvétius1, il condamne
la morale relâchée de ce philosophe matérialiste et athée,
mais il le loue d'avoir fait la guerre aux superstitions et aux
préjugés. Les idées des contemporains de Diderot et d'Alembert

ne se retrouvent-elles pas dans une page comme celle-ci :

« La science solide est utile à tous égards aux hommes et
à la société; il n'y a que l'amour des paradoxes ou l'ambition
des prêtres et des despotes qui aient pu décrier les sciences

comme contraires au bien général de l'humanité.
» Diverses causes ont retardé les progrès de la raison et

des sciences utiles :1° le désir ambitieux des uns de dominer
sur les pensées et les opinions des autres, qui a fait imaginer
mille entraves à la liberté de penser; 2° l'orgueil de

plusieurs, qui prétendent tout savoir et tout expliquer; 3° le
vain désir de se distinguer par des opinions nouvelles qui
porte à des subtilités et qui fait contester les vérités les plus
certaines, parce qu'elles sont anciennes et communes ;

4° l'amour des systèmes, qui fait qu'on cherche moins à

observer ce qui est, qu'à établir ce que l'on suppose ; 5° la jalousie
des rivaux, qui souhaitent d'être chefs d'un parti, et de prévaloir

sur les autres, fût-ce aux dépens de la vérité ; 6° les

préjugés nationaux ou personnels, de parti ou d'éducation, qui
attachent à des opinions, malgré l'évidence contraire, que l'on
ne veut point apercevoir ; 7° enfin, les distractions occasionnées

par les besoins de la vie, par l'attachement aux avantages

présents et sensibles, par les passions animales et
l'amour des plaisirs. Voilà quelques-unes des causes
principales qui ont mis obstacle aux progrès dans la connaissance

de la vérité, et à la perfection de la raison humaine2. »

Si la lecture des œuvres morales de Bertrand nous révèle
un homme qui a entretenu un commerce assez suivi avec
les philosophes français de son époque, elle manifeste
également l'influence des idées anglaises sur la formation de

son esprit.
1 Helvétius, art. de l'Encyclopédie d'Yverdon.
2 Elém. de la mor. univ., p. 250 et sq. Cf. Essai sur le plaisir, p. 38, passim.



JEAN-ELIE BERTRAND 233

On connaît la grande influence exercée par les penseurs
anglais sur la philosophie allemande et sur la philosophie
française, tout particulièrement dans la seconde moitié du
dix-huitième siècle1.

L'idée de connaissance par spontanéité, celle de sens

commun, de saine raison humaine, a sa source principale
dans l'empirisme d'Outre-Manche. Déjà introduite en France

par le jésuite Buffier, elle trouva en Voltaire un zélé

propagateur.

En Allemagne la philosophie du sens commun se présente
avant tout comme une réaction contre la philosophie spéculative

et, à ce titre, transforme en peu d'années le dogmatisme

wolfien. Tandis que cette philosophie superficielle
refusait à la raison le droit de prétendre à la connaissance
de la vérité et s'appliquait à résoudre les problèmes les

plus compliqués et les plus difficiles à l'aide du critérium
vague et inconsistant du sens commun, elle cherchait le

principe de la conduite bonne, la base scientifique de la
morale, dans la vie affective de l'individu. C'est alors que l'on
vit surgir successivement, à la suite de Shaftesbury, les

théories fragiles de Hutcheson et de Smith fondées sur de

prétendus instincts innés de bienveillance ou de sympathie.
L'influence de cette philosophie sur Bertrand est incontestable.

Sans doute, dans ses œuvres, il fait un appel constant
à la raison, déclare à maintes reprises que l'homme doit se

laisser diriger par ce flambeau et non pas par son imagination

ou par ses passions2, mais le mot de raison prend sous

sa plume une signification bien différente de celle de Leibniz
et de Wolff, par exemple. Si, pour le premier, elle consistait
essentiellement dans l'enchaînement des vérités nécessaires

et pour le second dans la faculté d'apercevoir cet enchaînement,

pour Bertrand, comme pour la plupart de ses

contemporains, la raison ne consiste guère que dans une faculté

1 Cf. Zart, Einßuss der englischen Philosophen seit Bacon auf die deutsche

Phil, des 18. Jahrh. 1881.
5 Elém. de la mor. univ., p. 18'J.



234 PAUL DUMONT

d'intuition et équivaut à peu près à ce que nous appelons
aujourd'hui le bon sens ou le sens commun.

Il connaît Wollastoni et le cite à quelques reprises ; il a lu
Smith 2, probablement dans la traduction que Prévost,
professeur à Genève, venait d'en faire ; mais le moraliste
anglais qu'il préfère à tous les autres et auquel il fait les plus
larges emprunts, c'est Fergusson3. Il ne lui ménage pas ses

louanges, partage son utilitarisme mitigé de quelques
éléments stoïciens, répète après lui « que la loi de conservation
et la loi de société coïncident dans les mêmes fins el dans

leurs applications ; que l'une et l'autre de ces lois nous portent

à tout ce qui peut nous perfectionner et perfectionner
la société4. » On retrouve dans sa morale sociale un bon
nombre de fragments tirés textuellement de « l'Essai sur la
société civile » ou des « Institutions de philosophie morale »

du penseur anglais.
Avant de terminer ce chapitre, il nous reste à rechercher

si la philosophie allemande, dans la forme qu'elle revêtit
chez Wolff et chez ses disciples immédiats a exercé un
ascendant quelconque sur la pensée de Bertrand et sur sa

conception de la morale.
Le rôle de Leibniz et de son principal disciple, Wolff,

dans l'histoire des idées de notre petit pays, n'a généralement

pas été mis assez en évidence. On s'est trop
exclusivement attaché à considérer la Suisse, spécialement sa

partie romande, comme une sorte de province française, sous
le rapport intellectuel, comme une contrée ayant subi
essentiellement l'influence des systèmes et des doctrines en vogue
chez nos voisins de l'ouest. Ce point de vue, certainement
vrai aux approches de la Bévolution française, ne l'est plus
au même degré quand on prend la peine d'étudier un peu en
détail l'histoire de la vie intellectuelle de la Suisse dans la

1 Elém. de la mor. univ., p. 178.
2 Op. cit., p. 166; 227.
3 Op. cit., p. 227 ; 261 ; 323 ; 327 ; et passim.
4 Elém. de la mor. univ., p. 227. Cf. Fergusson, Philos, mor. part. II, ch. III,

sect. Vili.



JEAN-ELIE BERTRAND 235

période qui va de 1750 à 1780. Pendant une bonne partie de

cette période, l'influence de l'Allemagne a certainement été

prépondérante. Les idées de Leibniz sont soumises à des

discussions suivies et sont l'objet de controverses qui ne

manquent pas d'intérêt. Non seulement la correspondance
de Bourguet avec le grand penseur de Hanovre en fait foi
mais nombre de publicistes, de juristes, de professeurs, de

théologiens, de mathématiciens, de physiciens, appartenant
à notre petit pays se déclarent, dans les journaux du pays ou
de l'étranger, disciples ou adversaires de Leibniz, et plus
tard de Wolff. Le juriste de Wattel1 publie à Leyde, en 1741,

un ouvrage qui n'est pas sans valeur, pour défendre le
système leibnizien de l'harmonie préétablie contre les objections

de Jean-Pierre Crousaz2, alors professeur à Lausanne.
On sait que Wattel, devenu l'ami et le disciple de Wolff, en

sera plus tard l'adversaire3. Les mémoires présentés dans les

Assemblées de l'Académie royale de Berlin par plusieurs
Suisses, membres de ce corps savant, comme Béguelin, Mé-

rian et Sulzer, nous révèlent chez leurs auteurs une remarquable

connaissance de la philosophie du temps. Plusieurs
de leurs travaux sont discutés et commentés dans les journaux

de l'époque, notamment dans le Nouveau journal
helvétique, dans la Nouvelle bibliothèque germanique et dans la
Gazette littéraire de l'Europe.

Ce qui nous frappe chez ces savants, c'est leur parfaite
indépendance d'esprit en présence des différents courants
de la pensée à cette époque.

En Allemagne, vers 1750, la philosophie de Wolff régnait
d'une façon presque tyrannique dans la plupart des chaires

protestantes. Dès 1738, Ludovici dans son Précis de l'his-

1 Défense du système leibnitien contre les objections et les imputations de

M. de Crousaz, contenues dans l'examen de l'Essai sur l'homme, de M. Pope,

Leyde, 1741.
2 J.-P. Crousaz (1663-1750), dont les doctrines ont subi l'influence de Locke;

voir Alex.-César Chavannes, Education intellectuelle. Lausanne, 1787, réédité

Lausanne, 1886.



236 PAUL DUMONT

toire de la philosophie de Wolff peut citer 107 écrivains
appartenant à cette école, sans parler de ceux qui en
appliquèrent la méthode et les principes à d'autres sciences, à la
théologie, au droit, à la médecine, à la littérature.

Il était impossible que cet engouement ne fût pas partagé
dans une certaine mesure par l'élite intellectuelle de notre
pays. Dans son livre Les quatre Petitpierre, Charles Berthoud
nous indique que Ferdinand-Olivier Petitpierre « s'appliqua
de bonne heure à la philosophie wolfienne qui répondait àia
tournure géométrique de son esprit1.»

Le 14 février 17582, Ferdinand-Olivier écrivant à son frère,
Louis-Frédéric, s'exprime ainsi: « Mon frère d'Irlande étudie
comme un perdu dans la Théologie naturelle de Wolff, dans

Knutzen, dans la Bible hébraïque. Nous lisons Knutzen
ensemble l'avant souper et il est enchanté et convaincu de son
système, de même que moi. Mais je n'ai pu lui dire avec
certitude ce que vous en pensez.... Etes vous convaincu de

l'influence physique ou du moins n'est-elle pas infiniment
probable pour vous3? »

Le 22 février 1758, H.-D. Petitpierre écrit de la cure des

Ponts -de- Martel : «Je fais actuellement la lecture de la
Théologie naturelle de Wolff, après avoir parcouru son

Ontologie et ses deux Psychologies.... Nous avons tous les

soirs avant souper, mon frère Ferdinand et moi, une petite
entrevue pour lire ensemble un petit livre qui nous appartient

et qui m'a fait véritablement plaisir. C'est Knutzen, sur
le système de l'influence physique, qu'il a entrepris de rétablir

dans ses anciens droits et sur de beaucoup meilleurs
fondements que jamais. Vous ne sauriez croire combien je
lui en sais gré, car, entre nous, j'avais un faible pour ce

système-là lors même que je le voyais le plus disgracié, et je
n'ai jamais pu m'accomoder un moment de celui de l'har-

1 Page 51.
2 Op. cit. p. 75.
3 Martin Knutzen, wolfien, l'un des hommes qui ont exercé la plus grande

influence sur Kant, l'auteur d'un livre célèbre pour l'époque : Systema causarum

efficientium. Voir D. Nolen, Les maures de Kant.



JEAN-ELIE BERTRAND 237

monie préétablie. Ce que je trouve ici de plaisant, c'est que
Leibniz lui-même ait fourni des principes pour établir la
possibilité de l'influence réciproque. En effet, pourquoi une
monade ne pourrait-elle pas agir sur une autre monade, ou
sur des amas de monades4 »

Et le 28 février 1758, le même écrivait au même: « ...La
méthode de Wolff, dont je n'avais jamais vu d'exemple
ailleurs que dans Euclide, me paraît admirable.

...Je suis avancé dans sa Théologie naturelle, puisque j'en
ai lu neuf cents et quelques pages. Oh la magnifique théorie
de Dieu1 »

Il nous serait facile de multiplier les citations ou de tirer
de nombreux écrits d'auteurs romands de l'époque des

renseignements à l'appui de notre affirmation 2, il nous suffit
d'avoir montré que la philosophie wolfienne ou celle issue
de l'école de Wolff, rencontra chez nous des admirateurs,
mais aussi des critiques indépendants, résolus à ne pas
admettre un système de parti-pris et sans de bonnes raisons.

Dans quelle mesure trouvons-nous chez Bertrand l'in*
fluence de la philosophie wolfienne Disons d'abord qu'il ne

connaît pas ou connaît mal Leibniz, le cite à peine, et paraît
partager l'indifférence, nous dirions presque le discrédit dans

lequel était tombée la philosophie du savant penseur de

Hanovre dans la seconde moitié du dix-huitième siècle.

Quant à Wolff, il le connaît un peu mieux, a lu certains de

ses ouvrages, et semble en faire grand cas, surtout dans ses

premiers écrits3. Les dernières œuvres et surtout son Essai

sur le plaisir font la part beaucoup plus grande aux sensua-
listes français et aux encyclopédistes.

Sa théologie est d'inspiration wolfienne et sa morale se

ressent de l'intellectualisme du temps. A l'instar du philosophe
de Halle, il approuve et préconise l'emploi de la méthode

géométrique et s'élève avec force contre ceux qui, comme le

1 Op. cit., p. 76.
2 C'est ainsi que le suppléant et successeur de J.-P. de Crousaz, dans la chaire

de philosophie, de Lausanne, Jos.-François de Mollin (-j- 1760) fut wolfien.
3 Voy. Elém. de la mor. univ., p. 141 ; 142; 168; 178; 180et passin.



238 PAUL DUMONT

chevalier de Jaucourt, déclaraient que « la morale ne peut
être traitée par des arguments démonstratifs1.»

Mais ce n'est pas seulement la forme et la méthode générale

qui rappellent, dans une certaine mesure, chez Bertrand
le grand dogmaticien de l'Allemagne. L'idée même qui est à

la base de la morale de l'école de Wolff, est admise et
développée, avec beaucoup d'inconséquence il est vrai, par notre
auteur. Chacun sait que Wolff pose en principe que le plaisir
vrai réside dans l'intuition de la perfection. La loi universelle

de la nature qui doit régir toutes nos actions est

énoncée dans cette formule : « Perfice te ipsum » — « Fais

ce qui accroît la perfection de ton être et des états de ton
être et abstiens-toi de ce qui la diminue2. »

Bertrand accepte, d'une façon très générale, il est vrai, ce

principe rationnel donné à la morale, mais chez lui il se

transforme et perd peu à peu son contenu sous l'influence
de l'empirisme français. Notre moraliste en arrivera a identifier

complètement les deux notions de perfection et de

bonheur, et la formule : « Poursuis la perfection » deviendra

pour lui : « Poursuis ton bonheur. »

Ce qui rapproche enfin notre auteur, sinon de Wolff lui-
même, du moins de quelques-uns de ses disciples plus ou
moins émancipés, c'est l'importance excessive qu'il donne

aux causes finales. Wolff lui-même n'admettait qu'une finalité

d'ensemble dans l'univers, mais ses disciples ont bien
vite développé cette doctrine et en ont exagéré le contenu.
Le vieux principe leibnitien : Nihil est sine rottone, absorbé

par Wolff dans le principe de contradiction, était bientôt
devenu : « Rien n'existe sans un but. » On connaît l'abus de

ce principe dans la théologie de la fin du dix-huitième siècle.
Bertrand partage ici les idées de ses contemporains ; lui

aussi trouve dans les causes finales l'argument principal,
pour ne pas dire le seul, en faveur de l'existence de Dieu.
Lisez plutôt.

1 Elém. de la mor. univ., p. 182 ; Cf. Art. : Morale, dans l'Encyclopédie de

Paris.
3 Wolff, De Dieu, 404 sq. Exp. dét. 94. Cf. Elém. de la mor. univ., p. 179.



JEAN-ELIE BERTRAND 239

« La vue des effets donne l'idée d'une cause et le concours
des moyens produit la notion des fins. On ne peut donc
s'empêcher de croire que l'œil a été fait pour voir, l'oreille
pour entendre, la bouche et ses parties pour manger, les

organes de la voix pour parler; l'aile pour l'air, la nageoire
pour l'eau, le pied pour un sol solide ; que le soleil a été

créé pour notre système planétaire, de même que la trompe
merveilleusement organisée du moucheron a été construite
pour les besoins de l'insecte, etc.

» Plus on étudie et mieux on connaît la nature, plus on
découvre des fins admirables et des moyens sagement
arrangés pour ces fins. La nature nous montre des causes
finales partout où peuvent s'étendre nos connaissances. »

Nous ne sommes pas éloignés de l'époque où l'abbé de

Saint-Pierre et d'autres avec lui, poussant encore plus loin
la doctrine des causes finales, affirmeront gravement que
Dieu a créé le nez pour porter les lunettes et que « les
melons ont été divisés en tranches, pour être mangés en
famille. »

« L'idée d'une fin, dit-il encore, d'une intention dans les

ouvrages faits par nos semblables, renferme sans doute la

croyance que l'artiste existe et pense. La conception d'une
intention ou d'une fin dans les ouvrages de la nature ne
renfermerait-elle pas nécessairement la croyance d'un être

intelligent, auteur de la nature?
» Les causes finales peuvent donc être envisagées comme

le langage dans lequel Dieu s'est révélé à l'homme qui sait
réfléchir. «Les cieux racontent la gloire du Dieu puissant» ;

ce mot de David renferme tout ce que nous pouvons dire sur
ce sujet. Il n'est aucune preuve métaphysique plus
frappante, ni qui parle plus fortement à l'homme, que cet ordre
admirable qui règne dans le monde. Aussi Newton n'en
apporte-t-il point d'autre1. »

Ces dernières considérations nous conduisent tout natu-

1 Eléments de la mor. univ. p. 150 et 151 ; 156 et passim — Cf. Essai sur le

plaisir, p. 25.



240 PAUL DUMONT

Tellement à nous demander comment Bertrand envisage la

religion et quelle place il lui assigne par rapport à la
morale.

Il est impossible, même à la première lecture des sermons
et des ouvrages de morale et de religion de notre auteur, de

ne pas être frappé par la différence de points de vue qui
existe entre ses premiers et ses derniers écrits. Nous assistons

chez lui à une rapide évolution qui a son point de

départ dans l'orthodoxie sèche et sans vie qui était celle de

la grande majorité des esprits dans la seconde moitié du
dix-huitième siècle, et qui aboutira à un déisme mitigé de

quelques éléments chrétiens. Voltaire, Rousseau et les

encyclopédistes ont certainement la plus grande part dans ce

changement des convictions religieuses de Bertrand.
Ses premiers Sermons et ses Instructions chrétiennes,

parues à Zurich en 1753, sont un exposé assez fidèle des dogmes

chrétiens, dans un sens intellectualiste, et tels qu'ils
étaient formulés par la Confession de foi helvétique. Il insiste
alors sur l'insuffisance de la religion naturelle, l'importance
et la nécessité de l'œuvre de la Rédemption, la réalité des

miracles, le besoin du Saint-Esprit.
Dans ses Eléments de la morale universelle, comme dans

ses articles à l'Encyclopédie d'Yverdon, un point de vue
nouveau tend à s'affirmer, celui d'un christianisme dépouillé
de ses éléments divins ; il parle bien encore de la nécessité
d'une religion révélée, mais le Christ y est avant tout
considéré comme le « sublime docteur, * et son œuvre rédemptrice

passe à l'arrière-plan.
L'Essai sur le plaisir enfin ne parle plus que des grandes

vérités de la religion naturelle, la croyance à l'Etre suprême
et à l'immortalité de l'âme. C'est à peine si la notion de la
Providence s'y retrouve; il n'est plus question ici du nom,
encore moins de l'œuvre du Christ.

Les doctrines de l'orthodoxie religieuse issue de l'école de

Wolff sont trop connues pour que nous les exposions ici ;



JEAN-ELIE BERTRAND 241

aussi bien, nous bornerons-nous à indiquer les idées
essentielles de Bertrand en matière de religion en nous servant
spécialement de son « Catéchisme. »

Sa conception de la religion est avant tout intellectualiste
et sa piété ne semble pas avoir subi l'influence de Spener et
du piétisme allemand. Pour lui « la religion nous enseigne
ce que nous devons savoir de Dieu, de son culte, de nos
devoirs et de nos espérances L » La foi est une persuasion que
tout ce que nous trouvons dans l'Ecriture Sainte est vrai et

vient de Dieu2 » « Croire en Dieu, c'est croire qu'il existe,
revêtu de perfections infinies et en même temps attendre de

lui, comme du seul et vrai Dieu, tout notre bonheur3. »

A ce premier caractère s'en ajoute un second qui appartient

bien à son siècle et que nous retrouverons d'une façon
plus frappante encore dans sa morale, c'est l'utilitarisme.
Dans sa pensée, la religion ne naît pas essentiellement d'un
besoin primordial au cœur de l'homme, mais elle doit avant
tout servir à quelque chose. Parlant de son utilité terrestre
et immédiate, il dira: « Dans cette vie, la religion bien
étudiée et fidèlement observée, perfectionne nos facultés, règle
nos passions, nous console dans les afflictions, nous rassure
contre les frayeurs de la mort et les remords de la
conscience, enfin elle nous apprend à jouir plus agréablement
des biens de la terre4.» Pour la vie à venir «la religion nous

procurera, si nous en avons suivi les maximes, une félicité
parfaite dans sa nature, éternelle dans sa durée ; » et il ajoute
tôt après : « Il est évident que notre plus grand intérêt et le
désir que nous avons tous d'être heureux doivent nous
attacher à la religion5. »

Il passe en revue les trois sources de connaissance
religieuse, la raison, l'expérience et la conscience, en donnant

1 Instruct, chrét. p. 3. — 2 Op. cit. p. 22. — 3 Op. cit. p. 24. — ¦> Op. cit. p. 4.
5 Op. cit. p. 4. — It est à remarquer que ces divers éléments d'une tendance

intellectualiste et utilitaire se trouvent déjà dans l'Abrégé de l'histoire sainte et

du catéchisme d'Osterwald (Lausanne 1750 et édit. subséquentes) « retouché »

par le professeur Georges Polier, qui avait été l'un des maîtres de Bertrand à

l'Académie de Lausanne.

THÉOL. ET PHIL. 1905 17



242 PAUL DUMONT

la plus grande importance à la raison, mais affirme ensuite
la nécessité de la révélation « à cause de l'état d'ignorance
et de corruption où les hommes étaienl tombés et pour
donner à l'homme des lumières plus sûres sur son état après
cette vie1. »

Il n'oppose aucun cloute à la doctrine de l'inspiration, pas

plus qu'à celle des miracles. La Bible, dit-il, « n'est point la

la parole des hommes, mais la parole même de Dieu,
laquelle aussi déploie sa vertu dans ceux qui croient2. » Il
établit la vérité de l'inspiration sur quatre preuves. 1" Ce que
les auteurs sacrés enseignent est digne de Dieu; vérités,
préceptes, motifs, c'est toujours la sagesse de Dieu; 2° il y a dans

la Révélation des choses qui ne peuvent venir que de Dieu;
telles soni en particulier les prophéties, qui sont des prédictions

d'événements qui ont eu leur accomplissement et que
Dieu seul pouvait prévoir; 3° les prophéties messianiques
font éclater l'inspiration divine de leurs auteurs ; 4° les
auteurs sacrés sont eux-mêmes revêtus de tous les caractères

qui rendent des témoins clignes de foi3.

Quant aux miracles, il appuie leur réalité 1° sur leur
caractère public; 2° sur les suites qu'ils eurent et qu'on ne

saurait contester, comme la destruction de la synagogue et
la propagation de l'Evangile; 3° sur le fait que les ennemis
même du christianisme n'ont jamais contesté ces miracles4.

Sa christologie n'est guère que le développement du Symbole

des apôtres dans le sens de l'orthodoxie traditionnelle.
Il croit à la conception miraculeuse, à la double nature
divine et humaine de Jésus, à la nécessité de ses souffrances,
à sa mort, à sa résurrection, à son exaltation et à son
prochain retour. Dans un certain nombre de chapitres, il
considère successivement Jésus comme Sauveur, comme Christ,
comme Fils de Dieu et comme Seigneur.

Comment s'accomplit l'œuvre du salut? Ici reparaît le

caractère rationaliste de la religion de Bertrand. « Jésus-Christ,
déclare-t-il5, a délivré les hommes de l'empire du péché,

• Op. cit. p. 8. — 2 Op. cit. p. 15. — 3 Op. cit. p. 16 et sq. — 4 Op. cit. p. 19

et sq. — 5 Op. cit. p. 35.



JEAN-ELIE BERTRAND 243

d'abord par sa doctrine sainte ; ensuite par son exemple parfait

; puis par le secours de son esprit; enfin par son
intercession. »

Comme Christ, Jésus est notre prophète en tant qu'il nous
a enseigné la volonté de Dieu de la manière la plus parfaite;
en cette qualité il nous a confirmé sa doctrine par ses

miracles et prédit l'avenir1. Il est notre Sacrificateur « en tant
qu'il s'est offert en sacrifice pour nos péchés, qu'il est entré

«

dans le lieu très saint pour intercéder pour nous et qu'il
bénit son Eglise et ses vrais disciples2. » Comme Roi, il nous
a donné des lois, nous gouverne par sa parole et par son

Esprit, jugera tous les hommes au dernier jour et nous
introduira dans son royaume éternel3.

La filialité divine en Jésus résulte de ce qu'il était dès le

commencement une personne divine, dans le sein de son
Père et qu'il est d'une même nature avec lui ; en outre sa
naissance miraculeuse et sa résurrection lui ont mérité ce

titre de Fils de Dieu4.

Enfin, le nom de Seigneur marque l'empire que Jésus s'est

acquis sur nous en nous rachetant, l'autorité qu'il a sur
l'Eglise comme Chef et le pouvoir qui lui a été donné dans

son exaltation5.
Quant à la signification des souffrances et de la mort de

Christ, Bertrand répète avec la Confession de foi helvétique,

que « Jésus est mort volontairement à notre place pour nous
faire obtenir la rémission de nos péchés. Il est encore mort
pour nous engager à renoncer au péché en nous montrant
toute l'horreur que Dieu en a et pour nous donner l'exemple

des vertus les plus difficiles6. »

Comme toute doctrine religieuse marquée du sceau de

l'utilitarisme, celle de Bertrand devait donner une grande
place aux préoccupations eschatologiques. Il fonde la

croyance à l'immortalité, ainsi que Leibniz, sur le fait que
l'âme est une substance simple, un tout indivisible, une
monade (le mot se trouve quelque part) qui ne pourrait être

1 Op. cit. p. 37. — 2 Op. cit. p. 38. — 3 Op. cit. p. 39. — « Op. cit. p. 41. -
s Op. cit. p. 42. — e Op. cit. p. 46.



244 PAUL DUMONT

détruite d'une façon naturelle, mais seulement par un acte

d'annihilation du Créateur.
« Nous n'avons aucune raison de supposer l'anéantissement,

dit-il, puisque rien ne s'anéantit dans la nature et que
cet anéantissement répugnerait à la sagesse du Créateur.
Nous avons donc droit de conclure que Dieu a formé notre
âme naturellement immortelle. Ainsi lorsque le corps se

dissout ou meurt, l'âme peut subsister à part, quoique dans

un état différent de celui où elle est ici-bas1. »

« Puisque nous sommes des créatures intelligentes et libres,
il suit de là que nous devons rendre compte de nos actions et

qu'il y aura par là-même un jugement. Celui-ci est également

postulé par l'inégale distribution des biens et des maux
dans cette vie2. » C'est Jésus-Christ qui exercera ce jugement

universel, selon « les lumières et les secours que
les hommes auront eues et suivant les lois qu'ils auront
connues3. »

Dans son Catéchisme, paru en 1753, il admet sans contestation

la doctrine des peines éternelles4. Il ne se prononce
plus aussi catégoriquement dans ses Eléments de la morale
universelle (1775). La controverse sur la non-éternité des

peines, à la suite de laquelle le pasteur Ferdinand-Olivier
Petitpierre avait été destitué par la Classe de Neuchâtel,
avait eu lieu dans l'intervalle5. Il semble que Bertrand ait
montré, bien que très timidement, une certaine sympathie
pour les idées du pasteur persécuté. On trouve en effet dans

son principal livre de morale un passage comme celui-ci :

« La même bonté qui a porté le Créateur à former les hommes

avec une âme capable d'un plus grand bonheur que celui

1 Elém. de la mor. univ. p. 160. — Cf. Instruct, chrét. p. 55.
2 Instruct, chrét. p. 57. — Cf. Elém. de la mor. univ. p. 161.
3 Instruct, chrét p. 57.

* Instruct, chrét. p. 57, 70.
5 C'est le 27 avril 1758 que F.-O. Petitpierre fut accusé dans l'assemblée

périodique du clergé neuchâtelois, et à l'occasion des censures annuelles, de

prêcher dans son Eglise et celles du voisinage la non éternité des peines de l'enfer
et de causer par là des désordres scandaleux. — Cf. Ch. Berthoud: Les Quatre
Petitpierre, p. 54 et sq.



JEAN-ELIE BERTRAND 245

qu'ils peuvent atteindre ici-bas, doit sans doute le disposer
à le conserver toujours. La nature intelligente de l'homme
est capable de progrès ; mais elle est arrêtée ici-bas par les
besoins et les imperfections du corps; il est donc digne de la

sagesse du Créateur de la laisser subsister, afin qu'elle
parvienne à la perfection dont il l'a formée susceptible1. »

Nous sommes donc loin de la doctrine, expressément
formulée dans le précédent ouvrage, de l'éternité des peines et
des récompenses. Ce point de vue s'accorde d'ailleurs
parfaitement avec l'optimisme propre à un disciple de Wolff.

Tel est, brièvement résumé, le credo religieux de Bertrand,
d'après son Catéchisme et ses premiers sermons. Il ne s'écarte

guère de celui de la majorité de ses contemporains.
Ce qui nous paraît plus digne d'attention, ce sont les

rapports que notre auteur établit entre la morale et la religion.
Il est conforme à la logique que l'intellectualisme conduise
à identifier la morale avec la religion. Cette dernière se

réduisant à un certain nombre de croyances, à l'adhésion pure
et simple de l'esprit à certaines vérités, qu'il est nécessaire

d'admettre pour être heureux, il s'ensuit que la distinction
spécifique des deux domaines, moral et religieux, devient à

peu près nulle. C'est l'aboutissement naturel du rationalisme
wolffien. Quelques années plus tard, Kant, dans sa Métaphysique

des mœurs, puis dans sa Critique de la raison pratique,
ira plus loin encore et fera sortir la religion de la morale, à

titre de postulat de la raison pratique.
Pour Bertrand, la morale s'identifie avec la religion et

absorbe, pour ainsi dire, cette dernière. Par une méconnaissance

frappante de l'élément sentimental dans le concept de

la religion, il en arrive à déclarer que les dogmes n'ont
qu'une valeur très secondaire, et que l'homme religieux,
c'est avant tout l'homme moral. Ce que dit Vinet au sujet
des moralistes de cette période convient parfaitement à

Bertrand : « Quelque sévèrement qu'on juge le dix-huitième
siècle, le fait qui le caractérise est l'avènement, au sein de

1 Elém. de la mor. univ. p. 161.



246 PAUL DUMONT

l'histoire moderne, de l'élément purement humain.... Toute
morale de ce siècle rationaliste indique à l'homme des

devoirs sans lui enseigner ni ce qui lui manque, ni le moyen
d'y suppléer. En lui laissant ignorer sa faiblesse, il dépouille
l'homme du secours qu'il eût trouvé en Dieu1. »

Envisageant l'utilité de la morale et son importance,
Bertrand dit entre autres : « Un des grands maux qu'on ait fait
à la morale et à la religion, c'est de les distinguer l'une de

l'autre. Elles sont une. Sans morale, il ne saurait y avoir de

vraie religion ; sans religion il ne peut y avoir de morale
solide. La morale fait l'essence et le but de la religion pure;
la religion constitue le fondement et l'appui de la morale
parfaite2. »

« C'est la science, dit-il encore, en parlant de la morale,
sur laquelle auraient dû insister les théologiens, les ministres

de la religion, et les docteurs de l'Eglise, dans leurs
discours comme dans leurs écrits. Elle aurait dû faire constamment

le sujet principal des sermons adressés à des chrétiens,
puisque Jésus-Christ, le modèle parfait de tous les docteurs,
dans tous ses discours, s'attache surtout à la morale. Les

hommes sont malheureusement divisés sur plusieurs dogmes,
mais ils sont heureusement toujours dans l'accord le plus
parfait sur les vérités et les devoirs de la morale. Les questions

théologiques ont déchiré la société et l'Eglise ; toute la
morale est destinée à réunir les hommes par la bienveillance,
et à avancer le bonheur général du genre humain par les vertus
morales. Qu'un homme rejette certains dogmes, mais qu'il
suive exactement les règles de la morale ; n'en est-ce pas assez

pour le bien de la société, le repos de l'Eglise et de l'Etat Mais

en est-ce assez pour le salut de cet homme? C'està Dieu à en

juger. Qui es-tu, toi qui veux juger le serviteur d'autrui3? »

Et ailleurs : a La religion d'un Dieu sage n'est point une
vaine théorie ; non, c'est la morale universelle ; c'est une
science toute pratique, une instruction que nous devons

1 Histoire de la littérature française au dix-huitième siècle. Introd. Paris, 1853.
2 Essai sur le plaisir, p. 93.
3 Elém. de la mor. univ., p. 122 et sq.



JEAN-ELIE BERTRAND 247

porter dans le cœur, qui éclaire la conscience, qui dirige la
volonté, qui règle les passions, qui doit être la règle de notre
conduite, dans la retraite et le tumulte du monde, dans le
travail comme dans le repos et les amusements, dans la mauvaise

fortune comme dans la bonne, dans la santé et dans la
maladie, loin du terme de la vie comme à l'heure de la mort ;

enfin dans toutes les relations, dans tous les états de la vie,
comme fils ou père, ou frère, ou parent, comme mari ou
femme, comme maître ou domestique, comme souverain ou
sujet, comme citoyen de la patrie ou citoyen du monde et de

l'éternité1. »

Si la science de la morale a, aux yeux de Bertrand, une
importance telle qu'elle laisse bien loin derrière elle toutes
les autres sciences, « la plus utile de toutes à pratiquer, »

a de toutes la plus utile et la plus nécessaire pour le temps et

pour l'éternité, » rien d'étonnant à ce qu'elle doive devenir
l'objet principal de tout enseignement. Le jugement de cet

encyclopédiste ne manque pas d'intérêt à une époque où l'on
se préoccupe de l'introduction de la morale laïque à l'école

publique. Nihil novi sub sole. Voyez plutôt.
« C'est la science (la morale) qu'il faudrait enseigner avant

toute autre à la jeunesse et au peuple. Quelle que fût la
destination d'un jeune homme pour la société, c'est la science

qu'il conviendrait de lui enseigner par préférence ; c'est la
science universelle pour tous, pour le riche comme pour le

pauvre, pour le roi comme pour le sujet, pour celui qui est

destiné à commander, comme pour celui qui est appelé à

obéir2. »

Il se berce de l'illusion, commune d'ailleurs à un grand
nombre de philosophes et de politiciens après lui, qu'il est

possible de substituer à l'autorité des confessions de foi et
des symboles celle d'un catéchisme moral dont les préceptes
fondamentaux pourraient être universellement admis.

« Puisque les connaissances (morales) sont les premières
qu'il faudrait donner aux enfants, pourquoi n'avons-nous

1 Op. cit., p. 198 et 199.

2 Op. cit., p. 19!. Cf. Essai sur le plaisir, p. 92 et sq.



248 PAUL DUMONT

point encore de catéchisme de morale pour eux? C'est déjà
la plainte que formait une dame d'esprit1. Leur montrer la
vertu comme le seul moyen d'assurer nos vrais intérêts, nos
plaisirs, nos sentiments agréables, un bonheur solide, ce
serait les conduire au bien réel par l'amour de soi-même.... »

« Les dogmes de la théologie, les questions de la controverse
devraient-ils entrer dans des catéchismes destinés pour les
enfants? Laissons à ceux que leur état appellera à s'instruire
dans ces matières et à ceux qui en auront le temps et l'occasion

le soin d'entrer un jour dans ces recherches et ces

discussions; mais contentons-nous pour les enfants de leur
enseigner les vérités simples, essentielles, non contestées, de

la religion, qui servent de fondement aux préceptes de sa
morale sainte et sublime2. »

Ou encore : « Un catéchisme d'une morale universelle est

encore un ouvrage à faire. Ce serait certainement un livre
infiniment utile pour tous les hommes, dans tous les états et
toutes les relations. On a tant composé de confessions de foi ;

on s'est si souvent disputé pour les défendre ou pour les

attaquer; elles ont servi de prétexte à tant de violences, de

guerres et de persécutions ; pourquoi n'a-t-on pas fait des

confessions de morale ou de mœurs, sur lesquelles tous
auraient été d'accord? Les vérités morales auraient été les
articles de ces confessions et de ces symboles et auraient été la
règle des mœurs, comme au dernier jour ce sera la règle du
jugement que le Seigneur prononcera.

» En effet, nous serons tous jugés un jour, non sur les

formulaires de foi, mais sur les règles de conduite; non sur ce

que nous aurons cru, mais sur ce que nous aurons fait ; non
pas à raison d'un zèle infructueux pour certains dogmes, mais
eu égard à notre zèle agissant pour les bonnes œuvres3. »

N'oublions pas que l'homme qui a écrit ces paroles est
l'auteur d'un Catéchisme évangélique et le traducteur de la
Confession de foi helvétique.

1 M™0 de Puysieux, dans ses Caractères.
2 Essai sur le plaisir, p. 92, 93, 94.

3 Elém. de la mor. univ., p. 194, 195.



JEAN-ELIE BERTRAND 249

Mais, que sera cette morale universelle qui, « semblable à

l'astre du jour quand il se montre sur l'horizon, éclaire notre
âme dès le premier période de la vie, pendant tout son cours,
sur son déclin, et à l'article de la mort, cette morale qui doit
remplacer la religion ou plutôt s'identifier avec elle; et,
tandis que cette dernière a tout fait pour diviser les hommes,
se présentera à l'humanité comme la messagère de la
bienveillance universellel » Jusqu'à quel point mérite-t-elle les

éloges que Bertrand lui-même lui adresse? Quels seront ses

principes, ses caractères essentiels, ses principaux préceptes
et leur application à la vie individuelle et à la vie sociale?
C'est ce que nous nous proposons encore d'examiner.

Disons-le d'abord. L'œuvre morale de Bertrand n'est ni
profonde, ni originale. Les esprits, à cette époque, n'étaient
guère tournés vers les préoccupations spéculatives ; la méta-

phisyque n'était plus en honneur, elle ne s'attaquait plus aux
problèmes qui, aux grandes époques de l'histoire de la pensée,

ont toujours agité les esprits. Les méditations ordinaires

des penseurs ont pour objet, non plus le problème de la
connaissance, mais des questions d'ordre pratique. Bertrand
s'associe à ce mouvement des esprits. Rien n'est moins
spéculatif que sa philosophie. Celle-ci a avant tout une tendance

pratique, un caractère humain très marqué. Il semble ignorer

les grands problèmes qui ont été l'objet des plus graves
discussions dans la période précédente, ceux de la substance,
de la liberté et du déterminisme, de l'indifférence d'équilibre
et du principe de choix, par exemple. Il admet les solutions
toutes faites et, parmi celles-ci, donne toujours la préférence
aux plus simples et à celles qui sont conformes à «la saine
raison humaine. »

Une morale qui s'appuie sur le sens commun et qui envisage
celui-ci comme un principe suffisant pour arriver à la
connaissance scientifique, ne saurait être qu'éclectique. Or, c'est

1 Op. cit., p. 195.



250 PAUL DUMONT

le propre de l'éclectisme de manquer d'originalité. Il ne faut
donc pas s'attendre à rencontrer chez Bertrand des vues
nouvelles sur l'art de se bien conduire. Il emprunte aux
philosophies régnantes la plupart de ses idées, prend à chacune
ce qui lui parait le meilleur, plagie à droite et à gauche,
renforce certains points de vue qui ne lui paraissent pas
avoir été émis avec un relief suffisant, donne une importance
particulière aux questions de morale sociale.

Son exposé est clair, simple, bien ordonnancé et revêt une
forme populaire. En outre ses deux principaux ouvrages de

morale reflètent assez bien l'état des idées morales dans la
Suisse romande à la veille de la Révolution française1.

Trois grands systèmes de philosophie morale avaient vu le

jour au dix-huitième siècle et exerçaient encore une
influence plus ou moins marquée à l'époque qui nous occupe.

Le premier en date fut le système de Wolff. Il était basé

sur le principe de la perfection, mais cette perfection n'avait
aucun rapport avec l'idée plus moderne du progrès, et quoique

Wolff eût reconnu la liberté et l'égalité naturelles des

hommes, il ne tira aucune conséquence pratique de ces principes

restant bien inférieur, sous ce rapport, à des écrivains
purement politiques qui, vers le même temps, passionnaient
la France et l'Angleterre. En somme le système de Wolff
fut celui de ces nombreux hommes d'Etat du dix-huitième
siècle qui désiraient perfectionner les institutions existantes
et qui avaient pour idéal la monarchie absolue faisant le

bonheur des peuples sans leur participation.
Vient ensuite l'école matérialiste du baron d'Holbach et

d'Helvétius qui, ramenant toutes les actions de l'homme à

l'égoïsme, et niant les principes les plus essentiels de la
morale, ne pouvaient guère découvrir des vérités pratiques
nouvelles.

L'école écossaise, qui se formait dans le même temps, se

borna définitivement à constater les principes reconnus par

1 Cf. Virgile Rössel, Une encyclopédie romande au dix-huitième siècle, dans le

numéro de décembre 1904 de la Bibliothèque Universelle.



JEAN-ELIE BERTRAND 251

un prétendu sens moral ou résultant d'une perception morale
et acceptés par le bon sens universel.

Ces trois systèmes de philosophie pratique inspirèrent la
morale de Bertrand. L'influence de Wolff, très visible chez

lui au début, ne tarda pas à être remplacée par celle de la

philosophie française et de la philosophie anglaise. Ses

études l'avaient tout naturellement rapproché du dogmaticien

de Halle ; ses voyages et ses relations avec Voltaire, les

encyclopédistes et Helvétius, qu'il avait connus personnellement

à Paris, lui firent adopter toujours plus les idées

que ces écrivains avaient mises à la mode. Il part d'un
eudémonisme qui renferme une part de rationalisme pour
aboutir à l'eudémonisme empirique.

Entrons ici dans le détail.
Le point de vue eudémoniste est déjà nettement indiqué

dans la définition que Bertrand donne de la science morale.
La morale, dit-il, est « la science qui nous apprend à bien
vivre en dirigeant nos actions libres pour notre perfection et

notre bonheur1. » Ici, le concept rationnel de la perfection est

encore au premier plan ; nous sommes encore complètement
dans le courant des quatre maîtres en philosophie du dix-
septième siècle, Descartes, Malebranche, Leibniz et Spinosa,

qui professent tous la doctrine de l'identité du bonheur et de

la perfection. Mais la conception purement eudémoniste ne
tardera pas à s'affirmer. « La morale, dira Bertrand, nous
enseigne tout ce que nous devons savoir sur le plaisir2. » Et
ailleurs: & Le bonheur de l'homme ici-bas est un état dans

lequel la somme des plaisirs réels dont il jouit l'emporte sur
la somme des peines auxquelles il est exposé3. » Nous voici,
semble-t-il, revenus à une conception qui n'est pas sans
analogie avec celle d'Aristippe ou d'Epicure. Cela n'empêchera pas
Bertrand d'affirmer, comme autrefois Descartes et Spinosa,

qu'un plaisir digne de ce nom résulte toujours du sentiment

1 Elément de la mor. univ. p. 138.
2 Essai sur le plaisir, p. 1.

3 Essai sur le plaisir, p. 132. Cf. Bentham, pour qui le bonheur c'est la plus

grande somme de plaisirs possible.



252 PAUL DUMONT

de quelque perfection. « Dès que l'âme éclairée et réfléchissante

aperçoit une perfection ou un bien en nous, elle éprouve
un sentiment agréable; elle a au contraire un sentiment
désagréable, si elle y découvre une imperfection ou un mal.
Cette connaissance intuitive devient active par le sentiment
intime, et ce sentiment constitue le plaisir, lorsque l'âme
sent sa perfection1. »

Mais comment le sentiment de notre perfection nous
procure-t-il du plaisir? A cette question Bertrand répond que
le sentiment d'une perfection quelconque est inséparable
de l'amour de soi. « L'amour de nous-mêmes, inséparable de

notre être, doit nécessairement nous faire éprouver du plaisir
toutes les fois que par un retour sur nous-mêmes nous
sentons un changement en nous qui peut, ou que nous croyons
contribuer à notre perfection. Si ce changement vient de

l'énergie de notre âme, agissant sur elle-même, le sentiment
de cette perfection est le même que celui de l'exercice de nos
facultés ; si ce changement naît de l'impression des objets
extérieurs, ces objets sont l'occasion du plaisir, comme le

sentiment de la perfection de notre faculté affectée en est la
cause2. »

Ici Bertrand, n'est plus dans la tradition du dix-septième
siècle; il est entré dans le courant de son époque en
transformant la morale de la perfection en morale de l'amour de
soi ou de l'intérêt bien entendu. Le principe de toute action
ce n'est plus la perfection identifiée avec le bonheur, c'est
l'amour éclairé de soi-même. « L'amour de nous-mêmes, dit-
il, est toujours, en dernière analyse, le principe de tout
plaisir. C'est l'amour-propre aveugle qui nous égare; c'est
l'amour éclairé de nous-mêmes qui nous conduit à la source
des vrais plaisirs.... La source de toutes nos inclinations, de

toutes nos passions, la seule qui naisse avec nous, qui ne
nous quitte point, tant que nous vivons, c'est l'amour de

nous-même: passion primitive, antérieure à tout autre, et

1 Op. cit. p. 4.
2 Op. cit. p. 16, 17.



JEAN-ELIE BERTRAND 253

dont toutes les autres ne sont, en effet, que des modifications1.

»

Non-seulement l'amour de nous-mêmes est le principe de

toutes nos actions, mais, à l'instar de Fergusson, Bertrand
admet que tous les autres principes qui ont été donnés à la
morale peuvent se ramener à celui-ci et conduisent aux
mêmes conséquences. Il est donc assez inutile en morale de

disputer sur la préférence à donner à l'un sur l'autre
puisqu'on peut les réunir tous.

Il passe en revue d'une façon très sommaire un certain
nombre de systèmes de morale, indique le principe à la base

de chacun d'eux, puis tire cette conclusion qui n'est pas
faite pour nous surprendre: «N'est-il pas évident que ces

six principes de la morale ne diffèrent point essentiellement?
Car la volonté de Dieu n'est que ce que la saine raison manifeste

à l'homme attentif qui la consulte; que ce qu'une
conscience droite approuve; que ce .que le sens moral lui
dicte; que ce qui est conforme à la nature des choses, ou à

leur convenance: ce qui est établi ainsi par le Créateur
comme convenable est cela même qui perfectionne l'homme
et contribue à son vrai bonheur. Enfin, l'amour raisonnable
de nous-mêmes nous porte à faire la volonté d'un Dieu bon
et sage, puisque cette volonté n'est autre chose que cette

perfection qui produit notre plus grand bonheur présent et
à venir2. »

Après le principe, la méthode. Que peut-elle être dans

une telle philosophie? Logiquement, l'eudémonisme ne saurait

prétendre proposer des règles de conduite universellement

valables, car chacun prend son plaisir où il le trouve;
tout impératif, tout conseil même lui est interdit. Toutefois,
par une de ces inconséquences si fréquentes chez les utilitaires,

Bertrand prétend donner une morale vraiment scientifique,

une moralemore geometrico, ayant la même valeur que la
morale évangélique, et dont tous les préceptes, parfaitement

1 Op. cit. p. 12 et 13.

' Eléments de la mor. univ. p. 181.



254 PAUL DUMONT

démontrables, s'imposent aux esprits avec une impérieuse
nécessité.

Comme nous l'avons fait remarquer, il s'étonne qu'il se

soit trouvé des savants pour affirmer « que la morale ne peut
être traitée par des arguments démonstratifs1 ». Il combat

Mandeville, l'auteur de la fameuse Fable des abeilles, qui
déclarait la morale la plus incertaine des sciences et qui
recommandait l'égoïsme comme principe de toutes les actions
humaines.

Si on lui objecte que les propositions morales ne possèdent

pas le même caractère de rigueur scientifique que les
théorèmes géométriques, il s'empresse d'adopter une distinction
entre la certitude mathématique et la certitude morale qui
nous rappelle celle que nous avons trouvée chez un autre
Suisse, le savant Etiler, clans ses « Lettres à une princesse
d'Allemagne. »

« J'avoue, dit-il, qu'on ne peut démontrer les propositions
morales par le même genre de preuves qu'on établit un
théorème de géométrie, par le rapport ou l'égalité des quantités;

le sujet ne le comporte pas, mais les arguments logiques

fondés sur la liaison nécessaire d'un principe avec sa

conséquence, ou de l'idée moyenne avec la conclusion, ne

sont-ils pas aussi démonstratifs clans leur genre, que l'argument

qui prouve que ie carré de l'hypothénuse est égal aux carrés

des deux autres côtés? Les sujets différents demandent sans
doute des démonstrations différentes, et cette différence est

fondée dans la nature des choses. Un fait exige une preuve
testimoniale. Une vérité morale est aussi bien démontrée

quand elle est appuyée sur un raisonnement moral, déduit
logiquement, selon toutes les règles de la dialectique.

» Lorsque je dis, par exemple : un homme raisonnable et

qui s'aime convenablement, doit fuir tout ce qui peut diminuer

sa perfection et son bonheur. Or les excès d'une passion

habituelle, ou ceux de la débauche, diminuent notre
perfection et notre bonheur, en troublant notre tranquillité,

1 Eléments de la mor. univ. p. 182.



JEAN-ELIE BERTRAND 255

en altérant notre santé, en dégradant notre âme, en abrutissant

ses facultés, etc. Donc, tout homme raisonnable, et qui
s'aime convenablement, doit éviter les excès d'une passion
habituelle et ceux de la débauche. Cet argument, je le

demande, n'est-il pas aussi évident, aussi démonstratif dans
son genre, aussi propre à convaincre l'esprit, que celui par
lequel vous établissez que les trois angles de tout triangle
sont égaux à deux droits1 »

Si la morale possède un caractère de rigueur tel qu'elle
devient une science démonstrative, on est en droit de
s'attendre à ce que les diverses propositions en soient enchaînées

suivant un lien logique et traitées d'après la méthode de

Descartes, Spinosa et Wolff. II n'en est cependant pas ainsi

pour Bertrand. L'emploi de la méthode deductive ne saurait
convenir à une morale empirique. Aussi bien notre auteur,
précurseur en cela de Bentham et des utilitaires anglais de

la première partie du siècle dernier, réduit-il la morale à une
sorte d'arithmétique des plaisirs. L'homme moral, c'est celui
qui arrive à savoir calculer juste. Il revient avec insistance
sur cette idée expressément énoncée: « Tout est calcul clans

la science des mœurs, qui est celle du bonheur2.... Toute la

morale gît en calculs bien institués, mais c'est la raison qui
doit toujours calculer, jamais l'imagination, ni la passion....
Savoir calculer toujours juste, est donc la prudence et la
science du bonheur3. »

Il reconnaît sans doute la difficulté d'évaluer mathématiquement

la valeur intrinsèque d'un plaisir et la valeur
comparative de deux plaisirs de même espèce, mais il n'est

cependant pas loin d'admettre que le nombre est applicable
à la science morale. A propos de l'évaluation du plaisir, il
dit : « Si l'on pouvait exprimer en nombre tous les éléments
de ces rapports, on dirait que l'activité de l'âme, ou la grandeur

du plaisir, est en raison composée de cinq rapports :

1 Eléments de la mor. univ. p. 183, 184; cf. p. 186; passim, Essai sur le

plaisir, p. 6. — Encyclopédie d'Yverdon, art. morale.
2 Essai sur le plaisir, p. 108.
3 Eléments de la mor. univ., p. 189, 190. Cf. Essai sur le plaisir, p. 84.



256 PAUL DUMONT

1° de la raison directe de la quantité de bien aperçu; 2° de

la raison directe de la nature de ce bien senti; 3e de la raison
directe du degré de connaissance, plus ou moins complète

que nous en avons ; 4° de la raison indirecte du temps qu'il
faut pour y réfléchir et le sentir; enfin 5° de la raison inverse
des efforts qu'on doit employer pour sentir ce bien, en jouir
et le conserver1». Cette simple citation suffit à montrer
ce qu'a d'arbitraire et d'artificiel toute théorie qui a la
prétention d'appliquer le nombre à quelque chose d'aussi
variable, personnel et difficile à analyser, que le plaisir.

Ce rapide aperçu des théories eudémonistes de Bertrand
suffit à montrer que la morale à laquelle il attribue un caractère

de rigueur scientifique se réduit pour lui, comme pour
tous les systèmes empiriques, à une sorte de casuistique ou
de probabilisme moral. C'est à la balance des plaisirs qu'il
faut juger toutes les actions humaines. Avant d'agir, l'homme
n'a qu'à se poser la question : telle conduite répond-elle à

un véritable amour de soi Dans quelle mesure contribuera-
t-elle, non pas au bonheur général (c'eût été la thèse d'un
utilitarisme supérieur), mais au bonheur personnel

Ce critère de la conduite étant admis, voyons les résultats
auxquels conduit son application.

Et d'abord, posons-nous cette question préjudicielle : « Que
devient le mal dans une morale dont le plaisir est le but, le
mal physique et le mal moral La plupart des eudémonistes
éludent le problème ou ne le traitent qu'en passant. Bertrand
agit différemment. Admettant la solution chrétienne, au moins
sous l'une des formes qui en ont été données, il envisage la
souffrance comme un moyen employé par la Divinité en vue
d'un bien supérieur. D'ailleurs, il se montre très optimiste,
et soutient la thèse de l'optimisme contre Maupertuis. Ce

philosophe, avec plusieurs autres, avait émis l'idée « que,
dans la vie ordinaire des hommes, la somme des maux
surpasse celle des bienss. » La même thèse avait été défendue

par Mérian et combattue par Béguelin dans l'un de ses Mé-

1 Essai sur le plaisir, p. 5.
2 Maupertuis, Essai de philosophie morale, chapitre II. Cf. Leibniz, Théodicée.



JEAN-ELIE BERTRAND 257

moires. « Cette proposition ainsi énoncée, dit Bertrand, ne

me paraît vraie dans aucun sens. Si par le bien on entend

uniquement ces moments heureux, évalués par la durée et
l'intensité des plaisirs sensuels, il pourra se trouver, si l'on
veut, tel homme souffrant, dénué de tout secours, abandonné
des autres, chez qui cette somme de maux l'emportera sur
celle des biens; mais assurément ce n'est pas le cas ordinaire
des hommes. Si par ces biens on entend les biens de l'âme
comme ceux du corps, biens intellectuels, biens moraux
comme ceux des sens, cette proposition alors ne peut être
vraie que d'un homme méchant et souffrant; mais heureusement

encore que la méchanceté absolue n'est pas le caractère

ordinaire des hommes1. »

« Gardons-nous soigneusement d'exagérer les maux de la

vie humaine; et, si même ils sont nombreux, ne perdons
jamais de vue l'économie future, puisqu'ici bas la plus longue
vie n'est qu'un point infiniment petit, en comparaison de

l'éternité. Ainsi, dès que nous voulons raisonner philosophiquement

sur le bonheur, n'oublions point que cette vie est un
voyage fort court, pour parvenir à une patrie éternelle. Pourquoi

n'entretiendrions-nous pas cette vérité si consolante,
une idée que la raison a dictée aux païens même Elle était
familière à Marc-Antonin, qui la propose souvent, ou comme
une source de consolations, ou comme un motif de vertu2. »

Sa conception du péché, comme celle de la religion, est

purement intellectualiste, et rappelle celle de la plupart des

théologiens de l'époque; la notion biblique du péché lui
échappe; ce dernier n'est pour lui qu'un défaut, qu'un
manque de perfection, une limitation, on pourrait presque
dire,— et en cela il se rapprocherait de Spencer et des

évolutionnistes, — que le péché c'est ce qui est nuisible; le bien
s'identifierait ainsi pour lui avec l'utilité. Sans doute, cette
thèse n'est pas chez lui expressément affirmée, mais son utili-

1 Kant dira que nous pouvons bien vouloir le mal et le faire dans beaucoup de

cas particuliers, mais que nous ne pouvons pas vouloir qu'il devienne la règle

générale de la conduite des hommes.
2 Essai sur le plaisir, p. 143. Cf. id. op., p. 145.

THÉOL. ET PHIL. 1905 18



258 PAUL DUMONT

tarisme y conduirait logiquement. « Il n'est point d'action
libre qui ne contribue à nous rendre plus parfaits et notre
état meilleur, ou qui ne produise plus ou moins un effet
contraire. Dans le premier cas, l'action est raisonnable,
relativement à l'être intelligent qui la fait, utile par rapport à

ses suites, bonne et digne d'approbation, à la considérer elle-

même, enfin ordonnée, puisqu'elle est conforme à la volonté
de l'Etre suprême, bon et sage. Dans le second cas, l'action
est déraisonnable, nuisible, mauvaise, digne de blâme, et

défendue. C'est en cela que consiste la moralité objective des

actions des hommes1. »

Remarquons une fois de plus l'étroite parenté qui existe
entre l'utilitarisme de la fin du dix-huitième siècle et celui
des moralistes anglais de la première moitié du dix-neuvième
siècle. Ce dernier se retrouve historiquement dans les
doctrines qui étaient en faveur dans la période qui a précédé
l'avènement de Kant.

Si le bien n'a pas d'excellence intrinsèque, peut-on encore
parler de devoir? Pour un utilitaire conséquent, le devoir ne
saurait consister dans l'obéissance à une loi, mais uniquement

dans l'acceptation de certaines règles considérées comme
utiles pour procurer le bonheur. La morale utilitaire ne peut
pas donner des préceptes, mais seulement des conseils. C'est

bien ainsi que l'ont compris la plupart des moralistes opposés
à une conception intuitioniste de la science de la conduite.

Mais par une de ces inconséquences, très explicables chez

un moraliste éclectique et compilateur comme l'était
Bertrand, celui-ci nous donne du devoir une définition qui ne
saurait s'accorder avec son empirisme : « L'idée du devoir,
dit-il, naît de celle de la loi. Un devoir est une action à

laquelle nous sommes obligés par une loi; l'homme vertueux
est disposé à remplir tous ses devoirs, et la disposition
particulière de l'âme à s'acquitter de tel ou tel devoir prend aussi
le nom de vertu : telle est, par exemple, la piété, la tempérance,

lajustice, la bienveillance, la bénéficence2. »

1 Elém. de la mor. univ. Cf. Spencer, Les bases de la morale évolutionniste, p. 20.
2 Eléments de la mor. unit:., p. 234.



JEAN-ELIE BERTRAND 259

Il se sert même de l'expression d'obligation, mais dans un
sens qui ne rappelle en rien l'impératif kantien ; il s'agit chez

lui non d'une nécessité d'ordre moral, mais purement
logique, l'obligation résultant du rapport de cause à effet.
« L'homme ne se déterminant jamais sans cause, les raisons
ou les causes qui fléchissent sa volonté sont des motifs, et

l'obligation naît de la liaison de ces motifs avec les actions à

faire ou à omettre, d'où résulte l'idée de la loi, qui est la
règle à laquelle nous sommes obligés de conformer nos
actions libres. L'obligation est donc une nécessité comme le

droit qui la renferme est une puissance du même genre1. »

Bertrand admet la classification traditionnelle des devoirs
en devoirs envers Dieu, envers nous-mêmes et envers le

prochain, ayant tous comme principe commun l'amour de

nous-mêmes.
« L'amour de nous-mêmes éclairé et raisonnable nous

engage à aimer Dieu comme un Etre parfait, comme notre
bienfaiteur, comme notre rémunérateur, comme notre
souverain bien, comme le seul être bon, puissant, éternel,
capable d'assurer à notre âme immortelle la perfection dont
elle est susceptible, comme le bonheur qu'elle désire, et dont
elle est capable.

» Cet amour éclairé nous porte encore à aimer nos
semblables, comme des créatures de Dieu, qu'il a faites pour
vivre en société avec nous, comme des êtres sans lesquels
nous ne pourrions pas, même ici-bas, jouir du bonheur dont
nous sommes capables, comme des personnes dont la perfection

et le bonheur contribuent nécessairement au nôtre.
» L'amour éclairé de nous-mêmes produit enfin l'amour et

l'attachement à la vertu, parce qu'il nous la montre comme
la somme de la perfection de notre âme et de toutes ses

facultés, et comme le principe de notre plus grand bonheur
présent et à venir2. »

1 Op. cit., p. 227.
2 Op. cit., p. 236,237.



260 PAUL DUMONT

Jusqu'à présent, nous avons surtout considéré le principe
à la base de l'eudémonisme de Bertrand et son application
à la conduite individuelle. Il n'y aurait qu'un fort médiocre
intérêt à suivre notre moraliste dans son exposé peu original
des devoirs de l'homme envers Dieu et envers lui-même. Sa

philosophie sociale mérite un peu plus d'attention, car, sans

présenter beaucoup d'idées neuves et originales, elle est

animée à un haut degré de ce souffle de largeur, de tolérance
et d'humanité qui pénétrait les esprits à la veille de la
Révolution française. Toutefois, avant d'entrer dans quelques
détails, posons-nous encore cette question préjudicielle : Comment

se fait chez Bertrand le passage de l'intérêt personnel
à l'intérêt général, ou si l'on veut de la morale individuelle
à la morale sociale?

Le passage de l'amour de soi à l'amour des autres, de

l'égoïsme à l'altruisme, a toujours singulièrement embarrassé

les utilitaires de toutes les écoles ; et ce n'est, il faut le

reconnaître, qu'à l'aide de très habiles expédients plutôt
qu'avec de véritables arguments qu'ils ont cherché la solution

du problème.
Bertrand, comme les moralistes eudémonistes de son

époque, semble ignorer cette difficulté et ne se donne pas
beaucoup de peine pour prouver cette affirmation que «

l'intérêt raisonnable et bien entendu doit encourager l'homme
à prendre soin du bonheur d'autrui. »

«L'amour raisonnable de nous-mêmes renferme, comprend
et produit l'amour de nos semblables. Le désintéressement
même n'est qu'un intérêt plus délicat et plus noble. C'est

l'intérêt, il est vrai, qui fait faire le mal; mais c'est un
intérêt, faux, apparent, mal entendu, présent et momentané;
un intérêt que la prudence condamne toujours1. »

Ce point de vue utilitaire n'est cependant point celui d'un
égoïsme grossier, tel qu'on le rencontre dans la morale d'Hel-

1 Eléments de la mor. univ., p. 188.



JEAN-ELIE BERTRAND 261

vétius, par exemple. Chez notre moraliste, l'égoïsme est tempéré

par un autre sentiment, la bienveillance, et par là il
se rapproche de l'école anglaise de Hutcheson et de Adam
Smith. Il parle même de la bienveillance comme principe de

la conduite envers le prochain avec tant de puissance et de

chaleur, qu'on est presque tenté d'oublier le principe qui est

à la base de toute sa morale, celui de l'amour de soi.

« L'amour pour le prochain, ou la bienveillance universelle,

est le principe, le fondement, le motif et la règle de

tous ces devoirs : amour convenable à toutes les relations

que nous soutenons avec nos semblables ; sentiment toujours
agréable à un cœur qui n'est pas dépravé; sans cesse utile à

celui qui l'entretient dans son âme sensible.
» L'homme a été formé par la nature humain et sensible;

il est ému, même avant la réflexion, à la vue des misères
d'autrui. Ce sentiment est pour toute sa vie une source de

plaisirs et lui rend agréables et faciles tous ses devoirs.
Personne ne peut être heureux qu'avec les autres, qu'en
communiquant son bonheur, ni voir un homme heureux sans
ressentir du plaisir, à moins que quelque passion vicieuse
n'altère cette satisfaction, ou le penchant naturel.

» Toutes les vertus sociales dérivent de cette bienveillance,
et toutes contribuent à notre bonheur. Tous les défauts, les
vices et les passions qui y sont contraires, dureté, haine,
colère, emportement, ressentiment, troublent notre vie, altèrent

notre repos, dégradent notre âme, diminuent notre
perfection et notre bonheur1. »

Les deux manifestations sociales de la bienveillance
universelle sont la justice et la bienfaisance. La première consiste

à rendre à chacun ce qui lui appartient, à ne lui faire
aucun tort ; la seconde consiste à lui faire du bien, autant
qu'il est en notre pouvoir, à contribuer selon nos forces et

notre état à son bonheur2.
La seule différence que Bertrand établisse entre la justice

et la bienfaisance, « c'est que les effets de la justice peuvent
1 Op. cit., p. 274, 275.
8 Op. cit., p. 281.



262 PAUL DUMONT

être exigés par la force, ceux de la bienfaisance par la seule

persuasion. Les premiers sont compris sous la loi de société

et de propriété, les seconds sous la sanction du devoir et de

la conscience seulement. Les premiers sont déterminés par
la mesure du droit, les seconds sont calculés par la vertu du
bienfaiteur '. »

Il délimite ainsi les deux sphères d'application des principes

sus-nommés.
Pour la justice : « Respecter les droits, les jouissances et

le bonheur des autres; se servir de ce que l'on possède de

manière que l'on ne nuise jamais aux autres; les laisser jouir
paisiblement de ce qui leur appartient par le droit naturel,
ou par un titre positif, ou par une industrie légitime ; leur
accorder toujours tout ce qui est dû à l'homme en tant
qu'homme ; restituer ou réparer le dommage fait par erreur
ou par malice.

» Toute loi positive, toute institution humaine, tout pouvoir

qui violerait une de ces règles est donc contraire aux
droits de la nature, et pourrait être plus ou moins
tyrannique, suivant le mal qu'elle ferait aux hommes2. »

Pour la bienfaisance : « Faire servir, autant qu'il est en
notre pouvoir, tout ce que nous avons et ce que nous possédons

à l'avantage des autres ; resserrer ses propres besoins,
en retranchant ce qui est pour le superflu, pour pouvoir
soulager les autres; assister son prochain de ses lumières, de ses

conseils, de son appui, de son crédit; lui faire du bien, et

empêcher qu'on ne lui fasse du mal3. »

Nous laisserons de côté le développement des idées ci-dessus
et leur application à la famille et à la société en général. Un
seul point nous paraît digne d'attention, c'est l'insistance
avec laquelle Bertrand parle de la tolérance et du respect
des convictions d'autrui. On trouve déjà dans les écrits de
Locke un encouragement à la tolérance, mais à une
tolérance restreinte; Bayle prêche une tolérance plus générale;
mais il était réservé aux encyclopédistes et à Voltaire d'an-

< Op. cit, p. 282. — 2 Op. cit., p. 283. - 3 Op. cit., p. 284.



JEAN-ELIE BERTRAND 263

noncer au monde une tolérance plus complète et universelle.
Le respect des convictions d'autrui est tel chez certains

encyclopédistes qu'il les entraîne à une étrange antipathie
à l'égard des missions chrétiennes. De Felice s'est particulièrement

distingué dans cette croisade contre les missionnaires1.

« Qu'un Anglais ou un Russe aille prêcher que le
souverain est le chef-né de l'Eglise, ou qu'un jésuite aille
prêcher à Londres que le pape est le chef de la religion,
vous verrez comment ils y seront reçus. Or, de quel droit
osons-nous envoyer des missionnaires chez des peuples étrangers

pour leur faire changer de religion et renverser par là-
même la constitution de l'Etat »

Et ailleurs : « Entreprendre de faire changer aux hommes
leur religion qu'ils ont sucée avec le lait, ce n'est pas un
ouvrage humain, c'est à Dieu à nous y appeler, c'est à Dieu à

disposer les cœurs de ceux qui doivent la changer. En attendant

cette heureuse époque, restons tranquillement chez

nous, tâchons de nous rendre utiles à notre patrie, et

respectons chez les autres nations, qui ne valent pas moins que
nous, le droit des gens qui est le lien sacré de l'humanité2. »

Bertrand ne va pas si loin que De Felice. Nulle part sans

doute, ni dans ses sermons, ni dans ses autres écrits, il ne

parle de l'œuvre des missions. Celle-ci a pris son grand essor

au siècle suivant. Mais, en se basant sur la faiblesse des
lumières de l'homme dans sa poursuite de la vérité et sur son
extrême facilité à se tromper, Bertrand réclame, avec une
énergie qui décèle sa communion d'idées avec Voltaire, le

respect des convictions religieuses du prochain.
« Prenons garde que la doctrine des rétributions ne peut

être appliquée dans toute son étendue avec sûreté par chaque

personne, qu'à elle-même. Je puis dire de moi : je viole les

devoirs auxquels je suis tenu envers Dieu, par mes pensées,

par les idées de mon esprit, par les intentions de mon âme,

par mes dispositions intérieures, par mes inclinations; ainsi

1 E. Maccabez, De Felice et son Encyclopédie, p. 82.
2 Encyclopédie d'Yverdon, art. Missionnaire, par De Felice. Rapprochez ces

idées de celles émises par Rousseau dans la Profession de foi du vicaire savoyard.



264 PAUL DUMONT

je serai puni; mais je ne saurais rien dire de pareil d'aucun
homme que ce soit, par conséquent je ne puis jamais
prononcer que tel homme ou tel hérétique sera condamné de

Dieu pour ses pensées, ou ses intentions.
» Lors donc que les magistrats, armés de la sanction de la

religion, se sont cru autorisés à punir les pensées des hommes
et leurs erreurs, à venger la Divinité, à punir les fautes
commises à Sa Majesté par l'esprit et par l'intention, à réprimer
les idées aussi bien que les actions, ils ont attenté au droit
même de Dieu, ils ont passé leur pouvoir et se sont rendus
coupables d'injustice ou de tyrannie1. »

Le même esprit de largeur et d'humanité, qui avait gagné
les esprits à la fin du dix-huitième siècle, anime aussi les

quelques pages que notre moraliste consacre au droit de

punir.
On sait quelle confusion et quelle étrange barbarie

régnaient dans le domaine du droit pénal jusqu'à l'époque des

encyclopédistes. Il faut lire, pour s'en faire une idée, le

chapitre si documenté que lui consacre M. Ducros dans son beau

livre Les Encyclopédistes. L'un des hommes qui ont le plus
contribué au renouvellement du droit pénal est le jeune
jurisconsulte Beccaria qui, dans son Traité des délits et des

peines, paru en 1764, jeta un cri de réprobation et d'alarme,
et prépara la science pénitentiaire moderne. On voit surgir
dans le dernier quart du dix-huitième siècle la doctrine de

l'amendement, à côté de celles de l'intimidation et de l'expiation,

qui avaient régné jusque-là en souveraines maîtresses.
L'influence des idées de Beccaria fut grande sur les

encyclopédistes français et sur ceux de notre pays ; elle est très
sensible en particulier chez Bertrand qui insiste beaucoup
sur l'un des principes à la base du droit pénal moderne :

proportionner les peines aux délits, principe inconnu au droit
antique. Il s'élève également contre la tendance admise de

son temps à considérer la punition comme une expiation, au
lieu d'y voir un moyen d'amendement, flétrit l'usage barbare

1 Eléments de la mor. univ., p. 244, 312. Cf. Encyclopédie d'Yverdon, article
Morale et Ecclésiastique (Autorités et puissance).



JEAN-ELIE BERTRAND 265

de la question, considérée comme un utile moyen d'amener
le criminel à reconnaître sa culpabilité.

« Les principales règles de la morale naturelle sur la punition

des crimes, dit-il, sont qu'il ne faut pas que le châtiment
soit excessif, ni accompagné de tourments contraires à

l'humanité ; qu'il doit être proportionné aux délits et ne jamais
les surpasser; que le but étant de corriger le coupable, ou de

détourner les autres du crime, la peine ne doit point passer
ce but ; qu'il vaut mieux laisser échapper plusieurs coupables

que de faire souffrir ou périr un innocent ; que tous les

tourments pour arracher une confession sont injustes ; qu'il
n'y a que les actions extérieures qui soient soumises aux
lois pénales, jamais les pensées, ni les erreurs, ni les intentions

de l'âme; que personne ne peut être obligé de déclarer

contre lui-même ; que l'accusé doit avoir tous les moyens,
tous les secours et tout le temps nécessaires pour se défendre ;

qu'il est nécessaire qu'il y ait des formes prescrites pour les

procès criminels dont il ne doit jamais être permis au juge
de s'écarter; que le droit de récusation d'un juge sur des

raisons suffisantes, est fondé sur le droit naturel ; que dans

la législation et les règlements il faut prendre garde de ne

pas multiplier les occasions de fautes, qui donnent lieu à la
multitude des délits et des peines ; que la sagesse du
législateur paraît bien plus en prévenant les fautes par d'utiles
établissements qu'en promulguant des lois pour leur punition,

etc. d »

Par son étendue, la morale étant universelle, ne concerne
pas seulement la conduite individuelle et ne règle pas seulement

les rapports des individus entre eux, mais absorbe le
droit des gens -.

Quelques remarques suffiront à faire connaître les idées

principales de notre philosophe sur ce sujet.
A la base du droit des gens se trouvent les mêmes principes

qui dirigent la morale individuelle et la morale sociale, c'est-
à-dire la justice et la bienveillance. Cette bienveillance uni-

1 Elém. de la mor. univ., p. 344.
2 Op. cit. p. 146 ; cf. p. 345.



266 PAUL DUMONT

verseile doit porter les hommes à s'aimer et à éviter les guerres,
source de tant de malheurs ; elle doit également apprendre
aux hommes à combattre le fanatisme national, le
chauvinisme, dirions-nous aujourd'hui, et à placer l'amour de

l'humanité au-dessus des mesquines rivalités de nation à

nation. « Toute nation qui méprise une autre ou qui se livre
à la haine ou à la jalousie, anéantit peu à peu les liens de la
société universelle, et viole plus ou moins les lois de lajustice.
Tous ceux, par conséquent, qui, par leurs discours, par leur
autorité, allument ce fanatisme national, cet enthousiasme

civique, auquel on donne mal à propos le nom trop honorable

d'amour de la patrie, blessent les sentiments de la
nature L »

Quant à la guerre, elle n'est juste que si le dommage ou

l'outrage faits à une nation sont assez considérables pour
demander que l'on expose les citoyens aux suites toujours
fâcheuses d'une guerre entreprise. Si la guerre est déclarée
dans des vues d'ambition, par amour pour une fausse gloire,
par cupidité, par raison d'orgueil ou dans dans un but de

conquête, elle est injuste et contraire aux principes de la saine

morale 2. »

D'ailleurs, avant de recourir à la guerre, toute nation, par
amour de l'humanité et en considération des malheurs qu'entraîne

la guerre, devrait s'efforcer de l'éviter soit en ayant
recours à des représentations convenables, à des demandes
de justes réparations ou à l'emploi d'autres moyens de
conciliation.

** *

Au moment d'achever cet exposé purement objectif de la

philosophie pratique de Bertrand, une dernière question se

pose : Y a-t-il une sanction à cette morale et, si tel est le cas,
quelle peut-elle être?

1 Elém. de la mor. univ. pag. 348.
2 Op. cit., p. 353.

3 Op. cit., 352.



JEAN-ELIE BERTRAND 267

Toutes les actions humaines sont soumises à une sanction,
affirme catégoriquement notre philosophe.

« Il y a une liaison naturelle entre toutes nos obligations
morales et notre bonheur total, présent et à venir. La sagesse
de Dieu a lié les choses de manière que chaque action bonne
est suivie d'une récompense, et chaque action mauvaise d'une
peine L »

Cette sanction est double ; l'une vient de la conscience ;

l'autre a sa source dans la religion.
La définition que Bertrand donne de la conscience, quoique

rappelant celle de Rousseau, s'en sépare par son caractère

plus nettement intellectualiste. « Conscience
conscience! s'écriait le philosophe genevois dans un passage bien
connu de l'Emile 2, instinct immortel et céleste voix ; guide
assuré d'un être ignorant et borné, mais intelligent et libre ;

juge infaillible du bien et du mal, qui rend l'homme
semblable à Dieu » Rapprochez ce passage de la définition
de la conscience donnée par Bertrand : « La conscience
est la faculté qu'ont tous les hommes de juger de la

moralité des actions; c'est l'âme intelligente qui juge si une
action est bonne ou mauvaise ; bonne, lorsqu'elle sert à la

perfection et au véritable bonheur de celui qui agit ;

mauvaise, lorqu'elle contribue à son imperfection et à son
malheur 3. »

Si le premier envisage encore la conscience comme un
instinct inné, à la façon de l'école écossaise, et comme un écho
de la voix de Dieu retentissant dans l'âme humaine, pour le

second, elle est avant tout une faculté, la faculté de juger
entre le bien et le mal, quelque chose d'analogue à la saine
raison.

1 Elém. de la mor. univ., p. 228, 230.
2 Emile, IV.
3 Elém. de la mor. univ., p. 168. Cf. Sermon sur la prudence du chrétien,

vol. VI, p. 90 : « La conscience est la faculté qu'a toute créature raisonnable de

juger de la moralité de ses actions, de leur convenance ou de leur disconvenance,

de leur beauté ou de leur laideur ; c'est l'àme elle-même ou la raison jugeant nos

actions, pour les approuver lorsqu'elles sont conformes à la loi divine ou à notre

perfection ou pour les condamner lorsqu'elles y sont contraires. »



268 PAUL DUMONT

Malgré cette conception très intellectualiste de la
conscience, Bertrand ne laisse pas de considérer celle-ci comme
la principale sanction de nos actions ; c'est d'elle que procèdent

les reproches et les remords L « En nous formant avec
cette faculté, l'Auteur de notre être a voulu nous fournir un
principe actif pour nous détourner du mal et pour nous porter

au bien. »

Ce principe est une des sanctions des lois morales; « elle
consiste dans la satisfaction qu'on éprouve en faisant le bien,
ou dans la honte et la douleur d'avoir mal fait2. »

A côté de la sanction purement intérieure de la conscience,
les actions humaines sont encore soumises à la sanction de
la religion. Cette dernière renferme trois motifs :

« Le premier est tiré de la contemplation de l'Etre suprême,
de sa sagesse et de sa bonté et de l'Evangile qui nous propose
en Jésus-Christ un modèle parfait de toutes les vertus.

» Le second consiste à nous faire aimer notre situation et
à nous attacher aux devoirs qui en résultent comme étant
déterminés par la Providence de Dieu.

» Le troisième consiste à nous faire espérer des récompenses

si nous nous acquittons de nos devoirs, et à nous faire
craindre des châtiments, si nous les violons ; récompenses et
peines qui deviennent plus certaines et infailibles par les
déclarations claires, expresses et souvent reitérées de la parole
de Dieu dans l'une et l'autre rélévation, mosaïque et
évangélique 3. »

** *

Tels sont les principes, les règles,' la méthode, les principales

applications d'une morale très en vogue, très appréciée
et répondant aux aspirations d'un grand nombre d'esprits
dans notre Suisse romande, onze ans avant l'apparition des

Principes fondamentaux de la métaphysique des mœurs
et treize avant celle de la Critique de la raison pratique.

1 Elém. de la mor. univ., p. 169.
2 Op.cit., p. 170.
3 Op. cit. p. 173, 174.



JEAN-ELIE BERTRAND 269

Cette philosophie pratique devait, dans la pensée de son

auteur, « faire régner la justice et la bienveillance dans le

monde, et avec elles la propérité et le bonheur. Par son

moyen, la terre deviendrait une image du ciel et de cette
société fortunée où les âmes vertueuses seront reçues à

jamais L »

Nous n'avons pas entrepris de faire ici œuvre de critique ;

nous nous sommes borné à celui d'historien des idées d'une

époque, encore trop peu connue, malgré tous les travaux de

valeur auxquels elle a donné naissance.
Deux seules remarques achèveront cette revue des idées

d'un homme qui a joui, en son temps, d'une réputation que
l'on peut qualifier d'universelle et dont le nom est aujourd'hui

presque inconnu.
La première, c'est qu'une parenté historique et philosophique

très étroite existe entre l'eudémonisme de la fin du
XVIIIe siècle et les nombreux systèmes utilitaires qui ont vu
le jour dans le cours du siècle dernier.

La seconde, c'est que l'étude des idées morales à la fin du
XVIIIe siècle, dans n'importe quel système et chez quelque
auteur que ce soit, met en relief la puissante originalité du

génie de Kant, plus grande encore chez le moraliste que chez
le théoricien de la connaissance.

A ce double point de vue, notre travail peut offrir un
certain intérêt, et c'est là notre excuse de l'avoir entrepris.

1 Op. cit., p. 359.


	Jean-Élie Bertrand : 1713-1797 Quelques pages de l'histoire des idées philosophiques, théologiques et morales dans la Suisse française, à la fin du dix-huitième siècle

