
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 3-4

Artikel: Études sur la doctrine chrétienne de Dieu

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU

P. LOBSTEIN

I. — L'ETERNITE DE DIEU

Stérilité religieuse et insuffisance dogmatique de la doctrine
traditionnelle de Dieu. — Nécessité de sérier les questions. — Le

problème de l'éternité de Dieu.
I. — La notion métaphysique de l'éternité divine. — Analyse

critique des solutions proposées par la scolastique ancienne ou
moderne. — Prétention commune à toutes ces solutions : valeur
objective du jugement porté sur la nature et l'action de Dieu. —
Examen de cette prétention. — Relation de Dieu avec le temps. —
Théorie kantienne du temps. — Conséquences de celte théorie
relativement à la notion métaphysique de l'éternité de Dieu.—
Impossibilité d'établir théoriquement la nature objective de l'éternité

de Dieu.
IL — La notion religieuse de l'éternité divine. — Genèse

psychologique et caractère pratique de cette notion.— Le témoignage
biblique : riche variété et symbolisme pittoresque de la forme,
fécondité religieuse et valeur expérimentale du fond.— Elément
essentiel de la piété, la foi en l'éternité de Dieu est une victoire
remportée sur le monde temporel et périssable.

III. — Rapport de la notion métaphysique et de la notion
religieuse. — Ces notions ne représentent pas des ordres distincts de

connaissance. — Les théories spéculatives sur l'éternité de Dieu
ne constituent pas une preuve propre à fonder la foi, elles sont
un symbole destiné à la traduire. — Leur valeur hypothétique et

leur caractère critique et négatif. — Vice radical du dogmatisme
THÉOL. ET PHIL. 1905 14



194 p. lobstein

scolastique : confusion du phénomène psychologique et de la réalité

transcendantale. — Accord du présent essai de solution avec
le programme du symbolo-fidéisme.

Il n'y a aucune présomption à affirmer que la doctrine
traditionnelle de Dieu n'a pas encore réussi à abandonner
les errements de la théologie scolastique. L'empire permanent

d'une méthode condamnée par l'expérience chrétienne
et par le principe protestant explique la stérilité religieuse
et l'insuffisance dogmatique des solutions proposées par les
anciennes écoles. Tout essai de réforme tenté sur ce point,
toute contribution au renouvellement de la doctrine de Dieu
est d'une utilité immédiate et pressante. Les pages suivantes
sont inspirées par le désir d'indiquer la voie à suivre pour
arriver à un résultat plus fécond et plus conforme aux intérêts

de ia piété et de la science; peut-être répandront-elles
quelque clarté sur une matière obscure et souvent épineuse.

Qu'il nous soit permis de sérier les questions, et de

commencer par un point spécial, discuté récemment par deux
de nos théologiens les plus éminents1. Abstrait et ingrat à

première vue, cet essai sur l'éternité de Dieu nous permettra
de montrer comment il nous semble qu'il faut poser la question

et dans quel sens il importe de marcher pour espérer
d'en trouver la solution.

I

Fixons d'abord les traits caractéristiques de la notion qui
a cours dans la dogmatique traditionnelle.

Les voies suivies par la réflexion théorique pour s'élever à

l'idée de l'éternité divine se confondent avec les procédés par
lesquels la théologie rationnelle essaye d'établir les attributs
de Dieu. Remontant des effets à la cause, on part de la
contemplation du monde contingent et éphémère pour aboutir
à la conception de l'être suprême, principe à la fois immuable

1 M. H. Bois, L'éternité de Dieu, dans la Revue de théologie et des questions

religieuses, 1898, cahier VI, p. 714-734. — M. Ménégoz, dans les Annales de

bibliographie théologique, 7« année, 1899, p. 1-10.



ETUDES SUE LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 195

et toujours agissant de l'univers. Ou bien encore on élève à

la plus haute puissance et l'on transporte dans la sphère de

la perfection et de l'absolu la réalité qu'on découvre en soi
et autour de soi. Ou bien enfin on cherche à définir l'attribut
divin en effaçant les limites imposées à la pensée humaine et
en procédant par opposition et par contraste.

Ces trois raisonnements que la scolastique appelle via
causalitatis, via eminentise, via negationis, se rencontrent
souvent chez le même théologien et dans le même système
sans qu'on se demande toujours s'ils se complètent et se

soutiennent ou s'ils se neutralisent et s'excluent. Quoi qu'il en
soit, les procédés mis en usage dans chacun de ces trois cas

trahissent des préoccupations théoriques et sont dominés

par un intérêt spéculatif. Toujours on recherche « la notion
qui s'impose, » on se demande comment l'éternité divine
« doit être conçue1 ; » on opère avec des concepts purement
formels, on se renferme dans les limites de la réflexion
abstraite, appliquée à l'Absolu, à l'Infini, au substratum
transcendental de la nature et de l'histoire.

Examinons de plus près les théories élaborées par nos
vieux théologiens.

«Dieu est sans commencement, ni fin : donc il est éternel. »

Telle est la définition la plus élémentaire de l'éternité divine.
On la rencontre chez quelques Pères de l'Eglise et chez
plusieurs de nos anciens docteurs2. — Les penseurs plus vigoureux

n'ont pas eu de peine à montrer à quel point cette
formule est insuffisante. Nier simplement le commencement et
la fin de Dieu, réduire l'éternité à une durée interminable,
c'est précisément la définir à l'aide d'expressions tirées des

relations temporelles, c'est encore l'enfermer dans les limites

1 M. Matter, Etude de la doctrine chrétienne, Paris 1892, I, 138.
2 Justin, Dialog, cum Tryph. 5 : p.6voç... àyêvvvToç Kai a<p8açToç 6 0e6ç.

Mindcius Felix, Octavius, 18 : (Palam est) parentem omnium Deum nec principium
habere, nec finem. Hollatius, Examen theologicum acroamaticum, éd. Teller,

1750, p. 248 : Interminabilis et permanens essentiae divina? duratio. — Reinhard,

Dogm. p. 100 : ^Eternitas Dei est illud attributum, quo esse nec coepit, nec unquam
desinet.



196 P. LOBSTEIN

du temps, ce n'est pas l'affranchir des lois et des conditions
de l'existence finie.

La même critique tombe d'aplomb sur la formule de quelques

scolastiques du moyen âge. Ils divisent la succession
des siècles en deux périodes séparées par le point mobile que
représente le moment actuel : l'une, le passé, ils l'appellent
l'éternité a parte ante; la seconde, l'avenir, ils la nomment
l'éternité a parte post; les élus ne peuvent aspirer qu'à la
seconde, mais l'une et l'autre sont le partage de Dieu1. A ce

compte, l'éternité divine n'est que la juxtaposition des

siècles, la somme formée par l'addition du passé, du présent et
de l'avenir, l'ensemble de la durée successive, c'est-à-dire
qu'elle reste toujours emprisonnée dans la catégorie du
temps2.

Aussi essaye-t-on le plus souvent, pour exprimer l'attribut
de l'éternité divine, non seulement de supprimer le terme
initial et le terme final de la vie divine, mais d'en éliminer
toute idée de changement, de succession, de développement :

il n'y a pas en Dieu un « ne plus être, » et un « ne pas
être encore;» Dieu n'est ni ancien, ni nouveau; appliqué à

lui, le mot devenir a aussi peu de sens que les vocables de

commencement, de fin, de durée. Saint Augustin et Boëce

représentent ce point de vue ; il se trouve indiqué chez
Anselme et Thomas d'Aquin ; il a été repris par une série de

dogmaticiens postérieurs3. Suivant cette conception, l'éternité

divine, négation de toute succession en Dieu, est un
présent absolu, une simultanéité parfaite, l'identité indécomposable

en laquelle se résolvent et s'absorbent le passé, le

1 Cf. M. Matter, Etude de la doctrine chrétienne, Paris 1892,1, 137-138.
2 Fénelon, De l'existence de Dieu, II, 3 : « U n'y a en vous, ô vérité infinie,

qu'une existence indivisible et permanente. Ce qu'on appelle éternité a parte post
et éternité a parte ante, n'est qu'une illusion grossière : il n'y a en vous non plus
de milieu que de commencement et de fin. »

3 Augustin, Confessions, IX, 10; XI, 16. — BoëCE, De consol. philos., V, 6. —

Anselme, Monolog., 19. — Thomas d'Aquin, Summa, I, 10, 4. — Dans son Traité
de l'existence de Dieu, Fénelon développe cette idée en un magnifique langage :

« En lui rien ne dure, parce que rien ne passe ; tout est fixe, tout est à la fois, tout
est immobile. En Dieu rien n'a été, rien ne sera, mais tout est. Supprimons donc



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 197

présent et l'avenir1. Pour rendre sensible cette notion qui se
dérobe à la pensée, on a recours quelquefois à des images
empruntées au monde matériel : l'éternité divine, c'est l'arbre
planté au bord du fleuve qui coule toujours, c'est l'étoile
polaire d'après laquelle s'oriente le navire, c'est l'océan sans
fond et sans rivage qui roule à sa surface les vagues fugitives
et les gouttes imperceptibles2.

Dépouillée de ces symboles, l'idée de l'éternité, ainsi conçue,
est purement négative. Des penseurs nombreux essaient de

lui donner une signification positive, soit en faisant de Dieu
l'auteur souverain du temps, soit en déclarant que Dieu,
dont l'essence infinie n'est pas soumise aux relations
temporelles, s'accommode, dans ses révélations, aux conditions
et aux lois du temps. Augustin s'exprime à plusieurs
reprises dans ce sens. Au dix-neuvième siècle, Schleiermacher,

en partant de prémisses bien différentes, aboutit à un
résultat semblable3. Un grand nombre de théologiens s'efforcent

de faire la synthèse du terme négatif et du terme
positif du problème : affranchi de la limite du temps, Dieu n'en
est pas moins l'auteur du temps, et son action, pour s'exercer
et se révéler, se réalise sous la forme temporelle, seule accessible

aux hommes4.

pour lui toutes les questions que l'habitude et la faiblesse de l'esprit fini, qui veut
embrasser l'infini à sa mode étroite et raccourcie, me tenterait de faire.... Vous

ne pouvez souffrir aucun passé et aucun avenir en vous. C'est une folie que de

vouloir diviser votre éternité, qui est une permanence indivisible : c'est vouloir

que le rivage s'enfuie, parce qu'en descendant le long d'un fleuve je m'éloigne
toujours de ce rivage qui est immobile. »

1 Comp Bouvier, Dogmatique chrétienne, Paris 1903,1,143 : « Toute la succession

des temps apparaît à l'œil de Dieu dans une simultanéité transcendante. » — M.

Matter, ouv. cité, I, 138 : « La différence qui distingue l'existence divine de celle
des créatures n'est pas quantitative, comme si Dieu avait simplement une durée

plus considérable que les créatures; la différence est qualitative, c'est un autre
mode d'existence. »

2 Voy. Gretillat, Dogmatique, I (1888), p. 224-225.
3 Der christliche Glaube, § 52. — Cf. Romano, System der natürlichen

Religionslehre, p. 260. — Bruch, Die Lehre von den göttlichen Eigenschaften,
1842, p. 177.

4 Voy. par exemple, A. Schweizer, Die christliche Glaubenslehre nach protestali-



198 P. LOBSTEIN

La plupart des dogmaticiens qui énoncent ces propositions
ne les considèrent pas comme des définitions purement
verbales, ils estiment qu'elles désignent une réalité en Dieu,
qu'elles portent un jugement sur sa nature et son action, sur
la modalité de sa vie et de son être ; leur formule, pensent-ils,
a une valeur objective et traduit une vérité métaphysique.
Que faut-il penser de cette prétention

Toute tentative de définir objectivement l'éternité de Dieu

implique et suppose la réponse préalable à une question souvent

débattue : Qu'est-ce que le temps Déterminer l'attribut
de l'éternité divine, c'est déterminer la relation de Dieu avec
le temps. Les théologiens qui datent d'avant Kant ou ceux
qui l'ignorent, raisonnent sur l'éternité de Dieu en partant
de la notion vulgaire du temps, réalité accessible à nos sens
et à notre entendement selon les philosophes dogmatiques,
inconnaissable et incompréhensible suivant les philosophes
pyrrhoniens.

Depuis Kant, et, grâce à lui, il n'est plus possible de

donner dans l'illusion du dogmatisme ou du pyrrhonisme.
L'analyse critique des notions du temps et de l'espace est,
on le sait, l'un des plus grands titres de gloire du philosophe
de Königsberg. Nous tenons pour établie la doctrine kantienne
du temps, qu'aucun de ses successeurs ne nous semble avoir
ébranlée. Intuition à priori de la raison, antérieure à toute
expérience, inhérente à notre constitution mentale, le temps
est la forme de la perception interne1, le cadre dans lequel

tischen Grundsätzen, I (1863), 225-226 ; Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen

Dogmatik, 18962, p. 352; Luthardt, Die christliche Glaubenslehre gemeinverständlich

dargestellt, 1898, 147-148; Gretillat, op. cit., I, 226 : «Notre définition

de l'éternité divine tend à soustraire l'existence divine aux conditions du

temps, mais sans exclure les libres interventions de Dieu dans le temps. »

1 Nous rappelons que si, d'après l'auteur de la Critique de la raison pure, le

temps est la forme de la sensibilité ou de la perception interne, l'espace est la
forme de la sensibilité ou de la perception externe. Les philosophes néocriticistes
de l'école de Renouvier et de Pillon repoussent le parallélisme kantien entre

l'espace et le temps, considèrent le temps comme la forme nécessaire de toute
conscience et de tout esprit, et veulent soumettre Dieu, en son être et en son

activité, à la loi du temps sans le soumettre à la loi de l'espace.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 199

cette perception se réalise et sans lequel elle serait impossible.

Nous pensons toutes choses dans le temps, mais nous
ne saurions percevoir la durée indépendamment de son
contenu; le temps n'est pas l'objet de notre perception : il est

une manière de percevoir les objets.
Si telle est la définition du temps, si le temps est une

propriété originelle et inaliénable du sujet, si la pensée humaine
ne saurait faire abstraction du temps, sommes-nous autorisés
à affirmer qu'il en est de même en Dieu Oserons-nous
soutenir que le processus de la connaissance s'effectue de la
même façon en lui? Aurons-nous la prétention de déterminer
comment les phénomènes de la nature et les événements de

l'histoire se réfléchissent dans la conscience de Dieu?
A toutes ces questions, on a eu le courage de répondre

affirmativement; et, pour justifier ce passage téméraire de

l'homme à l'Etre suprême, on a dit que, l'homme ayant été

créé à l'image de Dieu, il est permis de conclure de la
personne et de la nature humaine à la nature et à la personne
de Dieu. Mais c'est là se méprendre singulièrement sur le

sens et la portée des anthropomorphismes en philosophie et
en théologie1. Sans doute, pour se représenter Dieu, l'homme
est obligé d'emprunter des images à la sphère des choses

humaines; mais ces emprunts, ces analogies, qui sont une
nécessité psychologique, n'ont pas une valeur métaphysique :

ils ne donnent pas une définition de l'être.
Il faut avoir le courage de le confesser : nous sommes

incapables de réaliser par la pensée le rapport qui existe entre
Dieu et le temps.

Il s'ensuit que la notion de l'éternité se dérobe également
à notre conception. Impuissants à porter un jugement sur
la vie de Dieu en lui-même, nous ne saurions atteindre la
forme et la modalité de son essence ni décider si elle est

temporelle, intemporelle, supratemporelle. Si l'on se maintient

sur le terrain de la spéculation pure, si on cherche

i A. Saratier, Esquisse d'une philosophie de la religion d'après la psychologie
et l'histoire, 1897, p. 397-398. — Ch. Wagner, Libre-Pensée et Protestantisme

libéral, 1903, p. 140 et suiv.



200 P. LOBSTEIN

à établir l'attribut métaphysique de l'éternité divine par la
réflexion théorique, on outrepasse les limites imposées à

l'entendement humain1.

II

Une autre voie s'ouvre à nous, qui mène plus sûrement et

plus directement au but : c'est la voie religieuse. Elle nous
introduit dans le monde de la piété, c'est-à-dire dans la
sphère des dispositions subjectives, des émotions du cœur,
des déterminations de la conscience, des décisions de la
volonté. Non que l'élément de la croyance soit absent et que
l'intelligence ne s'exerce pas dans le sanctuaire intime de la

religion, mais la pensée y est inspirée et dominée par des

intérêts pratiques, par les besoins et les aspirations infinies
de la vie intérieure, de la vie de l'àme dans sa riche
complexité et ses mystérieuses profondeurs.

Aussi quelle différence entre la genèse de la notion
religieuse de l'éternité et les opérations spéculatives ou dialectiques

par lesquelles la philosophie ou la théologie rationnelle

cherche à s'élever jusqu'à cet attribut de Dieu!
La conception religieuse de l'éternité divine procède d'un

instinct spirituel, à la fois réveillé et satisfait par une
révélation qui est une délivrance. Jeté sur cette planète, perdu
dans un petit canton de l'univers, témoin et trop souvent
victime de l'incessante variation des choses, de la fuite
infatigable du temps, de la mort qui le menace en lui-même ou
dans ceux qui lui sont chers, l'homme a besoin de s'affirmer
au milieu du flux universel des êtres et des phénomènes; il
cherche à attacher sa vie éphémère à une vie qui demeure ;

ballotté par les flots d'un océan sur lequel il est près desombrer,

il s'efforce de jeter l'ancre pour sauver sa nacelle de la
tourmente. « Nous voguons sur un milieu vaste, toujours
incertains et flottants, poussés d'un bout vers l'autre. Quelque

1 Bovon, Dogmatique chrétienne, tome I (1895), 258 : « Saisi sous l'angle de

l'infinité (éternité et immensité), Dieu est inintelligible. » — M. Trial, Essai d'éducation

chrétienne, 1902, p. 38. — M. Ménégoz, ouv. cité, p. 9-10.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU SOI

terme où nous pensions nous attacher et nous affermir, il
branle et nous quitte; et, si nous le suivons, il échappe à

nos prises, nous glisse et fuit d'une fuite éternelle. Rien ne
s'arrête pour nous. C'est l'état qui nous est naturel, et toutefois

le plus contraire à notre inclination. Nous brûlons de
désir de trouver une assiette ferme et une dernière base

constante, pour y édifier une tour qui s'élève à l'infini. Mais

tout notre fondement craque, et la terre s'ouvre jusqu'aux
abîmes1. »

Du fond de ces abîmes, l'âme religieuse jette un cri de

détresse, qui est aussi un cri d'espérance et de foi. Dans le
sentiment douloureux et tragique de sa condition fragile et
éphémère, l'homme cherche un refuge contre l'instabilité
des choses et la fragilité de sa propre nature. La contradiction

intime, qui fait son tourment et sa gloire, n'est pas une
antinomie purement théorique, dont l'intelligence cherche
la solution dans une synthèse plus comprehensive; c'est

un conflit éclatant dans la vie de l'âme qui ne peut
échapper à l'étreinte du temps et triompher des angoisses
de la mort qu'en trouvant la paix et la délivrance dans celui
qui demeure alors que tout passe. Ce qui pousse l'âme
religieuse vers « l'Eternel, » ce qui la jette à ses pieds, ce n'est

pas un besoin de curiosité spéculative, c'est l'aiguillon d'une
nécessité plus impérieuse, c'est une préoccupation vitale, un
instinct de conservation et de salut suprême.

Cet instinct n'est pas une illusion, un besoin qui se perd
dans le vide ; le croyant y reconnaît une manifestation positive

de Dieu : l'aspiration de l'âme humaine vers l'Eternel
est une inspiration de l'Eternel à l'âme humaine2. Les

expressions de la foi et les formes de la révélation sont multiples

et variées, tantôt naïves et grossières, tantôt profondes
et sublimes; mais ce qui, sous ces formes et ces expressions,
se retrouve partout, c'est le besoin de l'être d'un jour qui,

1 Pascal, Pensées, éd. Havet, tome I (18662), p. 6.
2 M. A. Réville, Essais de critique religieuse, Paris 1860, Introduction, p. 16.

— Bouvier, Dogmatique, I, p. 106. — Sabatier, Esquisse, p. 32 et suiv., 51 et

suiv. — M. Ch. Wagner, Libre-Pensée el Protestantisme libéral, p. 178-179.



202 P. LOBSTEIN

du sein de ce monde fugitif et périssable, s'élance vers une
puissance qui le préserve et le sauve du néant. Les « dieux
immortels» qui régnent dans les chants homériques, le «

rocher des siècles » (Esaïe XXVI, 4) vers lequel les prophètes
d'Israël élèvent leurs regards et leurs cœurs, le ce Père dans les
cieux » auquel s'adresse la prière de Jésus, sont les noms
divers, toujours plus élevés et plus purs, que la conscience

religieuse de l'humanité a donnés à l'Eternel.
Recueillons, dans les documents de l'ancienne alliance,

dans les discours des prophètes et les hymnes sacrés d'Israël,
les témoignages émouvants rendus par la foi à l'éternité de

Jahveh, dont le nom lui-même est une révélation (Ex. VI,
2-3; III, 14. Comp. Gen. XXI, 33.) Ce témoignage est
vraiment l'écho fidèle d'un sentiment religieux aussi spontané
que profond : « Seigneur, tu es pour nous un refuge de
génération en génération. Avant que les montagnes fussent
nées et que tu eusses créé la terre et le monde, d'éternité en
éternité tu es Dieu. Tu fais rentrer l'homme dans la poussière,

et tu dis : Fils de l'homme, retournez Car mille ans
sont à tes yeux comme le jour d'hier quand il n'est plus, et
comme une veille de la nuit. Tu les emportes, semblables à

un songe qui, le matin, passe comme l'herbe : elle fleurit le

matin, et elle passe; on la coupe le soir, et elle sèche. »

(Psaume XC, 1-6.) — La certitude de l'éternité divine,
contrastant avec l'instabilité des choses terrestres et la fragilité
humaine, rencontre dans d'autres passages de l'Ancien
Testament, dans les psaumes, chez le grand prophète inconnu
de l'exil, une expression saisissante par sa simplicité et sa

grandeur. « Mes jours sont comme l'ombre à son déclin, et je
me dessèche comme l'herbe; mais toi, Eternel, tu règnes à

perpétuité, et ta mémoire dure de génération en génération....

Je dis : Mon Dieu, ne m'enlève pas au milieu de mes

jours, toi dont les années durent éternellement Tu as
anciennement fondé la terre, et les cieux sont l'ouvrage de tes
mains. Ils périront, mais tu subsisteras; ils s'useront tous
comme un vêtement; tu les changeras comme un vêtement,
et ils seront changés, mais toi, tu restes le même, et tes an-



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 203

nées ne finiront point. » (Ps. XXII, 12-13 ; Cil, 25-28.). « Ne

le sais-tu pas? ne l'as-tu pas appris? C'est le Dieu d'éternité,
l'Eternel, qui a créé les extrémités de la terre ; il ne se

fatigue point, il ne se lasse point; on ne peut sonder son
intelligence.... Qui a fait et exécuté ces choses? C'est celui qui a

appelé les générations dès le commencement, moi, l'Eternel,
le premier, et le même jusqu'aux derniers âges.... Vous êtes

mes témoins, dit l'Eternel, vous, et mon serviteur que j'ai
choisi, afin que vous le sachiez, que vous me croyiez, et que
vous compreniez que c'est moi : avant moi, il n'a point été

formé de Dieu, et après moi, il n'y en aura point. Ainsi
parle l'Eternel, roi d'Israël et son rédempteur, l'Eternel des

armées : Je suis le premier et je suis le dernier, et hors de

moi il n'y a point de Dieu. » (Esaïe XL, 28 ; XLI, 4 ; XLIII,
10; XLIV, 6.)

Dans l'esprit des prophètes d'Israël, l'attribut de l'éternité
de Dieu n'est pas une forme vide, une abstraction vague et

stérile, un concept de l'intelligence essayant d'étreindre et
de définir l'Absolu, c'est une notion essentiellement pratique
qui, inspirée par la conception téléologique du prophétisme,
prend un contenu positif et gagne singulièrement en richesse
et en profondeur. La conscience prophétique, arrivée à sa

complète et glorieuse maturité, contemple sous l'angle de

l'éternité divine les destinées historiques d'Israël, œuvre
d'éducation réalisant un dessein constant et progressant vers
un but déterminé. Dès lors l'éternité de Jahveh se révèle dans

la volonté permanente du Dieu qui préside à la marche de

la nation à travers les âges : Dieu, qui a conçu le plan du
drame, qui en a formé le nœud, qui en a ménagé les

péripéties et qui, dès le début, en a marqué le dénouement, Dieu
est éternel en ce sens qu'il reste d'accord avec lui-même,
qu'au milieu de toutes les vicissitudes et à travers toutes les

catastrophes, il poursuit invariablement l'accomplissement
de ses fins suprêmes. «Je suis l'Eternel, je ne change point....
Dieu n'est point un homme pour mentir, ni fils d'un homme

pour se repentir. Ce qu'il a dit, ne le fera-t-il pas? ce qu'il a

déclaré, ne l'exécutera-t-il pas?» (Mal. III, 6; Nomb. XXIII,



204 P. LOBSTEIN

19; comp. 1 Sam. XV, 29.) Qu'on remonte ou qu'on redescende

le cours des événements, partout et toujours c'est la
même cause souveraine dont on retrouve la présence et l'action

: l'éternité de Dieu ne se révèle dans toute sa plénitude

que sous la forme de l'inaltérable fidélité du Seigneur.
« Confiez-vous en l'Eternel à perpétuité, car l'Eternel est le
rocher des siècles.... Sache que c'est l'Eternel ton Dieu qui
est Dieu. Ce Dieu fidèle garde son alliance et sa miséricorde
jusqu'à la millième génération envers ceux qui l'aiment et

qui observent ses commandements.... Quand les montagnes
s'éloigneraient, quand les collines chancelleraient, mon amour
ne s'éloignera point de toi, et mon alliance de paix ne
chancellera point, dit l'Eternel qui a compassion de toi. » (Esaïe

XXVI, 4; Deut. VII, 9; Esaïe LIV, 10.)
Cette notion si vivante et si féconde de l'éternité va s'atté-

nuant et s'affaiblissant quelque peu dans les siècles suivants ;

sans perdre sa couleur religieuse, elle prend parfois une
teinte plus abstraite. Cela tient sans doute au fait souvent
relevé que l'idée de la transcendance divine s'affirme avec

plus d'énergie et enlève, dans la même mesure, au sentiment
religieux quelque chose de sa chaleur et de sa naïveté.
Cependant on trouve dans les livres apocryphes de l'Ancien
Testament des paroles qui semblent un écho à peine affaibli
de la voix des prophètes. (Ecclésiastique XVIII, 1 ; XLII, 19-21 ;
2 Macch. I, 24-25; Tobie XIII, 6.)

C'est aussi à l'école des prophètes qu'a grandi la pensée de

Jésus. Mais ce Dieu, auquel rendent témoignage les David
et les Esaïe, le Fils en trouve la révélation la plus intime et
la plus directe dans son propre cœur. Le Seigneur du ciel et
de la terre (Mat. XI, 25), le Dieu dont le royaume est préparé
à ses élus avant la création du monde (Mat. XXV, 34), le
Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob, aux yeux duquel tous
les morts sont vivants (Luc XX, 38), est l'Eternel, dont
l'inaltérable bonté fait lever son soleil sur les méchants et sur
les bons et tomber sa pluie sur les justes et les injustes (Mat.
V, 45) ; sa miséricorde infinie accueille l'enfant égaré et
repentant (Luc XV, 20) ; quiconque perdra sa vie pour l'amour



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 205

de celui qu'il a envoyé, la retrouvera pour toujours, parce qu'il
est lui-même l'auteur et le dispensateur d'une vie sur laquelle
le monde et le temps n'ont pas de prise. (Mat. XVI, 25-26.)

Pour Jésus, l'Eternel n'est pas l'Absolu, l'Indéterminé, pâle
entité métaphysique; c'est le Père céleste dont l'éternité n'est

autre chose que l'invariable fidélité et l'amour qui ne se

dément jamais. Les attributs divins ne restent pas emprisonnés
dans les froides régions de la spéculation pure, ils sont élevés

dans la sphère morale et comme baignés de la chaude
lumière de la vie religieuse.

Ce caractère essentiellement pratique et vivant se retrouve
dans tous les écrits du Nouveau Testament et persiste jusque
dans le document le plus récent du recueil canonique. Si la
seconde épître de Pierre redit la parole d'un psaume qui
affirme l'éternité de Dieu, c'est pour y trouver la preuve de

son inlassable patience. « Mes bien-aimés, il est une chose

qui ne doit pas vous échapper, c'est que, pour le Seigneur,
un jour est comme mille ans, et mille ans sont comme un
jour. Le Seigneur ne tarde pas dans l'exécution de sa

promesse, comme le pensent certaines personnes; il use de

patience envers nous, ne voulant pas qu'aucun périsse, mais

que tous viennent à la repentance. » Si l'Apocalypse répète à

trois reprises l'hommage rendu par le prophète (Esaïe XLIV, 6)

au Tout-Puissant, qui est le premier et le dernier, à Celui

qui était, qui est et qui sera. (I, 4-8 ; IV, 8), c'est qu'elle trouve
dans l'histoire dont elle cherche à déchiffrer l'énigme, le

témoignage de l'éternité divine : en affirmant l'harmonie
préétablie entre l'événement prédit et l'événement réalisé, l'auteur

biblique proclame que l'anneau final de la chaîne de

l'histoire correspond à l'anneau initial, qu'il y a liaison
organique entre chacun des nœuds de la trame, dont Dieu
tient les extrémités et dont il domine tout le développement.
Aussi l'éternité de Dieu s'affirme-t-elle dans la conception du

plan de la rédemption qui, fixé « avant la création du monde »,

a été manifesté en Jésus-Christ « à la fin des temps. » Le

mystère enfin dévoilé de l'économie du salut ouvre à la foi
religieuse des perspectives infinies et fait participer les fidèles



206 P. LOBSTEIN

eux-mêmes à la vie éternelle, dont le Père est la source
intarissable et dont Jésus-Christ est l'organe et le garant. « Béni
soit Dieu, le Père de notre Seigneur Jésus-Christ, de ce qu'il
nous a comblés en Christ de toutes sortes de bénédictions
spirituelles dans les cieux. C'est en Christ qu'il nous a élus
avant la fondation du monde, pour être saints et irrépréhensibles

devant lui, nous ayant, dans son amour, désignés
d'avance pour ses fils adoptifs par Jésus-Christ, d'après le
bon plaisir de sa volonté, à la louange de la grâce magnifique

qu'il nous a faite dans son Bien-Aimé. » (Eph. 1,3-6;
1 Pierre 1,20; Tite 1,2-3; 2 Tim. I,9L)

Ainsi se révèle, dans toute sa richesse, le contenu de l'éternité

divine qui se confond avec l'immuable fidélité de Dieu
et n'est, à vrai dire, qu'un attribut essentiel de son amour2.
Le roi des siècles, le Seigneur des Seigneurs, qui seul
possède l'immortalité (1 Tim. I, 17 ; VI, 16; comp. Rom. I, 20;
XVI, 25-26), le Père des lumières, en qui il n'y a ni changement,

ni ombre de variation (Jacq. I, 17), a de toute éternité
préparé le salut de ceux qu'il a destinés à être conformes à

l'image de son Fils (Rom. VIII, 29-30.) Dans la réalisation de

ce dessein d'amour il reste d'accord avec lui-même : sa
vocation et ses dons sont irrévocables ; si nous sommes
infidèles, il demeure fidèle, car il ne peut se renier lui-même.
(Rom. XI, 29; 2 Tim. II, 13.) Parmi les puissances qui se

liguent pour nous séparer de l'amour de Dieu en Jésus-

Christ, l'apôtre mentionne la vie et la mort, le présent et
l'avenir (Rom. VIII, 38), mais il ne les nomme que pour nous
les montrer désarmées et vaincues : le temps n'a point de

prises sur ceux qui sont en communion de vie avec le

Seigneur. « Aucun de nous ne vit pour soi-même et aucun de

nous ne meurt pour soi-même; car si nous vivons, nous
vivons pour le Seigneur; si nous mourons, nous mourons
pour le Seigneur; soit donc que nous vivions, soit que nous

1 Voy. Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung,

III (18883), p. 285. — H. Cremer, Die christliche Lehre von den Eigenschaften
Gottes, 1897, p. 104-105.

2 Ritschl, Unterricht in der christlichen Religion, 18904, p. 12.



ETUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 207

mourions, nous sommes au Seigneur. » (Rom. XIV, 7-8.)
Les écrits johanniques célèbrent à l'envi cette victoire

remportée sur le monde par la foi qui ne vit plus dans le
temps, mais qui dès maintenant possède l'immortalité et
jouit de la vie éternelle. « De même que le Père a la vie en

lui-même, de même il a donné au Fils d'avoir la vie en lui-
même. Si quelqu'un garde ma parole, il ne verra jamais la
mort. Je suis la résurrection et la vie : celui qui croit en moi
vivra, quand même il serait mort... le monde passe, et avec
lui sa convoitise, mais celui qui fait la volonté de Dieu
demeure éternellement. » (Jean V, 26; VIII, 51 ; XI, 25 ; 1 Jean

II, 17. Comp. 1 Jean V, 4, 11-13.) Dans toutes ces paroles,
auxquelles il nous serait facile d'en ajouter d'autres, le point
de vue de la transcendance métaphysique se trouve remplacé
par celui de l'immanence religieuse : l'éternité divine enveloppe

et pénètre le temps, elle se révèle à l'âme des croyants,
elle s'y réalise dans la mesure de leur communion avec le
Père et le Fils. (Jean XVII, 3, 21-26.)

Pourquoi avons-nous recueilli et analysé, plus longuement
qu'on ne le fait d'habitude, les témoignages bibliques qui se

rapportent à l'éternité de Dieu? Est-ce pour en faire une
mosaïque de dicta probantia, un catalogue d'articles de loi qu'il
s'agirait d'imposer à notre pensée, afin d'emporter notre
assentiment et de gouverner notre croyance? En aucune façon.
Nous estimons qu'il faut rompre sans retour avec l'usage
funeste de la preuve scripturaire transformée en oracle divin,
dont l'autorité extérieure asservit la conscience et l'intelligence.

Si nous avons reproduit les traits essentiels de la
conception de l'Ancien et du Nouveau Testament, c'est parce
que nous y trouvons l'expression classique de la notion
religieuse de l'éternité divine.

Ce qui frappe d'abord, c'est la forme concrète, pittoresque,
à la fois poétique et populaire que revêt la pensée des

écrivains sacrés. Nulle prétention à une définition scientifique,
nulle préoccupation doctrinale, pas la moindre velléité d'une
connaissance purement théorique. Prophètes, psalmistes,
apôtres ont le sentiment d'un au-delà qui dépasse leurs pa-



208 P. LOBSTEIN

roles, d'un arrière-fond mystérieux et sublime que la pensée
humaine ne fait qu'entrevoir et qu'il ne lui est pas donné de

traduire d'une manière adéquate. « Dieu est grand, mais sa

grandeur nous échappe, le nombre de ses années est

impénétrable. » (Job XXXVI, 26.) Le vêtement naturel de l'idée
religieuse de l'éternité divine, c'est l'image, le symbole.

L'âme inspiratrice des paroles bibliques, la puissance
intime qui crée l'image et suscite le symbole, ce n'est pas la
curiosité spéculative qui sonde les profondeurs de l'être
divin saisi en lui-même, abstraction faite de ses manifestations

et de sa volonté positive. Rien de moins désintéressé et
de moins objectif que ces hymnes qui célèbrent l'éternité
divine1. Ce qui vibre dans chaque note de ces cantiques
merveilleux, c'est l'émotion personnelle qui rapporte à elle-
même ce qu'elle pressent des attributs de Dieu. L'âme
religieuse ne s'abîme pas dans la contemplation calme et sereine
de l'éternité divine. Si elle l'adore, c'est parce qu'elle y trouve
un refuge, un asile inaccessible aux atteintes du temps, un
roc sur lequel elle s'appuie au sein de l'écoulement universel.
Nous ne saurions trop le répéter : la notion religieuse, la
notion biblique de l'éternité divine exprime une vérité dont
le chrétien fait l'expérience dans la mesure où il s'y livre et
où il la laisse agir sur sa vie intérieure : la foi à l'éternité de

Dieu est un élément essentiel de la piété.
C'est dire que cette foi engage notre personnalité tout

entière, notre conscience, notre volonté, notre cœur. L'intelligence

y a sa part et y joue son rôle, mais elle ne dicte pas ses

arrêts à la foi, elle en reçoit et en traduit les inspirations.
La foi à l'éternité de Dieu n'est pas une croyance qui a pour

1 Dans les développements des philosophes, le caractère pratique et subjectif de

la notion de l'éternité divine s'efface presque complètement. Fénelon, Traité de

l'existence de Dieu, H, 3 : « 0 Etre ô Etre votre éternité, qui n'est que votre
être même, m'étonne, mais elle me console. Je me trouve devant vous, comme si

je n'étais pas ; je m'abîme dans votre infini ; loin de mesurer votre permanence

par rapport à ma fluidité continuelle, je commence à me perdre de vue, à ne me

trouver plus, et à ne voir en tout que ce qui est, je veux dire vous-même.» Ce

passage est très intéressant : la velléité d'une conception pratique, qui perce au

début, s'évanouit aussitôt dans la contemplation objective de l'Etre en soi.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 209

objet une perfection de l'être divin, conçue indépendamment
des dispositions du sujet, c'est un acte moral qui se réalise

par le don de tout notre être spirituel. Croire à l'éternité de

Dieu, ce n'est pas spéculer sur l'essence de Dieu, définir la
modalité de son action, se rendre compte de ses relations
avec le temps, surprendre les secrets de savie transcendante.
Croire à l'éternité de Dieu, c'est se confier à une volonté qui
ne connaît ni défaillance, ni précipitation, ni recul, mais qui
poursuit invariablement la réalisation d'une fin suprême,
l'avènement d'un règne de justice, de paix et d'amour. Croire
à l'éternité de Dieu, c'est entrer nous-mêmes en relation
personnelle et vivante avec ce Dieu qui nous sauve de l'inconstance

et de la caducité des choses périssables, en nous
élevant au-dessus des souvenirs du passé, des agitations du

présent, des inquiétudes de l'avenir : croire à l'éternité de

Dieu, c'est avoir part dès ici-bas à la vie éternelle1.
Une foi pareille est bien réellement une victoire remportée

sur le monde (1 Jean V, 4) : elle triomphe de tout ce qui
peut être saisi sous l'angle du temps. Mais cette victoire n'est

pas remportée sans combat. Toujours l'empire de ce qui
tombe sous les sens tend à éloigner la piété de son centre de

gravité et à l'entraîner dans le courant des choses visibles et

passagères. Toujours il faut que la foi se relève et se ressaisisse,

rallumant sa flamme au foyer divin d'où elle émane,

retrempant ses forces dans la communion avec celui qui,
vivante image du Père, est lui-même un messager d'éternité,
puisqu'en lui toutes les promesses de Dieu sont oui et amen,
et qu'il demeure le même, hier, aujourd'hui, à jamais (2 Cor.

I, 20; Héb. XIII, 8.) Si la foi à l'éternité divine était
essentiellement une croyance, l'épreuve d'une lutte incessamment
renouvelée lui serait épargnée ; une fois acquise, elle n'aurait
plus besoin que d'être établie plus solidement à l'aide
d'arguments plus forts et d'une méthode plus rigoureuse; la
démonstration faite, il n'y aurait plus lieu d'y revenir;
exprimée par une formule correcte et précise, elle entrerait

» M. Kaftan, Dogmatik, 1897, p. 175.

théol. et phil. 1905 15



210 P. LOBSTEIN

définitivement dans notre patrimoine intellectuel ; il suffirait
d'avoir une raison saine et une mémoire sûre pour conserver

pur et intact ce précieux dépôt. Mais telle n'est pas la nature
de la foi chrétienne. La vérité religieuse qui en est l'objet
n'est pas une possession de tout repos ; partie intégrante de

notre vie spirituelle, elle essuie les atteintes, subit les éclipses,
traverse les défaillances auxquelles est sujette notre piété.
L'incrédulité, qui sans cesse nous guette et à laquelle trop
souvent nous succombons, n'est pas une faiblesse de

l'intelligence, elle est une infidélité du cœur. Douter de l'éternité
de Dieu ou la nier, c'est manquer de confiance en l'Eternel,
car c'est s'attacher aux choses visibles qui ne sont que pour
un temps, c'est adorer et servir la créature au lieu du Créateur

béni éternellement. (2 Cor. IV, 18; Rom. I, 25L)

III
Notre analyse de l'idée métaphysique et de la notion

religieuse de l'éternité de Dieu pose à la réflexion un dernier
problème. Quel rapport y a-t-il entre l'une et l'autre idée?
Sommes-nous en présence de deux ordres de connaissance?
Y a-t-il entre les deux notions dualisme irréductible? Ou
est-il possible de trouver une synthèse supérieure qui les

embrasse et les concilie?
Consultons l'expérience de l'homme religieux, la foi du

chrétien. Cette expérience, cette foi, il ne la doit pas à une
opération intellectuelle et il ne la fonde point sur une base

théorique. Sous l'aiguillon d'une nécessité pratique, d'un
intérêt vital, par un acte de confiance, élan instinctif de l'être
près de périr2, l'âme religieuse s'élance vers l'Eternel, dont
elle saisit et embrasse la révélation libératrice et victorieuse.

Bien comprise, se renfermant dans les limites que lui trace

1 Voy. outre les chap, de Ritschl et ds Kaftan cités plus haut, H. Schultz, Die
Lehre von der Gottheit Christi, 1881, p. 589-590 ; Grundriss der evangelischen

Dogmatik, 1897, § 10, p. 23. — M. Reischle, Christliche Glaubenslehre in
Leitsätzen für eine akademische Vorlesung entwickelt, 1903, p.73 ; M. Hackenschmidt,

Der christliche Glaube, 1901, p. 69.
5 Saratier, Esquisse, p. 363.



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 211

son objet, la théologie a pour mission d'exprimer d'une manière
complète et exacte les réalités religieuses dont la certitude
intime lui est donnée par la foi. Les formules par lesquelles le

dogmaticien essaie de définir les attributs de Dieu n'empruntent

pas leur contenu à un système philosophique ou à une
théologie rationnelle, elles le puisent au cœur même de la
vérité évangélique assimilée par la conscience chrétienne. Il
s'ensuit que notre conception dogmatique de l'éternité divine
nous est imposée par la foi religieuse, qui a rencontré son

expression classique dans les livres saints, et que nous avons
analysée dans les pages précédentes. Si nous ne sommes pas
arrivés à la conviction de l'éternité de Dieu par la voie
discursive du raisonnement et de la démonstration théorique, si

cette conviction est un fruit de la piété alimentée par la
révélation, il est bien évident qu'il faut conserver à notre
formule dogmatique le caractère subjectif, pratique, téléologique

qui est la marque distinctive de toute foi religieuse.
Mais qu'est-ce à dire? Condamnerons-nous l'effort tenté

par nos philosophes ou nos théologiens pour s'élever à la
notion de l'éternité divine? Nullement, à condition qu'on ne

se méprenne pas sur le sens el la portée de ce travail de

l'intelligence. Les spéculations métaphysiques de nos scolastiques

anciens ou modernes ne constituent pas un argument,
une preuve ; toutes ces théories ne sont intéressantes que
parce qu'elles sont la description d'un mouvement de l'âme,
d'un acte de foi. « Ce qu'on appelle l'argument métaphysique,
dit excellemment E. Scherer1, est uniquement l'analyse d'une
intuition. Et quel rapport y a-t-il, je vous prie, entre un
calcul et une intuition Quel rapport entre un procédé de

démonstration qui opère successivement, logiquement, et le

mouvement spontané de la foi, c'est-à-dire précisément
l'adhésion à ce qui n'est pas démontré Quel rapport entre l'élan
de l'âme embrassant son Dieu et le syllogisme »

Soyons plus modestes, nous n'en serons que plus forts :

le rôle de la dogmatique consiste à traduire fidèlement l'ex-

1 Mélanges de critique religieuse, 1860, p. 393.



212 P. LOBSTEIN

périence en vertu de laquelle nous affirmons l'éternité de

Dieu, à analyser les éléments de la foi chrétienne au Dieu
éternel. On ferait fausse route en s'imaginant que le résultat
de cette analyse porte sur Dieu considéré en lui-même, sur
son existence objective, sur les modalités de sa vie et de son
action. La foi religieuse saisit le Dieu qui entre en communion

avec elle, et la théologie chrétienne s'applique à exprimer

ce rapport. Mais gardons-nous de confondre la description

et la démonstration. Les théories élaborées pour définir
l'éternité divine ne sont pas une preuve propre à établir la

foi, elles sont un symbole destiné à la traduire. L'immense
majorité des théologiens prennent le phénomène psychologique

pour la réalité transcendantale ; ils se font illusion sur
la valeur de leurs doctrines, en leur attribuant un contenu
objectif et absolu, alors qu'elles n'ont qu'une valeur relative
et formelle. Ramenées à leur vraie signification, ces théories
sont essentiellement critiques et négatives; le théologien,
partant des réalités spirituelles que saisit la foi, élimine
toute solution inconciliable avec la révélation dont il a acquis
la certitude religieuse. Dans le cas présent, il affirmera que
Dieu ne saurait être soumis aux lois et aux conditions de ce

qu'est pour nous le temps; il n'en soutiendra pas moins que,
pour se manifester à l'homme, l'Eternel adapte ses révélations

aux formes seules accessibles à l'esprit et à la
conscience de la créature. Cette double thèse n'est pas pour lui
un axiome de la raison théorique, elle est un corollaire de la
foi religieuse, ou plutôt elle est la formule qui traduit dans
le monde de la pensée une vérité d'expérience ; elle ne nous
apprend absolument rien sur les mystères de la vie transcendante

de l'être divin, elle ne fait que signaler les deux écueils

que doit éviter la foi. C'est dans ce sens que cette double
thèse a une portée critique : elle ne veut pas être une définition,

elle est une simple limite.
Essayera-t-on de l'ébranler ou de la combattre en alléguant

le principe de contradiction? M. Bois l'a entrepris. « On aura
beau dire et beau faire, dit-il, on aura beau, pour soutenir
l'insoutenable, accumuler les subtilités et les logomachies,



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 213

on n'arrivera pas à faire tenir dans un seul et même Dieu en

un seul et même instant un Dieu temporel et un Dieu intemporel

L » — Cette objection serait irréfutable si les termes
employés, les formules du Dieu temporel et intemporel,
pouvaient exprimer un jugement objectif sur l'être et la nature
de Dieu, sur la forme de son activité, sur son rapport avec le

temps. Mais cette question est insoluble, et toute prétention
à y répondre repose sur une conception de l'anthropomorphisme

dont nous avons reconnu l'inanité.
Le vice radical de la théologie scolastique consiste

précisément dans la confusion perpétuelle du point de vue
subjectif et psychologique et du point de vue objectif et
métaphysique. Là réside aussi le npûrov iJ/eûSoç, la faute initiale de

la subtile et spécieuse étude de M. Bois sur l'éternité de Dieu.
Qu'il nous soit permis d'en relever un point essentiel qui
fera saisir sur le vif le procédé du savant dialecticien.

« Au nom de la raison comme au nom du christianisme, il
est souverainement important, indispensable de le proclamer :

Dieu est dans le temps, Dieu est temporel. Un Dieu qui vit
dans le temps, c'est un postulat essentiel de la morale et de

la religion chrétiennes2. » Il y a, dans ces affirmations, deux
ordres d'idées qu'il importe de distinguer. Avec M. Bois nous
soutenons que la piété ne saurait se passer d'un Dieu dont
l'action s'exerce dans le temps. En effet, si, d'une part, il
existe une Providence, si cette Providence intervient dans le

cours des événements, si ses effets se réalisent et se révèlent
dans la nature et dans l'histoire; si, d'autre part, Dieu a
voulu que le temps fût la catégorie inhérente à notre constitution

mentale, l'intuition primordiale de notre raison, la
forme de notre sensibilité interne, il faut que toute communication

effective de Dieu à l'humanité s'assujettisse aux
contingences de la création finie, partant qu'elle revête le caractère

d'une manifestation temporelle. Une révélation divine
qui n'entrerait pas dans le cadre tracé par le Créateur à

l'organisation intellectuelle et morale de l'humanité, serait inac-
1 Etude citée, p. 719.
2 Etude citée, p. 718.



214 P. LOBSTEIN

cessible à notre pensée et à notre conscience; une action de

la Providence qui n'aurait pas lieu dans le temps n'aurait
pas de prise sur les hommes qui vivent dans le temps; elle
serait comme si elle n'existait pas.

Mais c'est à cela que se réduit le postulat de la piété et de

la morale; c'est là qu'il s'arrête. Ni la foi religieuse ni la
conscience morale n'ont le droit ou le pouvoir de franchir ces

limites. M. Bois ne veut pas se résigner; il transforme le
postulat moral et religieux en une thèse objective et métaphysique

sur la modalité interne de la vie divine. Nous pensons
au contraire que nous ne sommes pas qualifiés pour nous

prononcer sur le terme transcendantal du problème. Cette

accommodation de l'Eternel aux concepts de notre nature
finie a-t-elle un retentissement, un contre-coup au sein de la
vie intradivine L'action de la Providence se déployant dans
le temps, afin de se rendre perceptible à la créature, emporte-
t-elle une modification dans les insondables profondeurs de

Dieu Quelle est la nature de cette modification M. Bois
croit le savoir et a bien voulu nous le dire. Mais nous osons
lui demander comment il l'a appris. Aurait-il réussi à

s'affranchir de sa condition de créature bornée dans le temps?
Aurait-il pris lui-même son point d'appui en-dehors et au-
dessus de l'humanité? Autant vaudrait lui demander s'il a

pu sauter hors de son ombre.
Mais il y a plus. En affirmant que Dieu est temporel, en

tirant de cette proposition une série de conséquences qui ont
donné le vertige à plus d'un lecteur, en attribuant à Dieu
successivement deux éternités, l'éternité simultanée d'abord,
puis l'éternité successive, M. Bois fait bon marché d'un autre
postulat de la piété et de la morale, lequel n'est pas moins
important que celui dont il se montre si justement préoccupé.

Oui, disons-nous avec lui, il faut que l'action divine
s'adapte aux conditions de la mentalité humaine, il faut que
Dieu se révèle dans le temps pour se rendre sensible à notre
âme; oui, la réalité de la religion et de la morale est à ce

prix. Mais ce qui n'est pas moins essentiel à la piété et à la
morale, c'est la conviction que les bornes tracées à l'esprit



ÉTUDES SUR LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE DIEU 215

humain, ne sont pas des limites imposées à la Providence
divine. Si son action s'exerce et se révèle dans le temps,
l'Eternel n'est pas soumis aux atteintes et aux vicissitudes
du temps. Comment l'àme religieuse pourrait-elle avoir
confiance en Dieu, si elle n'avait pas l'assurance qu'il n'y a en
lui « ni changement, ni aucune ombre de variation? » N'est-ce

pas là le nœud vital de la notion biblique de l'éternité
de Dieu? Que deviennent ces vérités nécessaires, dans la
théorie savamment échafaudée par la dialectique de M. Bois

sur le principe de non contradiction « L'éternité simultanée
de Dieu a eu une fin, mais n'a pas eu de commencement.
L'éternité successive de Dieu a eu un commencement, mais
n'aura pas de fin1. » En vérité, en présence de l'intrépidité
de pareilles assertions, on se demande par quelles grâces
d'état le hardi professeur a été initié aux mystères de Celui
dont les pensées sont au-dessus de nos pensées, comme les

cieux sont élevés au-dessus de la terre.
Une saine théorie de la connaissance religieuse met le

dogmaticien à l'abri de ces tentations ambitieuses et funestes.
Nous avons essayé de poser quelques jalons sur la voie que
nous a indiquée une expérience théologique souvent renouvelée

: c'est la route royale de la foi chrétienne et de la
liberté dogmatique. Elle se rencontre avec celle que suivent
les théologiens qui, partis de points différents de l'horizon
scientifique, ont depuis lors marché la main dans la main
et travaillé à la même œuvre de concentration religieuse et

1 Etude citée, p. 733. Voy. Fénelon, Traité de l'existence et des attributs de

Dieu, seconde partie, article 3 : « Il est faux que la création de votre ouvrage

partage votre éternité en deux éternités. Deux éternités ne feroient pas plus qu'une
seule : une éternité partagée qui auroit une partie antérieure et une partie
postérieure ne seroit plus une véritable éternité ; en voulant la multiplier on la détrui-

roit, parce qu'une partie seroit nécessairement la borne de l'autre par le bout où

elles se toucheroient. Qui dit éternité, s'il entend ce qu'il dit, ne dit que ce qui est,

et rien au-delà ; car tout ce qu'on ajoute à cette infinie simplicité, l'anéantit : qui
dit éternité ne souffre plus le langage du temps. Le temps et l'éternité sont

incommensurables : ils ne peuvent être comparés ; et on est séduit par sa propre
faiblesse toutes les fois qu'on imagine quelque rapport entre des choses si

disproportionnées. »



216 P. LOBSTEIN

d'affranchissement spirituel. Conçu longtemps avant qu'on eût
prononcé les noms de symbolisme ou de fidéisme, le présent
essai n'en est pas moins une application conséquente du

programme symbolo-fidéiste. Il nous sera permis de le constater:
l'accord aussi involontaire que complet sur un point de cette

importance, ne constitue pas, il est vrai, un argument ou une

preuve, il n'en est pas moins une présomption favorable et un
heureux augure.

(A suivre.)


	Études sur la doctrine chrétienne de Dieu

