Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1905)

Heft: 1

Artikel: Sciences et philosophie religieuse
Autor: Reymond, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE *

PAR

A. REYMOND

Mesdames, messieurs,

Avant de poursuivre I’étude commenceée I’hiver passé sur
les rapports que la philosophie religieuse soutient avec la
philosophie des sciences, nous nous proposons dans cette
lecon de résumer les résultats auxquels nous étions parve-
nus.

Par le fait méme de ses recherches, la philosophie reli-
gieuse, avions-nous dit2, se distingue de la philosophie
générale. Celle-ci tient le probléme religieux pour important
sans doute, mals comme n’intéressant pas directement par
sa solution son existence. Affirmer que l'esprit humain est
capable de savoir quelque chose, ne fat-ce que son impuis-
sance & rien connaitre; estimer que, malgré les apparences,
il progresse dans lacquisition du vrai, c’est 1a le seul pos-
tulat auquel est attaché le sort de la philosophie quel que
soit du reste le domaine qui lui est attribué.

I’objet et le but que se propose la philosophie religieuse
sont sensiblement différents. Elle considére comme une
donnée irréductible ’expérience religieuse, sans pour cela la
limiter a une forme historique spéciale (chrétienne, boud-
dhiste ou mahométane). Elle cherche au cours de son travail

1 Lecon professée a I'Université de Lausanne.
2 Revue de théologie et de philosophie, janv. 1904,



6 A, REYMOND

a justifier cette affirmation et s’efforce de déterminer la por-
tée ontologique et cosmologique que 'expérience religieuse
comporte. Chacun sent combien ce travail peut préter & l'ar-
bitraire. Comment procéder pour éliminer avec le plus de
succeés le coefficient des appréciations individuelles qui
semblent inévitables dans une recherche pareille ?

Dans le chaos de pensées contraires qui agitent le monde
contemporain il est un domaine cependant o1 'accord semble
s’établir, c’est celui des lois scientifiques envisagées dans
leur signification pratique et non dans leur portée métaphy-
sique. Voici ce que nous voulons dire par 1a. D’expériences
plus oumoins répétées le savant conclut & des lois générales
et affirme que les phénomeénes se conditionnent entre eux.
Or la légitimité de l'induction et I'explication de la causa-
lité soulévent, comme on le sait, de graves problémes méta-
physiques. Mais leur solution n’intéresse pas l'existence et le
progres des sciences. Le savant sait, avec une confiance que
I’expérience confirme, qu’un phénomene rigoureusement dé-
terminé dans ses conditions se reproduit dans les mémes
conditions, 'expérience restant toujours et en dernier ressort
juge des résultats acquis. Que l’électricité se propage sous
forme d’ondes ou de courants, cette propagation se fait tou-
jours suivant des directions et des vitesses constantes si les
conditions du phénomene restent identiques. L’expérience
scientifique nous offre donc un domaine ot 'accord s’établit
entre tous.

L’expérience religieuse par son existence et par son activité
implique des affirmations qui portent sur les relations phé-
noménales dont s’occupe le savant. Dans quelle mesure ces
affirmations sont-elles compatibles avec ’expérience scienti-
fique ? C’est 14 la premiére question & résoudre avant de ten-
ter une solution générale du probleme religieux.

Mais dans le travail de comparaison qui s’impose ainsi une
difficulté surgit. Les affirmations de la conscience religieuse
ne sont pas une donnée a priori de la pensée humaine et
nous ne savons ou les trouver dans leur pureté et leur géné-
ralité. Force nous est donc de prendre le contenu d’une reli-



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 7

gion déterminée. Nous choisissons ainsi comme données pro-
visoires les affirmations de la conscience chrétienne dans
leurs grandes lignes et telles que I’histoire des dogmes nous
les révele, cherchant & voir si elles contredisent, et jusqu’a
quel point, ’'expérience scientifique ordinaire.

On peut grouper & peu prés comme suit les diverses affir-
mations de la conscience chrétienne dans le domaine qui
nous occupe.

La premiére d’entre elles est d’une portée toute générale
et concerne I'influence que la volonté exerce sur ’acquisition
et le développement des connaissances religieuses. L’état
actuel des sciences permet-il de nier ou d’affirmer cette
influence, et que conclure quant & la logique?

Quant aux autres affirmations elles peuvent se grouper
autour des trois données suivantes: Dieu, le monde extérieur
et 'homme.

De Dieu la conscience chrétienne affirme tout d’abord qu’il
existe et de plus qu’il est infini et éternel. L’éternité comme
Iinfinité de Dieu sont cependant contestées au nom des lois
mathématiques; son existence 'est également par le fait que
pour plusieurs les sciences suffisent & expliquer I'univers,
son but et son origine.

En ce qui concerne le monde extérieur ol nous vivons, la
conscience chrétienne affirme qu’il a élé créé par Dieu et que
action de Dieu s’y manifeste sous forme providentielle.
L’étude de la création et des miracles au point de vue scien-
tifique permet-elle de maintenir cette prétention ?

Quant & 'homme la conscience chrétienne le pose comme
personnel, comme responsable et libre et comme doué d’une
ame immortelle. Or la personnalité, la liberté et 'immortalité
de ’homme ne sont-elles pas des réalités illusoires que la
physiologie et la psychologie modernes ont fait évanouir?

La conscience chrélienne estime de plus qu’il vy a commu-
nion entre Dieu et '’homme, et que cette communion s’établit
grace a une révélation divine dans lhistoire. L’étude des
lois historiques et psychologiques combat-elle cette affir-
mation ?



8 A. REYMOND

Tels sont grossierement esquissés les divers problémes que
suggeére une étude comparative entre les données de la cons-
cience chrétienne et l'expérience scientifique ordinaire.
Parmi ces problémes nous avons, I'hiver passé, traité les
suivants: la logique, Dieu et le nombre infini, les miracles et
les lois scientifiques.

Rappelons les conclusions auxquelles nous sommes ar-
rivés.

Si éloignée qu’elle puisse paraitre de notre sujet, I’étude
de la logique ne [ui est pas indifférente cependant ; car les
divers systémes de logique qui se sont succédé dans I’his-
toire se sont tous efforcés de montrer comment et jusqu'ol
I’esprit humain était capable de connaitre.

Une étude sur I’évolution qu’a subie la logique depuis ses
origines jusqu’a nos jours montre que la difficulté inhérente
a cette discipline est de poser un objet a la fois comme réel
et comme intelligible. Quand je dis: « La somme des angles
d’'un triangle est égale & deux droits, » j’énonce un jugement
intelligible, qui se justifie grace aux définitions posées par
Pesprit. Mais rien ne me garantit que le triangle ainsi défini
existe tel quel en dehors de I'esprit qui le pense. Au con-
traire lorsque j’énonce le jugement suivant: « Cette table est
noire, » j’affirme une réalité donnée & 'esprit et qui ne dépend
pas de lui, mais le rapport qui existe entre la table et la
couleur noire reste une chose inintelligible, parce que la
liaison nécessaire en échappe a la pensée.

Cette difficulté se raméne & déterminer la nature du con-
cept et celle du jugement. Comment ce probléme se présente-
t-il & ’heure actuelle? Par une analyse de plus en plus pro-
fonde, la pensée moderne est arrivee au résultat suivant: il
y adisjonction entre la réalité telle qu’elle nous est donnée
dans la perception et la facon dont nous la formulons. A ce
point de vue les concepts (homme, table, noir, par exemple)
ne sont pas, comme le pensait Platon, des éléments fournis
de toutes piéces a lesprit et ayant une existence indépen-
dante. Les concepts sont déja un jugement virtuel que l'es-
prit porte sur la réalité. Concevoir, c’est déja juger. Il est



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 9

des lors malaisé de découvrir dans le concept ce qui vient de
Iesprit et ce qui est fourni par 'expérience.

La question devient plus pressante lorsqu’il s’agit de ca-
ractériser le jugement et sa portée; c’est la le probléme cen-
tral auquel tous les autres se raménent. L’on sait de quelle
facon magistrale Kant I'a posé dans la Critique de la ruison
pure, mais on ne peut dire qu’il 'ait résolu. La déduction
transcendantale ne permet pas d’établir la réalité des objets
auxquels se rapportent les jugements, et le désaccord entre la
pensée et le réel subsiste. Une grave question se pose alors.
Puisqu’il y a dualisme entre la réalité et ce qui nous en est
intelligible, quelle position prendre dans les jugements que
nous portons? Est-ce en agissant sous la catégorie du réel,
est-ce au contraire en nous conformant a la catégorie de l'in-
telligible que nous affirmons notre étre véritable ?

La deuxiéme de ces solutions qui fait de la pensée la me-
sure de la réalité est favorable, cela va sans dire, & I'idéal de
la science; mais c’est & la premiére que les penseurs contems-
porains se rattachent en général et en ce sens ils favorisent
les affirmations de la conscience chrétienne. Pour celle-ci en
effet les réalités dernieres sont inexplicables et il est des
mysteres qu’il faut adorer sans les comprendre. De plus, et
comme Kant l’a fait remarquer, Uesprit est actif non seule-
ment dans l'acquisition, mais dans l’élaboration méme de
toute idee; et ceci est en parfait accord avec le principe
méme du christianisme qui donne & la volonté un rdle pré-
pondérant dans la connaissance de la vérité.

Il y aurait sur la logique dans ses rapports avec les scien-
ces et le principe chrétien une étude a faire, du plus haut
intérét, mais ce que nous venons de dire suffit pour nous
montrer que les solutions auxquelles s’arrétent les logiciens
modernes ne sont pas contraires aux affirmations de la con-
science chrétienne.

Aprés ce probléme d'une portée toute générale nous avons
été conduits & examiner certaines affirmations qui concer-
nent la nature de Dieu. La conscience chrétienne pose en effet
Dieu comme un étre qui tout en étant personnel est en méme



10 A. REYMOND

temps éternel et infini. M. Renouvier a contesté cependant
cette double affirmation en s’appuyant sur la contradiction
du nombre infini. Et voici de quelle maniére.

Une chose contradictoire, nous dit M. Renouvier, ne saurait
exister, car le principe de contradiction qui régit notre
pensée est en méme temps la norme de la réalité. Ce dont
nous ne pouvons avoir aucune notion est pour nous comme
n’existant pas, ¢’est-a-dire, en fait, n’existe pas. Or le nombre
infini est une notion absolument contradictoire, car il est
impossible de concevoir un nombre qui serait le plus grand
et le dernier de la série des nombres entiers. Supposer donc
la réalité continue et divisible & I'infini, c’est vouloir réaliser
le nombre infini, ce qui est impossible. La réalité ne peut se
composer d’'un nombre infini d’éléments. L’ensemble des
étoiles par exemple forme un tout limité et fini. Ainsi en
est-il de tous les phénoménes qui sont donnés & la con-
science. Leur ensemble forme un tout composé d’un nombre
fini de parties.

Reste cependant une difficulté. Les grandeurs geéomeétri-
ques peuvent étre mesurées par le nombre, et cette mesure,
pour étre rigoureuse, semble comporter le nombre infini.
Sans les nombres fractionnaires, en effet, il nous est impos-
sible d’établir entre les grandeurs des rapports rigoureux.
Par 14 sont engendrées des séries qui renferment un nombre
de termes nécessairement infini, semble-t-il. M. Renouvier
leve cette difficulté de la facon suivante. La continuité est
une forme inhérente & nos conceptions d’espace et de temps,
et par 1a elle est impliquée dans toutes nos représentations
d’espace et de temps ; mais elle est tout idéale et reste une
possibilité qui n’est pas réalisée dans les phénomeénes. La
division & l'infini doit donc étre remplacée par la division
indéfinie de la grandeur. Le continu et 'indéfini se justifient,
mais & titre de possibles seulement et comme conditions de
toute expérience; dans la réalité tout ensemble de phéno-
meénes se présente comme un ensemble formé d’éléments
discontinus et en nombre fini. LLe nombre infini qu’emploient
les mathématiciens doit donc étre caractérisé comme un



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 11

nombre composé de parties trés petites mais en nombre finit.

Par suite, et puisque le réel n’existe pour nous qu’a titre
de phénomenes, Dieu, s’il existe, doit rentrer dans la caté-
gorie du temps et de l’espace. Nous le concevons de plus
comme un étre personnel, c’est-a-dire doué de facultés qui
se limitent par conséquent. Cela étant, Dieu a nécessaire-
ment commencé dans le temps. En effet, puisqu’il est per-
sonnel, c’est dire que des déterminations successives se
produisent au sein de sa conscience. Or sous peine de réaliser
la contradiction du nombre infini, nous devons supposer ces
deéeterminations en nombre fini, ce qui nous empéche de
concevoir Dieu comme éternel. Le méme raisonnement nous
prouverait que Dieu est limité dans ’espace, ¢’est-a-dire fini.
Que vaut cette argumentation ?

L.e nombre infini concu comme un nombre entier est sans
doute une notion contradictoire. Mais une étude historique
et critique sur le développement de cette notion montre que
I’'analyse mathématique n’identifie pas pour cela le nombre
infini avec un nombre indéfini, comme M. Renouvier le pré-
tend.

Pour M. Renouvier, une variable est constituée par la
somme de parties trés petites et constantes. En mathémati-
ques, une variable est une quantité essentiellement continue
comme la grandeur, et qui se compare & des quantités fixes
successivement plus grandes ou plus petites, suivant la mar-
che de la variable.

L’infiniment grand n’est donc pas la somme indéfinie de
quantités constantes et égales entre elles. Cest une quantite
variable et continue qui devient plus grande que toute quan-
tité donnée. L’infiniment petit de méme n’est pas une divi-
sion ultime et constante de 'espace. C’est une quantité va-
riable qui devient plus petite que toute quantité donnee et
qui, a la limite, se confond avec le zéro analytique ; ce zéro
n’est point synonyme du néant comme le zéro arithmétique,
mais il conserve une certaine réalité puisqu’il s’applique &
I’étendue.

! Renouvier, Essais de crilique générale : Logique, tome 1, p. 375.



12 A. REYMOND

Les infinis des mathématiques doivent étre considérés
comme des nombres parfaitements définis, mais qui se dis-
tinguent des autres nombres, entiers ou fractionnaires, de
méme que les nombres = ou e. L’artifice de M. Renouvier
consiste & faire de ces nombres-la des nombres entiers et &
ramener la continuité mathématique & une discontinuité nu-
mérique. C’est par 14 qu’il peut appliquer la loi du nombre
fini & tous les phénomenes.

Cette application est particuliérement délicate, lorsqu’il
s’agit de Dieu. Et tout d’abord, puisque les phénoménes sont
donnés dans les lois du temps et de I’espace, comment leur
refuser le caractére de continuité qui est inhérent a ces lois,
et qui seul nous permet de comprendre leurs liaisons et leurs
rapports réciproques ? Cela est surtout vrai du phénoméne de
conscience. Ce phénomene ne peut se réduire & une série
d’états successifs et distincts ; le lien d’unité et de continuité
qui caractérise les divers états de conscience, s’impose
comme un fait irréductible & la mesure: Dieu est conc¢u par
la conscience chrétienne comme la cause unique et vivante
de qui tout dépend, et la contradiction du nombre infini ne
permet pas de détruire cette affirmation. Quant & I'infinité
de Dieu, si elle est prise comme synonyme de perfection,
elle n’est pas incompatible avec I'idée de personnalité.

Siles sciences ne nous permettent pas de trancher les
probléemes relatifs & 'existence et & la nature de Dieu, en est-
il de méme en ce qui concerne lactivité de Dieu dans le
monde physique, et les affirmations de la conscience chré-
tienne relatives au miracle se laissent-elles justifier? Sur
cette question, volci les résultats auxquels nous avions
abouti.

Pour les auteurs de I’Ancien et du Nouveau Testament le
miracle est I'intervention visible dans la nature d’une volonté
supérieure et cachée qui agit contrairement au cours habi-
tuel des choses. Sans connaitre de lois scientifiques, au sens
moderne du mot, les écrivains sacrés croient cependant au
déterminisme habituel des événements qui s’enchainent les
uns les autres. Le miracle leur apparait comme une rupture



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 13

de cet enchainement et ¢’est par 1a qu’il révéle dans 'univers
la présence du Dieu invisible.

Cette notion biblique du miracle, comme aussi la croyance
4 des faits miraculeux accomplis au cours de ’histoire, se
maintiennent dans I’Eglise des origines ; elles se conservent
également & peu prés intactes au sein de I'Eglise catholique
et cela jusqu’a nos jours; les pelerinages qui ont Lourdes
pour but en sont un témoignage.

Dés le seiziéme siécle, c’est-a-dire a sa naissance, I'Eglise
protestante prend une autre attitude, que déterminent divers
courants philosophiques ainsi que I’éclosion des sciences phy-
siques et naturelles. Sous cette double influence les penseurs
protestants estiment que 1’ére des miracles est définitivement
close apreés 'age apostolique ; seuls, les miracles rapportés
dans la Bible doivent étre dignes de créance comme signes
de la révélation divine au sein du peuple hébreu. Sur ce der-
nier point cependant les avis se partagent.

Les uns admettent tous les miracles bibliques sans excep-
tion ; d’autres opérent parmi ceux-ci un triage suivant I'im-
portance religieuse ou morale qu’ils leur attribuent; plu-
sieurs enfin les rejettent tous absolument, comme contraires
aux lois naturelles, physiques ou historiques. Le probléme
en effet se concentre sur le point suivant: le miracle est-il
compatible avec les lois que les sciences formulent dans les
domaines qui leur sont propres? La réponse semble facile;
tout essai de conciliation entre les faits miraculeux et la
causalité scientifique échoue fatalement. Quelle que soit la
loi invoquée, naturelle ou exceptionnelle, si vraiment c’est
une loi, elle fait perdre au miracle sa signification biblique,
pour le faire rentrer dans le cours naturel des choses. La
cause seconde invoquée se substitue a 'action immédiate et
visible de Dieu. Tout miracle suppose soit une création, soit
le déploiement d’une force qui ébranle, qu’on le veuille ou
non, les lois postulées par la science relativement a la con-
servation de la matiéere et de ’énergie.

Rejeter le miracle serait la solution la plus simple, si par
14 méme la notion de la providence au sens chrétien du



14 A. REYMOND

terme n’était pas compromise jusqu’a disparaitre. L’action
providentielle de Dieu dans 'univers nous met en présence
des mémes difficultés que le miracle ; si Dieu agit réellement
dans I'histoire et dans la vie des individus, la stabilité des
lois scientifiques se trouve compromise ; or il serait grave au
point de vue chrétien de nier la providence divine, puisque
ce serait enlever & la foi chrétienne toute sa signification.

Mais une étude plus compléte des lois scientifiques nous a
amenés a distinguer dans tout probleme de ce genre trois
choses bien différentes :

10 L’expérience scientifique pure et simple, laquelle cons-
tate dans I'univers la répétition constante de certains phéno-
ménes. Un baton plongé dans un liquide transparent y
apparait toujours comme brisé.

20 La recherche de la cause qui justifie cette donnée cons-
tante; et la vraie relation une fois trouvée, sa traduction sous
forme de lois, mathématiques si possible. Dans l'exemple
cité, est-ce la nature du baton, celle du liquide ou tout autre
cause qui produit le phénoméne observé ? Comme on le sait,
ce phénomeéne est du 4 une déviation des rayons lumineux,
déviation qui s’exprime par un rapport mathématique entre
les sinus des angles d’incidence et de réfraction, et qui reste
constant pour une méme substance.

3¢ L’explication philosophique enfin, qui légitime & la fois
Pexpérience faite et la loi qui en est la traduction.

De ces trois stades, c’est le dernier surtout qui nous inté-
resse, car tous ceux qul nient le miracle invoquent cons-
clemment ou inconsciemment l'explication philosophique
que Kant a donnée de la science. Un examen attentif des lois
scientifiques montre qu’en fait cette explication n’est pas
justifiée. Les cadres inflexibles dans lesquels Kant place nos
sensations et par la les phénoménes naturels ne correspon-
dent pas a la réalité.

L’espace géométrique, par exemple, n’est pas une forme a
priori, immuable et rigoureuse, imposée a nos sensations. Il
nous est possible de concevoir et d’appliquer & I’étendue une
autre géométrie que la géométrie ordinaire ou euclidienne.



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 15

Et ce que nous disons des lois mathématiques peut s’ap-
pliquer a toute loi scientifique. Une loi quelconque est déja
une construction operee par le savant. Il faut distinguer entre
I’univers construit par le savant et 'univers donné dans la
perception. C’est seulement en les identifiant que 'on peut
refuser au miracle toute réalité. Cette identification, la cul-
ture moderne nous pousse a la faire sans cesse et nous avons
peine & nous représenter 'univers et ses phénomenes autre-
ment que sous forme de lois scientifiques. Par habitude nous
superposons aux données brutes de la sensation la vision
scientifique des choses. A strictement parler ily a 14 un abus
et sur les rapports qui existent entre 'univers du savant et
Punivers réel, nous pouvons seulement dire ce qui suit: les
faits vérifient les lois scientifiques conformément aux conven-
tions qui ont été faites pour formuler ces dernieres, mais, par
contre, il nous est impossible de vérifier la valeur rigoureuse
et absolue que nous attribuons & ces conventions. L’en-
semble des lois scientifiques ne peut donc constituer un ar-
gument contre la possibilité du miracle, qui reste un fait
d’expérience.

A ce point de vue, que comporte I’expérience scientifique,
pure et simple? Elle constate dans le monde physique ’exis-
tence de certaines constantes ; mais comme elle est et sera
toujours incapable d’en déterminer la nature et d’en fixer la
distribution ou la quantité absolues, elle ne peut vérifier ou
contredire les affirmations de la conscience chrétienne sur
I’action de Dieu dans 'univers. Une intervention providen-
tielle de Dieu, réelle mais mystérieuse en ce sens qu’elle
échappe aux procédés de lexpérimentation scientifique,
reste donc en fait compatible avec celte derniére. Les infrac-
tions & la loi de la conservation des forces que nécessite
cette croyance a4 une providence active ne contrarient pas les
constantes relatives, que seule 'expérience scientifique nous
révele.

Mais si la providence divine, possible au point de vue
scientifique, est une réalité pour le croyant, en est-il de
méme des miracles bibliques? Ceux-ci nous apparaissent



16 A. REYMOND

comme étant manifestement contraires aux constantes rela-
tives que nous révele I'expérience. Etant donné par exemple
les rapports constants que nous percevons dans la sensation
eau, 'expérience n’a jamais révélé qu’ils puissent étre trans-
formés en d’autres rapports correspondant 4 la sensation vin.
Un raisonnement analogue s’appliquerait au miracle de la
multiplication des pains et & celui de la marche de Jésus sur
les eaux. Tous ces faits et d’autres analogues apparaissent
comme incompatibles avec ’expérience scientifique ordinaire
et tous les efforts faits pour montrer qu’il n’en est pas ainsi
sont vains et illusoires.

Ce désaccord, si grave soit-il, ne constituerait pas un motif
suffisant pour nier les miracles bibliques si ceux-ci se justi-
fiaient pleinement sur le terrain de I’histoire; mais il est
loin d’en étre ainsi, comme le montre un examen impartial.

Les sources, tout d’abord, qui nous rapportent les faits mi-
raculeux ont un caractere spécial. Le Nouveau Testament
n’est pas un ensemble de documents rédigés en vue de
fournir des matériaux a la science historique. Cest avant
tout un recueil de témoignages dont les plus anciens sont
de vingt ans postérieurs aux évenements qu’ils rapportent.

Si méme les récits étaient contemporains des faits racontés
il resterait toujours a juger la compétence des témoins. Or
sur la question des miracles les apotres ont pu partager des
préjugés fort répandus a leur époque et cela non seule-
ment parmi le peuple, mais méme dans les classes cultivées.

Une derniére considération enfin doit éfre examinée. La
croyance aux miracles n’est pas spéciale & la religion chré-
tienne. A l'origine de toute religion, comme aux époques de
ferveur religieuse, nous voyons un phénomeéne semblable se
produire.

Pour maintenir le miracle biblique il faut faire appel a des
raisons d’ordre dogmatique ou religieux. Le dogme de l'ins-
piration littérale, aussi longtemps qu’il put étre maintenu,
était la garantie des faits miraculeux qui sont consignés dans
les Ecritures saintes. Au point de vue religieux, plusieurs
penseurs rejettent la plupart des miracles de I’Ancien et du



SCIENGES EL PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 17

Nouveau Testament; mais ils maintiennent la résurrection
de Jésus-Christ comme indispensable & la foi chrétienne, et
comme étant le gage des espérances éternelles du chrétien.
Cette position ne semble pas justifiée. La certitude que Jésus-
Christ est vivant & ’heure actuelle suffit & la foi chrétienne;
cette certitude ne repose pas sur des arguments philoso-
phiques plus ou moins solides, mais sur 'amour infini de
Dieu dont Jésus a été la vivante réalisation.

En résumé?, dirons-nous, les miracles bibliques ne se sont
pas, selon toute probabilité, passés tels qu’ils nous sont rap-
portés. Dans les faits qui leur ont donné naissance, 'expé-
rience scientifique de notre temps n’ett rien pu constater
d’anormal. C’est 14 notre conviction. Est-ce & dire que ces
faits se sont produits sans une intervention directe et réelle
de Dieu? Nous ne le pensons pas non plus. L’action pro-
videntielle de Dieu s’est exercée & 1'époque de Jésus-Christ
et & l'dge apostolique, comme elle s’exerce de nos jours,
avec plus d’intensité peut-étre, mais sans pour cela contre-
dire l'expérience scientifique ordinaire, telle que nous la
connaissons. Pour nous la lecon profonde qui se dégage
du miracle biblique est la suivante: 'univers n’est pas sou-
mis & une fatalité inexorable, aveugle et sans souci aucun
de la vie humaine. Par un acte de confiance dans la personne
méme de Jésus-Christ le chrétien affirme que tout dans
I'univers est soumis a I'action providentielle de Dieu. Cette
intervention divine au sein de la nature reste possible au
point de vue scientifique, le chrétien affirme comme réelle ;
et ¢’est ce qui donne un sens & la priere, 'acte fondamental

de la vie chrétienne, qui sans cela serait dénué de toute si-
gnification.

1 Dans des articles ultérieurs nous nous proposons de faire une étude plus
compléte du miracle biblique.

FHEOL. ET PHIL. 1905 2



	Sciences et philosophie religieuse

