
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1905)

Heft: 1

Artikel: Sciences et philosophie religieuse

Autor: Reymond, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 1

A. REYMOND

Mesdames, messieurs,

Avant de poursuivre l'étude commencée l'hiver passé sur
les rapports que la philosophie religieuse soutient avec la

philosophie des sciences, nous nous proposons dans cette

leçon de résumer les résultats auxquels nous étions parvenus.

Par le fait même de ses recherches, la philosophie
religieuse, avions-nous dit2, se distingue de la philosophie
générale. Celle-ci tient le problème religieux pour important
sans doute, mais comme n'intéressant pas directement par
sa solution son existence. Affirmer que l'esprit humain est

capable de savoir quelque chose, ne fût-ce que son impuissance

à rien connaître; estimer que, malgré les apparences,
il progresse dans l'acquisition du vrai, c'est là le seul
postulat auquel est attaché le sort de la philosophie quel que
soit du reste le domaine qui lui est attribué.

L'objet et le but que se propose la philosophie religieuse
sont sensiblement différents. Elle considère comme une
donnée irréductible l'expérience religieuse, sans pour cela la
limiter à une forme historique spéciale (chrétienne,
bouddhiste ou mahométane). Elle cherche au cours de son travail

1 Leçon professée à l'Université de Lausanne.
2 Revue de théologie et de philosophie, janv. 1904.



b A. REYMOND

à justifier cette affirmation et s'efforce de déterminer la portée

ontologique et cosmologique que l'expérience religieuse
comporte. Chacun sent combien ce travail peut prêter à

l'arbitraire. Comment procéder pour éliminer avec le plus de

succès le coefficient des appréciations individuelles qui
semblent inévitables dans une recherche pareille?

Dans le chaos de pensées contraires qui agitent le monde

contemporain il est un domaine cependant où l'accord semble

s'établir, c'est celui des lois scientifiques envisagées dans

leur signification pratique et non dans leur portée métaphysique.

Voici ce que nous voulons dire par là. D'expériences
plus ou moins répétées le savant conclut à des lois générales
et affirme que les phénomènes se conditionnent entre eux.
Or la légitimité de l'induction et l'explication de la causalité

soulèvent, comme on le sait, de graves problèmes
métaphysiques. Mais leur solution n'intéresse pas l'existence et le

progrès des sciences. Le savant sait, avec une confiance que
l'expérience confirme, qu'un phénomène rigoureusement
déterminé dans ses conditions se reproduit dans les mêmes

conditions, l'expérience restant toujours et en dernier ressort
juge des résultats acquis. Que l'électricité se propage sous
forme d'ondes ou de courants, cette propagation se fait
toujours suivant des directions et des vitesses constantes si les

conditions du phénomène restent identiques. L'expérience
scientifique nous offre donc un domaine où l'accord s'établit
entre tous.

L'expérience religieuse par son existence et par son activité
implique des affirmations qui portent sur les relations
phénoménales dont s'occupe le savant. Dans quelle mesure ces

affirmations sont-elles compatibles avec l'expérience scientifique

C'est là la première question à résoudre avant de tenter

une solution générale du problème religieux.
Mais dans le travail de comparaison qui s'impose ainsi une

difficulté surgit. Les affirmations de la conscience religieuse
ne sont pas une donnée à priori de la pensée humaine et
nous ne savons où les trouver dans leur pureté et leur
généralité. Force nous est donc de prendre le contenu d'une reli-



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE /

gion déterminée. Nous choisissons ainsi comme données
provisoires les affirmations de la conscience chrétienne dans

leurs grandes lignes et telles que l'histoire des dogmes nous
les révèle, cherchant à voir si elles contredisent, et jusqu'à
quel point, l'expérience scientifique ordinaire.

On peut grouper à peu près comme suit les diverses
affirmations de la conscience chrétienne dans le domaine qui
nous occupe.

La première d'entre elles est d'une portée toute générale
et concerne l'influence que la volonté exerce sur l'acquisition
et le développement des connaissances religieuses. L'état
actuel des sciences permet-il de nier ou d'affirmer cette

influence, et que conclure quant à la logique?
Quant aux autres affirmations elles peuvent se grouper

autour des trois données suivantes: Dieu, le monde extérieur
et l'homme.

De Dieu la conscience chrétienne affirme tout d'abord qu'il
existe et de plus qu'il est infini et éternel. L'éternité comme
l'infinité de Dieu sont cependant contestées au nom des lois

mathématiques ; son existence l'est également par le fait que

pour plusieurs les sciences suffisent à expliquer l'univers,
son but et son origine.

En ce qui concerne le monde extérieur où nous vivons, la
conscience chrétienne affirme qu'il a été créé par Dieu et que
l'action de Dieu s'y manifeste sous forme providentielle.
L'étude de la création et des miracles au point de vue
scientifique permet-elle de maintenir cette prétention?

Quant à l'homme la conscience chrétienne le pose comme
personnel, comme responsable et libre et comme doué d'une
âme immortelle. Or la personnalité, la liberté et l'immortalité
de l'homme ne sont-elles pas des réalités illusoires que la
physiologie et la psychologie modernes ont fait évanouir

La conscience chrétienne estime de plus qu'il y a communion

entre Dieu et l'homme, et que cette communion s'établit
grâce à une révélation divine dans l'histoire. L'étude des

lois historiques et psychologiques combat-elle cette
affirmation



ö A. REYMOND

Tels sont grossièrement esquissés les divers problèmes que
suggère une étude comparative entre les données de la
conscience chrétienne et l'expérience scientifique ordinaire.
Parmi ces problèmes nous avons, l'hiver passé, traité les
suivants : la logique, Dieu et le nombre infini, les miracles et
les lois scientifiques.

Rappelons les conclusions auxquelles nous sommes
arrivés.

Si éloignée qu'elle puisse paraître de notre sujet, l'étude
de la logique ne lui est pas indifférente cependant ; car les

divers systèmes de logique qui se sont succédé dans l'histoire

se sont tous efforcés de montrer comment et jusqu'où
l'esprit humain était capable de connaître.

Une étude sur l'évolution qu'a subie la logique depuis ses

origines jusqu'à nos jours montre que la difficulté inhérente
à cette discipline est de poser un objet à la fois comme réel
et comme intelligible. Quand je dis : « La somme des angles
d'un triangle est égale à deux droits, » j'énonce un jugement
intelligible, qui se justifie grâce aux définitions posées par
l'esprit. Mais rien ne me garantit que le triangle ainsi défini
existe tel quel en dehors de l'esprit qui le pense. Au
contraire lorsque j'énonce le jugement suivant: « Cette table est

noire, » j'affirme une réalité donnée à l'esprit et qui ne dépend

pas de lui, mais le rapport qui existe entre la table et la
couleur noire reste une chose inintelligible, parce que la
liaison nécessaire en échappe à la pensée.

Cette difficulté se ramène à déterminer la nature du concept

et celle dujugement. Comment ce problème seprésente-
t-il à l'heure actuelle? Par une analyse de plus en plus
profonde, la pensée moderne est arrivée au résultat suivant : il
y a disjonction entre la réalité telle qu'elle nous est donnée
dans la perception et la façon dont nous la formulons. A ce

point de vue les concepts (homme, table, noir, par exemple)
ne sont pas, comme le pensait Platon, des éléments fournis
de toutes pièces à l'esprit et ayant une existence indépendante.

Les concepts sont déjà un jugement virtuel que l'esprit

porte sur la réalité. Concevoir, c'est déjà juger. Il est



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 9

dès lors malaisé de découvrir dans le concept ce qui vient de

l'esprit et ce qui est fourni par l'expérience.
La question devient plus pressante lorsqu'il s'agit de

caractériser le jugement et sa portée; c'est là le problème central

auquel tous les autres se ramènent. L'on sait de quelle
façon magistrale Kant l'a posé dans la Critique de la raison

pure, mais on ne peut dire qu'il l'ait résolu. La déduction
transcendantale ne permet pas d'établir la réalité des objets
auxquels se rapportent les jugements, et le désaccord entre la
pensée et le réel subsiste. Une grave question se pose alors.

Puisqu'il y a dualisme entre la réalité et ce qui nous en est

intelligible, quelle position prendre dans les jugements que
nous portons? Est-ce en agissant sous la catégorie du réel,
est-ce au contraire en nous conformant à la catégorie de

l'intelligible que nous affirmons notre être véritable
La deuxième de ces solutions qui fait de la pensée la

mesure de la réalité est favorable, cela va sans dire, à l'idéal de

la science; mais c'est à la première que les penseurs contemporains

se rattachent en général et en ce sens ils favorisent
les affirmations de la conscience chrétienne. Pour celle-ci en
effet les réalités dernières sont inexplicables et il est des

mystères qu'il faut adorer sans les comprendre. De plus, et
comme Kant l'a fait remarquer, l'esprit est actif non seulement

dans l'acquisition, mais dans l'élaboration même de

toute idée; et ceci est en parfait accord avec le principe
même du christianisme qui donne à la volonté un rôle
prépondérant dans la connaissance de la vérité.

Il y aurait sur la logique dans ses rapports avec les sciences

et le principe chrétien une étude à faire, du plus haut
intérêt, mais ce que nous venons de dire suffit pour nous
montrer que les solutions auxquelles s'arrêtent les logiciens
modernes ne sont pas contraires aux affirmations de la
conscience chrétienne.

Après ce problème d'une portée toute générale nous avons
été conduits à examiner certaines affirmations qui concernent

la nature de Dieu. La conscience chrétienne pose en effet
Dieu comme un être qui tout en étant personnel est en même



10 A. REYMOND

temps éternel et infini. M. Renouvier a contesté cependant
cette double affirmation en s'appuyant sur la contradiction
du nombre infini. Et voici de quelle manière.

Une chose contradictoire, nous dit M. Renouvier, ne saurait
exister, car le principe de contradiction qui régit notre
pensée est en même temps la norme de la réalité. Ce dont
nous ne pouvons avoir aucune notion est pour nous comme
n'existant pas, c'est-à-dire, en fait, n'existe pas. Or le nombre
infini est une notion absolument contradictoire, car il est

impossible de concevoir un nombre qui serait le plus grand
et le dernier de la série des nombres entiers. Supposer donc
la réalité continue et divisible à l'infini, c'est vouloir réaliser
le nombre infini, ce qui est impossible. La réalité ne peut se

composer d'un nombre infini d'éléments. L'ensemble des

étoiles par exemple forme un tout limité et fini. Ainsi en

est-il de tous les phénomènes qui sont donnés à la
conscience. Leur ensemble forme un tout composé d'un nombre
fini de parties.

Reste cependant une difficulté. Les grandeurs géométriques

peuvent être mesurées par le nombre, et cette mesure,
pour être rigoureuse, semble comporter le nombre infini.
Sans les nombres fractionnaires, en effet, il nous est impossible

d'établir entre les grandeurs des rapports rigoureux.
Par là sont engendrées des séries qui renferment un nombre
de termes nécessairement infini, semble-t-il. M. Renouvier
lève cette difficulté de la façon suivante. La continuité est

une forme inhérente à nos conceptions d'espace et de temps,
et par là elle est impliquée dans toutes nos représentations
d'espace et de temps ; mais elle est tout idéale et reste une
possibilité qui n'est pas réalisée clans les phénomènes. La
division à l'infini doit donc être remplacée par la division
indéfinie de la grandeur. Le continu et l'indéfini se justifient,
mais à titre de possibles seulement et comme conditions de

toute expérience; dans la réalité tout ensemble de phénomènes

se présente comme un ensemble formé d'éléments
discontinus et en nombre fini. Le nombre infini qu'emploient
les mathématiciens doit donc être caractérisé comme un



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 11

nombre composé de parties très petites mais en nombre fini1.
Par suite, et puisque le réel n'existe pour nous qu'à titre

de phénomènes, Dieu, s'il existe, doit rentrer dans la
catégorie du temps et de l'espace. Nous le concevons de plus
comme un être personnel, c'est-à-dire doué de facultés qui
se limitent par conséquent. Cela étant, Dieu a nécessairement

commencé dans le temps. En effet, puisqu'il est
personnel, c'est dire que des déterminations successives se

produisent au sein de sa conscience. Or sous peine de réaliser
la contradiction du nombre infini, nous devons supposer ces

déterminations en nombre fini, ce qui nous empêche de

concevoir Dieu comme éternel. Le même raisonnement nous
prouverait que Dieu est limité dans l'espace, c'est-à-dire fini.
Que vaut cette argumentation

Le nombre infini conçu comme un nombre entier est sans
doute une notion contradictoire. Mais une étude historique
et critique sur le développement de cette notion montre que
l'analyse mathématique n'identifie pas pour cela le nombre
infini avec un nombre indéfini, comme M. Renouvier le
prétend.

Pour M. Renouvier, une variable est constituée par la
somme de parties très petites et constantes. En mathématiques,

une variable est une quantité essentiellement continue
comme la grandeur, et qui se compare à des quantités fixes
successivement plus grandes ou plus petites, suivant la marche

de la variable.
L'infiniment grand n'est donc pas la somme indéfinie de

quantités constantes et égales entre elles. C'est une quantité
variable et continue qui devient plus grande que toute quantité

donnée. L'infiniment petit de même n'est pas une division

ultime et constante de l'espace. C'est une quantité
variable qui devient plus petite que toute quantité donnée et

qui, à la limite, se confond avec le zéro analytique ; ce zéro

n'est point synonyme du néant comme le zéro arithmétique,
mais il conserve une certaine réalité puisqu'il s'applique à

l'étendue.
1 Benouvier, Essais de critique générale: Logique, tome I, p. 375.



12 A. REYMOND

Les infinis des mathématiques doivent être considérés
comme des nombres parfaitements définis, mais qui se

distinguent des autres nombres, entiers ou fractionnaires, de

même que les nombres n ou e. L'artifice de M. Renouvier
consiste à faire de ces nombres-là des nombres entiers et à

ramener la continuité mathématique à une discontinuité
numérique. C'est par là qu'il peut appliquer la loi du nombre
fini à tous les phénomènes.

Cette application est particulièrement délicate, lorsqu'il
s'agit de Dieu. Et tout d'abord, puisque les phénomènes sont
donnés dans les lois du temps et de l'espace, comment leur
refuser le caractère de continuité qui est inhérent à ces lois,
et qui seul nous permet de comprendre leurs liaisons et leurs
rapports réciproques? Cela est surtout vrai du phénomène de
conscience. Ce phénomène ne peut se réduire à une série
d'états successifs et distincts ; le lien d'unité et de continuité
qui caractérise les divers états de conscience, s'impose
comme un fait irréductible à la mesure: Dieu est conçu par
la conscience chrétienne comme la cause unique et vivante
de qui tout dépend, et la contradiction du nombre infini ne

permet pas de détruire cette affirmation. Quant à l'infinité
de Dieu, si elle est prise comme synonyme de perfection,
elle n'est pas incompatible avec l'idée de personnalité.

Si les sciences ne nous permettent pas de trancher les

problèmes relatifs à l'existence età la nature de Dieu, en est-

il de même en ce qui concerne l'activité de Dieu dans le
monde physique, et les affirmations de la conscience
chrétienne relatives au miracle se laissent-elles justifier? Sur
cette question, voici les résultats auxquels nous avions
abouti.

Pour les auteurs de l'Ancien et du Nouveau Testament le
miracle est l'intervention visible dans la nature d'une volonté
supérieure et cachée qui agit contrairement au cours habituel

des choses. Sans connaître de lois scientifiques, au sens
moderne du mot, les écrivains sacrés croient cependant au
déterminisme habituel des événements qui s'enchaînent les
uns les autres. Le miracle leur apparaît comme une rupture



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 13

de cet enchaînement et c'est par là qu'il révèle dans l'univers
la présence du Dieu invisible.

Cette notion biblique du miracle, comme aussi la croyance
à des faits miraculeux accomplis au cours de l'histoire, se

maintiennent dans l'Eglise des origines ; elles se conservent
également à peu près intactes au sein de l'Eglise catholique
et cela jusqu'à nos jours ; les pèlerinages qui ont Lourdes

pour but en sont un témoignage.
Dès le seizième siècle, c'est-à-dire à sa naissance, l'Eglise

protestante prend une autre attitude, que déterminent divers
courants philosophiques ainsi que l'éclosion des sciences
physiques et naturelles. Sous cette double influence les penseurs
protestants estiment que l'ère des miracles est définitivement
close après l'âge apostolique ; seuls, les miracles rapportés
dans la Rible doivent être dignes de créance comme signes
de la révélation divine au sein du peuple hébreu. Sur ce
dernier point cependant les avis se partagent.

Les uns admettent tous les miracles bibliques sans exception

; d'autres opèrent parmi ceux-ci un triage suivant
l'importance religieuse ou morale qu'ils leur attribuent ;

plusieurs enfin les rejettent tous absolument, comme contraires
aux lois naturelles, physiques ou historiques. Le problème
en effet se concentre sur le point suivant : le miracle est-il
compatible avec les lois que les sciences formulent dans les

domaines qui leur sont propres? La réponse semble facile ;

tout essai de conciliation entre les faits miraculeux et la
causalité scientifique échoue fatalement. Quelle que soit la
loi invoquée, naturelle ou exceptionnelle, si vraiment c'est

une loi, elle fait perdre au miracle sa signification biblique,
pour le faire rentrer dans le cours naturel des choses. La
cause seconde invoquée se substitue à l'action immédiate et

visible de Dieu. Tout miracle suppose soit une création, soit
le déploiement d'une force qui ébranle, qu'on le veuille ou

non, les lois postulées par la science relativement à la
conservation de la matière et de l'énergie.

Rejeter le miracle serait la solution la plus simple, si par
là même la notion de la providence au sens chrétien du



14 A. REYMOND

terme n'était pas compromise jusqu'à disparaître. L'action
providentielle de Dieu dans l'univers nous met en présence
des mêmes difficultés que le miracle ; si Dieu agit réellement
dans l'histoire et dans la vie des individus, la stabilité des

lois scientifiques se trouve compromise ; or il serait grave au
point de vue chrétien de nier la providence divine, puisque
ce serait enlever à la foi chrétienne toute sa signification.

Mais une étude plus complète des lois scientifiques nous a
amenés à distinguer dans tout problème de ce genre trois
choses bien différentes :

1° L'expérience scientifique pure et simple, laquelle constate

dans l'univers la répétition constante de certains
phénomènes. Un bâton plongé dans un liquide transparent y
apparaît toujours comme brisé.

2° La recherche de la cause qui justifie cette donnée
constante; et la vraie relation une fois trouvée, sa traduction sous
forme de lois, mathématiques si possible. Dans l'exemple
cité, est-ce la nature du bâton, celle du liquide ou tout autre
cause qui produit le phénomène observé Comme on le sait,
ce phénomène est dû à une déviation des rayons lumineux,
déviation qui s'exprime par un rapport mathématique entre
les sinus des angles d'incidence et de réfraction, et qui reste
constant pour une même substance.

3° L'explication philosophique enfin, qui légitime à la fois
l'expérience faite et la loi qui en est la traduction.

De ces trois stades, c'est le dernier surtout qui nous
intéresse, car tous ceux qui nient le miracle invoquent
consciemment ou inconsciemment l'explication philosophique
que Kant a donnée de la science. Un examen attentif des lois
scientifiques montre qu'en fait cette explication n'est pas
justifiée. Les cadres inflexibles dans lesquels Kant place nos
sensations et par là les phénomènes naturels ne correspondent

pas à la réalité.
L'espace géométrique, par exemple, n'est pas une forme à

priori, immuable et rigoureuse, imposée à nos sensations. Il
nous est possible de concevoir et d'appliquer à l'étendue une
autre géométrie que la géométrie ordinaire ou euclidienne.



SCIENCES ET PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 15

Et ce que nous disons des lois mathématiques peut
s'appliquer à toute loi scientifique. Une loi quelconque est déjà
une construction opérée par le savant. Il faut distinguer entre
l'univers construit par le savant et l'univers donné dans la
perception. C'est seulement en les identifiant que l'on peut
refuser au miracle toute réalité. Cette identification, la
culture moderne nous pousse à la faire sans cesse et nous avons
peine à nous représenter l'univers et ses phénomènes autrement

que sous forme de lois scientifiques. Par habitude nous
superposons aux données brutes de la sensation la vision
scientifique des choses. A strictement parler il y a là un abus
et sur les rapports qui existent entre l'univers du savant et
l'univers réel, nous pouvons seulement dire ce qui suit: les
faits vérifient les lois scientifiques conformément aux conventions

qui ont été faites pour formuler ces dernières, mais, par
contre, il nous est impossible de vérifier la valeur rigoureuse
et absolue que nous attribuons à ces conventions.
L'ensemble des lois scientifiques ne peut donc constituer un
argument contre la possibilité du miracle, qui reste un fait
d'expérience.

A ce point de vue, que comporte l'expérience scientifique,
pure et simple? Elle constate dans le monde physique l'existence

de certaines constantes ; mais comme elle est et sera
toujours incapable d'en déterminer la nature et d'en fixer la
distribution ou la quantité absolues, elle ne peut vérifier ou
contredire les affirmations de la conscience chrétienne sur
l'action de Dieu dans l'univers. Une intervention providentielle

de Dieu, réelle mais mystérieuse en ce sens qu'elle
échappe aux procédés de l'expérimentation scientifique,
reste donc en fait compatible avec cette dernière. Les infractions

à la loi de la conservation des forces que nécessite

cette croyance à une providence active ne contrarient pas les

constantes relatives, que seule l'expérience scientifique nous
révèle.

Mais si la providence divine, possible au point de vue
scientifique, est une réalité pour le croyant, en est-il de

même des miracles bibliques? Ceux-ci nous apparaissent



16 A. REYMOND

comme étant manifestement contraires aux constantes
relatives que nous révèle l'expérience. Etant donné par exemple
les rapports constants que nous percevons dans la sensation

eau, l'expérience n'a jamais révélé qu'ils puissent être
transformés en d'autres rapports correspondant à la sensation vin.
Un raisonnement analogue s'appliquerait au miracle de la

multiplication des pains et à celui de la marche de Jésus sur
les eaux. Tous ces faits et d'autres analogues apparaissent
comme incompatibles avec l'expérience scientifique ordinaire
et tous les efforts faits pour montrer qu'il n'en est pas ainsi
sont vains et illusoires.

Ce désaccord, si grave soit-il, ne constituerait pas un motif
suffisant pour nier les miracles bibliques si ceux-ci se

justifiaient pleinement sur le terrain de l'histoire; mais il est

loin d'en être ainsi, comme le montre un examen impartial.
Les sources, tout d'abord, qui nous rapportent les faits

miraculeux ont un caractère spécial. Le Nouveau Testament
n'est pas un ensemble de documents rédigés en vue de

fournir des matériaux à la science historique. C'est avant
tout un recueil de témoignages dont les plus anciens sont
de vingt ans postérieurs aux' événements qu'ils rapportent.

Si même les récits étaient contemporains des faits racontés
il resterait toujours à juger la compétence des témoins. Or

sur la question des miracles les apôtres ont pu partager des

préjugés fort répandus à leur époque et cela non seulement

parmi le peuple, mais même dans les classes cultivées.
Une dernière considération enfin doit être examinée. La

croyance aux miracles n'est pas spéciale à la religion
chrétienne. A l'origine de toute religion, comme aux époques de

ferveur religieuse, nous voyons un phénomène semblable se

produire.
Pour maintenir le miracle biblique il faut faire appel à des

raisons d'ordre dogmatique ou religieux. Le dogme de

l'inspiration littérale, aussi longtemps qu'il put être maintenu,
était la garantie des faits miraculeux qui sont consignés dans
les Ecritures saintes. Au point de vue religieux, plusieurs
penseurs rejettent la plupart des miracles de l'Ancien et du



SCIENCES EL PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 17

Nouveau Testament; mais ils maintiennent la résurrection
de Jésus-Christ comme indispensable à la foi chrétienne, et

comme étant le gage des espérances éternelles du chrétien.
Cette position ne semble pas justifiée. La certitude que Jésus-

Christ est vivant à l'heure actuelle suffit à la foi chrétienne;
cette certitude ne repose pas sur des arguments philosophiques

plus ou moins solides, mais sur l'amour infini de

Dieu dont Jésus a été la vivante réalisation.
En résumé1, dirons-nous, les miracles bibliques ne se sont

pas, selon toute probabilité, passés tels qu'ils nous sont
rapportés. Dans les faits qui leur ont donné naissance, l'expérience

scientifique de notre temps n'eût rien pu constater
d'anormal. C'est là notre conviction. Est-ce à dire que ces

faits se sont produits sans une intervention directe et réelle
de Dieu? Nous ne le pensons pas non plus. L'action
providentielle de Dieu s'est exercée à l'époque de Jésus-Christ
et à l'âge apostolique, comme elle s'exerce de nos jours,
avec plus d'intensité peut-être, mais sans pour cela contredire

l'expérience scientifique ordinaire, telle que nous la
connaissons. Pour nous la leçon profonde qui se dégage
du miracle biblique est la suivante: l'univers n'est pas soumis

à une fatalité inexorable, aveugle et sans souci aucun
de la vie humaine. Par un acte de confiance dans la personne
même de Jésus-Christ le chrétien affirme que tout dans

l'univers est soumis à l'action providentielle de Dieu. Cette

intervention divine au sein de la nature reste possible au
point de vue scientifique, le chrétien l'affirme comme réelle ;

et c'est ce qui donne un sens à la prière, l'acte fondamental
de la vie chrétienne, qui sans cela serait dénué de toute
signification.

1 Dans des aiticles ultérieurs nous nous proposons de faire une étude plus

complète du miracle biblique.

THÉOL. ET PHIL. 1905


	Sciences et philosophie religieuse

