Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 37 (1904)
Heft: 5

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEQOLOGIE

A. KOHLER. — LA RELIGION DE L’EFFORT 1.

Ce petit volume est, comme I'indique la préface, un examen de
conscience. La religion est-elle une pure illusion ou l'expression
d’une réalité profonde ? Telle est la question que se pose ’auteur,
et a laquelle il répond par « la religion de ’effort. » La vie en effet
suppose l’activité; mais pour agir, c’est-a-dire pour passer d’un
état présent a un état subséquent, il faut la foi. « Croire et vivre
sont ainsi deux termes a4 ce point synonymes, que 'acte consecient
le plus simple considéré absolument, est autant un acte de foi que
de vie. » (Page 25.) Mais pour étire légitime I’acte de foi doit avoir
sa garantie dans 'existence d’un Dieu puissant et bon qui gou-
verne toutes choses et répond a l'effort de ses créatures. Celte
aspiration de I'dme vers Dieu se manifeste dans la vie individuelle
par la recherche du beau, du vrai et du bien; et dans la vie so-
ciale par la solidarité, car Peffort individuel pour étre complet
doit s’épanouir par l'amour. Le maitre de Deffort, c’est Jésus-
Christ, car il a laissé au monde « I’exemple de la vie la plus
croyante, la plus aimante, la plus créatrice, la plus humaine et la
plus divine qui fut jamais.» (Page 82.) Le vice mortel consacré
par la prétrise, c’est de prétendre posséder définitivement I’objet
de la foi et d’asservir la religion de l'effort a des rites et a des for=
mules. Telles sont, sauf erreur, les pensées fondamentales déve-
loppées par M. Kohler.

L’erreur capitale de son livre ¢’est, nous semble-t-il, de ramener

1 La religion de U'effort, par A. Kohler, 88 p. — Paris 1904, Fischbacher.



A4 BULLETIN

4 la notion d’effort I’essence et le contenu de la religion, comme
aussi son expression individuelle et sociale. Toute vie religieuse
vérilable suppose un effort, cela va sans dire; mais ce n’est pas
cet élan comme tel qui Iui donne l'objet de sa foi. Nietsche sup-
pose également que par I'effort ’homme réalise pleinement sa
personnalité. Il n’en conclut nullement a l'existence d’un Dieu
personnel qui aime ses créatures d’'un amour infini. C'est une
révélation de Dieu qui appelle et justifie I'activité de ’homme au
point de vue religieux. L’idéal et la cerlitude que cette révélation
comporte ne fuient pas 'homme & mesure qu’il cherche a les at-
teindre, comme le suppose la religion del’effort. M. Kohler semble
le reconnaitre du reste, puisqu’il voit en Jésus-Christ le maitre
de leffort. A. REYMOND.

G. BERGUER., — L’APPLICATION DE LA METHODE SCIENTIFIQUE
A LA THEOLOGIE1,

Cet ouvrage s’inspire des travaux de Starbuck, James, Flournoy,
Murisier; son auteur cherche a justifier 'introduction d’une mé-
thode nouvelle dans la théologie. Il s’agit d’appliquer a celle-ci
les procédés qui réussissent si bien dans les sciences en général,
4 savoir : ne partir que des faits admis par tous et pour cela ex-
clure tout principe de transcendance.
~ Dans une premiére partie, M. Barguer donne une rapide esquisse
de ce qu’il appelle I'histoire d’'une méthode en théologie. A grands
traits il retrace la pensée chrétienne depuis ses origines jusqu’a
nos jours. Selon lui, 'erreur fondamentale de la théologie, c’est
de s’étre modelée sur le type de la philosophie, erreur qui l'em~
péche d’étre regardée comme une science. Ce point de vue est en
soi contestable ; mais a supposer qu’il fat vrai, les jugements his-
toriques de M. Berguer nous paraissent parfois sommaires. A
coté de plusieurs caractéristiques bien faites, il en est d’autres,
celles de Strauss et de Schleiermacher en particulier, qui certai-
nement méconnaissent la valeur scientifique de ces penseurs.

Une étude sur la méthode scientifique remplit la seconde partie.
Pour étre une science, la théologie doit avoir nécessairement pour
objet les phénoménes religieux en tant que controlables, et pour

1 L’application de la méthode scientifique d la théologie, par G. Berguer. —
Genéve 1903, Georg & Cie,



THEOLOGIE 415

instruments de travail I’observation et le témoignage accepté sous
certaines réserves. Le théologien comme le savant usera du doute
scientifique, et, jusqu’a compléte vérification, il tiendra pour hy-
pothéses les idées a priori quiinterviennent dans la théologie comme
dans toule science. L'’étude des circonstances et du milieu dans
lesquels se produit le phénoméne religieux implique le détermi-
nisme, qui se légitime comme attitude intellectuelle, mais non
comme solution métaphysique.

L’application pratique de ces méthodes constilue la troisiéme
partie.

La conclusion enfin indique comment par ce fait les diverses
branches de la théologie se trouvent rénovées et transformsées.

Telle est, hriévement résumée, la thése de M. Berguer. Elle
contient, comme on le voit, plusieurs idées nouvelles et intéres-
santes; mais nous mne saurions en partager la conception fonda-
mentale, et voici pourquoi. Il nous parait chimérique de faire de
la théologie une science. La théologie ne peut étre, en derniére
analyse et selon I'expression allemande, qu'une « Weltanschaung. »
Les études historiques et psychologiques faites d'une fagon scien-
tifique, comme M. Berguer le propose, seront d’une utilité incon-
testable pour la solution du probléme qui se pose au théologien,
mais elles ne sauraient a elles seules constituer tout le champ de
la théologie.

Pour celle-ci, le probléme que les sciences posent est le suivant,
nous semble-t-il : Jusqu’@ quel point les affirmations de la con-
science chrétienne sont-elles infirmées par les résultats de I'expé-
rience scientifique ordinaire ?

M. Berguer se place & un autre point de vue. Aussi sa thése ne
nous parait-elle pas aborder les problémes théologiques fonda-
mentaux; elle est plutot une contribution a la psychologie reli-
gieuse dont M. Flournoy a si bien exposé le programme dans les
Archives de psychologie.

A. REYMOND.




	Théologie

