
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 5

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

A. Kohler. — La religion de l'effort1.
Ce petit volume est, comme l'indique la préface, un examen de

conscience. La religion est-elle une pure illusion ou l'expression
d'une réalité profonde Telle est la question que se pose l'auteur,
«t à laquelle il répond par « la religion de l'effort. » La vie en effet

suppose l'activité ; mais pour agir, c'est-à-dire pour passer d'un
état présent à un état subséquent, il faut la foi. « Croire et vivre
sont ainsi deux termes à ce point synonymes, que l'acte conscient
le plus simple considéré absolument, est autant un acte de foi que
de vie. » (Page 25.) Mais pour être légitime l'acte de foi doit avoir
sa garantie dans l'existence d'un Dieu puissant et bon qui
gouverne toutes choses et répond à l'effort de ses créatures. Cette

aspiration de l'âme vers Dieu se manifeste dans la vie individuelle
par la recherche du beau, du vrai et du bien ; et dans la vie so;
ciale par la solidarité, car l'effort individuel pour être complet
doit s'épanouir par l'amour. Le maître de l'effort, c'est Jésus-

Christ, car il a laissé au monde « l'exemple de la vie la plus
croyante, la plus aimante, la plus créatrice, la plus humaine et la

plus divine qui fut jamais. » (Page 82.) Le vice mortel consacré

par la prêtrise, c'est de prétendre posséder définitivement l'objet
de la foi et d'asservir la religion de l'effort à des rites et à des for=
mules. Telles sont, sauf erreur, les pensées fondamentales
développées par M. Köhler.

L'erreur capitale de son livre c'est, nous semble-t-il, de ramener

1 La religion de l'effort, par A. Köhler, 88 p. — Paris 1904, Fischbacher.



414 BULLETIN

à la notion d'effort l'essence et le contenu de la religion, comme
aussi son expression individuelle et sociale. Toute vie religieuse
véritable suppose un effort, cela va sans dire; mais ce n'est pas
cet élan comme tel qui lui donne l'objet de sa foi. Nietsche suppose

également que par l'effort l'homme réalise pleinement sa

personnalité. Il n'en conclut nullement à l'existence d'un Dieu
personnel qui aime ses créatures d'un amour infini. C'est une
révélation de Dieu qui appelle et justifie l'activité de l'homme au
point de vue religieux. L'idéal et la certitude que cette révélation
comporte ne fuient pas l'homme à mesure qu'il cherche à les

atteindre, comme le suppose la religion de l'effort. M. Köhler semble
le reconnaître du reste, puisqu'il voit en Jésus-Christ le maître
de l'effort. A. Reymond.

G. Berguer. — L'application de la méthode scientifique
A LA THÉOLOGIE1.

Cet ouvrage s'inspire des travaux de Starbuck, James, Flournoy,
Murisier; son auteur cherche à justifier l'introduclion d'une
méthode nouvelle dans la théologie. Il s'agit d'appliquer à celle-ci
les procédés qui réussissent si bien dans les sciences en général,
à savoir : ne partir que des faits admis par tous et pour cela
exclure tout principe de transcendance.

Dans une première partie, M. Berguer donne une rapide esquisse
de ce qu'il appelle l'histoire d'une méthode en théologie. A grands
traits il retrace la pensée chrétienne depuis ses origines jusqu'à
nos jours. Selon lui, l'erreur fondamentale de la théologie, c'est
de s'être modelée sur le type de la philosophie, erreur qui
l'empêche d'être regardée comme une science. Ce point de vue est en
soi contestable ; mais à supposer qu'il fût vrai, les jugements
historiques de M. Berguer nous paraissent parfois sommaires. A
côté de plusieurs caractéristiques bien faites, il en est d'autres,
celles de Strauss et de Schleiermacher en particulier, qui
certainement méconnaissent la valeur scientifique de ces penseurs.

Une étude sur la méthode scientifique remplit la seconde partie.
Pour être une science, la théologie doit avoir nécessairement pour
objet les phénomènes religieux en tant que contrôlables, et pour

1 L'application de la méthode scientifique à la théologie, par G. Berguer.—
Genève 1903, Georg & C'«.



THÉOLOGIE 415

instruments de travail l'observation et le témoignage accepté sous
certaines réserves. Le théologien comme le savant usera du doute

scientifique, et, jusqu'à complète vérification, il tiendra pour
hypothèses les idées à priori qui interviennent dans la théologie com me
dans toute science. L'étude des circonstances et du milieu dans

lesquels se produit le phénomène religieux implique le déterminisme,

qui se légitime comme attitude intellectuelle, mais non
comme solution métaphysique.

L'application pratique de ces méthodes constitue la troisième

partie.
La conclusion enfin indique comment par ce fait les diverses

branches de la théologie se trouvent rénovées et transformées.
Telle est, brièvement résumée, la thèse de M. Berguer. Elle

contient, comme on le voit, plusieurs idées nouvelles et intéressantes;

mais nous ne saurions en partager la conception
fondamentale, et voici pourquoi. Il nous parait chimérique de faire de

la théologie une science. La théologie ne peut être, en dernière
analyse et selon l'expression allemande, qu'une « Weltanschaung. »

Les études historiques et psychologiques faites d'une façon
scientifique, comme M. Berguer le propose, seront d'une utilité
incontestable pour la solution du problème qui se pose au théologien,
mais elles ne sauraient à elles seules constituer tout le champ de

la théologie.
Pour celle-ci, le problème que les sciences posent est le suivant,

nous semble-t-il : Jusqu'à quel point les affirmations de la
conscience chrétienne sont-elles infirmées par les résultats de l'expérience

scientifique ordinaire?
M. Berguer se place à un autre point de vue. Aussi sa thèse ne

nous paraît-elle pas aborder les problèmes théologiques
fondamentaux; elle est plutôt une contribution à la psychologie
religieuse dont M. Flournoy a si bien exposé le programme dans les

Archives de psychologie.
A. Reymond.


	Théologie

