
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 2-3

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


196 BULLETIN

Bernouilli on entend retentir la fameuse proposition de Lessing:
« Les faits historiques ne peuvent être les porteurs de vérités
rationnelles. »

Mais Bernouilli est loin de vouloir une séparation complète
entre les deux théologies. Dans la conclusion de son ouvrage, qui
me paraît renfermer la réfutation de sa thèse, il demande que les
deux théologies soient représentées dans la même faculté ou tout
au moins à la même Université, et que la théologie ecclésiastique
retravaille les résultats des recherches de l'autre théologie. Ici je
ne comprends plus ; car ou bien les théologiens ecclésiastiques se

contenteront d'une connaissance superficielle de ces résultats
scientifiques, et cela ne contribuera qu'à troubler leurs notions et
à les enliser davantage, ou bien ils devront être à la hauteur des

travaux de leurs confrères pour pouvoir faire une judicieuse
application des résultats acquis, et l'on se retrouve en présence du
même conflit entre la libre recherche et la foi de l'Eglise. Dès lors
je ne vois pas pourquoi le théologien scientifique ne ferait pas
l'application pratique lui-même, et il y sera d'autant plus poussé

qu'il sera un homme de foi comme le veut Bernouilli.
Qu'il puisse y avoir des conflits entre la foi du savant et celle

du laïque, c'est possible ; cela montre seulement que la foi du

laïque doit se développer, que les formules ecclésiastiques ont
besoin de se modifier pour laisser mieux circuler l'air et la
lumière dans tout l'organisme ; d'autre part, le savant, s'il est un
homme de foi, sera respectueux de la foi de ceux qui sont moins
éclairés que lui, et il le fera d'autant plus volontiers s'il sait
vraiment que la foi vaut mieux que le savoir.

L. Perriraz.
Groningue, mai 1904.

PHILOSOPHIE

Henri Miéville. — La philosophie de M. Renouvier
ET LE PROBLÈME DE LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE1.

Sous ce titre M. H. Miéville a présenté à la faculté de théologie
de l'église libre vaudoise une thèse très intéressante et qui comble
une lacune regrettable. M. Renouvier en effet a révolutionné sur

1 Imprimerie Pache-Varidel, Lausanne 1902.



PHILOSOPHIE 197

plus d'un point la théologie de langue française et nous manquions
d'un travail systématique sur le néo-criticisme envisagé dans ses

rapports avec la philosophie religieuse.
L'effort tenté par M. Miéville a été considérable, car la tâche

entreprise était difficile : déterminer les positions relatives de Kant
et de Renouvier, discerner chez ce dernier les principaux courants
d'une pensée qui sans cesse s'est ressaisie et éprouvée au cours de

longues années ; distinguer la philosophie du maître de celle de

ses disciples; intervenir dans les débats actuels que soulève le
néo-criticisrne et par là-même trancher sur plus d'un point des

problèmes qui exigent une connaissance et une pratique familière
des hautes mathématiques ; envisager enfin toutes ces questions
sous un angle religieux ; c'était là une étude ardue et complexe et
dont M. Miéville a surmonté presque complètement l'extrême
difficulté.

Autant que nous en pouvons juger, l'exposé de la pensée de

M. Renouvier est exact et la critique en est judicieuse.
Une première partie traite de la logique générale et de la théorie

de la certitude chez M. Renouvier. Elle nous donne d'une façon

intelligente mais peut-être trop succincte les principes généraux
de la philosophie néo-criticiste dans la mesure où ils éclairent le

problème religieux que M. Miéville a spécialement en vue.

En ce qui concerne la logique générale tout d'abord, M. Miéville
montre fort bien que M. Renouvier, en adoptant les thèses
kantiennes de la connaissance à l'exception du notimene, s'est engagé

plus loin que Kant dans une impasse infranchissable. « La réciprocité

du sujet et de l'objet n'a qu'une portée logique dans la doctrine
kantienne de l'idéalisme transcendental et signifie que les choses

s'adaptent exactement aux lois de l'entendement et de la sensibilité

pour former le phénomène tandis que par le rejet du noumène,
elle prend chez M. Renouvier un sens ontologique qui la rend

inintelligible : le sujet devient objet et l'objet sujet, la chose

devient pensée et la pensée chose » (p. 67).
Pénétrant plus avant dans ce problème, M. Miéville examine

s'il existe réellement des phénomènes au sens néo-criticiste du mot.
Il est ainsi amené à étudier la loi du nombre telle que l'emploie
M. Renouvier et la façon dont celui-ci comprend les lois scientifiques

et la réalité.
Sur la critique de la loi du nombre nous avons quelques

remarques à présenter.



198 BULLETIN

M. Miéville tout d'abord parait adopter certaines définitions
posées par M. Renouvier et qui cependant ne sont pas exactes.
Pour justifier, par exemple, sa conception mathématique du
passage à la limite, M. Renouvier définit le cercle comme la figure-
limite d'un polygone dont on ferait croître indéfiniment ie nombre
des côtés (p. 75). Or l'analyse mathématique n'admet pas une
définition semblable. Pour elle la circonférence est un lieu de

points également distants d'un point fixe appelé centre. La longueur
de la circonférence est représentée par le nombre n qui comme le
nombre e jouit de propriétés parfaitement définies. De la définition
même du nombre n il résulte le fait suivant : quelque soit le procédé

de mesure employé (comparaison de la circonférence avec les
côtés d'un polygone ou emploi de séries trigonométriques) il
n'existe aucune unité de longueur prise sur une droite qui soit
commensurable avec le nombre n. Mais ce fait prouve simplement
que le nombre ir est transcendant et non algébrique ; il ne saurait
être invoqué commele fait M. Renouvier, pour atténuer la rigueur
de l'analyse mathématique.

M. Miéville n'a également pas assez insisté sur la distinction
qui existe entre l'infini et l'indéfini (p. 72). L'indéfini mathématique
n'a jamais que nous sachions le sens que M. Renouvier lui
attribue. Indéfini a le sens précis et unique de ce qui n'est pas
défini. Une intégrale indéfinie est par exemple une intégrale dont les
limites d'intégration ne sont pas fixées. Une série mathématique ne

peut être que finie ou infinie, suivant que le nombre de ses termes
est limité ou illimité. Elle ne peut être en aucun cas indéfinie au sens
où l'entend M. Renouvier. Aussi bien, comme le remarque fort
justement M. Miéville (p. 79), est-ce grâce à la confusion qu'éveille
ce terme que M. Renouvier paraît justifier ses théories finitistes
sans être pour cela en désaccord avec les exigences de l'analyse
mathématique.

La définition que M. Miéville donne des infinis mathématiques
reste obscure et confuse. L'on ne voit pas de quelles quantités et
de quelles limites il parle à ce propos. « Ce sont des rapports,
dit-il en parlant des infinis mathématiques, mais ce qui importe
dans leur définition, ce sont moins les termes qui constituent le
rapport que sa limite. L'un des termes est de sa nature variable,
l'autre peut être considéré comme fixe et cela relativement encore,
car la quantité donnée qui sert de limite est une fiction commode ;

sitôt posée, elle peut être remplacée par une autre plus petite ou



PHILOSOPHIE 199

plus grande » (p. 74). Ce passage reste obscur. Pour le rendre clair
il eût fallu, nous semble-t-il, dire ce qui suit. Les infinis
mathématiques sont des quantités essentiellement variables, qui tendent
vers zéro ou l'infini. « Une quantité constante, aussi petite qu'on
la suppose, n'est pas un infiniment petit1. » Pour savoir maintenant

si la quantité envisagée tend vers 0 ou vers l'infini, que fait
le mathématicien Il examine si cette quantité variable peut devenir

plus petite ou plus grande que toute quantité donnée s ou N.
Au lieu donc de mettre directement en rapport la variable et les

limites fixes zero ou l'infini, il emploie comme limites auxiliaires
des quantités données que la variable dépasse incessamment et

qui sitôt posées peuvent être remplacées par une autre plus petite
ou plus grande, suivant que la variable tend vers zéro ou vers
l'infini. Les infinis mathématiques sont donc définis par la limite
d'un rapport. La question de savoir comment la variable atteint
les limites zéro ou l'infini est hors de cause, puisque par définition
ces limites sont atteintes, lorsque la quantité envisagée est devenue

plus grande ou plus petite que toute quantité donnée. Les notions
de continuité, de limite, d'infiniment petit ou d'infiniment grand
reçoivent en mathématiques un sens clair et rigoureux, et c'est

déjà aborder la philosophie des sciences que de vérifier dans

quelle mesure ces notions s'accordent avec les données de l'intuition

sensible.
Le nombre infini conçu comme le terme dernier de la série des

nombres entiers est contradictoire et ne se justifie à aucun point
de vue ; mais il ne s'ensuit pas que les infinis de l'analyse
mathématique puissent se ramener à des indéfinis tels que les comprend
M. Renouvier, c'est-à-dire à des quantités variables qui trouvent
dans le nombre entier ou fractionnaire leur signification dernière.
« Une variable, dit M. Renouvier, est donc composée de la somme
d'un nombre indéfini de fois de ses parties aliquotes indéfiniment
petites et constantes2. » Or infini en analyse mathématique se dit
d'une quantité qui dépasse toute limite, si grande soit-elle, ou qui
atteint toute limite, si petite soit-elle, zéro y compris. La question
de savoir si le zéro de l'analyse doit être distingué du zéro
arithmétique ou absolu est déjà d'une portée philosophique et n'intéresse

pas la rigueur des raisonnements mathématiques. Les
infiniment grands ou petits de l'analyse sont donc distincts des

1 Goursat : Cours d'analyse, tome I, page 21.
2 Essais de critique générale: Logique, Tome I, p. 375.



200 BULLETIN

nombres entiers ou fractionnaires; mais ils restent parfaitement
définis comme le nombre n- ou e ; ils ne renferment pas de

contradiction, et ne peuvent servir au philosophe pour préjuger de la
réalité.

Pour que la loi du nombre pût nous renseigner sur la nature
du réel, il faudrait, comme le montre fort bien M. Miéville, que
celui-ci constituât par lui-même un nombre. La démonstration de

cette thèse vient échouer devant la continuité de l'espace et du

temps (p. 89).

Le nombre n'est pas une détermination intrinsèque de la durée
et de l'étendue. Tout nombre suppose une élaboration complexe

que l'esprit fait au contact de la réalité (p. 95).

La conception néo-criticiste de la science soulève des difficultés
analogues. Les lois scientifiques sont conçues par M. Renouvier
à la fois comme étant abstraites et identiques au réel, comme
contingentes, puisqu'elles s'imposent comme un fait, et cependant
comme nécessaires (p. 97 et ss.).

L'explication des catégories reste de même peu satisfaisante
(p. 101 et sq.). Au point de vue même où se place M. Renouvier,
la conciliation tentée entre l'intelligible et le réel avorte ; la synthèse
totale des phénomènes reste impossible à effectuer (p. 114) sans que le
monadisme et la théorie de l'harmonie préétablie nous permettent
de faire tomber les contradictions qu'elle soulève (p. 119 et sq).

Cet aperçu, comme le montre fort bien M. Miéville, nous amène

aux conclusions suivantes. Pour expliquer la réalité M. Renouvier
s'est vu sans cesse obligé d'élargir sa notion du phénomène jusqu'à
la rendre contradictoire; la loi du nombre et le principe de contradiction

sont donc impuissants à nous renseigner sur le réel.

Après la logique générale, M. Miéville expose la théorie de la
certitude dont M. Renouvier s'est fortement préoccupé. L'évidence
ne peut revêtir un caractère impersonnel. La contradiction des

systèmes philosophiques comme aussi l'impossibilité du consentement

universel sont là pour le prouver. Et cependant le pyrrhonisme

se retourne contre lui-même, puisqu'il implique une
affirmation tenue pour vraie. Qu'est-ce à dire sinon que la certitude
implique la croyance et repose sur un acte moral et libre. La
liberté si violemment attaquée se laisse défendre cependant (p. 135

et sq.). La certitude ainsi comprise comportera quatre affirmations:

réalité de la conscience, réalité du monde, réalité d'autres
individus existant pour soi et enfin conformité des lois de la



PHILOSOPHIE 201

conscience (nombre, étendue, etc.) et de celles du monde pour
soi.

Comme le remarque judicieusement M. Miéville, les conclusions

que M. Renouvier tire du principe de la certitude sont en contradiction

avec sa logique générale et dépassent les prémisses posées.

L'on ne saurait de ce principe tirer l'affirmation que l'intelligible
soit tout le réel, et que la loi du nombre telle que la comprend
M. Renouvier s'applique exactement aux phénomènes (p. 154). De

plus, et ceci est grave, l'identité des lois de la pensée et de la nature
est compromise par la liberté, et pour maintenir à cette dernière

quelque réalité, il faut à tout prix les distinguer. «Par sa logique
le néocriticisme regarde plutôt vers le passé et retourne parfois au
delà de Kant ; par son analyse profonde du rôle de la volonté dans

la connaissance et de son influence sur les déterminations intellectuelles,

il dépasse le kantisme et ouvre une voie nouvelle où il
sera difficile, croyons-nous, de ne pas s'engager après lui (p. 160).

Mais « la philosophie n'a pas épuisé son rôle, lorsqu'elle a défini
les conditions de l'affirmation rationnelle et lorsqu'au nombre de

ces conditions elle a reconnu la présence d'un principe moral
inhérent à tout jugement. » — « Au delà s'ouvre un champ
nouveau, celui des probabilités morales » (p. 161), qui confine à celui
des affirmations religieuses. Trois postulats se présentent dans cet

ordre de choses : la liberté, condition de la vie morale ; l'immortalité,

suite logique et morale de l'existence présente ; la Divinité,
garantie du règne des fins ou du Bien.

La croyance en Dieu se présente pour M. Renouvier sous deux
formes : philosophique et religieuse (p. 179). La première implique
seulement l'existence d'un ordre moral réel enveloppant et dominant

l'expérience, sans affirmer le monothéisme ou le polythéisme.
La deuxième porte sur les attributs personnels de Dieu et par là
fait appel aux notions numériques et aux catégories du temps et
de l'espace.

A ce point de vue, et le monothéisme admis, Dieu ne saurait
être conçu comme infini et absolu. Infini, Dieu aurait eu des

états successifs de conscience en nombre infini, ce qui est
contradictoire. Absolu, Dieu ne serait plus personnel, car les facultés
(intelligence, volonté, sentiment), qui constituent la personnalité
impliquent la limitation. Dieu a donc commencé dans le temps et
dans l'espace. « Il aura la perfection de moralité, de bonté et de

THÉOL. ET PHIL. 1904 14



202 BULLETIN

justice, et celle-là n'implique point contradiction. Il jouira de sa;

vie, possédera ses puissances, projettera ses actes avec une portée
d'expérience et d'intelligence incomparable, aussi supérieur atout
ce qui est de nous qu'on voudra le concevoir» (p. 178). Cela étant,
il est possible de donner un sens aux croyances religieuses dans

ce qu'elles ont de légitime, au christianisme en particulier. Le
miracle doit être abandonné, mais non la croyance à la providence,
c'est-à-dire à l'action de Dieu se manifestant dans l'homme et palla

dans l'histoire. Les doctrines du péché et de la grâce se ramènent

à l'idée générale « d'un secours divin qui s'offre pour porter
au changement de conduite et des sanctions qui s'y appliqueront
après qu'il aura été accompli » (p. 188).

Dans les ouvrages postérieurs aux Essais, M. Renouvier évolue,
en ce sens qu'il effectue « un déplacement de frontière entre les
domaines respectifs de la croyance philosophique et de la croyance
religieuse. La première élargit son domaine et accorde droit de

cité à certaines propositions qu'un précédent classement avait
attribuées à la seconde : ce sont l'affirmation de la personnalité et
de l'unité de Dieu, celle de la création, enfin certaines hypothèses
sur l'origine et la nature du mal dans le monde » (p. 192).

Pour comprendre la création de l'univers et la rattacher au
créateur il faut, selon M. Renouvier, concevoir Dieu non comme
infini, mais comme le commencement premier de toutes choses et

créant dès sa naissance. Dieu et le temps sont contemporains ; la

question « d'un avant ne peut se poser, car elle n'a aucun sens.
Dieu nous apparaît donc comme un absolu relatif personnel.
M. Renouvier estime le personnalisme auquel il aboutit, inconciliable

avec l'évolutionnisme » (p. 198 et sq.). Reste le problème du
mal. Sa nature est d'origine morale; il nous apparaît comme la
conséquence d'un acte de liberté; pour comprendre l'état actuel
de l'univers il faut considérer la chute morale de l'humanité
comme ayant eu lieu antérieurement à l'existence de ce monde
et comme ayant amené l'état de nébuleuse d'où celui-ci est sorti
(p. 206).

Que valent selon M. Miéville les affirmations de M. Renouvier
dans le domaine religieux? Postuler Dieu comme principe
d'harmonie, c'est abandonner le postulat de la discontinuité pour une
idée qui lui est hétérogène. Voir en Dieu le commencement premier
de tout phénomène, c'est sortir de la catégorie du temps où Dieu
devait rester enfermé et rendre inutile son intervention comme



PHILOSOPHIE 203

créateur, puisque des commencements absolus sont possibles. De

plus le rapport entre la croyance religieuse et la croyance morale,
base de la première, ne se justifie pas, car celle-ci n'est pas plus
rationnelle que celle-là. C'est par une expérience el non par des

spéculations que la foi saisit son objet. Les éléments de cette
expérience sont divers (opposition du bien et du mal, etc.). Quant à

son expression théorique, M. Miéville se refuse à juste titre à

penser que tout le réel soit intelligible. Dieu par conséquent peut
être infini et absolu en ce sens que, réalité suprême, il déborde les
cadres de notre entendement, et cela sans perdre son caractère de

personnalité. Dieu n'est pas un esprit ou une personne meilleure

que d'autres, mais c'est l'Esprit et la Personne (p. 246). Il n'est

pas vrai non plus que Dieu ne puisse être éternel. « Le néo-criticisme

n'a pas prouvé que l'idée d'éternité soit contradictoire ;

son argumentation repose sur deux postulats contestables :

l'assimilation du temps à une somme de moments discontinus et
l'assimilation de l'éternité à cette somme considérée comme finie »

(p. 229). En résumé, poser le discontinu comme base de l'argumentation,

c'est enlever au problème religieux sa signification véritable.
Toutes ces critiques très judicieuses s'adresseraient plutôt, nous

semble-t-il, à une dogmatique chrétienne édifiée sur le néo-criticisme.

En un sens, elles n'atteignent qu'indirectement M. Renouvier.

L'expérience religieuse ne nous donne pas sous des attributs
indiscutables l'être avec lequel elle entre en communion. Si nous
avons bien compris la pensée de M. Renouvier, le problème
religieux ne se pose pas pour lui uniquement sous l'angle chrétien.
Pour lui, la question est la suivante : s'il existe un ou des êtres

divins, comment concilier leur existence avec les données de la
raison et de l'expérience. Il est certain qu'à ce point de vue de

grosses difficultés subsistent. En présence même des contradictions

que nous révèle la nature, il est possible de faire appel pour les

comprendre à l'existence d'êtres divins qui auraient le monde

pour théâtre de leurs luttes. Le polythéisme se justifie donc en

quelque mesure. Et même, le monothéisme admis, les critiques de

M. Renouvier subsistent pour une large part, au point de vue où

il se place. Dieu reconnu comme infini et absolu, tout en restant
personnel, il reste difficile à comprendre comment en lui la nécessité

et la liberté se concilient. Comment, de même, Dieu tout en

étant en dehors du temps et de l'espace peut-il agir dans le temps
et dans l'espace L'anthropomorphisme traduit les aspirations de



204 BULLETIN

la conscience religieuse vers un Dieu vivant, mais la raison et, en

un sens, l'expérience y contredisent sans cesse. M. Miéville nous
dit bien (p. 229) : « L'anthropomorphisme n'est recevable que
comme un symbolisme. Expliquons-nous sur le sens de ce mot.
Nous ne le prenons pas comme symbole d'agnosticisme. Le symbole

n'est pas un voile, il est une révélation ; il ne signifie pas
qu'on ne connaît pas, il signifie au contraire que l'on connaît. Nos
idées et nos concepts ne sont que des symboles. » Fort bien, mais
un grave problème subsiste. Le symbole reste toujours inadéquat
à la réalité qu'il cherche à traduire et à exprimer. Comment alors
choisir entre tous les symboles religieux existant et surtout
comment légitimer, au point de vue de la connaissance, le choix qui
aura été fait?

Ceci dit, nous sommes pleinement d'accord avec M. Miéville
sur le fait que le néo-criticisme ne répond pas aux exigences de

la conscience chrétienne, par les prémisses logiques qu'il pose, et
M. Miéville a fait ressortir avec beaucoup de force et de profondeur

les contradictions internes que la philosophie de M. Renouvier

renferme. Son travail, très instructif à tous égards, dénote de

grandes qualités comme penseur et dialecticien.
A. Reymond.


	Philosophie

