
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 2-3

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Bernouilli — Méthode scientifique et méthode
ecclésiastique EN THÉOLOGIE1.

L'ouvrage dont nous voudrions entretenir les lecteurs de cette
Revue a paru il y a sept ans déjà; cependant les questions traitées,

la thèse défendue par l'auteur sont loin d'avoir perdu de leur
importance, et même de leur actualité.

Ceux qui suivent d'un peu près le mouvement théologique chez

nos voisins d'outre-Rhin, qui ont, en particulier, assisté aux
discussions soulevées par le livre de Harnack, Das lesendes
Christentums, savent que depuis longtemps un fossé se creuse entre la
science théologique et la foi de l'Eglise 2. Cet état de choses
remonte au dix-huitième siècle, à l'époque de Y « Aufklärung. » Au
commencement du siècle passé, au moment où la pensée
hégélienne remplissait d'enthousiasme et frappait d'aveuglement les

meilleurs esprits, il parut s'apaiser, mais il se manifesta aggravé
en 1835, à l'apparition de la Vie de Jésus de Strauss, de la Théologie

de l'Ancien Testament de Vatke, et de l'Etude sur les
Pastorales de Baur, et dès lors il n'a plus quitté le domaine où s'agitent

et se heurtent les intérêts de la science et ceux de la foi. Sila
science réclame la liberté et ne s'édifie que dans la liberté, quelle
doit être son attitude en présence de l'Eglise qui ne permet pas au
savoir de franchir les limites qu'elle lui impose Quelle place
fera-t-on dans l'Eglise à une théologie qui ne s'inspire que de

1 Die wissenschaftliche und die kirchliche Methode in der Theologie. Ein

encyclopädischer Versuch von C.-A. Bernouilli, Privat-docent in Basel, Fribourg
en Brisgau, chez Mohr, 1897.

2 Voir: Kritik und Christentum par Martin Finckh, 1898, p. 1-10.



THEOLOGIE 191

l'objet de son étude et nullement des considérations dogmatiques
ou pratiques que réclame la foi ecclésiastique Autrefois, lorsque
l'Eglise régnait en maltresse, elle supprimait, par la prison ou le

bûcher, les partisans trop zélés de la libre recherche. Mais aujourd'hui,

cela n'est plus possible, car l'Eglise n'est plus la dominatrice
des peuples, et la science a acquis un prestige aussi grand dans
certains milieux que celui dont l'Eglise a joui au temps de sa

suprématie. Faudra-t-il laisser vivre côte à côte ces sœurs ennemies,
ou cherchera-t-on à leur faire rabattre à chacune un peu de leurs
prétentions? Une solution est-elle possible, et, si oui, laquelle?

Ces questions préoccupent à l'heure actuelle tous les théologiens
qui ont encore un sens pour la vie ecclésiastique, et qui ne
voudraient nullement rompre avec elle comme on le leur conseille de

divers côtés. Ce sont elles qui ont inspiré à M. Bernouilli
l'ouvrage dont nous voudrions parler maintenant.

Après avoir, dans une introduction de quelques pages, exposé
la situation actuelle telle qu'elle résulte des besoins ecclésiastiques
et des espérances scientifiques nourries par les recherches sur le
terrain de la critique et de l'histoire des religions, l'auteur cherche
à caractériser, clans un premier chapitre, le développement de la
théologie scientifique. Il dit tout d'abord quelle a été l'œuvre de

Hegel, son effort de comprendre dialectiquement la religion, et

son désintéressement complet de l'Eglise et de la vie ecclésiastique.
« Pour Hegel, religion et église se présentaient dans l'opposition
de la théorie à la pratique ; cela se voit plus clairement encore si
l'on considère la différence établie par lui entre l'étude scientifique

de la religion et la doctrine ecclésiastique. L'essence de la
théorie de la religion est, d'après Hegel, l'observation, non l'exposition

doctrinale, comme pour la doctrine ecclésiastique (p. 13).

Hegel a entrevu ce qui fait encore aujourd'hui et pour tous les

temps l'essence du théologien scientifique : observer tout en
participant en une certaine mesure à l'objet étudié (p. 14).

Cela explique pourquoi ce sont précisément des disciples de

Hegel qui ont jeté les premières assises de la théologie scientifique

: Vatke, Strauss, Rothe, Baur, ont les premiers donné le
signal de l'affranchissement de toute présupposition doctrinale
dans le triple domaine de l'Ancien Testament, du Nouveau Testament

et de l'Histoire de l'Eglise.
Ces considérations générales sur les origines de la théologie

scientifique données, l'auteur passe en revue les trois disciplines



192 BULLETIN

susmentionnées, depuis leur naissance jusqu'au moment où elles

se sont libérées du joug de l'Eglise. Cette rapide et intéressante

enquête a pour but de prouver qu'il existe une science indépendante

de toute présupposition ou de tout intérêt ecclésiastique.
« La recherche théologique s'est affranchie pour toujours de tout
lien ecclésiastique. Jadis l'Eglise a écrit elle-même son histoire et

même sa préhistoire, aujourd'hui c'est la science qui les écrit »

(p. 67).

Afin de fortifier sa thèse, M. Bernouilli étudie diverses publications,

celle de Meinhold sur les Débuts de la religion et de l'histoire

israélites, celle de J. Weiss sur L'imitation de Christ et la
prédication du temps présent, celle de Harnack sur Le Christianisme

et l'histoire, publications issues de conférences données par
les savants dont nous venons de rappeler les noms, et destinées
à vulgariser les résultats acquis par les recherches scientifiques.

Bernouilli croit que c'est là un genre faux, parce qu'il ne satisfait

ni les exigences de la foi ni celles de la science. « Tous les
essais de vulgarisation, dit-il, faits jusqu'ici, doivent être considérés

comme manques » (p. 68).
Comme toute autre science, la théologie scientifique a à étudier

son objet, et pour cela se sert de l'analyse jusqu'à ce que l'objet
lui apparaisse dans toute sa réalité. Elle ne pose pas de barrières
à ses recherches, ni de fin à ses investigations ; elle n'est point
surprise de voir ses résultats changer chaque jour, au contraire,
elle voit dans ce changement incessant la preuve de sa vitalité
scientifique (p. 87).

La théologie scientifique devra se soumettre aux règles de la
science historique, prendre la forme de l'histoire, parce que son
objet, la religion, est une histoire. Jusqu'ici on n'a pas assez
considéré de près ce fait, et il n'y a guère que quelques savants,
Lagarde, Overbeck, Wellhausen, Duhm, dont l'auteur chante les

mérites, qui aient pris au sérieux cette définition de la religion et

compris les conséquences qu'elle renferme pour la théologie.
Ces considérations aboutissent à cinq thèses que l'on me

permettra de reproduire ici (p. 106 sq.).
1° En tant que science, la théologie est l'historiographie

réaliste de la religion. Comme toute autre science moderne, elle est
exclusivement analytique et synthétique.

2° L'objet de son étude est le christianisme et sa préhistoire, donc
l'histoire de la religion de l'Ancien Testament, l'histoire du Chris-



THÉOLOGIE 193

tianisme primitif, et l'histoire de l'Eglise chrétienne. En principe,
toutes les autres religions ont absolument les mêmes droits ; la
préférence donnée au christianisme n'est pas fondée dans notre
amour pour lui, lequel n'a rien à faire ici, mais dans le fait qu'il
possède l'histoire la plus riche et la plus accessible à nos
investigations. Partout on peut observer dans leurs ressorts secrets et

leurs rapports réciproques les deux formes de la religion, la forme
individuelle (prophète), et la forme sociale (église). La théologie
scientifique reportera cette distinction entre prophètes et laïques à

d'autres religions dont elle aura à s'occuper.
3° Pour accomplir sa tâche et atteindre son but, la théologie

scientifique se sert d'une triple technique : la philologique qui lui
apprend à lire les sources ; l'historique qui lui permet de

comprendre les faits transmis par ces sources ; la systématique au

moyen de laquelle elle soumet à divers points de vue la matière
acquise et cherche à la rendre intelligible.

4° La théologie scientifique s'édifie surla base de la foi, rapport
réel avec l'au-delà, certitude que le monde est conduit par un
Dieu vivant, personnel et libre, qui, par ses révélations à des

prophètes a pris l'initiative et la direction de ses relations avec les
hommes. La théologie scientifique a pour mission de rechercher
dans l'histoire du monde les pures pensées de Dieu, lesquelles ne
se laisseront jamais nettement constater, vu que les impulsions
supraterrestres sont dissimulées sous la superficie des

événements.

5° La théologie scientifique s'est complètement affranchie de

toute obligation ecclésiastique. La Bible et l'Eglise n'ont de valeur
pour elle que comme objets d'étude. Indépendante de la théologie
ecclésiastique, elle vit en paix à côté d'elle.

Dans la seconde partie de l'ouvrage, l'auteur étudie la théologie
ecclésiastique telle qu'elle s'est développée depuis Schleiermacher,
soit dans l'école de la conciliation, soit dans la théologie libérale,
soit chez Ritschl et ses disciples. Il y aurait beaucoup de choses

fort intéressantes à relever dans ce chapitre, surtout les pages
consacrées à Schleiermacher et à l'évolution qui a fait du romantique

puissant des « Discours sur la Religion, » le génial créateur
de la dogmatique ecclésiastique, en tant que système des
expériences religieuses. Mais nous ne pouvons nous arrêter à cela. Ce

qui nous intéresse ici, c'est la thèse soutenue par l'auteur, et pour
la faire ressortir avec netteté, il nous suffira de transcrire ici les



1C4 BULLETIN

cinq propositions en quelque sorte opposées à celles par lesquelles

il a résumé les développements de la première partie :

1° La théologie, en tant qu'organe ecclésiastique, est une science

au sein des limites tracées par elle-même. Elle a pour tâche de

former la doctrine (dogmatique et morale) et de la communiquer
(théologie pratique). Sa méthode est l'induction et la déduction.

2° L'objet de la théologie ecclésiastique est moins la recherche

que l'application pratique ; même lorsqu'elle procède théoriquement,

elle poursuit toujours un but pratique. Elle étudie, non

pour savoir, mais pour agir. Elle repose sur quelques vérités
dogmatiques fondamentales ; elle n'a pas de scrupules historiques ;

elle veut rester pieuse et rendre pieux.
3° La théologie ecclésiastique n'est pas une discipline secrète,

pour les gens du métier seulement. Le protestant ecclésiastique
est intéressé théologiquement à un haut degré ; la théologie de son

église doit lui être accessible ; il a le droit de la contrôler; car en

tant qu'organe ecclésiastique, elle ne doit rien affirmer de

contraire aux idées officielles de l'Eglise. Veut-elle introduire des

nouveautés, elle doit les justifier d'après les principes de l'Eglise.
Les laïques et les fonctionnaires ecclésiastiques sont liés dans leurs
sensations1. Le théologien met sa science à un certain niveau,
accessible à tous, et le public doit s'élever à ce niveau.

4° La théologie ecclésiastique, en tant qu'évangélique, exige de

ses serviteurs une vie intérieure personnelle et libre. Seulement
elle se garde de donner un espace trop grand à ces expériences.
Des personnalités créatrices ou trop critiques pourraient porter
atteinte à son travail.

Elle est une science niveleuse, non individuelle ; elle exige du

théologien, du pasteur, un certain sacrifice de leurs talents en
faveur de la communauté, même une limitation de leur culture
personnelle. Ils doivent croire comme elle l'exige et ne manifester
leur conviction personnelle que pour donner de la vie àia doctrine
ecclésiastique objective.

5° Cette « catholicisation » partielle de la notion d'Eglise, la
théologie ecclésiastique la compense par un contact de principe
avec l'étude historique faite par la théologie scientifique, contact
qu'elle ne laisse pas rétablir par l'individu, mais qu'elle réalise
elle-même2. C'est ainsi qu'elle règle au mieux la doctrine et le culte

1 C'est à dire qu'ils les doivent exprimer dans un langage approuvé par l'Eglise.
2 Autrement dit : le théologien ecclésiastique n'est pas libre de tirer des travaux



théologie 195

en ce qu'elle choisit tout ce qui semble contribuer aux progrés de

la vie de l'Eglise et écarte tout ce qui paraît lui porter atteinte.
Il résulte delà que la science théologique et la théologie ecclésiastique

poursuivent des buts différents et emploient des méthodes
différentes. Pour se constituer, l'Eglise a besoin d'un certain
groupe de faits qu'elle ne saurait mettre, ou laisser mettre, en
doute sans se suicider. La science théologique ne connaît pas de

ces restrictions. Dès lors, le plus simple est de les séparer l'une de

l'autre, de laisser chacune suivre sa voie, obéir à ses principes et
à ses aspirations. Ce n'est qu'en opérant cette scission que la théologie

scientifique et la théologie ecclésiastique pourront vivre en

paix, et qu'on évitera ces conflits douloureux qui deviennent de

plus en plus fréquents entre la libre recherche et la foi de l'Eglise.
J'ai lu l'ouvrage de Bernouilli avec beaucoup de plaisir. Très

mesuré de ton, à part quelques paroles amères contre Strauss et

une saillie ironique contre Harnack, nullement conçu dans un
esprit d'hostilité contre la religion, il soulève des questions et

pose des problèmes qui agitent à cette heure beaucoup d'esprits ;

mais il ne m'a pas convaincu, car je ne crois pas que le conflit
s'apaisera lorsque la solution proposée par Bernouilli sera
devenue une réalité.

Il n'entre pas dans mon propos de dire tout au long pourquoi
je ne partage pas l'opinion de l'auteur; je me bornerai à quelques

remarques générales.
Bernouilli veut que le théologien scientifique soit un croyant ;

c'est très bien ; mais quelle espèce de croyant Toute foi prend
nécessairement une forme, et se rattache à un type connu, à moins

que le théologien ne veuille être à lui-même son révélateur et son

prophète. La foi au Dieu vivant que demande Bernouilli me paraît
une des caractéristiques de la foi chrétienne et dès lors, comme le

théologien scientifique sera tenu de s'arrêter devant ce fait, de le

proclamer, de le mettre en lumière, je ne vois pas pourquoi
l'Eglise, qui n'est au fond que la mise en commun des énergies de

la foi, ne pourrait point profiter des travaux de ce savant tout en

respectant sa liberté. Il ne peut pas y avoir de science religieuse
désintéressée, encore moins celle qui touche aux origines du
christianisme, c'est-à-dire au point où le Dieu vivant s'est manifesté
au monde d'une manière exceptionnelle. Au fond, sous la thèse de

de ses collègues scientifiques toutes les conséquences qui en découlent, mais il doit

régler son choix d'après la volonté de l'Eglise.



196 BULLETIN

Bernouilli on entend retentir la fameuse proposition de Lessing:
« Les faits historiques ne peuvent être les porteurs de vérités
rationnelles. »

Mais Bernouilli est loin de vouloir une séparation complète
entre les deux théologies. Dans la conclusion de son ouvrage, qui
me paraît renfermer la réfutation de sa thèse, il demande que les
deux théologies soient représentées dans la même faculté ou tout
au moins à la même Université, et que la théologie ecclésiastique
retravaille les résultats des recherches de l'autre théologie. Ici je
ne comprends plus ; car ou bien les théologiens ecclésiastiques se

contenteront d'une connaissance superficielle de ces résultats
scientifiques, et cela ne contribuera qu'à troubler leurs notions et
à les enliser davantage, ou bien ils devront être à la hauteur des

travaux de leurs confrères pour pouvoir faire une judicieuse
application des résultats acquis, et l'on se retrouve en présence du
même conflit entre la libre recherche et la foi de l'Eglise. Dès lors
je ne vois pas pourquoi le théologien scientifique ne ferait pas
l'application pratique lui-même, et il y sera d'autant plus poussé

qu'il sera un homme de foi comme le veut Bernouilli.
Qu'il puisse y avoir des conflits entre la foi du savant et celle

du laïque, c'est possible ; cela montre seulement que la foi du

laïque doit se développer, que les formules ecclésiastiques ont
besoin de se modifier pour laisser mieux circuler l'air et la
lumière dans tout l'organisme ; d'autre part, le savant, s'il est un
homme de foi, sera respectueux de la foi de ceux qui sont moins
éclairés que lui, et il le fera d'autant plus volontiers s'il sait
vraiment que la foi vaut mieux que le savoir.

L. Perriraz.
Groningue, mai 1904.

PHILOSOPHIE

Henri Miéville. — La philosophie de M. Renouvier
ET LE PROBLÈME DE LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE1.

Sous ce titre M. H. Miéville a présenté à la faculté de théologie
de l'église libre vaudoise une thèse très intéressante et qui comble
une lacune regrettable. M. Renouvier en effet a révolutionné sur

1 Imprimerie Pache-Varidel, Lausanne 1902.


	Théologie

