Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 37 (1904)
Heft: 2-3

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

BERNOUILLI — METHODE SCIENTIFIQUE ET METHODE ECCLE-
SIASTIQUE EN THEOLOGIE 1,

I’ouvrage dont nous voudrions entretenir les lecteurs de cette
Revue a paru il y a sept ans déja; cependant les questions trai-
tées, la thése défendue par I'auteur sont loin d’avoir perdu de leur
importance, et méme de leur actualité.

Ceux qui suivent d’'un peu prés le mouvement théologique chez
nos voisins d’outre-Rhin, qui ont, en particulier, assisté aux dis-
cussions soulevées par le livre de Harnack, Das Wesen des Chris-
tentums, savent que depuis longtemps un fossé se creuse entre la
science théologique et la foi de I'Eglise 2. Cet état de choses re-
monte au dix-huitiéme siécle, & I'époque de I’ « Aufkliarung. » Au
commencement du siécle passé, au moment ou la pensée hégé-
lienne remplissait d'enthousiasme et frappait d’aveuglement les
meilleurs esprits, il parut s’apaiser, mais il se manifesta aggravé
en 1835, 4 'apparition de la Vie de Jesus de Strauss, de la Théo-
logie de I Ancien Testament de Vatke, et de 'Etude sur les Pas-
torales de Baur, et dés lors il n’a plus quitté le domaine ot s’agi-
tent et se heurtent les intéréts de la science et ceux de la foi. Sila
science réclame la liberté et ne s’édifie que dans la liberté, quelle
doit étre son attitude en présence de ’Eglise qui ne permet pas au
savoir de franchir les limites qu’elle lui impose ? Quelle place
fera-t-on dans I'Eglise 4 une théologie qui ne s’inspire que de

1 Die wissenschaftliche und die kirchliche Methode in der Theologie. Ein
encyclopidischer Versuch von C.-A. Bernouilli, Privat-docent in Basel, Fribourg
en Brisgau, chez Mohr, 1897. |

2 Voir: Kritik und Christentum par Martin Finckh, 1898, p. 1-10,



THEOLOGIE 191

Pobjet de son étude et nullement des considérations dogmatiques
ou pratiques que réclame la foi ecclésiastique ? Autrefois, lorsque
I’Eglise régnait en maitresse, elle supprimait, par la prison ou le
bticher, les partisans trop zélés de la libre recherche. Mais aujour-
d’hui, cela n’est plus possible, car 'Eglise n’est plus la dominatrice
des peuples, et la science a acquis un prestige aussi grand dans
certains milieux que celui dont I'Eglise a joui au temps de sa su-
prématie. Faudra-t-il laisser vivre cdte a4 cote ces sceurs ennemies,
ou cherchera-t-on & leur faire rabattre a chacune un peu de leurs
prétentions? Une solution est-elle possible, et, si oui, laquelle ?

Ces questions préoccupent & I’heure actuelle tous les théologiens
qui ont encore un sens pour la vie ecclésiastique, et qui ne vou-
draient nullement rompre avec elle comme on le leur conseille de
divers cotés. Ce sont elles qui ont inspiré a M. Bernouilli I'ou-
vrage dont nous vondrions parler maintenant.

Aprés avoir, dans une introduction de quelques pages, exposé
la situation actuelle telle qu’elle résulte des besoins ecclésiastiques
et des espérances scientifiques nourries par les recherches sur le
terrain de la critique et de I’histoire des religions, I’auteur cherche
a caractériser, dans un premier chapitre, le développement de la
théologie scientifique. Il dit tout d’abord quelle a été I'ceuvre de
Hegel, son effort de comprendre dialectiquement la religion, et
son désintéressement complet de I’'Eglise et de la vie ecclésiastique.
« Pour Hegel, religion et église se présentaient dans l'opposition
de la théorie & la pratique ; cela se voit plus clairement encore si
lon considére la différence établie par lui entre 1’étude scienti-
fique de la religion et la doctrine ecclésiastique. L’essence de la
théorie de la religion est, d’aprés Hegel, 'observation, non ’expo-
sition doectrinale, comme pour la doctrine ecclésiastique (p. 13).
Hegel a entreva ce qui fait encore aujourd’hui et pour tous les
temps l'essence du théologien scientifique : observer tout en parti-
cipant en une certaine mesure a 'objet étudia (p. 14).

Cela explique pourquoi ce sont précisément des disciples de
Hegel qui ont jeté les premiéres assises de la théologie scienti-
fique : Vatke, Strauss, Rothe, Baur, ont les premiers donné le
signal de l'affranchissement de toute présupposition doctrinale
dans le triple domaine de I’Ancien Testament, du Nouveau Testa-
ment et de ’Histoire de 1'Fglise.

Ces considérations générales sur les origines de la théologie
scientifique données, I'auteur passe en revue les trois disciplines



192 BULLETIN

susmentionnées, depuis leur naissance jusqu’au moment ou elles
se sont libérées du joug de I'Eglise. Cette rapide et intéressante
enquéte a pour but de prouver qu’il existe une science indépen-
dante de toute présupposition ou de tout intérét ecclésiastique.
« La recherche théologique s’est affranchie pour toujours de tout
lien ecclésiastique. Jadis I’'Eglise a écrit elle-méme son histoire et
méme sa préhistoire, aujourd’hui c’est la science qui les écrit »
(p- 67).

Afin de fortifier sa thése, M. Bernouilli étudie diverses publica-
tions, celle de Meinhold sur les Debuts de la religion et de Uhis-
toire israélites, celle de J. Weiss sur L’imitation de Christ el la
prédicalion du temps préesent, celle de Harnack sur Le Christia-
nisme et Ihistoire, publications issues de conférences données par
les savants dont nous venons de rappeler les noms, et destinées
a vulgariser les résultats acquis par les recherches scientifiques.

Bernouilli croit que ¢’est 1a un genre faux, parce qu’il ne satis-
fait ni les exigences de la foi ni celles de la science. « Tous les
essais de vulgarisation, dit-il, faits jusqu’ici, doivent étre consi-
dérés comme manqués » (p. 68).

Comme toute autre science, la théologie scientifique a a étudier
son objet, et pour cela se sert de I'analyse jusqu'a ce que l’objet
lui apparaisse dans toute sa réalité. Elle ne pose pas de barriéres
a ses recherches, ni de fin a ses investigations; elle n’est point
surprise de voir ses résultats changer chaque jour, au contraire,
elle voit dans ce changement incessant la preuve de sa vitalité
scientifique (p. 87).

La théologie scientifique devra se soumettre aux regles de la
science historique, prendre la forme de I'histoire, parce que son
objet, la religion, est une histoire. Jusqu’ici on n’a pas assez con-
sidéré de prés ce fait, et il n’y a guére que quelques savants,
Lagarde, Overbeck, Wellhausen, Duhm, dont P’auteur chante les
mérites, qui aient pris au sérieux cette définition de la religion et
compris les conséquences qu’elle renferme pour la théologie.

Ces considérations aboutissent & cinq théses que ’on me per-
mettra de reproduire ici (p. 106 sq.).

10 En tant que science, la théologie est I’historiographie réa-
liste de la religion. Comme toute autre science moderne, elle est
exclusivement analytique et synthétique.

20 L’objet de son étude est le christianisme et sa préhistoire, done
I'histoire de la religion de ’Ancien Testament, I’histoire du Chris-



THEOLOGIE 193

tianisme primitif, et ’histoire de ’Eglise chrétienne. En principe,
toutes les autres religions ont absolument les mémes droits; la
préférence donnée au christianisme n’est pas fondée dans notre-
amour pour lui, lequel n’a rien a faire ici, mais dans le fait qu’il
posséde I'histoire la plus riche et la plus accessible a nos investi-
gations. Partout on peut observer dans leurs ressorts secrets et
leurs rapports réciproques les deux formes de lareligion, la forme
individuelle (prophéte), et la forme sociale (église). La théologie
scientifique reportera cette distinction entre prophetes et laiques a
d’autres religions dont elle aura a s’occuper.

30 Pour accomplir sa tiche et atteindre son but, la théologie
scientifique se sert d’une triple technique : la philologique qui lui
apprend & lire les sources; 'historique qui lui permet de com-
prendre les faits transmis par ces sources; la systématique au
moyen de laquelle elle soumet & divers points de vue la matiére
acquise et cherche a la rendre intelligible.

4o La théologie scientifique s’édifie surla base de la foi, rapport
réel avec 1’au-dela, certitude que le monde est conduit par un
Dieu vivant, personnel et libre, qui, par ses révélations a des pro-
phétes a pris l'initiative et la direction de ses relations avec les
hommes. La théologie scientifique a pour mission de rechercher
dans I’histoire du monde les pures pensées de Dieu, lesquelles ne
se laisseront jamais nettement constater, vu que les impulsions
supraterrestres sont dissimulées sous la superficie des événe-
ments.

50 La théologie scientifique s’est completement affranchie de
toute obligation ecclésiastique. La Bible et I'Eglise n’ont de valeur
pour elle que comme objets d’étude. Indépendante de la théologie
ecclésiastique, elle vit en paix a c6té d’elle.

Dans la seconde partie de ’ouvrage, I’auteur étudie la théologie
ecclésiastique telle qu’elle s’est développée depuis Schleiermacher,
soit dans I’école de la conciliation, soit dans la théologie libérale,
soit chez Ritschl et ses disciples. Il y aurait beaucoup de choses
fort intéressantes a relever dans ce chapitre, surtout les pages
consacrées 4 Schleiermacher et a4 I’évolution qui a fait du roman-
tique puissant des « Discours sur la Religion, » le génial créateur
de la dogmatique ecclésiastique, en tant que systéme des expé-
riences religieuses. Mais nous ne pouvons nous arréter a cela. Ce
qui nous intéresse ici, c¢’est 1a these soutenue par 'auteur, et pour
la faire ressortir avec netteté, il nous suffira de transcrire ici les



164 BULLETIN

cinq propositions en quelque sorte opposées a celles par lesquelles
il a résumé les développements de la premiére partie :

1o La théologie, en tant qu’organe ecclésiastique, est une science
au sein des limites tracées par elle-méme. Elle a pour tache de
former la doctrine (dogmatique et morale) et de la communiquer
(théologie pratique). Sa méthode est 'induction et la déduction.

20 L’objet de la théologie ecclésiastique est moins la recherche
que l'application pratique; méme lorsqu’elle procéde théorique-
ment, elle poursuit toujours un but pratique. Elle étudie, non
pour savoir, mais pour agir. Elle repose sur quelques vérités dog-
matiques fondamentales; elle n’a pas de scrupules historiques;
elle veut rester pieuse et rendre pieux.

3¢ La théologie ecclésiastique n’est pas une discipline secréte,
pour les gens du métier seulement. Le protestant ecclésiastique
est intéressé théologiquement & un haut degré ; la théologie de son
église doit lui étre accessible ; il a le droit de la contrdler; car en
tant qu'organe ecclésiastique, elle ne doit rien affirmer de con-
traire aux idées officielles de I'Eglise. Veut-elle introduire des
nouveautés, elle doit les justifler d’aprés les principes de I'Eglise.
Les laiques et les fonctionnaires ecclésiastiques sont liés dans leurs
sensations?!. Le théologien met sa science & un certain niveau, ac-
cessible a tous, et le public doit s’élever a ce niveau.

4o La théologie ecclésiastique, en tant qu’évangélique, exige de
ses serviteurs une vie intérieure personnelle et libre. Seulement
elle se garde de donner un espace trop grand 4 ces expériences.
Des personnalités créatrices ou trop critiques pourraient porter
atteinte a son travail.

Elle est une science niveleuse, non individuelle ; elle exige du
théologien, du pasteur, un certain sacrifice de leurs talents en
faveur de la communauté, méme une limitation de leur culture
personnelle. Ils doivent croire comme elle I'exige et ne manifester
leur conviction personnelle que pour donner de la vie ala doctrine
ecclésiastique objective.

50 Cette « catholicisation » partielle de la notion d’Eglise, la
théologie ecclésiastique la compense par un contact de principe
avec I’étude historique faite par la théologie scientifique, contact
qu’elle ne laisse pas rétablir par U'individu, mais qu’elle réalise
elle-méme 2. C’est ainsi qu’elle régle au mieux la doctrine et le culte

1 Cest & dire qu’ils les doivent exprimer dans un langage approuvé par I'Eglise.
2 Autrement dit : le théologien ecclésiastique n’est pas libre de tirer des travaux



THEOLOGIE 195

en ce qu’elle choisit tout ce qui semble contribuer aux progres de
la vie de I'Eglise et écarte tout ce qui parait lui porter atteinte.

Il résulte de 14 quelascience théologique etla théologie ecclésias-
tique poursuivent des buts différents et emploient des méthodes
différentes. Pour se constituer, I'Eglise a besoin d'un certain
groupe de faits qu’elle ne saurait mettre, ou laisser mettre, en
doute sans se suicider. La science théologique ne connait pas de
ces restrictions. Dés lors, le plus simple est de les séparer 'une de
Pautre, de laisser chacune suivre sa voie, obéir 4 ses principes et
a ses aspirations. Ce n’est qu’en opérant cette scission que la théo-
logie scientifique et la théologie ecclésiastique pourront vivre en
paix, et qu'on évitera ces conflits douloureux qui deviennent de
plus en plus fréquents entre la libre recherche et la foi de 1'Eglise.

J'ai lu 'ouvrage de Bernouilli avec beaucoup de plaisir. Trés
mesuré de ton, a part quelques paroles améres contre Strauss et
une saillie ironique contre Harnack, nullement concu dans un
esprit d’hostilité contre la religion, il souléve des questions et
pose des problémes qui agitent & cette heure beaucoup d’esprits ;
mais il ne m’a pas convaincu, car je ne crois pas que le conilit
s’apaisera lorsque la solution proposée par Bernouilli sera de-
venue une réalité.

Il n’entre pas dans mon propos de dire tout au long pourguoi
je ne partage pas 'opinion de I'auteur ; je me bornerai a quelques
remarques générales.

Bernouilli veut que le théologien scientifique soit un croyant;
c’est trés bien; mais quelle espéce de croyant ? Toute foi prend
nécessairement une forme, et se rattache 4 un type connu, a moins
que le théologien ne veuille étre & lui-méme son révélateur et son
prophéte. La foi au Dieu vivant que demande Bernouilli me parait
une des caractéristiques de la foi chrétienne et dés lors, comme le
théologien scientifique sera tenu de s’arréter devant ce fait, de le
proclamer, de le mettre en lumiére, je ne vois pas pourquoi
I’Eglise, qui n’est au fond que la mise en commun des énergies de
la foi, ne pourrait point profiter des travaux de ce savant tout en
respectant sa liberté. I1 ne peut pas y avoir de science religieuse
désintéressée, encore moins celle qui touche aux origines du chris-
tianisme, c’est-d~dire au point ot le Dieu vivant s’est manifesté
au monde d’une maniére exceptionnelle. Au fond, sous la thése de

de ses collégues scientifiques toutes les conséquences qui en découlent, mais il doit
régler son choix d’aprés la volonté de I'Eglise.



196 BULLETIN

Bernouilli on entend retentir la fameuse proposition de Lessing :
« Les faits historiques ne peuvent étre les porteurs de vérités ra-
tionnelles. »

Mais Bernouilli est loin de vouloir une séparation compléte
entre les deux théologies. Dans la conclusion de son ouvrage, qui
me parait renfermer la réfutation de sa thése, il demande que les
deux théologies soient représentées dans la méme faculté ou tout
au moins & la méme Université, et que la théologie ecclésiastique
retravaille les résultats des recherches de I'autre théologie. Ici je
ne comprends plus; car ou bien les théologiens ecclésiastiques se
contenteront d’'une connaissance superficielle de ces résultats
scientifiques, et cela ne contribuera qu’a troubler leurs notions et
a les enliser davantage, ou bien ils devront étre a la hauteur des
travaux de leurs confréres pour pouvoir faire une judicieuse ap-
plication des résultats acquis, et 'on se retrouve en présence du
méme conflit entre la libre recherche et la foi de I'Eglise. Dés lors
je ne vois pas pourquoi le théologien scientifique ne ferait pas
I'application pratique lui-méme, et il y sera d’autant plus poussé
qu’il sera un homme de foi comme le veut Bernoui!li.

Qu’il puisse y avoir des conflits entre la foi du savant et celle
du laique, c’est possible; cela montre seulement que la foi du
laique doit se développer, que les formules ecclésiastiques ont
besoin de se modifier pour laisser mieux circuler I'air et la lu-
miere dans tout 'organisme; d’autre part, le savant, s’il est un
homme de foi, sera respectueux de la foi de ceux qui sont moins
éclairés que lui, et il le fera d’autant plus volontiers §’il sait vrai-

ment que la foi vaut mieux que le savoir.
L. PERRIRAZ
Groningue, mai 1904.

PHILOSOPHIE

HenNrt MiEVILLE. — LA PHILOSOPHIE DE M. RENOUVIER
ET LE PROBLEME DE LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE 1,

Sous ce titre M. H. Miéville a présenté a la faculté de théologie
de I’église libre vaudoise une thése trés intéressante et qui comble
une lacune regrettable. M. Renouvier en effet a révolutionné sur

! Imprimerie Pache-Varidel, Lausanne 1902.



	Théologie

