
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 6

Artikel: La réformation et la théologie moderne

Autor: Chavan, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA REFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE

A. CHAVAN 1

Messieurs,

Vous ne serez point surpris qu'au début de cet entretien
et au commencement d'un nouveau semestre d'études, notre
première pensée soit consacrée au maître que la Faculté,
l'Eglise et le pays ont perdu il y a quelques mois à peine, et

sur la tombe encore fraîche duquel nous ne cessons déverser
des larmes de regret. M. le professeur Chapuis était uni à

celui qui a l'honneur de vous parler par des liens de

bienveillance et d'affection dont la rupture lui a été particulièrement

douloureuse. Au cours d'une vie commune de plus
d'une année, au foyer hospitalier autant que distingué qui
nous avait été si largement ouvert à la cure de Chexbres,
s'étaient nouées des relations dès lors ininterrompues, au

cours desquelles j'ai pu apprécier la haute valeur non seulement

de sa pensée, que la soif de conclusions positives poussait

parfois jusqu'à la plus grande hardiesse, mais aussi d'une
piété, d'une vie chrétienne, que la souffrance rendait d'année

en année plus intense et plus sereine. Je n'ai pas besoin d'évoquer

ici cette personnalité si puissante et si sympathique :

elle est vivante dans chacun de nos cœurs. Je ne veux pas

davantage retracer les contours ou suivre l'évolution de sa

1 Leçon d'ouverture d'un cours d'histoire de la théologie moderne professé à la

Faculté de théologie de l'Université de Lausanne.



476 A. CHAVAN

pensée. Je voudrais simplement, à l'ouverture d'un cours
qu'il a donné avec tant d'intérêt, de vie, de foi et d'éclat, et

dont je suis tout tremblant de me trouver chargé pour cet

hiver, vous présenter quelques considérations sur un sujet
dont j'ai eu l'occasion de m'entretenir avec lui à plus d'une
reprise, dont nous avons discuté ensemble les lignes
fondamentales, et qui servira de transition toute naturelle entre
mon enseignement de ces dernières années et celui auquel
nous allons maintenant nous consacrer avec l'aide de

Dieu. Il s'agit des rapports intimes qui font de l'œuvre
de la Réformation et de celle de la théologie moderne,
une œuvre commune, un tout relié par des attaches
profondes, deux efforts analogues sinon identiques et tendant
en définitive au même résultat. Je voudrais montrer jusqu'à
quel degré la théologie contemporaine est la conséquence
directe et comme la vraie réalisation du principe réformateur.
Vous retrouverez sans peine, dans notre exposé, des idées

familières à notre cher disparu. C'est comme un témoignage
d'affection et un hommage reconnaissant à sa mémoire que
je suis heureux d'en essayer devant vous le développement.

Dans toute l'histoire du christianisme, je ne connais pas
d'heure plus impressionnante, de moment plus entraînant
que celui de la Réformation. Ce grand acte de liberté, ce

puissant effort d'affranchissement, cet élan des âmes qui
brisent leurs entraves, s'arrachant au joug de l'Eglise pour
se jeter directement dans les bras de Dieu, tout cela constitue
l'un des plus beaux spectacles que l'histoire nous présente.
Elle est empoignante, cette première manifestation religieuse
de l'humanité libre, forte, arrivée enfin à l'âge de majorité.
Et je comprends que le protestantisme ne considère cette

minute si admirable de ses origines qu'avec une vénération
recueillie et une reconnaissante émotion.

Toutefois, cette vénération ne doit point devenir une
adoration. C'est être bon protestant que de se réserver le libre
examen de ses origines elles-mêmes. Sans être taxé d'outre-



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 477

cuidance, il nous sera permis de tenter de les juger. Aucune
œuvre humaine n'est parfaite, et l'œuvre des réformateurs
est profondément humaine. Comme toute autre, elle doit
passer par l'épreuve de la critique. Elle la subira d'autant
mieux aujourd'hui que l'œuvre du seizième siècle, dans la
direction qu'elle a prise presque dès l'origine, semble avoir
déployé toutes ses richesses ; quatre siècles en ont épuisé les

ressources, et déjà nous pouvons l'embrasser d'un regard
d'ensemble, avec ses conséquences multiples, et porter sur
elle, en quelque sorte, de l'extérieur, un jugement plus sûr
et plus définitif.

Essayons donc de pénétrer au delà de l'impression première
que nous avons éprouvée, et de rechercher quel fut au fond
le trait distinctif, le principe du mouvement réformateur. 11

est une théorie, relativement très récente, dont la fortune a

été extraordinaire jusqu'à nos jours, et qui s'imagine tout
expliquer en disant qu'au principe unique de l'autorité de

l'Eglise, à la fois source et norme de la foi, le protestantisme
a substitué la dualité suivante : un principe formel, l'autorité
de l'Ecriture, et un principe matériel, la justification par la
foi. Une telle explication prête le flanc à de nombreuses
critiques. D'abord, ce qui ne manque pas d'une certaine gravité,
cette distinction n'a jamais effleuré la pensée des réformateurs;

elle est d'origine purement scolastique, et dérive des

catégories d'Aristote plus que de Luther et de Calvin auxquels
ce dualisme est resté complètement étranger. Ensuite, cette

explication est beaucoup plus extérieure que profonde ; elle
classe plus qu'elle n'analyse ; et il y aurait lieu d'en chercher
encore la synthèse. Enfin, elle concerne surtout le protestantisme

postérieur et s'applique beaucoup plus au luthéranisme
qu'à la Réforme. Si nous cherchons l'essence de l'acte initial,
il ne nous semble pas possible de parler de l'Ecriture comme
d'un principe formel. La Bible, prise dans sa totalité, n'est
nullement pour les réformateurs une autorité au sens
extérieur et scolastique du mot. Elle est la source vivifiante d'où
ils ont tiré, à la lumière du Saint-Esprit, les éléments de la
foi qui les anime; c'est en elle qu'ils ont trouvé leur Sauveur



478 A. CHAVAN

et leur salut. Ce n'est pas après avoir admis théoriquement
l'Ecriture comme seule autorité qu'ils y ont cherché la vérité
religieuse. C'est parce que leur conscience religieuse y trouvait

la vérité qu'ils en ont senti et admis l'autorité. Pour eux,
l'autorité de la Bible n'est pas primordiale, elle est dérivée ;
elle n'est pas le premier terme de l'équation, elle en est le
deuxième. Ce n'est pas l'autorité qui légitime la vérité, c'est
la présence de la vérité qui crée l'autorité. Voilà pourquoi,
tout en admettant la haute autorité de la Parole de Dieu, les
réformateurs n'ont pas craint de la juger avec la plus grande
impartialité et d'inaugurer eux-mêmes cette critique biblique
dont tant de chrétiens se scandalisent encore de nos jours.
Ce n'est que plus tard, sous l'influence de nécessités
polémiques, qu'on fit du texte sacré une norme opposée soit à

l'autorité de l'Eglise romaine, soit à l'antinomisme des

ultraréformateurs. Et si déjà les héros et les promoteurs du
mouvement protestant ont, dans une certaine mesure, glissé sur
cette pente, il n'en est pas moins acquis, qu'à l'origine, on
ne peut mentionner comme constituant l'essence de la
Réformation, un principe formel au sens précis et rigoureux du
terme.

La difficulté sera tout aussi grande quoique inverse, si

nous passons au principe matériel. Nous avons vu le précédent

s'évanouir à l'examen ; celui-ci, au contraire, se multiplie.

Le protestantisme n'a pas un principe matériel ; il en a

plusieurs ; nous lui en connaissons au moins deux. Celui que
l'on mentionne d'ordinaire, c'est celui du luthéranisme, et si
des historiens allemands croient pouvoir, comme ils semblent
parfois le faire, identifier luthéranisme et protestantisme et
tenir Zwingli ou même Calvin pour des quantités négligeables,
il est de notre devoir de nous inscrire en faux contre une telle
méconnaissance de notre protestantisme national et romand.
Si pour le luthéranisme la doctrine fondamentale est celle de

la justification par la foi, pour la réforme, cette doctrine,
importante sans doute, est dominée par celle de l'absolue
souveraineté de Dieu et par le souci constant de sauvegarder
sa gloire. Dès lors, cette idée qui est la clef de toute la ten-



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 479

dance réformée, devient le principe matériel du calvinisme.
Il y a donc, à l'origine, dans chacune des deux grandes
subdivisions protestantes, un principe matériel particulier, tandis

que dans toutes deux le véritable principe formel fait
complètement défaut. C'est dire que la théorie par laquelle
le dix-neuvième siècle a prétendu expliquer l'œuvre du
seizième, ne peut être maintenue que comme une nomenclature

à certains égards commode, mais dont le caractère
scolastique et l'insuffisance notoire ne peuvent plus être
méconnus.

Toutefois, leur examen ne nous aura pas été inutile, si,
comme nous le pensons, il nous met sur la voie à l'issue de

laquelle il nous semble entrevoir une solution possible.
Abandonnant le principe formel, et nous trouvant en face de

deux principes matériels, il nous parait tout indiqué de

chercher la synthèse de ces deux derniers. Car le protestantisme,

malgré ses divergences, a une grande unité fondamentale.

Nous le sentons aujourd'hui mieux qu'on ne s'en rendait
compte à l'origine; nul d'entre nous ne prononcerait plus le
mot si dur que Luther adressait à Zwingli en 1529, à la
conférence de Marbourg : ce Vous avez un autre esprit que
nous » Sous ces deux principes matériels il doit y avoir une
commune origine. Nous essaierons de la chercher dans

l'expérience religieuse des réformateurs eux-mêmes ; leur
influence a été assez profonde sur les Eglises qu ils ont créées

pour justifier à nos yeux l'emploi de cette méthode.

Or, il nous paraît que ces deux principes sont l'un et l'autre
la résultante théorique d'un effort analogue, l'effort de l'âme

pieuse pour entrer en relation directe avec son Dieu. C'est

de ce côté-là qu'a porté tout le poids de la lutte, c'est là le

grand résultat désormais conquis, celui que conserve avec
soin la théologie moderne en communion d'idée avec tout
le mouvement réformateur; c'est là le véritable trait
distinctif et le principe d'unité du protestantisme de tous les

siècles.
Mais cette explication pose à son tour un problème; il

importe d'aller plus au fond de la question et de chercher la



480 A. CHAVAN

cause de cet effort. Quel en a été le mobile intérieur? Ce fut,
me semble-t-il, un désir intense de la conscience religieuse,
le désir de posséder la certitude sur la façon dont nous
sommes sauvés. C'est la question qui un jour ou l'autre
tourmente les âmes chrétiennes : Comment Dieu me sauve-t-il?
Vous aurez sans doute, comme celui qui vous parle, passé

par cette angoisse de l'esprit, trop douloureuse pour ne pas
exiger impérieusement une solution sans laquelle il nous est

impossible de retrouver la paix. Les moyens extérieurs
préconisés par l'Eglise n'avaient réussi qu'à plonger Luther
dans la détresse; persuadé de leur insuffisance, ne pouvant
supporter le vide affreux que la déception avait laissé dans

son âme, il est allé directement à Dieu, chercher au pied de

son trône la réponse à cet angoissant problème: Que dois-je
faire pour être sauvé?

Mais ce désir de certitude religieuse, où prend-il lui-même
sa source? N'y a-t-il là qu'une pure satisfaction intellectuelle?

Non. Ce désir jaillit des profondeurs de l'àme; il a

pour cause première le besoin le plus intense de délivrance
et de salut. Ici nous touchons au point de départ fondamental

de toute l'œuvre réformatrice. Elle a été accomplie par
des hommes dont la préoccupation primordiale était d'être
sauvés! Elle n'est que l'expression du cri resté classique:
Sauve-nous, nous périssons! La Réformation nait ainsi des

entrailles mêmes de la conscience, elle est le résultat d'une
éclosion de vie chrétienne ; elle est dans son essence profondément

religieuse. A la base de tout cet immense effort qui
a révolutionné le monde et dans lequel trop souvent on n'a
voulu voir que le jeu des intérêts ou même des passions, il
n'y a pas autre chose qu'un élan nouveau de la grande
aspiration religieuse de l'humanité souffrante et pécheresse,
l'ardent besoin de délivrance qui réussira toujours pour se

satisfaire à renverser les obstacles de sa route, et qui, tant qu'il
y aura encore des âmes dans notre monde, les jettera sans
cesse dans les bras du Dieu-Rédempteur. C'est là ce qui fait
le caractère universel de l'œuvre des grands héros de la
Réforme, c'est par là qu'elle nous empoigne, c'est là que j'en



LA REFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 481

vois pour ma part toute la grandeur impressionnante et la

majestueuse beauté
Nous avons touché au point initial. Essayons comme

contrôle de redescendre de ce sommet aux deux principes
matériels auxquels ont abouti les deux confessions protestantes,
et cherchons à analyser le processus qui de cette impulsion
unique a conduit à ce double résultat. Nous partons d'une
âme religieuse, qui souffre de sa misère et aspire ardemment
à une délivrance. Elle veut être sauvée! Comment le sera-t-
elle? Elle essaie des moyens de salut que son temps lui
présente, elle cherche dans et par l'Eglise la délivrance dont cette
dernière prétend avoir le monopole: effort inutile. L'expérience

la plus douloureuse lui démontre que par les œuvres il
est impossible de se sentir sauvé. Le salut ne peut s'acquérir
par voie de mérites, dès lors, il n'y a qu'un seul chemin
possible, c'est la grâce. Et cette grâce qui ne s'achète point ne

peut être qu'un don direct de Dieu fait au pécheur qui cherche

auprès de lui son secours. C'est là le premier grand fait
qu'a proclamé la Reformation: Vous êtes sauvés par grâce!
Jusqu'ici tous les protestants sont d'accord. Mais à partir de

ce moment, nous les voyons diverger d'une manière sensible.
Pour recevoir cette grace, que doit faire le pécheur? Luther,
tourmenté en première ligne par le sentiment de sa misère

morale, haletant sous le poids d'une culpabilité qui l'écrase,
répond en disant: pour être sauvé, il faut que je sois justifié,
il faut que de ce poids Dieu me délivre Aiguillé dans cette

direction, le processus est facile à suivre. Luther refait pas à

pas l'expérience de Paul; les œuvres de la loi ne justifient
point, il faut une autre justification, l'Ecriture la lui révèle,
pleinement satisfaisante, apaisant toutes ses angoisses, c'est
la justification par la foi ; en considération de sa foi, sans
mérite, par grâce, Dieu justifie celui qui croit; sa foi lui est

imputée à justice. Dès lors Luther est paisible, il est heureux;
il a trouvé la vérité qu'il proclame joyeusement au monde;
il a la foi ; il est donc sûr d'être sauvé.

Chez Calvin, le processus, historiquement plus difficile à

suivre, se déploie dans une direction quelque peu différente.
THÉOL. ET PHIL. 1901 32



482 A. CHAVAN

Comme Luther, à travers des péripéties intimes que nous ne
connaissons que très imparfaitement, Calvin a brisé tout
intermédiaire, et s'est trouvé face à face avec Dieu. Là, il a
été ébloui par la majesté du Seigneur. Il s'est senti écrasé

en face de sa grandeur infinie. Il a vu surtout en Dieu le
Maître suprême, de qui tout dépend d'une manière absolue.
Dès lors il n'a pu fonder la certitude de son salut que sur
un acte de la volonté souveraine de Dieu. Anéanti par son
péché, incapable par lui-même d'aucun bien, absolument
à la merci d'un Dieu vis-à-vis duquel il n'a droit qu'à la
condamnation et à la mort, Calvin ne peut se sentir sauvé que
si Dieu, par grâce pure, et pour des motifs insondables, a

décidé de le sauver. Et comme il croit, par une intuition
immédiate qui ne peut être que le témoignage du Saint-
Esprit, qu'il est sauvé, il en conclut que Dieu l'a choisi, il
l'a élu; pour employer le mot classique, il l'a prédestiné.
Conciliation entre l'absolue souveraineté de Dieu et le sentiment

immédiat de sa grâce, la doctrine de la prédestination
dérive (comme celle de la justification par la foi) des besoins
les plus religieux de l'âme avide de salut. C'est en elle que
Calvin trouve sa paix: Dieu m'a élu, je suis sauvé. On

comprend dès lors que jaillissant d'une inspiration si élevée,
cette doctrine qui nous étonne ait été pour ses adeptes une
force incomparable et un puissant stimulant à l'action. On

comprend enfin que Calvin y ait attaché une importance si

capitale, et qu'il n'ait pas hésité à sévir de la façon la plus
rigide contre ceux qui battaient en brèche ce qui était pour
lui le fondement de toute la certitude religieuse du croyant.

Je n'insiste pas davantage. Si j'ai réussi à vous faire
comprendre combien, à l'origine, toute l'œuvre réformatrice
jusque dans ses doctrines qui nous semblent aujourd'hui les

plus insoutenables, plonge ses racines dans les profondeurs
de l'âme religieuse, je ne regretterai pas cette brève analyse
d'un sujet qui me tient à cœur, et auquel je voudrais savoir
consacrer un jour une étude plus serrée et d'un développement

plus complet.



LA REFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 483

Si le principe initial de la Réformation, tel que nous
venons de le dégager, nous donne la clef de son immense
valeur religieuse, il me parait éclairer également à nos yeux
l'origine première de ses lacunes, et d'une orientation dans

laquelle cette puissance religieuse elle-même va sombrer.
Dans l'étude rapide que nous allons en faire, nous rangerons

ces lacunes sous deux chefs principaux. Nous montrerons

d'abord que l'œuvre du seizième siècle a été incomplète
dès son point de départ. Elle portait dans ses flancs les

germes de tous les principes d'émancipation religieuse
que notre époque s'efforce de dégager; mais ce n'étaient
encore que des germes, dont nul alors ne soupçonnait
l'immense valeur, et dont les circonstances ne favorisèrent
point l'éclosion. Nous verrons ensuite que sous l'influence
des événements et de la polémique, mais surtout à la suite
du retrait progressif de la vie religieuse, loin de s'épanouir,
ce bourgeon tout gonflé de promesse s'est refermé, raccorni,
replié sur lui-même. Surpris au moment d'éclore par
l'atmosphère glacée d'un esprit encore tout catholique, il n'a

point déployé ses trésors, il les a cachés, attendant que des

conditions nouvelles et plus propices lui permettent enfin de

produire sa fleur et son fruit. Et voilà comment le
protestantisme s'est si peu dégagé des égarements contre lesquels
il semblait vouloir se révolter. Le germe fécond est resté
enveloppé, presque enfoui dans une gangue, sous une coque
de conceptions toutes romaines, que le dix-septième siècle
rendra plus épaisse et plus dure, et qu'il faudra briser plus
tard pour en permettre enfin l'épanouissement. Il va sans
dire qu'en pariant de ces lacunes du protestantisme primitif,

nous ne prétendons point lui en faire un reproche. Il a

partagé à cet égard le sort de toute œuvre de vaste envergure.

Les réformateurs ont été bien loin d'entrevoir toutes
les conséquences de leur acte el de mesurer l'étendue du
domaine où pouvait s'appliquer leur effort d'émancipation. Us

ont consacré leurs forces à la tâche la plus urgente ; d'autres



484 A. CHAVAN

la poursuivront sur un terrain différent. A chaque siècle suffit

sa peine.
Incomplète, la réformation le fut en étendue déjà. Elle a

renouvelé la doctrine du salut et transformé les principes
ecclésiastiques ; mais elle n'a touché ni à la christologie ni à

la théologie proprement dite. Elle a repris à cet égard les
définitions des grands conciles et les enseignements des Pères
de l'Eglise, avec lesquels on aimait à proclamer son accord.
Sans doute, on a infusé dans les formules anciennes un esprit
nouveau. La doctrine de la Trinité, par exemple, ne fut plus
une explication ontologique de la notion de Dieu ; il ne s'agissait

plus de faire l'analyse de la nature divine, et de montrer
comment son essence se réalise en trois personnes égales. Il
s'agissait, au contraire, suivant la même préoccupation
dominante que nous retrouvons partout ailleurs, de rattacher
plus fortement à Dieu l'accomplissement total du salut. Les

réformateurs ont éprouvé le besoin de voir en Christ, en tant
que Sauveur, la manifestation visible et l'incarnation même
de Dieu ; il fallait, pour satisfaire leur conscience religieuse,
que le Saint-Esprit, en tant qu'agent de salut, soit Dieu lui-
même opérant la délivrance des âmes. C'est encore le besoin
de certitude religieuse, et non plus la soif de compréhension
systématique, qui a conduit les réformateurs à reprendre les

doctrines traditionnelles sur la Trinité de Dieu et les deux
natures de Christ. Mais quelle que soit la différence des
chemins suivis, le résultat reste le même. Dans tout ce domaine
si vaste, la réforme n'a pas été poussée jusqu'au bout, et le

protestantisme s'est chargé dès l'origine du lourd fardeau de

la tradition romaine dont il s'efforce avec peine de se dégager
aujourd'hui.

Incomplète, l'œuvre que nous étudions le fut également
en profondeur. L'idée même de la religion n'a pas été

suffisamment réformée. Si la foi implicite et le mécanisme artificiel

de la piété toute extérieure du catholicisme ont disparu,
pour être remplacés par la notion infiniment plus profonde
d'un rapport direct et personnel avec Dieu, par contre, il
nous parait que cette idée a été rétrécie ; elle s'est concentrée,



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 485

ramassée, en quelque sorte, dans la notion plus étroite de la

justification ; le salut n'est plus que la suppression de la
culpabilité morale. Que Dieu l'accomplisse en considération de

la foi du croyant, ou à la suite d'un éternel décret, la question

importe peu ; c'est toujours un des éléments de la
religion qui absorbe la notion de religion toute entière, au
détriment d'autres faces laissées davantage dans l'ombre.

Incomplète dès son origine, et sur des points dont l'importance

pour l'avenir était loin d'être secondaire, la réformation
ne pouvait guère échapper aux influences multiples qui, de

très bonne heure déjà, l'ont arrêtée dans son développement
naturel et ont anéanti pour une bonne part les conquêtes qui
auraient dû sortir de l'acte initial.

Tout imprégnés qu'ils fussent encore de l'esprit dans lequel
s'était faite leur éducation première, les réformateurs
compensaient cette insuffisance par une vie religieuse d'une
grande profondeur. De là, ce singulier mélange chez eux de

conceptions nouvelles, issues de leur expérience, et d'idées
anciennes conservées sous l'influence du milieu ambiant.
Mais quand, plus tard, l'élan de piété évangélique disparut,
l'impulsion romaine subsista seule, ou tout au moins prit
un empire grandissant, qui nous donne la clef des déficits
considérables que nous allons énumérer brièvement, en nous
efforçant d'en respecter l'enchaînement à la fois logique et

historique.
Vous êtes sauvés par la foi proclament les réformateurs.

Qu'est-ce que la foi? leur demande la foule à laquelle on la

prêche sous des formes bien divergentes. Il importe de

préciser un point d'une importance si grave. Et pour répondre
à ce besoin, les théologiens se mettent à l'œuvre ; on élabore
des définitions, on crée des formules, on élève des théories,
on construit un système, on emploie dans ce travail les
méthodes de la vieille scolastique dont on a été nourri dans sa

jeunesse, on n'en soupçonne d'ailleurs pas d'autre, et c'est
ainsi qu'en face d'une doctrine déclarée fausse on dresse

l'édifice d'une autre doctrine, proclamée vraie. La disparition
graduelle de la vie précipite singulièrement cette évolution



486 A. CHAVAN

fâcheuse, et bientôt le protestantisme n'est plus qu'un
système opposé à un autre système. Et quand l'enthousiasme de

la première heure sera éteint, quand on ne sentira plus passer
le souffle religieux qui faisait circuler la vie, même dans ces
formes intellectuelles étrangères à son esprit, quand la sève

se sera retirée, il ne restera plus qu'une ramure desséchée
de définitions et de doctrines, échafaudage dégarni, squelette
décharné, dans lequel on croira vénérer encore l'Evangile
C'est l'hiver glacé de l'intellectualisme, cristallisant
prématurément l'éclosion printanière de la vie, c'est l'esprit de

Rome qui prend sa revanche et ressaisit de toutes parts son

empire. Désormais le protestantisme est mûr pour la scolastique

du dix-septième siècle ; le désert religieux est prêt, au
sein duquel il élèvera sa construction rigide, mais stérile.

La religion est devenue système ; le rapport avec Dieu est
devenu l'acceptation par l'intelligence d'une théorie de ce

rapport ; la foi qui sauve n'est plus que l'adhésion à une
doctrine du salut. La conséquence en découle avec une logique
aussi implacable dans les faits de l'histoire que dans les
déductions de notre esprit. Puisque la doctrine sauve, il importe
au plus haut degré d'être assuré de la vérité de la doctrine;
il faut donc, pour la garantir, une autorité indiscutable, prise
en dehors et au-dessus de la conscience subjective, et
soustraite aux hésitations du jugement individuel. Sur ce terrain,
les catholiques triomphaient ; ils s'appuyaient solidement
sur l'autorité de l'Eglise infaillible. Il fallait leur répondre
avec des armes analogues. Où ira-t-on les chercher? Les
réformateurs avaient trouvé la vérité dans l'Ecriture sainte ;

ils avaient senti en elle leur grande autorité religieuse et
morale. Ils la concevaient sans doute dans le sens le plus
large. Mais, sous l'influence de nécessités polémiques, ils
s'étaient plus d'une fois laissé aller à raisonner en s'appuyant
non sur l'esprit, mais sur la lettre biblique. Après eux (et
c'est là l'indice d'un réel affaissement de la piété) ce procédé
devint bientôt la seule forme de la discussion. La vérité et
l'Ecriture furent identifiés ; le fameux : Il est écrit devint
l'arme favorite du protestantisme ; on combat à coup de textes



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 487

puisés dans n'importe quel livre. Dès lors, on possède aussi

une autorité extérieure, on est mûr pour la théopneustie,
formulée dans toute sa rigueur par la scolastique et ressus-
citée par Gaussen à l'époque du Réveil, mûr par conséquent

pour la constitution de ce qu'on appellera au début du dix-
neuvième siècle le principe formel de la réformation.

Possédant une vérité salutaire garantie par une autorité
infaillible, il était impossible qu'on ne se sentit pas le devoir
de l'imposera tous, comme le catholicisme imposait la sienne
de son côté. Si les âmes ne veulent pas être sauvées par la

foi, il faut les y contraindre. Si des esprits sont assez mal
faits pour s'y opposer, il faut les mettre hors d'état de nuire!
Ici, c'est surtout le rigide Calvin qui, à tort ou à raison, est

resté l'incarnation de cet autoritarisme si peu moderne. Le
bûcher de Michel Servet y est bien pour quelque chose
Toutefois il ne faut pas oublier, comme le relève le monument
de Champel, qu'en cela il a partagé l'erreur de son époque;
il n'a jamais songé à la réformer à cet égard ; il n'a jamais
compris qu'ayant usé de liberté pour lui-même, il devait, par
principe, permettre aux autres l'usage delà même liberté. Et
il est frappant de constater que même dans ses actes d'intolérance

les plus caractérisés, il a toujours rencontré et souvent
obtenu d'avance l'approbation des Eglises et des théologiens.
Même le doux Mélanchthon partageait un point de vue
auquel personne alors n'eût eu l'idée de faire la moindre
objection. S'il m'est permis d'exprimer ici le fond de ma pensée

(vous me trouverez peut-être bien hardi), j'estime que M. le

professeur Doumergue, dans le discours d'ailleurs si beau

qu'il prononçait au pied du monument expiatoire élevé par
ses soins et inauguré à Genève le 1er novembre 1903, s'est

trompé lorsque représentant Calvin et Théodore de Bèze

venant se promener autour de cette pierre, il les voit s'arrêter,
ôter respectueusement leur bonnet de docteur, et dire avec
satisfaction : Ils ont compris ce que nous leur avons enseigné
Il me paraît plus probable que Calvin, qui n'a pas plus
enseigné que laissé pratiquer la liberté ou même la tolérance,
serait profondément surpris à la vue d'un monument expia-



488 A. CHAVAN

toire élevé pour racheter la mémoire d'un acte dont il n'a
jamais eu l'idée de se repentir; et il me semble le voir au
contraire lever les bras au ciel, puis courir à la pierre
fameuse, en effacer bien vite des inscriptions qui n'ont pas eu
le bonheur de plaire à tout le monde, mais qui lui plairaient
encore moins à lui-même, et graver à leur place, en lettres
bien visibles, celle que proposait un homme de beaucoup
d'esprit :

Calvin a brûlé Servet.

Il a bien fait

Rien n'est plus faux que de répéter ces affirmations que l'on
reproduit toujours sans se donner la peine de les contrôler,
et d'après lesquelles la Réformation aurait conquis de

haute lutte les idées modernes de la liberté de conscience et
du libre examen. Les héros du mouvement les ont
inconsciemment et partiellement pratiquées, oui, mais ils n'en ont
pas permis à d'autres la pratique ; et ce ne fut que beaucoup
plus tard que l'on ouvrit enfin les yeux sur les conséquences
théoriques que renfermait en germe l'acte réformateur.

Et voilà comment il se fait que plus le protestantisme perdait

de son ardeur religieuse, plus il retombait dans la vieille
ornière du catholicisme; la piété disparaissant, l'esprit de

Rome subsistait seul. Presque dès l'origine le même point de

vue domine dans les deux camps; c'est une vérité qui surgit
en face d'une vérité; c'est des deux parts une intolérance
étroite et intransigeante. Ce sont les Centuries de Magdebourg
et les Annales de Baronius, mettant leur érudition au service
d'une thèse identique dans son esprit, quoique inverse dans

son expression. C'est la réformation des masses par la force,
sous la férule d'un étatisme ecclésiastique poussé jusqu'à la
négation de toute liberté religieuse individuelle, et aboutissant

au déplorable ec Cujus regio ejus religio ». C'est la notion
anti-protestante par excellence d'une hérésie, reparaissant
avec autant de force que dans le catholicisme. C'est le bûcher
de Servet mêlant la fumée de son bois vert à celle des

bûchers de l'Inquisition romaine. C'est enfin la magnifique



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 489

éclosion de piété évangélique s'enlisant de plus en plus,
et descendant au tombeau dans un superbe cercueil de

formules divinisées et immuables, que l'on adore encore, mais
dont on ne vit plus! C'est en un mot, par la constitution de

l'orthodoxie protestante des dix-septième et dix-huitième
siècles, la ruine de toutes les virtualités contenues dans l'œuvre

des Réformateurs. Sur des bases plus larges et avec une
conséquence logique plus rigoureuse,... l'œuvre était à

recommencer!

Cette œuvre, messieurs, c'est la théologie moderne, dont
nous allons aborder ensemble l'histoire, qui l'a reprise. Je

ne la crois en effet ni aussi subversive ni aussi nouvelle qu'on
ne le dit en général. C'est elle au contraire qui recueille
aujourd'hui l'héritage direct des Réformateurs, et leur tend

par delà des siècles d'orthodoxie une main fraternelle
d'association. La thèse vous surprend peut-être... elle est pour
moi une conviction que mes études fortifient d'année en

année; permettez-moi d'en esquisser ici une rapide démonstration.

Je ne m'arrête pas aux péripéties historiques qui ont
préparé l'éclosion de la théologie moderne. Laissons dans l'ombre,

pour le moment, la réaction opérée par le rationalisme
contre l'esprit scolastique régnant, et l'opposition que lui fit
le supranaturalisme tout en restant comme lui d'ailleurs
sur le terrain purement intellectualiste. Rappelons seulement,

au milieu de la lutte entre ces partis extrêmes, au-
dessus et comme en dehors de l'un et de l'autre, l'apparition
du grand génie en qui chacun s'accorde à reconnaître le
fondateur de la théologie moderne, l'âme si distinguée qui sut
unir de la façon la plus féconde la valeur religieuse du
piétisme, la puissance intellectuelle de la philosophie spéculative,

et l'esprit scientifique de la haute culture moderne :

vous avez nommé Frédéric Schleiermacher.
Je ne mentionne que pour mémoire les conditions exté-



490 A. CHAVAN

rieures sous l'action et l'impulsion desquelles la nouvelle
éclosion de vie dans le protestantisme a pris la direction
et revêtu la forme que nous allons essayer de caractériser.
Chacun sait qu'à la fin du dix-huitième siècle comme au
début du seizième, le fossé se creusait entre un monde qui
progresse et une religion qui restait stationnaire. Une crise

analogue à celle d'où sortit la Réforme était inévitable. Elle
a éclaté dans le monde protestant avec l'apparition du
déisme en Angleterre et du rationalisme en Allemagne, elle
s'est prolongée sous diverses formes au cours des luttes du
dix-neuvième siècle, elle n'est pas encore terminée à l'heure
actuelle. Mais déjà il apparaît avec une clarté toujours plus
évidente, que sous l'influence du milieu dans lequel elle
s'est déroulée, et d'une atmosphère imprégnée non plus de

l'esprit de Rome mais de l'esprit scientifique et philosophique

contemporain, cette crise issue de conditions sensiblement

analogues va provoquer l'éclosion des éléments encore
sporadiques latents depuis des siècles dans le protestantisme.

Nourris et vivifiés par le piétisme d'une sève

religieuse nouvelle, ces germes chercheront à percer leur
carapace romaine, et cette fois-ci tout viendra faciliter cette
éclosion. La chute retentissante des vieilles institutions
politiques et sociales, les résultats librement conquis des

recherches scientifiques, les conceptions nouvelles de la
philosophie critique ou évolutionniste, les aideront à briser
l'intellectualisme autoritaire qui les enserrait encore comme
une camisole de force. Et l'esprit moderne, pénétrant et

fécondant enfin la pensée chrétienne, produira la constitution

progressive de la théologie contemporaine. Cette
dernière m'apparaît donc comme le libre épanouissement des

richesses virtuellement contenues dans l'œuvre du seizième
siècle. Elle est la suite logique, je dirai la fleur et le fruit des

semailles partiellement inconscientes de Luther et de Calvin.
Ici déjà nous pouvons appliquer à la théologie moderne le
mot bien connu de l'Evangile: Elle est venue non pour
abolir mais pour accomplir.

Le démontrer en détail serait une œuvre aussi utile qu'at-



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 491

tachante, mais je ne puis y songer ici. Le temps dont je
dispose me permettra seulement d'indiquer ma pensée.

Cet épanouissement, dans la théologie moderne, des

principes contenus en germe dans la Réformation, je le saisis
tout d'abord au cœur même de l'œuvre accomplie dans
chacune de ces deux grandes périodes créatrices. Suivant de

près les traces de Luther et de Calvin, la théologie moderne

a commencé elle aussi, avec Schleiermacher, par
transformer la notion même de la religion. Elle a repris l'idée
d'un rapport direct avec Dieu, qui sera toujours l'idée
protestante par excellence, mais elle en dégage les richesses

avec plus de rigueur et plus de profondeur. Si Schleiermacher

s'est beaucoup rapproché de la notion calviniste en
définissant la religion: le sentiment de notre dépendance
absolue à l'égard de Dieu, la théologie moderne a corrigé ce

que cette formule avait de trop étroit encore ; et il nous
parait qu'elle a remis en lumière avec bonheur la notion
évangélique retrouvée au fond même de la notion protestante,

lorsqu'elle fait de la religion une vie, vie de fidélité et
d'amour puisant sa source, son principe, sa norme, son
autorité, dans la vie même de Jésus-Christ. La religion n'est
plus une doctrine, elle est une consécration du cœur ; la foi
n'est plus un acte d'adhésion, mais une assimilation personnelle

de la vie rédemptrice de Christ, le salut n'est plus
seulement le pardon des péchés, il est l'éclosion et le développement

graduel, dans la personnalité entière du fidèle, de la
vie éternelle de Christ. Telle est la réforme capitale dont
Schleiermacher a été le premier initiateur, et dans laquelle
nous retrouvons, mais élargi et déployant ses vraies
conséquences, le principe de l'union directe avec Dieu par la foi,
qui fut celui de la Réforme, et en définitive celui de l'Evangile.

La théologie moderne remonte donc ici, par Luther et

par saint Paul, à celui qui restera toujours la source divine
et l'inspiration suprême de sa pensée religieuse, Jésus-

Christ.
De cette transformation si profonde dérivent la plupart des

conquêtes dont nous sommes redevables à la théologie mo-



492 A. CHAVAN

derne. Celle qui tout d'abord en sort logiquement et s'en
est historiquement dégagée, c'est la distinction entre la théologie

et la religion. L'orthodoxie protestante avait absorbé
la religion dans la théologie; être chrétien, pour elle, c'était
accepter la doctrine ; par réaction beaucoup d'âmes pieuses
chargent aujourd'hui la théologie de toutes les suspicions
sinon de tous les crimes, et déclarent n'en vouloir à aucun
prix. La vérité nous parait être entre ces deux extrêmes. La

théologie moderne a eu raison de distinguer; elle s'est bien

gardée de séparer et d'exclure. Elle a mis à la base de toute
l'activité religieuse la piété, seule condition nécessaire du
salut, et l'expérience chrétienne, seul contrôle de toutes les
manifestations de cette piété. Mais elle proclame nécessaire,

pour l'Eglise dans son ensemble, la formation d'une doctrine
conçue comme la systématisation scientifique des données
de l'expérience religieuse. Il est à remarquer d'ailleurs que
cette élaboration se fait d'instinct. Elle est un besoin de tout
chrétien qui pense, elle dérive de la constitution même de

notre esprit. Sans être indispensable au salut de l'âme
individuelle, à laquelle il suffit de croire, elle ne saurait manquer

à la communauté qui doit fournir à ceux qui réfléchissent

une justification théorique et une expression raisonnée
de leur foi.

Nous insistons sur cette distinction, conséquence directe
de la définition nouvelle de la religion elle-même, car, à son

tour, elle devient le point de départ, soit pour la théologie,
soit pour la religion, de toute une série de transformations
de premier ordre, dont nous ne pouvons que mentionner
brièvement les plus considérables.

En théologie d'abord, elle a permis un renversement de

méthode dont les conséquences me paraissent incalculables.
Le christianisme moderne a rompu avec la méthode d'autorité

pratiquée dans toute sa rigueur par l'Eglise catholique
et par l'orthodoxie protestante. Elle en a déplacé le centre
de gravité. Elle a fait passer l'autorité de l'extérieur à l'intérieur,

du domaine intellectuel sur le terrain moral. La théologie

n'étant pas la religion, et la religion seule étant salu-



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 493

taire, la théologie ne s'impose plus, sa formation rentre dans

la catégorie des attributions individuelles, elle se constitue
en toute liberté dans l'âme de chaque fidèle et clans la
conscience collective de chaque groupement religieux. L'autorité

ne régit plus dès lors que le domaine d'ailleurs universel
de la vie, elle ne s'impose plus qu'à la conscience morale,
elle ne dérive plus que de l'obligation impérieuse qui
découle pour nous de la supériorité divine de Jésus-Christ, et
du sentiment immédiat du devoir ou de la vo onté de Dieu.
L'autorité s'exerce sur le cœur; c'est par là qu'elle gouverne
en définitive toutes les activités possibles de l'esprit. Dès

lors, la théologie a conquis son bien le plus précieux, la

liberté; elle se crée en toute indépendance. Ainsi avaient agi
nos grands réformateurs. Us ont usé de liberté : nous posons
en principe, pour nous comme pour tous, cette même liberté.
Tel est l'un des grands problèmes dont l'étude fut ardente
dans nos pays de langue française. Qu'il me suffise de

rappeler, pour fixer clans le cadre des faits concrets nos
affirmations toutes théoriques, des noms qui sont en même temps
des dates et des étapes, Edmond Scherer et la Revue de

Strasbourg, en particulier l'article paru en 1850 sous le titre :

De l'autorité en matière de foi, P.-F. Jalaguier, dans son
Introduction à la dogmatique, Leopold Monod, en face des professeurs

Doumergue et Henri Bois, enfin, Auguste Sabatier,
dont l'ouvrage posthume résume le débat et en tire la
conclusion avec une admirable et lumineuse clarté.

Cette distinction dont nous parlions tout à l'heure a ouvert
à la théologie une autre route jusqu'alors fermée. Libre de

toute entrave, affranchie de toute servitude, elle a pu s'élever

au rang d'une science et se reconstituer sur des bases
nouvelles en appliquant à son domaine la méthode expérimentale.

Ici encore la théologie moderne ne fait que dégager de

sa gangue le pur métal caché dans l'acte réformateur. C'est

sur la base de leur expérience que Luther et Calvin ont
renouvelé l'Eglise au mépris do l'autorité romaine. Et s'ils ont
replacé sur l'esprit de leurs adhérents le joug qu'ils avaient
arraché de leurs propres épaules, c'est par une inconsé-



494 A. CHAVAN

quence grave, que la théologie moderne a pleinement corrigée.

Une fois de plus elle n'abolit point, elle accomplit.
Secouant tout à priori, forte de sa méthode scientifique,

une escouade de chercheurs indépendants fouille les Livres
saints. On crie au scandale et au sacrilège ; puis on finit par
reconnaître que, si la critique a eu ses enfants terribles, elle
n'en a pas moins fait une œuvre bénie, en dégageant l'Ecriture

de ses appuis les plus dangereux, l'inspiration verbale en

particulier. Elle a fait de la Bible la source et la norme de

notre foi, non dans la lettre de ses pages, mais dans le message

qu'elles nous apportent et dans l'esprit divin dont elles
sont toutes palpitantes. Elle nous a enlevé la Bible infaillible
des théopneustes, mais elle nous a rendu la Bible vivante des

réformateurs. Elle n'a fait que reproduire la liberté dont usait
Luther lui-même à l'égard du texte sacré, elle n'a pas
dépassé en sévérité certaines affirmations des préfaces de sa

version célèbre.
Cette rénovation a coûté à la théologie française le talent

d'un Edmond Scherer, brisant avec l'Oratoire après avoir
rompu avec la théorie de Gaussen. Elle n'en est pas moins
dans la vraie ligne des réformateurs, dont elle reprend la

pratique pour l'eleverà la hauteur d'un principe, en l'accomplissant,

mais sans l'abolir. Et c'est ainsi que la théologie
moderne a rendu possible une science déjà entrevue par
Gabier au dix-huitième siècle, la théologie biblique, à

laquelle les travaux éminents de Baur, de Reuss et de Holtzmann

ont fourni des contributions si remarquables. C'est

ainsi qu'elle a suscité pour l'Ancien Testament des études

dont le retentissement a été immense, et dans lesquelles ont
brillé De Wette et Ewald, Delitzsch et Dillmann, Reuss et
Kuenen, Wellhausen, Kautzsch et tant d'autres encore.

Dans le même esprit, armés de la même méthode, d'autres
théologiens se sont consacrés à reprendre par la base l'étude
des documents historiques. Renonçant à la manière trop peu
impartiale de l'annaliste ou des centuriateurs, toute une
pléiade d'historiens scientifiques ont fouillé le passé, rectifié
bien des préjugés séculaires, et fait surgir de l'ombre ou de



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE ;l95

la nuit la physionomie exacte des époques et des systèmes.
C'est ainsi qu'ils ont non seulement renouvelé l'histoire
ecclésiastique, mais rendu possible et constitué, à travers
une série d'efforts, une discipline relativement nouvelle,
l'histoire des dogmes. Les études préparatoires des rationalistes,

les essais de Mùnscher, les travaux féconds de Baur et
de Harnack, pour ne citer que ceux qui ont fait époque, sont
un témoignage de l'intensité et du sérieux de ces recherches.

C'est enfin à l'emploi de la même méthode que nous
devons, au sujet de l'idée de Dieu et surtout de la nature de

Christ, des notions plus rationnelles et d'une valeur morale
plus immédiate. C'est la conclusion d'une série d'études sur
la vie de Jésus, parmi lesquelles celle de Strauss, en 1835,
et celle de R.enan, en 1863, furent accueillies par des

clameurs d'indignation et des protestations passionnées. Les

recherches qu'elles ont provoquées ont mis en lumière les

problèmes capitaux si vivement discutés aujourd'hui, et
provoqué les grandes controverses christologiques dont la série
est loin d'être terminée, et dont nous avons vu se dérouler
chez nous quelques épisodes du plus haut intérêt. C'est ici
que la théologie moderne produit surtout une impression
révolutionnaire, car elle pousse ses investigations sur un
terrain que les réformateurs n'avaient point encore abordé ; elle
ose porteria main pour la première fois sur une arche sainte
à laquelle nul n'avait touché jusqu'à nos jours. Toutefois,
nous estimons que là encore elle reste fidèle à l'esprit de nos

origines; elle ne fait que changer d'une manière plus radicale

des doctrines dont les réformateurs avaient déjà transformé

la signification religieuse. Elle complète en étendue
une œuvre qu'elle a déjà complétée en profondeur. Elle vous
semble abolir; regardez-y de près, et vous verrez qu'au fond
elle accomplit.

C'est dans les directions que nous venons d'indiquer,
auxquelles il faudrait ajouter, pour être complet, les investigations

récentes de la psychologie religieuse, qu'a porté tout
l'effort de la théologie moderne au siècle dernier. Par un
immense labeur dégagé de toutes préoccupations dogmati-



496 A. CHAVAN

ques, elle a pu accumuler les riches matériaux qu'elle
possède aujourd'hui. Avec une patience et une exactitude dans

lesquelles le génie germanique a surpassé tous les autres,
elle a taillé et poli les pierres du futur édifice ; sans se lasser
elle les reprend encore et les taille à nouveau, et ce labeur
préliminaire est loin d'être achevé. Mais il paraît suffisamment
avancé déjà pour qu'on puisse tenter avec un succès croissant

des constructions systématiques toujours moins
fragmentaires. La période analytique semble devoir bientôt faire
place à une phase synthétique, qui s'efforcera de tirer des

données de l'expérience une conclusion dogmatique, une
formule finale, que nous ne possédons point encore. Malgré les

grandes entreprises dogmatiques de Schleiermacher, puis de

l'école spéculative hégélienne, et les essais de la Conciliation,
en particulier avec Richard Rothe et Albert Ritschl, la théologie

moderne n'a pas atteint sa conclusion théorique. Elle
ne s'en tourmente pas, du reste. Elle a remis en lumière ce

qui seul est essentiel, la vie ; l'interprétation raisonnée de la
vie peut attendre.

Il y a là une situation normale et naturelle. La théologie

moderne est progressive, par principe. Elle est moins
la vérité que la recherche de la vérité. La vérité pour elle
est en voie de formation. Elle se dégagera toujours mieux à

mesure que la théologie exégétique, historique et psychologique

amassera des expériences qui s'organiseront d'elles-
mêmes quand le moment sera venu. La formule dogmatique
n'est jamais qu'une solution provisoire. Elle ne saurait être
qu'une tentative, individuelle ou collective, d'exprimer
scientifiquement les données de l'expérience religieuse. Les
théologiens modernes ne sont pas tous d'accord ; sur plus d'une
question, ils n'apportent rien de précis; ils ont déjà modifié
plus d'une fois leurs affirmations; il ne saurait en être
autrement. On n'a pas le droit de s'en autoriser pour nier le
caractère scientifique de la théologie moderne. Même la chimie

et la physique, qui accumulent les expériences pour
édifier ce que j'appellerai leur dogmatique, c'est-à-dire leur
système de lois, n'oseraient plus prétendre aujourd'hui à la



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 497

possession de la vérité. Ces lois soi-disant immuables,
éternelles, dont on faisait des dogmes aussi absolus que ceux de

l'orthodoxie la plus rigide, ces lois sont toujours sujettes à

révision. L'esprit humain exige des lois en science comme il
exige des formules en religion, mais dans les deux cas il n'a

point encore atteint l'absolu. Les résultats historiques et

critiques proclamés par la théologie moderne ont bouleversé
des notions traditionnelles séculaires, exactement comme la

découverte de la radio-activité de la matière a révolutionné
des conceptions que la chimie croyait acquises il y a peu de

temps encore. Je dirai même, sous peine de paraître cultiver
le paradoxe, que le caractère scientifique de la théologie
moderne se révèle avec éclat dans cet effort constant et toujours
renouvelé pour systématiser ses expériences. A ce point de

vue, elle n'est ni supérieure ni inférieure aux sciences de la
nature. Elle rentre sur pied d'égalité, sans orgueil, mais sans

honte, dans le mouvement scientifique contemporain. Elle
devient un des dicastères de la recherche de la vérité
éternelle. Si nous essayons de résumer en une formule concise

notre pensée à cet égard, nous dirons que la théologie
moderne est une méthode. Elle ne veut pas être autre chose.
Elle ne prétend pas être un résultat. Les solutions entrevues

aujourd'hui, demain les rejettera peut-être. Ayant surgi sous
l'influence des préoccupations et des besoins de leur temps,
marquées au sceau de l'époque qui, par elles, se rendait
compte de sa foi, elles seront périmées quand ces conditions
générales auront changé. Mais nous croyons que la méthode
est acquise, et c'est là pour nous le fait capital, la conquête
fondamentale de la théologie moderne. Déjà la réformation
avait usé de cette méthode ; elle n'en avait pas eu suffisamment

conscience pour en faire sa méthode. Il appartenait à

la théologie moderne de la remettre en honneur. Ce n'est que
par l'usage prolongé de cette méthode que nous pourrons
nous élever plus près de l'éternelle vérité. Et s'il nous est

permis d'élargir encore cette pensée, nous dirons que la
réformation elle-même doit être considérée non comme un
moment historique ou un résultat définitif, mais comme une

THÉOL. ET PHIL. 1904 33



498 A. CHAVAN

méthode toujours en action, l'activité vitale par excellence
du protestantisme, la réforme constante de ses conceptions
théoriques, se greffant chaque jour sur l'évolution de notre
race, et devenant un des facteurs les plus féconds de la
marche royale de l'humanité.

Essayons en terminant de tirer de tout ce travail théorique
auquel s'est consacré le dix-neuvième siècle les conséquences
pratiques qui me paraissent en découler.

Après la théologie, c'est la religion, c'est-à-dire la piété
qui a été et surtout qui sera rendue féconde par cette
nouvelle orientation des esprits. En effet, le travail colossal dont
nous venons de parler est resté jusqu'ici d'un ésotérisme trop
exclusif. Accompli dans le cabinet des docteurs, il ne
parvient que lentement à pénétrer le corps pastoral des Eglises
protestantes ; il est encore ignoré de l'immense majorité des

troupeaux. Cette seconde réformation, qu'Edmond Scherer,
Alexandre Vinet et Paul Chapuis déclarent nécessaire, n'est

point encore faite. Et en attendant que nous osions l'accomplir,

la foule des âmes pieuses, avide de certitude comme au
seizième siècle, se rend compte du fossé qui la sépare de ses

conducteurs spirituels. Elle sent sur le terrain de ses vieilles
croyances une vague impression d'insécurité. Elle surprend
chez ceux qui la dirigent les indices troublants de conceptions

nouvelles qu'on ne lui expose point. Elle souffre d'un
malaise dont nos adversaires profitent largement. Il est temps
d'ouvrir à tous les portes de nos cabinets d'étude. L'effort du
dix-neuvième siècle a porté sur la théologie. Il faut que le
vingtième, tout en le poursuivant, le double d'un vigoureux
effort dans le domaine de la piété populaire. Une vraie
réformation, conséquente et radicale, s'est effectuée dans la théologie

moderne ; ce fut l'œuvre d'hier ; cette même réformation
doit s'accomplir dans l'Eglise, avec autant de franchise et
d'ardeur qu'au beau temps de nos origines protestantes ; telle
est la tâche d'aujourd'hui.

11 faut proclamer à tous que la religion, c'est la vie d'obéis-



LA REFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 499

sance et d'amour pleinement réalisée par le Sauveur; qu'elle
consiste dans le seul esclavage qui soit moral, celui qui nous
lie d'une manière absolue au devoir, à la conscience et à la
pratique de l'amour chrétien. Il faut que chacun sache que
sur ce terrain-là, l'autorité intérieure et morale de la vie de

Christ est absolue; elle n'y souffre aucune atteinte
quelconque; celui qui ne veut ni l'admettre ni s'y soumettre s'exclut

lui-même de la religion chrétienne. Lui seul est hérétique,
s'il est encore possible de parler d'hérésie dans une église
protestante. Mais, ce point bien acquis, il faut proclamer
également que l'esprit reste libre en face de toutes les conceptions
théoriques des Eglises et des théologiens ; il n'admet plus de

dogme imposé du dehors, plus d'autorité en matière de

doctrine, plus de vérités qui soient obligatoires ; il a le droit et
le devoir de se forger à soi-même, s'il le peut, sur la base de

ses expériences religieuses, sa propre vérité. Et, au fond, ce
n'est pas si difficile qu'on veut bien le dire. Cela dépend
surtout d'une condition morale. Celui qui veut faire la
volonté de Dieu, dit Jésus, celui-là connaîtra! Le mot est
singulièrement éclairant. La consécration du cœur est dans le
domaine religieux la lumière la plus éclatante de l'esprit. Et
même si l'esprit devait rester obscur, la pratique sincère et

loyale de la volonté divine, telle que la conscience et l'Evangile

la révèlent au plus ignorant, lui suffit pleinement pour
être sauvé.

Il faut amener parla prédication d'une religion ainsi
comprise, la réconciliation du monde moderne et de la foi
chrétienne. Dès l'instant où la religion n'est plus une série de

vérités immuables ou de textes infaillibles, portant sur tous
les domaines, même en dehors du terrain religieux, tous les

conflits entre elle et la science perdent leur raison d'être. Ce

sont deux compartiments de la vie qui, à certains égards,
n'ont aucun point commun. Us peuvent coexister dans le
même individu ; la science est le travail de l'intelligence
consacré à la recherche et à l'explication de ce qui existe, la

religion est l'effort de la volonté pour obéir et pour aimer,
ce sont deux directions distinctes de notre activité spirituelle,



500 A. CHAVAN

également indispensables, également fondamentales, également

partie intégrante de l'essence de l'être humain, mais
entre lesquelles la possibilité théorique d'une lutte s'évanouit.
Mieux que cela. Aucune cloison étanche ne les sépare ; il
doit même y avoir pénétration réciproque ; la ligne de

démarcation s'efface à mesure qu'on y réfléchit. La religion
devient matière d'une science, la science fait toujours mieux
pressentir la cause libre et suprême à laquelle conduit
directement la religion. La science donne à la religion sa méthode

d'investigation, son esprit d'exactitude, sa soumission impartiale

à l'autorité du fait bien constaté ; la religion donne à

la science sa généralisation grandiose, en rattachant à Dieu
tous les fils du réel dont cette dernière analyse les extrémités
visibles; elle inspire ses recherches de droiture, de sincérité
et d'adoration. Il ne saurait plus être question désormais de

choisir entre la science et la foi, la culture et la piété, le
laboratoire et l'oratoire; ces ennemis d'hier se concilient, se

rejoignent, se fondent aujourd'hui dans une grande unité,
sur les ruines de leur double dogmatisme si intolérant jadis
de part et d'autre. C'est ainsi que l'effort des réformateurs

pour dégager de l'Evangile la religion de l'humanité
contemporaine, avorté au dix-septième siècle et repris avec
ardeur au dix-neuvième, aboutira de nos jours à sa pleine
réalisation, démontrant une fois encore, de la façon la plus
éclatante, que la théologie moderne est venue non pas pour
abolir, mais pour accomplir.

Et ce résultat, j'en ai la conviction, est définitif. La religion
ne se figera plus. L'évolution du monde et celle de la foi
seront désormais parallèles sinon identiques. Le progrès
religieux de l'humanité chrétienne ne procédera plus comme
jusqu'à ce jour par brusques soubresauts. On finira par sortir
de cette série de cristallisations successives qui forme la
trame de son histoire. On ne verra plus la religion, devancée
et abandonnée par la civilisation en marche, la rejoindre de

temps à autre par un bond révolutionnaire, puis divinisant
les résultats acquis, retomber dans l'immobilisme, en attendant

qu'un nouvel abime se soit creusé, et soit devenu assez



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 501

dangereux pour nécessiter un nouveau bouleversement. On

ne verra plus chacun de ces violents efforts laisser derrière

lui, vrais fossiles des temps disparus, une partie de la
chrétienté irrémédiablement pétrifiée. Non Mais sur la base

d'une vie religieuse toujours identique à elle-même, la foi
laissera librement évoluer ses formes extérieures, son
enveloppe visible, ses manifestations intellectuelles, liturgiques
ou ecclésiastiques. Elle permettra à ces organes de s'adapter
au milieu, selon la loi de tout être vivant. En principe elle
admettra dans ce domaine des modifications lui permettant
de répondre aux besoins d'un monde qui évolue. Dogmatiques,

liturgies, constitutions d'églises, ne sont que des formes

qui n'ont rien d'absolu. Leur modification progressive ne

mettra nullement en péril la religion elle-même. Au
contraire, par cette production constante de formes appropriées
au milieu où elle se déploie, elle montrera qu'elle est vivante.
Alors sera réalisée la vraie définition de la religion ; alors
elle sera dans toute la force du terme une vie. Alors la
transformation tentée par les réformateurs atteindra son plein
épanouissement, et la théologie moderne, achevant l'œuvre
du seizième siècle, aura préparé l'éclosion de ce que Sabatier

définit si bien la religion de l'Esprit.
Et s'il m'est permis en terminant de soulever un coin du

voile qui nous cache l'avenir, il me semble que cette double
réformation de la théologie et de la piété, aura dans le
domaine ecclésiastique des conséquences que nous ne pouvons
encore qu'entrevoir. Leur réalisation sera la tâche de
demain. Il nous est impossible d'en tracer aujourd'hui le

programme. Mais par la foi j'en salue d'avance le dernier terme :

la reconstitution de l'Eglise universelle, sur la base large de

la vie, quelles que soient les formes sous lesquelles elle se

manifeste. Je salue d'avance l'union de toutes les volontés

qui sous l'inspiration de Christ voudront faire triompher
partout la volonté de Dieu, et consacrer à l'avancement de

son règne un effort enrichi par la diversité des idées et des

moyens. Il me semble voir dans l'avenir toutes les convictions

sincères réunies en un seul faisceau, toutes les énergies



502 A. CHAVAN

religieuses concentrées sur le même but. Est-ce là du
modernisme à outrance, du panchristianisme ou de l'impérialisme

chrétien? Je l'ignore; mais j'ai la conviction que c'est
tout simplement le Royaume de Dieu! C'est le couronnement
grandiose auquel tend après l'Evangile l'effort encore naissant

de la théologie moderne. Serait-ce jouer au prophète que
de le voir déjà réalisé devant les yeux d'une imagination
enthousiaste? Un tel rôle en tout cas n'aurait rien de ridicule.
Pour agir avec l'ardeur que doit inspirer une grande cause,
il faut placer son ambition bien haut, et bien loin. Il faut
avoir au cœur un rêve qui vous entraîne, et il faut y croire
de toutes les puissances de son âme. Ainsi faisait Jésus-

Christ. Et l'histoire a donné à sa foi sublime une confirmation

trop éclatante, pour qu'à cet égard encore, nous ne nous
sentions pas autorisés à marcher avec un frémissement
d'émotion sur ses traces divines et bénies.

Je m'arrête, messieurs, et de ces hauteurs du rêve, je
redescends à la modeste, bien modeste réalité. Entrevu d'une
façon si vive, ce résultat final serait par trop écrasant, si

nous ne sentions point pour y marcher le secours de l'Esprit
d'en haut. Nous n'aurons pas la naïveté de prétendre y
atteindre nous-mêmes. Notre plus belle joie serait de contribuer

à orienter votre effort dans cette direction que je crois
salutaire au milieu de la crise que nous traversons aujourd'hui.

Jene viendrai pas ici faire étalage d'une érudition que
je ne possède point. Notre devise ne sera pas : pour la théologie,

mais par la théologie pour l'Eglise et par l'Eglise pour le

règne de Dieu C'est dire que je m'efforcerai au cours de

cet hiver de rester fidèle à l'esprit de celui que vous avez

aimé, et apprécié, M. le professeur Chapuis. Il me sera permis

d'ajouter qu'ici encore, j'aurai l'inestimable privilège de

travailler sous la direction de notre cher et illustre maître,
M. le professeur Dandiran, vis-à-vis duquel je contracte
toujours davantage une dette de reconnaissance dont je suis

heureux de lui rendre en ce jour un témoignage public. Je



LA RÉFORMATION ET LA THÉOLOGIE MODERNE 503

les suivrai l'un et l'autre avec d'autant plus de joie, que dans

le souvenir du premier comme dans la sympathie du second

je sais d'avance que je trouverai non seulement les lumières
de l'esprit scientifique, les trésors de l'érudition et les
richesses de la pensée, mais surtout l'inspiration suprême à

laquelle nous voulons tous rester fidèles, celle du Maître de

nos maîtres, Jésus-Christ. J'ai dit.


	La réformation et la théologie moderne

