Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 37 (1904)

Heft: 6

Artikel: La réformation et la théologie moderne
Autor: Chavan, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE

PAR

A. CHAVAN!

Messieurs,

Vous ne serez point surpris qu’au début de cet entreiien
el au commencement d’un nouveau semestre d’études, notre
premiére pensée soit consacrée au maitre que la Faculté,
I’Eglise et le pays ont perdu il y a quelques mois 4 peine, et
sur la tombe encore fraiche duguel nous ne cessons de verser
des larmes de regret. M. le professeur Chapuis était uni a
celui qui a I’honneur de vous parler par des liens de bien-
veillance et d’affection dont la rupture lui a été particuliére-
ment douloureuse. Au cours d'une vie commune de plus
d’une année, au foyer hospitalier autant que distingué qui
nous avait été si largement ouvert & la cure de Chexbres,
s’étaient nouées des relations dés lors ininterrompues, au
cours desquelles j’ai pu apprécier la haute valeur non seule-
ment de sa pensée, que la soif de conclusions positives pous-
sait parfois jusqu’a la plus grande hardiesse, mais aussi d’une
piété, d’une vie chrétienne, que la souflrance rendait d’année
en année plus intense et plus sereine. Je n’ai pas besoin d’évo-
quer ici cette personnalité si puissante et si sympathique :
elle est vivante dans chacun de nos cceurs. Je ne veux pas
davantage retracer les contours ou suivre 1’évolution de sa

1 Lecon d’ouverture d’un cours d’histoire de la théologie moderne professé a la
Faculté de théologie de 1’Université de Lausanne.



476 A. CHAVAN

pensée. Je voudrais simplement, & 'ouverture d'un cours
qu’il a donné avec tant d’intérét, de vie, de foi et d’éclat, et
dont je suis tout tremblant de me trouver chargé pour cet
hiver, vous présenter quelques considérations sur un sujet
dont j’ai eu 'occasion de m’entretenir avec lui & plus d’une
reprise, dont nous avons discuté ensemble les lignes fonda-
mentales, et qui servira de transition toute naturelle entre
mon enseignement de ces derniéres années et celui auquel
nous allons maintenant nous consacrer avec laide de
Dieu. Il s’agit des rapports intimes qui font de I'ceuvre
de la Réformation et de celle de la théologie moderne,
une ceuvre commune, un tout relié par des attaches pro-
fondes, deux efforts analogues sinon identiques et tendant
en définitive au méme résultat. Je voudrais montrer jusqu’a
quel degré la théologie contemporaine est la conséquence
directe et comme la vraie réalisation du principe réformateur.
Vous retrouverez sans peine, dans notre exposé, des idées
familiéres & notre cher disparu. CCest comme un témoignage
d’affection et un hommage reconnaissant a sa mémoire que
je suis heureux d’en essayer devant vous le développement.

*

Dans toute I'histoire du christianisme, je ne connais pas
d’heure plus impressionnante, de moment plus entrainant
que celui de la Réformation. Ce grand acte de liberté, ce
puissant effort d’affranchissement, cet élan des ames qui
brisent leurs entraves, s’arrachant au joug de I'Eglise pour
se jeter directement dans les bras de Dieu, tout cela constitue
Pun des plus beaux spectacles que I’'histoire nous présente.
Elle est empoignante, cette premiére manifestation religieuse
de I’humanité libre, forte, arrivée enfin a I’dge de majorité.
Et je comprends que le protestantisme ne considére cette
minute si admirable de ses origines qu’avec une vénération
recueillie et une reconnaissante émotion.

Toutefois, cette vénération ne doit point devenir une ado-
ration. C’est étre bon protestant que de se réserver le libre
examen de ses origines elles-mémes. Sans étre taxeé d’outre-



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE AT

cuidance, il nous sera permis de tenter de les juger. Aucune
ceuvre humaine n’est parfaite, et 'ceuvre des réformateurs
est profondément humaine. Comme toute autre, elle doit
passer par l'épreuve de la critique. Elle la subira d’autant
mieux aujourd’hui que Ueeuvre du seizieme siécle, dans la
direction qu’elle a prise presque dés origine, semble avoir
déployé toutes ses richesses ; quatre siecles en ont épuisé les
ressources, et déja nous pouvons I'embrasser d'un regard
d’ensemble, avec ses conséquences multiples, et porter sur
elle, en quelque sorte, de 'extérieur, un jugement plus sir
et plus définitif.

Essayons donc de pénétrer au dela de 'impression premiére
que nous avons éprouvée, et de rechercher quel fut au fond
le trait distinetif, le principe du mouvement réformateur. Il
est une théorie, relativement trés récente, dont la fortune a
éte extraordinaire jusqu’d nos jours, et qui s’imagine tout
expliquer en disant qu’au principe unique de Pautorité de
I’Eglise, & la fois source et norme de la foi, le protestantisme
a substitué la dualité suivante : un principe formel, I'autorité
de PEcriture, et un principe matériel, la justification par la
foi. Une telle explication préte le flanc & de nombreuses cri-
tiques. D’abord, ce qui ne manque pas d’une certaine gravité,
cette distinclion n’a jamais effleuré 1a pensée des réforma-
teurs; elle est d’origine purement scolastique, et dérive des
categories d’Aristote plus que de Luther et de Calvin auxquels
ce dualisme est resté complétement étranger. Ensuite, cette
explication est beaucoup plus extérieure que profonde ; elle
classe plus qu’elle n’analyse ; et il y aurait lieu d’en chercher
encore la synthése. Enfin, elle concerne surtout le protestan-
tisme postérieur et s’applique beaucoup plus au luthéranisme
qu’a la Réforme. Si nous cherchons ’essence de 'acte initial,
il ne nous semble pas possible de parler de ’Ecriture comme
d’un principe formel. La Bible, prise dans sa totalité, n’est
nullement pour les réformaleurs une autorité au sens exté-
rieur et scolastique du mot. Elle est la source vivifiante d’ol
ils ont tiré, & la lumiére du Saint-Esprit, les éléments de la
foi qui les anime; c’est en elle qu’ils ont trouvé leur Sauveur



A78 A. CHAVAN

et leur salut. Ce n’est pas aprés avoir admis théoriquement
PEcriture comme seule autorité qu’ils y ont cherché la vérité
religieuse. (Cest parce que leur conscience religieuse y trou-
vait la vérité qu’ils en ont senti et admis l'autorité. Pour eux,
I’autorité de la Bible n’est pas primordiale, elle est dérivée ;
elle n'est pas le premier terme de 1’équation, elle en est le
deuxieme. Ce n’est pas l'autorité qui légitime la vérité, c’est
la présence de la vérité qui crée l'autorité. Voila pourquoi,
tout en admettant la haute autorité de la Parole de Dieu, les
réformateurs n’ont pas craint de la juger avec la plus grande
impartialité et d’inaugurer eux-mémes cette critique biblique
dont tant de chrétiens se scandalisent encore de nos jours.
Ce n’est que plus tard, sous l'influence de nécessités polé-
miques, qu’on fit du texte sacré une norme opposée soit a
Pautorité de ’Eglise romaine, soit & 'antinomisme des ultra-
réformateurs. Et si déja les héros et les promoteurs du mou-
vement protestant ont, dans une certaine mesure, glissé sur
celte pente, il n’en est pas moins acquis, qu’a l'origine, on
ne peut mentionner comme constituant I’essence de la Réfor-
mation, un principe formel au sens précis et rigoureux du
terme.

La difficulté sera tout aussi grande quoique inverse, si
nous passons au principe matériel. Nous avons vu le précé-
dent s’évanouir a I’examen ; celui-ci, au contraire, se multi-
plie. Le protestantisme n’a pas un principe matériel ; il en a
plusieurs ; nous lui en connaissons au moins deux. Celui que
I'on mentionne d’ordinaire, c¢’est celui du luthéranisme, et si
des historiens allemands croient pouvoir, comme ils semblent
parfois le faire, identifier luthéranisme et protestantisme et
tenir Zwingli ou méme Calvin pour des quantités négligeables,
il est de notre devoir de nous inscrire en faux contre une telle
méconnaissance de notre protestantisme national et romand.
Si pour le luthéranisme la doctrine fondamentale est celle de
la justification par la foi, pour la réforme, cette doctrine,
importante sans doute, est dominée par celle de l'absolue
souveraineté de Dieu et par le souci constant de sauvegarder
sa gloire. Dés lors, cette idée qui est la clef de toute la ten-



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE A9

dance réformée, devient le principe matériel du calvinisme.
Il'y a donc, & l'origine, dans chacune des deux grandes sub-
divisions protestantes, un principe matériel particulier, tan-
dis que dans toutes deux le véritable principe formel fait
completement défaut. C’est dire que la théorie par laquelle
le dix-neuviéme siécle a prétendu expliquer I'ceuvre du sei-
ziéme, ne peut étre maintenue que comme une nomencla-
ture &4 certains égards commode, mais dont le caractére sco-
lastique et l'insuffisance notoire ne peuvent plus étre mé-
connus.

Toutefois, leur examen ne nous aura pas été inutile, si,
comme nous le pensons, il nous met sur la voie 4 l'issue de
laquelle il nous semble entrevoir une solution possible.
Abandonnant le principe formel, et nous trouvant en face de
deux principes matériels, il nous parait tout indiqué de
chercher la synthése de ces deux derniers. Car le protestan-
tisme, malgré ses divergences, a une grande unité fondamen-
tale. Nous le sentons aujourd’hui mieux qu’on ne s’en rendait
compte a Porigine; nul d’entre nous ne prononcerait plus le
mot si dur que Luther adressait & Zwingli en 1529, a la
conférence de Marhourg: « Vous avez un autre esprit que
nous ! » Sous ces deux principes matériels il doit y avoir une
commune origine. Nous essaierons de la chercher dans l'ex-
périence religieuse des réformateurs eux-mémes; leur in-
fluence a été assez profonde sur les Eglises qu ils ont créées
pour justifier & nos yeux 'emploi de cette méthode.

Or, il nous parait que ces deux principes sont I'un et I’'autre
la résultante théorique d’un effort analogue, 'effort de ’ame
pieuse pour entrer en relation directe avec son Dieu. Clest
de ce coté-1a qu’a porté tout le poids de la lutte, c’est 14 le
grand résultat désormais conquis, celui que conserve avec
soin la théologie moderne en communion d’idée avec tout
le mouvement réformateur; c’est la le véritable trait dis-
tinctif et le principe d’unité du protestantisme de tous les
siécles.

Mais cette explication pose 4 son tour un probléme; il im-
porte d’aller plus au fond de la question et de chercher la



480 A. GHAVAN

cause de cet effort. Quel en a été le mobile intérieur? Ce fut,
me semble-t-il, un désir intense de la conscience religieuse,
le désir de posséder la certitude sur la fagon dont nous
sommes sauvés. C’estla question qui un jour ou l'autre tour-
mente les A&mes chrétiennes : Comment Dieu me sauve-t-il?
Vous aurez sans doute, comme celul qui vous parle, passé
par cette angoisse de l'esprit, trop douloureuse pour ne pas
exiger impérieusement une solution sans laquelle il nous est
impossible de retrouver la paix. Les moyens extérieurs pré-
conisés par I'’Eglise n’avaient réussi qu’a plonger Luther
dans la détresse ; persuadé de leur insuffisance, ne pouvant
supporter le vide affreux que la déception avait laissé dans
son ame, il est allé directement & Dieu, chercher au pied de
son trone la réponse & cet angoissant probléme: Que dois-je
faire pour étre sauvé?

Mais ce désir de certitude religieuse, ol prend-il lui-méme
sa source? N'y a-t-il 14 qu’une pure satisfaction intellec-
tuelle? Non. Ce désir jaillit des profondeurs de I'dme; il a
pour cause premiere le besoin le plus intense de délivrance
et de salut. Ici nous touchons au point de départ fondamen-
tal de toute 'ceuvre réformatrice. Elle a été accomplie par
des hommes dont la préoccupation primordiale était d’étre
sauvés! Elle n’est que l'expression du ecri resté classique:
Sauve-nous, nous périssons! La Réformation nait ainsi des
entrailles mémes de la conscience, elle est le résultat d’une
éclosion de vie chrétienne; elle est dans son essence profon-
dément religieuse. A la base de tout cet immense effort qui
a révolutionné le monde et dans lequel trop souvent on n’a
voulu voir que le jeu des intéréts ou méme des passions, il
n’y a pas autre chose qu’un élan nouveau de la grande aspi-
ration religieuse de I'humanité souffrante et pécheresse, I'ar-
dent besoin de délivrance qui réussira toujours pour se sa-
tisfaire & renverserles obstacles de sa route, et qui, tant qu’il
v aura encore des ames dans notre monde, les jettera sans
cesse dans les bras du Dieu-Rédempteur. C’est 14 ce qui fait
le caractere universel de I'ceuvre des grands héros de la Ré-
forme, c’est par 14 qu’elle nous empoigne, c’est 14 que j'en



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE 481

vois pour ma part toute la grandeur impressionnante et la
majestueuse beauté !

Nous avons touché au point initial. Essayons comme con-
trole de redescendre de ce sommet aux deux principes ma-
tériels auxquels ont abouti les deux confessions protestantes,
et cherchons & analyser le processus qui de cette impulsion
unique a conduit & ce double résultat. Nous partons d’une
ame religieuse, qui souffre de sa misére et aspire ardemment
a4 une délivrance. Elle veut étre sauvée! Comment le sera-t-
elle? Elle essaie des moyens de salut que son temps lui pré-
sente, elle cherche dans et par ’Eglise la délivrance dont cette
derniére prétend avoir le monopole: effort inutile. L’expé-
rience la plus douloureuse lui démontre que par les ceuvres il
est impossible de se sentir sauvé. Le salut ne peut s’acquérir
par voie de mérites, dés lors, il n’y a gu'un seul chemin pos-
sible, ¢’est la grace. Et cette grace qui ne s’acheéete point ne
peut étre qu’'un don direct de Dieu fait au pécheur qui cher-
che aupreés de lui son secours. C'est 14 le premier grand fait
qu’a proclamé la Réformation: Vous éles sauvés par grice!
Jusqu’ici tous les protestants sont d’accord. Mais & partir de
ce moment, nous les voyons diverger d’une maniere sensible.
Pour recevoir cette grace, que doit faire le pécheur? Luther,
tourmenté en premiére ligne par le sentiment de sa misére
morale, haletant sous le poids d’une culpabilité qui 1’écrase,
répond en disant: pour étre sauvé, il faut que je sois justifié,
il faut que de ce poids Dieu me délivre | Aiguillé dans cette
direction, le processus est facile & suivre. Luther refait pas a
pas expérience de Paul; les ceuvres de la loi ne justifient
point, il faut une autre justification, ’Ecriture la lui réveéle,
pleinement satisfaisante, apaisant toutes ses angoisses, c’est
la justification par la foi ; en considération de sa foi, sans mé-
rite, par grace, Dieu justifie celui qui croit; sa foi lui est im-
putée & justice. Dés lors Luther est paisible, il est heureux;
il a trouvé la vérilé qu’il proclame joyeusement au monde;
il a la foi; il est donc str d’étre sauvé.

Chez Calvin, le processus, historiquement plus difficile a
suivre, se déploie dans une direction quelque peu différente.

THEOL. ET PHIL. 1904 32



A82 A. CHAVAN

Comme Luther, & travers des péripéties intimes que nous ne
connaissons que trés imparfaitement, Calvin a Dbrisé tout
intermédiaire, et s’est trouvé face a4 face avec Dieu. La, il a
été ébloul par la majesté du Seigneur. Il s’est senli écrasé
en face de sa grandeur-infinie. Il a vu surtout en Dieu le
Maitre supréme, de qui tout dépend d’'une maniére absolue.
Dés lors il n’a pu fonder la certitude de son salut que sur
un acte de la volonté souveraine de Dieu. Anéanti par son
péché, incapable par lui-méme d’aucun bien, absolument
a la merci d’un Dieu vis-a-vis duquel il n’a droit qu’a la con-
damnation et & la mort, Calvin ne peut se sentir sauvé que
si Dieu, par grace pure, et pour des motifs insondables, a
décidé de le sauver. Et comme il croit, par une intuition
immeédiate qui ne peut étre que le témoignage du Saint-
Esprit, qu’il est sauvé, il en conclut que Dieu I'a choisi, il
I’'a élu; pour employer le motl classique, il I'a prédestiné.
Conciliation entre ’absolue souveraineté de Dieu et le senti-
ment immédiat de sa grice, la doctrine de la prédestination
dérive (comme celle de la justification par la foi) des besoins
les plus religieux de ’ame avide de salut. Cest en elle que
Calvin trouve sa paix: Dieu m’a élu, je suis sauvé. On com-
prend dés lors que jaillissant d’une inspiration si élevée,
cette doctrine qui nous étonne ait été pour ses adeptes une
force incomparable et un puissant stimulant & I'action. On
comprend enfin que Calvin y ait attaché une imporiance si
capitale, et qu’il n’ait pas hésité & sévir de la facon la plus
rigide contre ceux qui battaient en bréche ce qui était pour
lui le fondement de toute la certitude religieuse du croyant.

Je n’insiste pas davantage. Sij’ai réussi & vous faire com-
prendre combien, & l'origine, toute I'ceuvre réformatrice
jusque dans ses doctrines qui nous semblent aujourd’hui les
plus insoutenables, plonge ses racines dans les profondeurs
de 'ame religieuse, je ne regretterai pas cette bréve analyse
d’un sujet qui me tient & cceur, et auquel je voudrais savoir
consacrer un jour une étude plus serrée et d’'un développe-
ment plus complet.



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE A83

£ *

Si le principe initial de la Réformation, tel que nous ve-
nons de le dégager, nous donne la clef de son immense va-
leur religieuse, il me parait éclairer également a nos yeux
I’origine premiére de ses lacunes, et d’une orientation dans
laquelle cette puissance religieuse elle-méme va sombrer.

Dans I’étude rapide que nous allons en faire, nous range-
rons ces lacunes sous deux chefs principaux. Nous montre-
rons d’abord que I'ceuvre du seiziéme siécle a été incomplete
dés son point de départ. Elle portait dans ses flancs les
germes de tous les principes d’émancipation religieuse
que notre époque s’efforce de dégager; mais ce n’étaient
encore que des germes, dont nul alors ne soupconnait
I'immense valeur, et dont les circonstances ne favorisérent
point ’éclosion. Nous verrons ensuite que sous linfluence
des événements et de la polémique, mais surtout & la suite
du retrait progressif de la vie religieuse, loin de s’épanouir,
ce bourgeon tout gonflé de promesse s’est refermé, raccorni,
replié sur lui-méme. Surpris au moment d’éclore par l’at-
mosphere glacée d’un esprit encore tout catholique, il n’a
point déployé ses trésors, il les a cachés, attendant que des
conditions nouvelles et plus propices lui permettent enfin de
produire sa fleur et son fruit. Et voild comment le protes-
tantisme s’est si peu dégagé des égarements contre lesquels
il semblait vouloir se révolter. Le germe fécond est resté en-
veloppé, presque enfoui dans une gangue, sous une coque
de conceptions toutes romaines, que le dix-septiéme siécle
rendra plus épaisse et plus dure, et qu’il fandra briser plus
tard pour en permettre enfin I’épanouissement. Il va sans
dire qu’'en parlant de ces lacunes du protestantisme primi-
tif, nous ne prétendons point lui en faire un reproche. 1l a
partagé a cet égard le sort de toute ceuvre de vaste enver-
gure. Les réformateurs ont été bien loin d’entrevoir toutes
les conséquences de leur acte el de mesurer I'étendue du do-
maine ol pouvait s’appliquer leur effort d’émancipation. Ils
ont consacré leurs forces & la tache la plus urgente; d’autres

-



434 A. CHAVAN

la poursuivront sur un terrain différent. A chaque siécle suf-
[it sa peine.

Incompléte, la réformation le fut en étendue déja. Elle a
renouvelé la doctrine du salut et transforme les principes
ecclésiastiques ; mais elle n’a touché ni & la christologie ni a
la théologie proprement dite. Elle a repris 4 cet égard les dé-
finitions des grands conciles et les enseignements des Péres
de I’Eglise, avec lesquels on aimait & proclamer son accord.
Sans doute, on a infusé dans les formules anciennes un esprit
nouveau. La doctrine de la Trinité, par exemple, ne fut plus
une explication ontologique de la notion de Dieu ; il ne s’agis-
sait plus de faire 'analyse de la nature divine, et de montrer
comment son essence se réalise en trois personnes égales. Il
s’agissait, au contraire, suivant la méme préoccupation do-
minante que nous retrouvons partout ailleurs, de rattacher
plus fortement & Dieu 'accomplissement total du salut. Les
réformateurs ont éprouvé le besoin de voir en Christ, en tant
que Sauveur, la manifestation visible et 'incarnation méme
de Dieu ; il fallait, pour satisfaire leur conscience religieuse,
que le Saint-Esprit, en tant qu’agent de salut, soit Dieu lui-
meéeme opérant la délivrance des ames. C’est encore le besoin
de certitude religieuse, et non plus la soif de compréhension
systematique, qui a conduit les réformateurs & reprendre les
doctrines traditionnelles sur la Trinité de Dieu et les deux
natures de Christ. Mais quelle que soit la différence des che-
mins suivis, le résultat reste le méme. Dans tout ce domaine
sl vaste, la réforme n’a pas été poussée jusqu’au bout, et le
protestantisme s’est chargé dés 'origine du lourd fardeau de
la tradition romaine dont il s’efforce avec peine de se dégager
aujourd’hui.

Incompléte, 'ceuvre que nous étudions le fut également
en profondeur. L’idée méme de la religion n’a pas été suffi-
samment réformée. Si la foi implicite et le mécanisme artifi-
ciel de la piété toute extérieure du catholicisme ont disparu,
pour étre remplacés par la notion infiniment plus profonde
d’un rapport direct et personnel avec Dieu, par contre, il
nous parait que cette idée a été rétrécie; elle s’est concentrée,



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE 485

ramassée, en quelque sorte, dans la notion plus étroite de la
justification ; le salut n’est plus que la suppression de la cul-
pabilité morale. Que Dieu I'accomplisse en considération de
la foi du croyant, ou & la suite d’'un éternel décret, la ques-
tion importe peu; c’est toujours un des éléments de la reli-
gion qui absorbe la notion de religion toute entiere, au dé-
triment d’autres faces laissées davantage dans 'ombre.

Incompléte dés son origine, et sur des points dont 'impor-
tance pour I'avenir était loin d’étre secondaire, la réformation
ne pouvait guere échapper aux influences multiples qui, de
trés bonne heure déja, I'ont arrétée dans son développement
naturel et ont anéanti pour une bonne part les conquétes qui
auraient di sortir de 'acte initial.

Tout imprégnés qu’ils fussent encore de 1'esprit dans lequel
s’était faite leur éducation premiére, les réformateurs com-
pensaient cette insuffisance par une vie religieuse d’une
grande profondeur. De 14, ce singulier mélange chez eux de
conceptions nouvelles, issues de leur expérience, et d’idées
anciennes conservées sous l'influence du milieu ambiant.
Mais quand, plus tard, I’élan de piété évangélique disparut,
I'impulsion romaine subsista seule, ou tout au moins prit
un empire grandissant, qui nous donne la clef des déficits
considérables que nous allons énumeérer briéevement, en nous
efforcant d’en respecter I’enchainement & la fois logique et
historique.

Vous étes sauvés par la foi! proclament les réformateurs.
Qu’est-ce que la foi? leur demande la foule a laquelle on la
préche sous des formes bien divergentes. Il importe de pré-
ciser un point d’une importance si grave. Et pour répondre
a ce besoin, les théologiens se mettent & ’ceuvre ; on élabore
des définitions, on crée des formules, on éleve des théories,
on construit un systeme, on emploie dans ce travail les mé-
thodes de la vieille scolastique dont on a été nourri dans sa
jeunesse, on n'en soupconne d’ailleurs pas d’autre, et c’est
ainsi qu’en face d’une doctrine déclarée fausse on dresse
I’édifice d’'une autre doctrine, proclamée vraie. La disparition
graduelle de la vie précipite singuliérement cette évolution



4806 A. CHAVAN

facheuse, et bientot le protestantisme n’est plus qu'un sys-
téme opposé & un autre systéme. Et quand I'enthousiasme de
la premiére heure sera éteint, quand on ne sentira plus passer
le souffle religieux qui faisait circuler la vie, méme dans ces
formes intellectuelles étrangéres & son esprit, quand la séve
se sera retirée, il ne restera plus qu’une ramure desséchée
de définitions et de doctrines, échafaudage dégarni, squelette
décharné, dans lequel on croira vénérer encore I’Evangile !
(C’est I'hiver glacé de l'intellectualisme, cristallisant préma-
turément ’éclosion printaniére de la vie, c’est I'esprit de
Rome qui prend sa revanche et ressaisit de toutes parts son
empire. Désormais le protestantisme est mur pour la scolas-
tique du dix-septiéme siécle ; le désert religieux est prét, au
sein duquel il élévera sa construction rigide, mais stérile.
La religion est devenue systéme; le rapport avec Dieu est
devenu lacceptation par l'intelligence d’une théorie de ce
rapport ; la foi qui sauve n’est plus que ’adhésion & une doc-
trine du salut. La conséquence en découle avec une logique
aussi implacable dans les faits de I’histoire que dans les dé-
ductions de notre esprit. Puisque la doctrine sauve, il importe
au plus haut degré d’étre assuré de la vérité de la doctrine;
il faut donc, pour la garantir, une autorité indiscutable, prise
en dehors et au-dessus de la conscience subjective, et sous-
traite aux hésitations du jugement individuel. Sur ce terrain,
les catholiques triomphaient; ils s’appuyaient solidement
sur lautorité de 1’Eglise infaillible. Il fallait leur répondre
avec des armes analogues. Ou ira-t-on les chercher? Les ré- .
formateurs avaient trouvé la vérité dans I’Ecriture sainte ;
ils avaient senti en elle leur grande autorité religieuse et
morale. Ils la concevaient sans doute dans le sens le plus
large. Mais, sous l'influence de nécessités polémiques, ils
s’étalent plus d’une fois laissé aller & raisonner en s’appuyant
non sur l'esprit, mais sur la lettre biblique. Aprés eux (et
c’est 1a 'indice d’un réel affaissement de la piété) ce procédé
devint bientdt la seule forme de la discussion. La vérité et
I'Ecriture furent identifiés ; le fameux: Il est écrit! devint
I'arme favorite du protestantisme ; on combat & coup de textes



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE 487

puisés dans n’importe quel livre. Dés lors, on posséde aussi
une autorité extérieure, on est mar pour la théopneustie,
formulée dans toute sa rigueur par la scolastique et ressus-
citée par Gaussen a I'époque du Réveil, mar par conséquent
pour la constitution de ce qu’on appellera au début du dix-
neuvieme siécle le principe formel de la réformation.
Possédant une vérité salutaire garantie par une autorité
infaillible, il était impossible qu’on ne se sentit pas le devoir
de 'imposer & tous, comme le catholicisme imposait la sienne
de son coté. Si les dmes ne veulent pas étre sauvées par la
foi, il faut les y contraindre. Si des esprits sont assez mal
faits pour s’y opposer, il faut les mettre hors d’état de nuire!
Ici, c’est surtout le rigide Calvin qui, & tort ou & raison, est
resté 'incarnation de cet autoritarisme si peu moderne. Le
biicher de Michel Servet y est bien pour quelque chose ! Tou-
tefois il ne faut pas oublier, comme le reléve le monument
de Champel, qu’en cela il a partagé I'erreur de son époque;
il n’a jamais songé a la réformer & cet égard ; il n’a jamais
compris qu'ayant usé de liberté pour lui-méme, il devait, par
principe, permettre aux autres 'usage de la méme liberté. Et
il est frappant de constater que méme dans ses actes d’intolé-
rance les plus caractérisés, 1l a toujours rencontré et souvent
obtenu d’avance 'approbation des Eglises et des théologiens.
Méme le doux Mélanchthon partageait un point de vue au-
quel personne alors n’etit eu 'idée de faire la moindre ob-
jection. S’il m’est permis d’exprimer ici le fond de ma pensée
(vous me trouverez peut-étre bien hardi), j’estime que M. le
professeur Doumergue, dans le discours d’ailleurs si beau
qu’il prononcait au pied du monument expiatoire élevé par
ses soins et inauguré & Genéve le 1er novembre 1903, s’est
trompé lorsque représentant Calvin et Théodore de Beze ve-
nant se promener autour de cette pierre, il les voit s’arréter,
oter respectueusement leur bonnet de docteur, et dire avec
satisfaction : Ils ont compris ce que nous leur avons enseigné!
Il me parait plus probable que Calvin, qui n’a pas plus en-
seigné que laissé pratiquer la liberté ou méme la tolérance,
serait profondément surpris & la vue d’un monument expia-



A88 A. CHAVAN

toire élevé pour racheter la mémoire d’un acte dont il n’a
jamais eu I'idée de se repentir; et il me semble le voir au
contraire lever les bras au ciel, puis courir a la pierre fa-
meuse, en effacer bien vite des inscriptions qui n’ont pas eu
le bonheur de plaire a tout le monde, mais qui lui plairaient
encore moins a lui-méme, et graver a leur place, en lettres
bien visibles, celle que proposait un homme de beaucoup
d’esprit :

Calvin a brulé Servet.

I1 a bien fait !

Rien n’est plus faux que de répéter ces affirmations que 1'on
reproduit toujours sans se donner la peine de les contréler,
et d’aprés lesquelles la Réformation aurait conquis de
haute lutte les idées modernes de la liberté de conscience et
du libre examen. Les héros du mouvement les ont incons-
ciemment et partiellement pratiquées, oui, mais ils n’en ont
pas permis & d’autres la pratique ; et ce ne fut que beaucoup
plus tard que 'on ouvrit enfin les yeux sur les conséquences
théoriques que renfermait en germe ’acte réformateur.

Et voila comment il se fait que plus le protestantisme per-
dait de son ardeur religieuse, plus il retombait dans la vieille
orniere du catholicisme; la piété disparaissant, 'esprit de
Fome subsistait seul. Presque des l'origine le méme point de
vue domine dans les deux camps; c’est une vérité qui surgit
en face d’une vérité; c'est des deux parts une intolérance
étroite et intransigeante. Ce sont les Centuries de Magdebourg
et les Annales de Baronius, mettant leur érudition au service
d’une thése identique dans son esprit, quoique inverse dans
son expression. C’est la réformation des masses par la force,
sous la férule d’un étatisme ecclésiastique poussé jusqu’a la
négation de toute liberté religieuse individuelle, et aboutis-
sant au déplorable « Cujus regio ejus religio ». C’est la notion
anti-protestante par excellence d’une hérésie, reparaissant
avec autant de force que dans le catholicisme. C’est le bticher
de Servet mélant la fumée de son bois vert a celle des bu-
chers de PInquisition romaine. C’est enfin la magnifique



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE 489

éclosion de piété évangélique s’enlisant de plus en plus,
et descendant au tombeau dans un superbe cercueil de for-
mules divinisées et immuables, que 'on adore encore, mais
dont on ne vit plus! Cest en un mot, par la constitution de
I’orthodoxie protestante des dix-septiéme et dix-huitiéme
siécles, la ruine de toutes les virtualités contenues dans 1'ceu-
vre des Réformateurs. Sur des bases plus larges et avec une
conséquence logique plus rigoureuse,... 'ceuvre était a re-
commencer !

Cette ceuvre, messieurs, c’est la théologie moderne, dont
nous allons aborder ensemble I’histoire, qui I'a reprise. Je
ne la crois en effet ni aussi subversive ni aussi nouvelle qu'on
ne le dit en général. C’est elle au contraire qui recueille au-
jourd’hui I'’héritage direct des Réformateurs, et leur tend
par dela des siecles d’orthodoxie une main fraternelle d’as-
sociation. La thése vous surprend peut-étre... elle est pour
mol une conviction que mes études fortifient d’année en
année; permettez-moi d’en esquisser ici une rapide démons-
tration.

Je ne m’arréte pas aux péripéties historiques qui ont pré-
paré ’éclosion de la théologie moderne. Laissons dans I'om-
bre, pour le moment, la réaction opérée par le rationalisme
contre ’esprit scolastique régnant, et 'opposition que lui fit
le supranaturalisme tout en restant comme lui d’ailleurs
sur le terrain purement intellectualiste. Rappelons seule-
ment, au milieu de la lutte entre ces partis extrémes, au-
dessus et comme en dehors de I’'un et de I'autre, 'apparition
du grand génie en qui chacun s’accorde & reconnaitre le fon-
dateur de la théologie moderne, I'ame si distinguée qui sut
unir de la facon la plus féconde la valeur religieuse du pié-
tisme, la puissance intellectuelle de la philosophie spécula-
tive, et D'esprit scientifique de la haute culture moderne:
vous avez nommé Frédéric Schleiermacher.

Je ne mentionne que pour mémoire les conditions exté-



490 A. CHAVAN

rieures sous l'action et I'impulsion desquelles la nouvelle
€closion de vie dans le protestantisme a pris la direction
et revétu la forme que nous allons essayer de caractériser.
Chacun sait qu’a la fin du dix-huitieme siécle comme au
début du seizieme, le fossé se creusait entre un monde qui
progresse et une religion qui restait stationnaire. Une crise
analogue & celle d’ou sortit la Réforme était inévitable. Elle
a éclaté dans le monde protestant avec lapparition du
déisme en Angleterre et du rationalisme en Allemagne, elle
s’est prolongée sous diverses formes au cours des luttes du
dix-neuviéeme siécle, elle n’est pas encore terminée a I’heure
actuelle. Mais déja il apparait avec une clarté toujours plus
évidente, que sous l'influence du milieu dans lequel elle
s’est déroulée, et d’'une atmosphére imprégnée non plus de
esprit de Rome mais de 'esprit scientifique et philosophi-
que contemporain, cette crise issue de conditions sensible-
ment analogues va provoquer ’éclosion des éléments encore
sporadiques latents depuis des siécles dans le protestan-
tisme. Nourris et vivifiés par le piétisme d’une seve reli-
gieuse nouvelle, ces germes chercheront & percer leur ca-
rapace romaine, et cette fois-ci tout viendra faciliter cette
éclosion. La chute retentissante des vieilles institutions po-
litiques et sociales, les résultats librement conquis des re-
cherches scientifiques, les conceplions nouvelles de la philo-
sophie critique ou évolutionniste, les aideront a4 briser
Pintellectualisme autoritaire qui les enserrait encore comme
une camisole de force. Et P'esprit moderne, pénétrant et
fécondant enfin la pensée chrétienne, produira la constitu-
tion progressive de la théologie contemporaine. Cette der-
niére m’apparait donc comme le libre épanouissement des ri-
chesses virtuellement contenues dans I'ceuvre du seiziéme
siécle. Elle est la suite logique, je dirai la fleur et le fruit des
semailles partiellement inconscientes de Luther et de Calvin.
Ici déja nous pouvons appliquer & la théologie moderne le
mot bien connu de I’Evangile: Elle est venue non pour
abolir mais pour accomplir.

Le démontrer en détail serait une ceuvre aussi utile qu’at-



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE AN

tachante, mais je ne puis y songer ici. Le temps dont je dis-
pose me permettra seulement d’indiquer ma pensée.

Cet épanouissement, dans la théologie moderne, des prin-
cipes contenus en germe dans la Réformation, je le saisis
tout d’abord au cceur méme de l'ceuvre accomplie dans
chacune de ces deux grandes périodes créatrices. Suivant de
prés les traces de Luther et de Calvin, la théologie moderne
a commencé elle aussi, avec Schleiermacher, par trans-
former la notion méme de la religion. Elle a repris l'idée
d’un rapport direct avec Dieu, qui sera toujours l'idée pro-
testante par excellence, mais elle en dégage les richesses
avec plus de rigueur et plus de profondeur. Si Schleierma-
cher s’est beaucoup rapproché de la notion calviniste en dé-
finissant la religion: le sentiment de notre dépendance
absolue a ’égard de Dieu, la théologie moderne a corrigé ce
que cette formule avait de trop étroit encore; et il nous
parait qu’elle a remis en lumiére avec bonheur la notion
évangélique retrouvée au fond méme de la notion protes-
tante, lorsqu’elle fait de la religion une vie, vie de fidélité et
d’amour puisant sa source, son principe, sa norme, son au-
torité, dans la vie méme de Jésus-Christ. La religion n’est
plus une doctrine, elle est une consécration du cceur; la foi
n’est plus un acte d’adhésion, mais une assimilation person-
nelle de la vie rédemptrice de Christ, le salut n’est plus seu-
lement le pardon des péchés, il est 1’éclosion et le développe-
ment graduel, dans la personnalité entiére du fidele, de la
vie éternelle de Christ. Telle est la réforme capitale dont
Schleiermacher a été le premier initiateur, et dans laquelle
nous retrouvons, mais élargi et déployant ses vraies consé-
quences, le principe de 'union directe avec Dieu par la foi,
qui fut celui de la Réforme, et en définitive celui de I’Evan-
gile. La théologie moderne remonte donc ici, par Luther et
par saint Paul, a celui qui restera toujours la source divine
et Pinspiration supréme de sa pensée religieuse, Jésus-
Christ.

De cette transformation si profonde dérivent la plupart des
conquétes dont nous sommes redevables a la théologie mo-



492 A. CHAVAN

derne. Celle qui tout d’abord en sort logiquement et s’en
est historiquement dégagée, c’est la distinction entre la théo-
logie et la religion. L’orthodoxie protestante avait absorbé
la religion dans la théologie; étre chrétien, pour elle, c’était
accepter la doctrine; par réaction beaucoup d’ames pieuses
chargent aujourd’hui la théologie de toutes les suspicions
sinon de tous les crimes, et déclarent n’en vouloir & aucun
prix. La vérité nous parait étre entre ces deux extrémes. La
théologie moderne a eu raison de distinguer; elle s’est bien
gardée de séparer et d’exclure. Elle a mis & la base de toute
lactivité religieuse la piéte, seule condition nécessaire du
salut, et ’expérience chrétienne, seul controle de toutes les
manifestations de cette piété. Mais elle proclame nécessaire,
pour I’Eglise dans son ensemble, la formation d’une doctrine
concue comme la systématisation scientifique des données
de ’expérience religieuse. Il est & remarquer d’ailleurs que
ceite élaboration se fait d’instinct. Elle est un besoin de tout
chrétien qui pense, elle dérive de la constitution méme de
notre esprit. Sans étre indispensable au salut de 'ame indi-
viduelle, & laquelle il suffit de croire, elle ne saurait man-
quer & la communauté qui doit fournir & ceux qui réfléchis-
sent une justification théorique et une expression raisonnée
de leur foi.

Nous insistons sur cette distinction, conséquence directe
de la définition nouvelle de la religion elle-méme, car, 4 son
tour, elle devient le point de départ, soit pour la théologie,
soit pour la religion, de toute une série de transformations
de premier ordre, dont nous ne pouvons que mentionner
briévement les plus considérables.

En théologre d’abord, elle a permis un renversement de
methode dont les conséquences me paraissent incalculables.
Le christianisme moderne a rompu avec la méthode d’auto-
rité pratiquée dans toute sa rigueur par ’Eglise catholique
et par l'orthodoxie protestante. Elle en a déplacé le centre
de gravité. Elle a fait passer I'autorité de 'extérieur a I'inté-
rieur, du domaine intellectuel sur le terrain moral. La théo-
logie n’étant pas la religion, et la religion seule étant salu-



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE 493

taire, la théologie ne s’'impose plus, sa formation rentre dans
la catégorie des attributions individuelles, elle se constitue
en toute liberté dans 'ame de chaque fidéle et dans la con-
science collective de chaque groupement religieux. L’auto-
rité ne régit plus dés lors que le domaine d’ailleurs universel
de la vie, elle ne s’'impose plus qu’a la conscience morale,
elle ne dérive plus que de l'obligation impérieuse qui dé-
coule pour nous de la supériorité divine de Jésus-Christ, et
du sentiment immédiat du devoir ou de la volonté de Dieu.
L’autorité s’exerce sur le coeur; c’est par 1a qu'elle gouverne
en définitive toutes les activités possibles de l'esprit. Deés
lors, la theologie a conquis son bien le plus précieux, la
liberté ; elle se crée en toule indépendance. Ainsi avaient agi
nos grands réformateurs. Ils ont usé de liberté : nous posons
en principe, pour nous comme pour tous, cette méme liberté.
Tel est 'un des grands problémes dont I'étude fut ardente
dans nos pays de langue francaise. Qu’il me suffise de rap-
peler, pour fixer dans le cadre des faits concrets nos affir-
mations toutes théoriques, des noms qui sont en méme temps
des dates et des étapes, Edmond Scherer et la Revue de
Strasbourg, en particulier article paru en 1850 sous le fitre:
De Vautorité en matiére de foi, P.-F. Jalaguier, dans son Infro-
duction @ la dogmatique, Léopold Monod, en face des profes-
seurs Doumergue et Henri Bois, enfin, Auguste Sabatier,
dont 'ouvrage posthume résume le débat et en tire la con-
clusion avec une admirable et lumineuse clarte.

Cette distinction dont nous parlions tout & I’heure a ouvert
a la théologie une autre route jusqu’alors fermée. Libre de
toute entrave, affranchie de toute servitude, elle a pu s’élever
au rang d'une science et se reconstituer sur des bases nou-
velles en appliquant & son domaine la méthode expérimen-
tale. Ici encore la théologie moderne ne fait que dégager de
sa gangue le pur métal caché dans l'acte réformateur. C'est
sur la base de leur expérience que Luther et Calvin ont re-
nouvelé I’Eglise au mépris de l'autorilé romaine. Et s’ils ont
replacé sur 'esprit de leurs adhérents le joug qu’ils avaient
arraché de leurs propres épaules, c’est par une inconse-



494 A. CHAVAN

quence grave, que la théologie moderne a pleinement corri-
gée. Une fois de plus elle n’abolit point, elle accomplit.

Secouant tout & priori, forte de sa méthode scientifique,
une escouade de chercheurs indépendants fouille les Livres
saints. On crie au scandale et au sacrilége ; puis on finit par
reconnaitre que, si la critique a eu ses enfants terribles, elle
n’en a pas moins fait une ceuvre bénie, en dégageant I’Ecri-
ture de ses appuis les plus dangereux, l'inspiration verbale en
particulier. Elle a fait de la Bible la source et la norme de
notre foi, non dans la lettre de ses pages, mais dans le mes-
sage qu’elles nous apportent et dans l'esprit divin dont elles
sont toutes palpitantes. Elle nous a enlevé la Bible infaillible
des théopneustes, mais elle nous a rendu la Bible vivante des
réformateurs. Elle n’a fait que reproduire la liberté dont usait
Luther lui-méme & 'égard du texte sacré, elle n’a pas dé-
passé en sévérité certaines affirmations des préfaces de sa
version célebre.

Cette rénovation a cotité a la théologie francaise le talent
d'un Edmond Scherer, brisant avec I'Oratoire aprés avoir
rompu avec la théorie de Gaussen. Elle n’en est pas moins
dans la vraie ligne des réformateurs, dont elle reprend la
pratique pour l'élever a la hauteur d’un principe, en ’accom-
plissant, mais sans I’abolir. Et c’est ainsi que la théologie
moderne a rendu possible une science déja entrevue par
Gabler au dix-huitiéme siécle, la théologie biblique, & la-
quelle les travaux éminents de Baur, de Reuss et de Holtz-
mann ont fourni des contributions si remarquables. Cest
ainsi qu’elle a suscité pour I’Ancien Testament des études
dont le retentissement a été immense, et dans lesquelles ont
brillé De Wette et Ewald, Delitzsch et Dillmann, Reuss et
Kuenen, Wellhausen, Kautzsch et tant d’autres encore.

Dans le méme esprit, armés de la méme méthode, d’autres
théologiens se sont consacrés & reprendre par la base I'étude
des documents historiques. Renoncant & la maniére trop peu
impartiale de l’annaliste ou des centuriateurs, toute une
pléiade d’historiens scientifiques ont fouillé le passé, rectifié
bien des préjugés séculaires, et fait surgir de 'ombre ou de



LA BREFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE A9

la nuit la physionomie exacte des époques et des systémes.
(Yest ainsi qu’ils ont non seulement renouvelé I’histoire
ecclésiastique, mais rendu possible et constitué, a travers
une série d’efforts, une discipline relativement nouvelle,
Ihistoire des dogmes. Les études préparatoires des rationa-
listes, les essais de Miinscher, les travaux féconds de Baur et
de Harnack, pour ne citer que ceux qui ont fait époque, sont
un témoignage de U'intensité et du sérieux de ces recherches.

C’est enfin & 'emploi de la méme méthode que nous de-
vons, au sujetl de l'idée de Dieu et surtout de la nature de
Christ, des notions plus rationnelles et d’une valeur morale
plus immédiate. C’est la conclusion d’une série d’études sur
la vie de Jésus, parmi lesquelles celle de Strauss, en 1835,
et celle de Renan, en 1863, furent accueillies par des cla-
meurs d’indignation et des protestations passionnées. Les
recherches qu’elles ont provoquées ont mis en lumiére les
problémes capitaux si vivement discutés aujourd’hui, et pro-
voqué les grandes controverses christologiques dont la série
est loin d’étre terminée, et dont nous avons vu se dérouler
chez nous quelques épisodes du plus haut intérét. Cest ici
que la théologie moderne produit surtout une impression
révolutionnaire, car elle pousse ses investigations sur un ter-
rain que les réformateurs n’avaient point encore abordé ; elle
ose porter la main pour la premiére fois sur une arche sainte
& laquelle nul n’avait touché jusqu’a nos jours. Toutelois,
nous estimons que la encore elle reste fidéle 4 'esprit de nos
origines ; elle ne fait que changer d’une maniere plus radi-
cale des doctrines dont les réformateurs avaient déja trans-
formé la signification religieuse. Elle compléte en étendue
une ceuvre qu’elle a déja complétée en profondeur. Elle vous.
semble abolir; regardez-y de prés, et vous verrez qu'au fond
elle accomplit.

(’est dans les directions que nous venons d’indiquer, aux-
quelles il faudrait ajouter, pour étre complet, les investiga-
tions récentes de la psychologie religieuse, qu’a porté tout
Peffort de la théologie moderne au siécle dernier. Par un
immense labeur dégagé de toutes préoccupations dogmati-



496 A. CHAVAN

ques, elle a pu accumuler les riches matériaux qu’elle pos-
sede aujourd’hui. Avec une patience et une exactitude dans
lesquelles le génie germanique a surpassé tous les autres,
elle a taillé et poli les pierres du futur édifice ; sans se lasser
elle les reprend encore et les taille & nouveau, et ce labeur
préliminaire est loin d’étre achevé. Mais il parait suffisamment
avancé déja pour qu’on puisse tenter avec un succeés crois-
sant des constructions systématiques toujours moins frag-
mentaires. La période analytique semble devoir bientot faire
place 4 une phase synthétique, qui s’efforcera de tirer des
donneées de 'expérience une conclusion dogmatique, une for-
mule finale, que nous ne possédons point encore. Malgré les
grandes entreprises dogmatiques de Schleiermacher, puis de
I’école spéculative hégelienne, et les essais de la Conciliation,
en particulier avec Richard Rothe et Albert Ritschl, la théo-
logie moderne n’a pas atteinlt sa conclusion théorique. Elle
ne s’en tourmente pas, du reste. Elle a remis en lumiére ce
qui seul est essentiel, la vie ; I'interprétation raisonnée de la
vie peul attendre.

I y a 14 une situation normale et naturelle. La théo-
logie moderne est progressive, par principe. Elle est moins
la vérité que la recherche de la vérité. La vérité pour elle
est en voie de formation. Elle se dégagera toujours mieux &
mesure que la théologie exégétique, historique et psycholo-
gique amassera des expériences qui s’organiseront d’elles-
mémes quand le moment sera venu. La formule dogmatique
n’est jamais qu’une solution provisoire. Elle ne saurait étre
gqu’une tentative, individuelle ou collective, d’exprimer scien-
tifiquement les données de I'expérience religieuse. Les théo-
logiens modernes ne sont pas tous d’accord ; sur plus d’une
queslion, ils n’apportent rien de préceis; ils ont déja modifié
plus d’une fois leurs affirmations; il ne saurait en étre au-
trement. On n’a pas le droit de s’en autoriser pour nier le
caractere scientifique de la théologie moderne. Méme la chi-
mie et la physique, qui accumulent les expériences pour
édifier ce que j'appellerai leur dogmaltique, c’est-a-dire leur
systeme de lois, n’oseraient plus prétendre aujourd’hui & la



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE 497

possession de la vérité. Ces lois soi-disant immuables, éter-
nelles, dont on faisait des dogmes aussi absolus que ceux de
I’orthodoxie la plus rigide, ces lois sont toujours sujettes a
révision. I’esprit humain exige des lois en science comme il
exige des formules en religion, mais dans les deux cas il n’a
point encore atteint I’absolu. Les résultats historiques et cri-
tiques proclamés par la théologie moderne ont bouleversé
des notions traditionnelles séculaires, exactement comme la
découverte de la radio-activité de la matiére a révolutionné
des conceptions que la chimie croyait acquises il y a peu de
temps encore. Je dirai méme, sous peine de paraitre cultiver
le paradoxe, que le caractére scientifique de la théologie mo-
derne se révele avec éclat dans cet effort constant et toujours
renouvelé pour systématiser ses expériences. A ce point de
vue, elle n’est ni supérieure ni inférieure aux sciences de la
nature. Elle rentre sur pied d’égalité, sans orgueil, mais sans
honte, dans le mouvement scientifique contemperain. Elle
devient un des dicastéres de la recherche de la vérité éter-
nelle. Si nous essayons de résumer en une formule concise
notre pensée a cet égard, nous dirons que la théologie mo-
derne est une méthode. Elle ne veut pas étre autre chose.
Elle ne prétend pas étre un résultat. Les solutions entrevues
aujourd’hui, demain les rejettera peut-étre. Ayant surgi sous
I'influence des préoccupations et des besoins de leur temps,
marquées au sceau de l'époque qui, par elles, se rendait
compte de sa foi, elles seront périmées quand ces conditions
générales auront changé. Mais nous croyons que la méthode
est acquise, et c’est 1l pour nous le fait capital, la conquéte
fondamentale de la théologie moderne. Déja la réformation
avait usé de cette méthode; elle n’en avait pas eu suffisam-
ment conscience pour en faire sa méthode. Il appartenait a
la théologie moderne de la remettre en honneur. Ce n’est que
par l'usage prolongé de cette méthode que nous pourrons
nous élever plus prés de I'éternelle vérité. Et s’il nous est
permis d’élargir encore cette pensée, nous dirons que la ré-
formation elle-méme doit étre considérée non comme un mo-

ment historique ou un résultat définitif, mais comme une
THEOL. ET PHIL. 1904 33



498 A. CHAVAN

méthode toujours en action, 'activité vitale par excellence
du protestantisme, la réforme constante de ses conceptions
théoriques, se greffant chaque jour sur I'évolution de notre
race, et devenant un des facteurs les plus féconds de la
marche royale de I’humaniteé.

#*
& #*

Essayons en terminant de tirer de tout ce travail théorique
auquel s’est consacré le dix-neuviéme siécle les conséquences
pratiques qui me paraissent en découler.

Apres la théologie, c'est la religion, c’est-a-dire la piété
qui a été et surtout qui sera rendue féconde par cette nou-
velle orientation des esprits. En effet, le travail colossal dont
nous venons de parler est resté jusqu’ici d'un ésotérisme trop
exclusif. Accompli dans le cabinet des docteurs, il ne par-
vient que lentement & pénétrer le corps pastoral des Eglises
protestantes; il est encore ignoré de 'immense majorité des
troupeaux. Cette seconde réformation, qu’'Edmond Schérer,
Alexandre Vinet et Paul Chapuis déclarent nécessaire, n’est
point encore faite. Et en attendant que nous osions l'accom-
plir, la foule des 4mes pieuses, avide de certitude comme au
seiziéme siécle, se rend compte du fossé qui la sépare de ses
conducteurs spirituels. Elle sent sur le terrain de ses vieilles
croyances une vague impression d’insécurité. Elle surprend
chez ceux qui la dirigent les indices troublants de concep-
tions nouvelles qu’on ne lui expose point. Elle souffre d’un
malaise dont nos adversaires profitent largement. Il est temps
d’ouvrir a tous les portes de nos cabinets d’étude. L’effort du
dix-neuviéme siécle a porté sur la théologie. Il faut que le
vingtiéme, tout en le poursuivant, le double d’un vigoureux
effort dans le domaine de la piété populaire. Une vraie réfor-
mation, conséquente et radicale, s’est effectuée dans la théo-
logie moderne ; ce fut 'ceuvre d’hier ; cette méme réformation
doit s’accomplir dans I’Eglise, avec autant de franchisc et
d’ardeur qu’au beau temps de nos origines protestantes; telle
est la tache d’aujourd’hui.

Il faut proclamer a tous que la religion, c’est la vie d’obéis-



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNLE £99

sance et d’amour pleinement réalisée par le Sauveur; qu’elle
consiste dans le seul esclavage qui soit moral, celui qui nous
lie d’'une maniére absolue au devoir, & la consecience et & la
pratique de I'amour chrétien. Il faut que chacun sache que
sur ce terrain-la, autorité intérieure et morale de la vie de
Christ est absolue; elle n'y souffre aucune atteinte quel-
conque; celui qui ne veut ni admetire ni s’y soumetire s’ex-
clut lui-méme de la religion chrétienne. Lui seul est hérétique,
s’1] est encore possible de parler d’hérésie dans une église
protestante. Mais, ce point bien acquis, il faut proclamer éga-
lement que 'esprit reste libre en face de toutes les conceptions
théoriques des Eglises et des théologiens; il n’admet plus de
dogme 1imposé du dehors, plus d’autorité en matiére de doc-
trine, plus de vérités qui soient obligatoires; il a le droit et
le devoir de se forger & soi-mérme, g’il le peut, sur la base de
ses expériences religieuses, sa propre vérité. Et, au fond, ce
n’est pas si difficile qu’on veut bien le dire. Cela dépend
surtout d’une condition morale. Celui qui vent faire la vo-
lonté de Dieu, dit Jésus, celui-la connaitra! Le mot est singu-
lierement éclairant. La consécration du coeur est dans le
domaine religieux la lumiére la plus éclatante de I'esprit. Et
méme si 'esprit devait rester obscur, la pratique sincére et
loyale de la volonté divine, telle que la conscience et 'Evan-
gile la révélent au plus ignorant, lui suffit pleinement pour
étre sauvé.

I1 faut amener parla prédication d’une religion ainsi com-
prise, la réconciliation du monde moderne et de la foi chré-
tienne. Des Pinstant ou la religion n’est plus une série de
vérités immuables ou de textes infaillibles, portant sur tous
les domaines, méme en dehors du terrain religieux, tous les
conflits entre elle et la science perdent leur raison d’étre. Ce
sont deux compartiments de la vie qui, & certains égards,
n‘ont aucun point commun. Ils peuvent coexister dans le
méme individu ; la science est le travail de I'intelligence con-
sacré a la recherche et 4 l'explication de ce qui existe, la
religion est l'effort de la volonté pour obéir et pour aimer,
ce sont deux directions distinctes de notre activité spirituelle,



D00 A. CHAVAN

également indispensables, également fondamentales, égale-
ment partie intégrante de I'essence de I’étre humain, mais
entre lesquelles la possibilité théorique d'une lutte s’évanouit.
Mieux que cela. Aucune cloison étanche ne les sépare; il
doit méme y avoir pénétration réciproque; la ligne de dé-
marcation s’efface & mesure qu’on y réfléchit. La religion de-
vient matiére d'une science, la science fait toujours mieux
pressentir la cause libre et supréme a laquelle conduit direc-
tement la religion. La science donne & la religion sa méthode
d’investigation, son esprit d’exactitude, sa soumission impar-
tiale a4 l'autorité du fait bien constaté ; la religion donne a
la science sa généralisation grandiose, en rattachant & Dieu
tous les fils du réel dont cette derniere analyse les extrémités
visibles; elle inspire ses recherches de droiture, de sincérité
et d’adoration. Il ne saurait plus étre question désormais de
choisir entre la science et la foi, la culture et la piété, le
laboratoire et l'oratoire; ces ennemis d’hier se concilient, se
rejoignent, se fondent aujourd’hul dans une grande unité,
sur les ruines de leur double dogmatisme si intolérant jadis
de part et d’autre. C’est ainsi que leffort des réformateurs
pour dégager de I’Evangile la religion de '’humanité con-
temporaine, avorté au dix-septieme siécle et repris avec ar-
deur au dix-neuviéme, aboutira de nos jours a sa pleine réa-
lisation, démontrant une fois encore, de la facon la plus
¢clatante, que la théologie moderne est venue non pas pour
abolir, mais pour accomplir.

Et ce résultat, j’en ai la conviction, est définitif. La religion
ne se figera plus. L’évolution du monde et celle de la foi
seront désormais paralléles sinon identiques. Le progrés re-
ligieux de 'humanité chrétienne ne procédera plus comme
jusqu’a ce jour par brusques soubresauts. On finira par sortir
de cette série de cristallisations successives qui forme la
trame de son histoire. On ne verra plus la religion, devancée
et abandonnée par la civilisation en marche, la rejoindre de
temps & autre par un bond révolutionnaire, puis divinisant
les résultats acquis, retomber dans I'immobilisme, en atten-
dant qu'un nouvel abime se soit creusé, et soit devenu assez



LA RIEFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE 501

dangereux pour nécessiter un nouveau bouleversement. On
ne verra plus chacun de ces violents efforts laisser derriére
lui, vrais fossiles des temps disparus, une partie de la chré-
tienté irrémédiablement pétrifiée. Non! Mais sur la base
d’une vie religieuse toujours identique i elle-méme, la foi
laissera librement évoluer ses formes extérieures, son enve-
loppe visible, ses manifestations intellectuelles, liturgiques
ou ecclésiastiques. Elle permetira & ces organes de s’adapter
au milieu, selon la loi de tout étre vivant. En principe elle
admettra dans ce domaine des modifications lui permettant
de répondre aux besoins d’'un monde qui évolue. Dogmati-
ques, liturgies, constitutions d’églises, ne sont que des formes
qui n’ont rien d’absolu. Leur modification progressive ne
mettra nullement en péril la religion elle-méme. Au con-
traire, par cette production constante de formes appropriées
au milieu ol elle se déploie, elle montrera qu’elle est vivante.
Alors sera réalisée la vraie définition de la religion; alors
elle sera dans toute la force du terme une vie. Alors la trans-
formation tentée par les réformateurs atteindra son plein
épanouissement, et la théologie moderne, achevant l’ceuvre
du seizieme siécle, aura préparé I'éclosion de ce que Saba-
tier définit si bien la religion de ’Esprit.

Et ¢’il m’est permis en terminant de soulever un coin du
voile qui nous cache l'avenir, il me semble que cette double
réformation de la théologie et de la piété, aura dans le do-
maine ecclésiastique des conséquences que nous ne pouvons
encore qu’'entrevoir. Leur réalisation sera la tache de de-
main. Il nous est impossible d’en tracer aujourd’hui le pro-
gramme. Mals par la fol j’en salue d’avance le dernier terme:
la reconstitution de I’Eglise universelle, sur la base large de
la vie, quelles que soient les formes sous lesquelles elle se
manifeste. Je salue d’avance 'union de toutes les volontés
qui sous linspiration de Christ voudront faire triompher
partout la volonté de Dieu, et consacrer & l'avancement de
son régne un effort enrichi par la diversité des idées et des
moyens. Il me semble voir dans Pavenir toutes les convic-
tions sincéres réunies en un seul faisceau, toutes les énergies



502 A. CHAVAN

religieuses concentrées sur le méme but. Est-ce 14 du mo-
dernisme a outrance, du panchristianisme ou de I'impéria-
lisme chrétien? Je I'ignore; mais j’ai la conviction que c’est
tout simplement le Royaume de Dieu! C’est le couronnement
grandiose auquel tend aprés I’Evangile I'effort encore nais-
sant de la théologie moderne. Serait-ce jouer au prophéte que
de le voir déja réalisé devant les yeux d’une imagination en-
thousiaste ? Un tel rdle en tout cas n’aurait rien de ridicule.
Pour agir avec 'ardeur que doil inspirer une grande cause,
il faut placer son ambition bien haut, et bien loin. Il faut
avoir au coeur un réve qui vous entraine, et il faut y croire
de toutes les puissances de son ame. Ainsi faisait Jésus-
Christ. Et ’histoire a donné a sa foi sublime une confirma-
tion trop éclatante, pour qu’a cet égard encore, nous ne nous
sentions pas autorisés & marcher avec un frémissement d’é-
motion sur ses traces divines el bénies.

*
* 3

Je m’arréte, messieurs, et de ces hauteurs du réve, je re-
descends a la modeste, bien modeste réalité. Entrevu d’une
facon si vive, ce résultat final serait par trop écrasant, si
nous ne sentions point pour y marcher le secours de ’Esprit
d’en haut. Nous n’aurons pas la naiveté de prétendre y at-
teindre nous-mémes. Notre plus belle joie serait de contri-
buer a orienter votre effort dans cette direction que je crois
salutaire au milien de la crise que nous traversons aujour-
d’hui.Je ne viendrai pas ici faire étalage d’une érudition que
je ne posséde point. Notre devise ne sera pas : pour la théolo-
gie, mais par la théologie pour I’Eglise et par '’Eglise pour le
régne de Dieu! C’est dire que je m’efforceral au cours de
cet hiver de rester fidéle & l'esprit de celul que vous avez
aimé, et apprécié, M. le professeur Chapuis. Il me sera per-
mis d’ajouter qu’ici encore, j'aurai 'inestimable privilége de
travailler sous la direction de notre cher et illustre maitre,
M. le professeur Dandiran, vis-a-vis duquel je contracte
toujours davantage une dette de reconnaissance dont je suis
heureux de lui rendre en ce jour un lémoignage public. Je



LA REFORMATION ET LA THEOLOGIE MODERNE 503

les suivral I'un et 'autre avec d’autant plus de joie, que dans
le souvenir du premier comme dans la sympathie du second
je sais d’avance que je trouverai non seulement les lumiéres
de l'esprit scientifique, les trésors de l'érudition et les ri-
chesses de la pensée, mais surtout 'inspiration supréme a
laquelle nous voulons tous rester fidéles, celle du Maitre de
nos maitres, Jésus-Christ. J'ai dit.




	La réformation et la théologie moderne

