
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 5

Artikel: La crise religieuse

Autor: Fornerod, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA GRISE RELIGIEUSE
PAR

A. FORNEROD1

Messieurs,

A l'école enfantine, c'est un vieux souvenir, notre
maîtresse nous faisait faire des cahiers de nouvel an, que nous
devions offrir comme un hommage à nos parents. La
maîtresse y mettait tous ses soins, elle indiquait, page après

page, ce que nous devions écrire, elle veillait à ne laisser

aucune faute, mais l'œuvre trahissait toujours la main inhabile

de l'écolier.
Le travail que nous avons l'honneur de vous présenter

rappelle ces vieux cahiers de nouvel an. Il est aussi
l'œuvre d'un élève, œuvre accomplie sous le regard bienveillant

de son maître. Il est le fruit d'une collaboration. C'est
M. le professeur Dandiran qui nous a donné le sujet. Nous

avons élaboré le plan avec lui. Nous lui avons soumis, petit
à petit, notre rédaction et nous l'avons modifiée sous
l'influence de ses sages critiques. Nous sommes pourtant seul
à porter la responsabilité de ce travail, parce que la rédaction

est, comme souvent une traduction : une trahison.
Donc, si notre travail présente quelque intérêt, vous devez

remercier M. Dandiran. Les points faibles, les pages

1 Travail présenté, le lundi 26 septembre 1904, à la séance commune de la

Société vaudoise de théologie et de la Section vaudoise de la Société pastorale

suisse, au Signal de Bougy.



336 A. FORNEROD

ennuyeuses, vous les mettrez à notre compte. Sur ce, nous
commençons.

Vous admettez, comme tout disciple de Jésus-Christ, ces

deux postulats de la foi chrétienne : Le sentiment religieux
est un trait distinctif de l'homme, il est universel. — L'Evangile

répond aux aspirations de l'âme humaine.
Le spectacle de l'histoire des peuples et des civilisations

est propre à fortifier en nous l'assurance que l'homme est un
être religieux. Parcourez la surface de notre globe, remontez
le cours des âges. Toute nation qui a joué un rôle sur le

théâtre de l'histoire, nous présente des manifestations
religieuses. Il en est certes de grotesques, il en est de souillées,
il en est qui trahissent une inspiration morale. Elles ne

manquent jamais. Toujours, partout, l'âme humaine a eu la
nostalgie du divin, elle a été travaillée par le besoin d'entrer
en rapport avec les puissances surnaturelles qui s'imposaient

à elle. Il suffit de faire un peu d'histoire des religions
pour se convaincre de la puissance et de l'universalité du
sentiment religieux. Ce premier postulat de la foi paraît se

légitimer lorsqu'on envisage l'histoire des nations dans son
ensemble.

Le second postulat a fait tressaillir plus d'une âme. Nous
devons quelques-unes des plus belles heures de notre vie à

la méditation des Discours religieux et des Etudes évangéliques

de Vinet. Il nous enthousiasmait lorsque, nous entraînant

après lui sur les cimes du plus haut spiritualisme, il
nous faisait toucher du doigt la concordance admirable qu'il
y a entre les aspirations morales et religieuses de l'humanité,

et la réponse de Dieu à ces aspirations dans l'Evangile.
La grâce de Dieu, en combattant le mal, le péché, développe
les énergies spirituelles des notre être, elle permet au chrétien

d'être l'homme vrai, de réaliser sa destinée. Au nom de

notre expérience religieuse, nous souscrivons à la légitimité
de ce postulat : l'Evangile répond aux plus nobles aspirations

de l'âme humaine.
Ces deux postulats de la foi, qui se légitiment à certains

égards à nos yeux, n'en soulèvent pas moins une contradic-



LA CRISE RELIGIEUSE 337

tion formidable, lorsque nous nous plaçons en présence de la
situation de notre époque. Où est cette humanité religieuse?
Où est ce spiritualisme chrétien N'assistons-nous pas à un
recul de la piété? Dans l'ouvrage de Hans Faber, Das
Christentum der Zukunft, qui a fait sensation dans les cantons
allemands, nous trouvons une note pessimiste. L'auteur est
persuadé que l'influence chrétienne sur la vie moderne est
infinitésimale. Car, laissant de côté les Eglises catholique et

grecque et ne prenant en considération que le protestantisme,

qui passe pour être la représentation la plus pure du

christianisme, on est obligé d'avouer que l'influence de ce

christianisme sur les masses est bien moindre qu'on ne le

croit généralement. La vie intellectuelle des savants, la
politique des hommes d'Etat, la littérature et les arts, suivent
leurs voies sans se préoccuper des grandes pensées du
christianisme. De même, le grand fleuve de la vie des peuples
s'écoule, sans que le christianisme soit capable d'en diriger
le courant. L'âme des masses est entraînée par des passions
puissantes et par des courants intellectuels qui ne s'inquiètent

aucunement de l'autorité du christianisme et qui ne
considèrent les institutions ecclésiastiques tout au plus que
comme une espèce de décor qui ne les engagant à rien. Ici et

là, les mœurs populaires ont encore un vernis de christianisme

qui produit dans les cercles chrétiens l'illusion que le
christianisme est encore bien vu des masses. Le 90 °/0 de la

population protestante est en dehors des préoccupations
chrétiennes.

La voix de Faber n'est point isolée. Elle est un cri de

conscience qui échappe à ceux qui se rendent compte que
nous traversons une crise religieuse intense. Paul Chapuis
n'a-t-il pas écrit, ces dernières années, un article dans la
Revue chrétienne intitulé: « Sommes - nous encore chrétiens

» Nous pouvons donc bien parler de la crise
religieuse.

Nous nous entretenions avec un collègue de notre sujet.
C'était sur la montagne. Le ciel était menaçant; trois orages
se préparaient dans des directions opposées. Mais, nous



338 A. FORNEROD

objectait notre interlocuteur, depuis cinquante ans nous
entendons parier de crise; est-ce qu'il n'y a pas toujours eu

une crise? Il y a là une question à examiner. Les orages
sont bien des crises dans la nature, ils sont pourtant un
élément de la nature. Cette contradiction apparente entre les

postulats de la foi et la réalité ne serait-elle point une loi du
monde spirituel, l'aiguillon qui nous pousse en avant, le

ressort des progrès religieux et moraux? De tout temps, les

représentants du spiritualisme religieux n'ont-ils pas été

isolés, et n'est-ce pas lentement, avec beaucoup de peine,

que les masses ont suivi? Les souvenirs bibliques, à cet

égard, sont légion. A commencer par Moïse, pour passer par
les prophètes, et en venir à Jésus-Christ et à ses premiers
champions, tous n'auraient-ils pas pu répéter la parole
découragée d'Elie : «Je suis demeuré moi seul.» (Rois 19,

14.) Ce sont de petits groupes qui ont été les propagateurs
du monothéisme juif et chrétien dans le monde. Et il n'y a

là, à la réflexion, rien d'étonnant. Les facultés les plus
délicates, les plus hautes de l'enfant se développent les
dernières. L'enfant mange et boit dès le premier jour de sa

naissance, ce n'est qu'à un an qu'il s'essaye à parler, ce n'est

que plus tard que sa conscience commence à s'éveiller. Le
sentiment religieux est le plus élevé des sentiments humains.
Quoi d'étonnant que ce soit au travers de crises toujours
renouvelées que le développement religieux de l'humanité se

poursuive Les postulats de la conscience chrétienne
indiquent l'idéal à atteindre. Le contraste entre l'idéal et la réalité

est le facteur par excellence du progrès. La crise
religieuse actuelle, loin donc d'être un fait isolé dans l'histoire,
s'explique en partie par cette loi générale du développement
religieux.

Seulement, il y a crise et crise. La croissance physique est

continue pendant les jeunes années, mais il est des temps où
elle prend des caractères aigus. Alors les parents s'inquiètent,

la santé de l'enfant en souffre : loin de donner les

signes d'une force plus grande, l'enfant est tout débilité ;

des désordres organiques se manifestent. Nous nous deman-



LA CRISE RELIGIEUSE 339

dons si notre situation religieuse ne nous présente pas
une de ces crises aiguës de croissance, car elle offre des

symptômes de désorganisation plus que de puissance. En

comparant notre époque à d'autres, cette impression s'impose

à nous avec force.
Prenons les onzième et douzième siècles. Au cours du

moyen-âge, au temps des croisades et de l'érection des

cathédrales, certes un souffle religieux puissant passait, mais il
n'était pas des plus purs. La piété de ce temps-là recouvrait
terriblement de matérialisme. Il suffit d'étudier les mœurs,
la vie de ces bandes de croisés et d'examiner ces caricatures
d'hommes d'Eglise, que les ouvriers sculpteurs plaçaient
dans les cathédrales, revanche du serf contre le maître, pour
se convaincre que le matérialisme grossier du moyen-âge et
le matérialisme quintessencié de l'époque moderne se valent.
Et pourtant, quelle différence entre les époques I Oui, au

moyen-âge les peuples étaient grossiers, les barbares
n'étaient pas civilisés, mais la puissance religieuse, qui
devait s'en faire l'educatrice, était unanimement reconnue

parce que toutes les autorités du temps étaient harmonieusement

unies, formaient un même corps. Les savants de cette

époque-là se faisaient les mêmes représentations de l'univers
que les hommes d'Eglise; la littérature profane était l'auxiliaire

de la littérature sacrée, l'Eglise était la grande inspiratrice

; c'était elle qui représentait la civilisation, le progrès ;

c'étaient ses membres qui exerçaient l'hégémonie sur les

esprits.
Aujourd'hui, les Eglises n'ont plus cette autorité. Toutes

les puissances sociales se sont émancipées. Au lieu de

l'harmonie, nous avons la dispersion, le chaos. La culture
scientifique poursuit son œuvre de son côté, la littérature est
soumise aux courants capricieux de la mode, et représente
toutes les tendances imaginables. L'Eglise elle-même, bénéficiant

de l'esprit d'émancipation, au lieu de se montrer unie,
a donné naissance à une multitude de sectes et de tendances

théologiques. Aussi aucune autorité ne se présente-t-elle assez

forte pour endiguer, pour retenir le matérialisme des masses;



340 A. FORNEROD

il se développe sans entraves. Cette absence d'une autorité
extérieure, qui est un bien selon nous, n'en occasionne pas
moins une perturbation profonde dans la situation
religieuse.

L'époque qui nous paraît la plus comparable à la nôtre,
c'est le dix-huitième siècle. Alors un courant philosophique
littéraire,— Voltaire, Rousseau, les Encyclopédistes, — se

manifestait en dehors de l'orientation de l'Eglise, pour la miner
et la saper. Des symptômes d'un bouleversement social se

faisaient sentir, la grande révolution française de 89 se

préparait. Et la situation religieuse était bien misérable.
Aujourd'hui, le sentiment religieux chrétien est plus fort,

nous semble-t-il, qu'au dix-huitième siècle, mais la Libre-
Pensée, elle aussi, est plus audacieuse dans ses prétentions,
Les adversaires des Eglises étaient des déistes. Ils voulaient
renverser les dogmes ecclésiastiques, mais ils prétendaient
maintenir la foi en Dieu, au Dieu créateur des cieux et de la
terre, la distinction entre le bien et le mal, l'espérance
d'une vie future. Le culte de la Raison, qui a présidé aux
grandes fêtes révolutionnaires, si vide qu'il fût, était
toujours un culte. Maintenant les principes anarchiques sont
des mines qui doivent renverser les soubassements, les
fondations même de tout édifice religieux. C'est l'idée même de

Dieu, l'idée même de la morale qu'on cherche à faire sauter.
«Ni Dieu, ni maîtreI » c'est la devise qui fascine les esprits
dans certains milieux. La crise actuelle nous paraît donc
plus profonde que celle de la fin du dix-huitième siècle, si

nous songeons encore que les Encyclopédistes n'atteignaient
qu'une classe sociale, la classe des intellectuels, tandis que
la « Libre-Pensée » moderne s'infiltre dans toutes les couches
sociales. Donc, alors même que le christianisme, pour se

développer, est appelé à passer au travers de crises successives,

notre situation religieuse est singulièrement grave à

nos yeux. Aussi désirons-nous en rechercher les caractères
distinctifs les plus saillants.

Le christianisme a une date de naissance. Comme toutes
les religions morales supérieures, c'est à la convergence



LA CRISE RELIGIEUSE S'il

d'événements historiques, à la rencontre de la personnalité
de Jésus-Christ et de son milieu, que notre religion a dû le

jour. Le christianisme est une puissance du passé aussi bien
qu'une puissance actuelle. Or, ce passé, nul fidèle ne peut le

répudier ; c'est un héritage qui nous est sacré. Prenez l'histoire

de l'Eglise : vous constatez que toutes les tendances
réformatrices qui ont vu le jour ont été inspirées par des

tentatives de revenir à la source même du christianisme. Le

protestantisme est le mouvement typique à cet égard.
Et comme les Eglises, le fidèle, pour fortifier sa foi, pour

la purifier, a besoin, par une étude toujours renouvelée du
Nouveau Testament, d'aller se retremper sans cesse aux
origines même de sa religion.

Ces forts liens qui rattachent les chrétiens de toutes les

générations à la source même de l'Evangile, se comprennent
aux yeux de quiconque n'a pas une conception atomistique,
individualiste de l'histoire.

Il est évident que si l'homme est envisagé comme étant
une entité toujours identique, capable de faire les mêmes

expériences, sous toutes les latitudes, à toutes les époques,
l'homme ne saurait reconnaître sa dépendance à l'égard d'un
mouvement historique quelconque. Au point de vue
religieux, la révélation ne saurait être alors que personnelle.
Mais, pour notre part, convaincu de la solidarité des générations

entreelles, nous voyons que le développement religieux
de l'humanité est lié à des causes historiques. Chaque phase
se rattache intimement à une ou plusieurs grandes personnalités

qui, dans des conditions spéciales, jettent le germe
d'un développement qui durera aussi longtemps que le

germe n'aura pas réalisé toutes ses virtualités. Et c'est ainsi

que se comprennent, d'une part, le fait que, dans les
religions morales supérieures, la phase de spiritualisme
précède la concrétisation du mouvement, et, d'autre part, le fait
que toute une religion dépende d'événements historiques
qui ont leur date. Ainsi pour le christianisme, tant que les

virtualités, contenues dans le germe religieux déposé dans le
milieu juif du premier siècle par Jésus de Nazareth, ne



342 A. FORNEROD

seront pas réalisées, épuisées, la personne historique du
Christ exercera une autorité sur les consciences éprises de

l'idéal chrétien.
Mais si le christianisme est une puissance du passé, il

est aussi une puissance du présent : il est esprit et vie. Il
n'est pas une simple reproduction, à tous les âges, de l'image
des premières communautés chrétiennes. Il n'est pas même
l'imitation servile des faits et gestes du Sauveur; car nul
disciple ne peut prétendre avoir la même mission que son
Maître et dans les mêmes conditions. L'Evangile, qui est le

levain qui fait lever la pâte, a la prétention de faire surgir, à

chaque nouvelle époque, des organismes s'adaptant aux
nouvelles conditions d'existence, mais animés du même souffle

religieux et moral, pénétrés du même idéal que celui que
Christ faisait entrevoir à ses premiers disciples.

Or, cette union du présent au passé, ce lien entre l'Evangile

éternel et les traditions chrétiennes des âges écoulés
soulève le gros problème de l'autorité religieuse ; car
l'identification entre l'Evangile et les conceptions chrétiennes du
passé fait courir au christianisme de graves dangers à notre
époque où l'esprit de recherches historiques est si puissant.

Ce n'est pas fortuitement que le problème de l'autorité
s'est posé au cours du dix-neuvième siècle dans toutes les
écoles théologiques. Pour ces cercles-là, on peut le considérer

comme résolu. Le beau livre posthume d'Auguste
Sabatier : Les religions d'autorité et la religion de l'esprit,
nous semble être la conclusion de toutes controverses sur ce

sujet.
Il ne peut plus y avoir d'autorités extérieures. La

conscience moderne ne peut plus subir le joug de l'asservissement

à des doctrines qu'elle ne peut s'assimiler. Il faut que
la vérité, pour être acceptée, se manifeste à elle comme
vérité. Dès lors, les traditions du passé, les traditions des

origines du christianisme elles-mêmes ne sauraient constituer

un code, code de vérités ou code de faits, dont les articles

devraient être envisagés comme ayant force de loi pour
tous les chrétiens. Non, ces traditions sont une source de vie



LA CRISE RELIGIEUSE 343

où le fidèle va puiser tout ce que sa conscience chrétienne
peut s'assimiler, en laissant de côté les éléments qui lui
paraissent étrangers. Vis-à-vis de ces traditions, la plus
grande déférence peut parfaitement s'associer à la plus
grande liberté. Plus le chrétien conservera la liberté de donner

à sa foi les expressions de son choix, plus il se sentira
libre à l'égard des traditions du passé, plus aussi il reconnaîtra

franchement sa dépendance historique des manifestations
chrétiennes des premières communautés commede celles des

générations postérieures. Une fois majeur, l'enfant ne brise
pas les relations avec son père. Elles changent de caractère.
Le respect, l'influence, l'affection, sont des sentiments d'autant

plus forts et d'autant plus touchants qu'ils naissent

librement, naturellement. Cette union de la dépendance
historique et de la liberté de critique à l'égard des formules du
passé, nous l'apprécions chaque jour davantage, elle est un
privilège que nous ne nous laisserons jamais ravir.

Mais si l'union du présent et du passé, s'opérant dans un
esprit de respect et de liberté, tend à prévaloir dans les cercles

théologiquos, ce n'est malheureusement pas encore le

cas dans la société religieuse en général. Là, le poids,
l'autorité des traditions du passé menacent de former comme
une carapace qui étouffe la puissance vive du christianisme.
L'identification entre les conceptions dogmatiques du passé
et l'Evangile est fréquente, usuelle. Aussi les adversaires du
christianisme ont-ils beau jeu. Prenons comme exemple
l'ouvrage de Gabriel Séailles : Les affirmations de la
conscience moderne. Ce penseur n'est pas le premier venu, il ne
se contente pas des clichés de la Libre-Pensée. « Je ne viens

pas, nous dit-il, faire œuvre de polémiste ; il ne me convient
pas de parler légèrement de questions qu'on se doit à soi-
même et aux autres d'aborder avec sérieux. Je n'attaque pas
le cléricalisme ; je ne considère pas le christianisme comme
un instrument politique, comme un puissant moyen de

conservation sociale ; je le prends pour ce qu'il veut et pour ce

qu'il doit être, une théorie du monde, une doctrine morale,
et je me demande pour quelles raisons il perd de plus en



3'l4 A. FORNEROD

plus l'empire qu'il a, pendant des siècles écoulés, exercé sur
les esprits. »

Du moment que le christianisme est « une théorie du

monde, » il n'est pas difficile à Séailles de montrer que la

dogmatique scolastique, qui est encore exprimée dans toutes
les écoles du dix-septième siècle, loin d'être influencée par
les vues des Copernic, des Keppler, des Galilée, des Descartes,
est encore toute imprégnée de la Physique et du Traité du
ciel d'Aristote. La terre est le centre de l'univers. « Tout se

dispose, tout s'ordonne par rapport à elle. » « Cette place
privilégiée marque l'importance et la grandeur de l'homme dont
elle est le séjour. » « Et comme le monde est un, l'histoire est

une. » « Jésus-Christ est au centre de l'histoire: tout ce qui le

précède l'annonce et le prépare, tout ce qui le suit achève et
confirme son œuvre de rédemption. » « L'Ancien Testament
n'est pas autre chose que le Nouveau, couvert d'un voile, et

le Nouveau n'est pas autre chose que l'Ancien dévoilé.
L'arche de Noé est une figure de Jésus-Christ en croix, parce
que le corps de l'homme est six fois plus long que large, et

que ce sont là précisément les dimensions de l'arche. Abraham

sacrifie Isaac pour faire pressentir le sacrifice du Fils
de Dieu. » « Loin de surprendre et de déconcerter la pensée,
le miracle est un élément intégrant de cette conception des

choses. »

Or cette conception esthétique et morale de l'univers, qui
est la base de la dogmatique scolastique, donc du christianisme

d'après Séailles, est ruinée depuis trois siècles par les

progrès continus de la science positive. « Les croyants se

rapprochent, se groupent pour se confirmer dans leur foi, ils
la mettent, de parti pris, au-dessus de toute discussion, mais
ils ne peuvent ignorer les négations qui se produisent autour
d'eux, se soustraire aux vérités nouvelles qui s'accordent
mal avec les vieux dogmes, se reposer dans la tranquille
certitude qui naît de l'unanimité des esprits. Ils voient des

hommes éclairés ou excellents nier ce qui leur paraît la
vérité et la condition de toute vertu. Sans doute, il ne
manquera jamais de théologiens pour imaginer quelque distinguo



LA CRISE RELIGIEUSE 345

subtil qui concilie la science avec le dogme et le miracle,
mais la foi est chancelante, qui pose en équilibre sur une
subtilité théologique. Loin de nous ramener au dogme, toute
la vie nous en détourne, il reste en dehors de tout ce qui fait
l'objet de notre pensée1. »

Aussi la banqueroute du christianisme est-elle certaine.
« L'illusion est grande de croire que l'affaiblissement des

croyances religieuses est un accident, qu'il s'explique par la

malfaisance des impies, par la corruption du siècle, il tient
à l'évolution même et au progrès de la pensée moderne, il
en est la conséquence nécessaire2. »

Voilà où conduit l'identification de l'Evangile avec une
tradition dogmatique imprégnée de conceptions que ne supporte
plus la pensée moderne. Et l'identification de l'Evangile avec
les textes sacrés du Nouveau Testament prête également à

des attaques de ce genre ; car le cadre de l'Evangile est aussi

enveloppé de conceptions juives du premier siècle, qui ne
sauraient faire loi pour tous les âges futurs. Prenons un
exemple. Voulez-vous savoir quelle impression fait le récit
de Marc V, 1-17 sur Gabriel Séailles? Ecoutez-le3: «Jésus

ayant passé le lac de Tibériade, un homme possédé de l'esprit
impur sort des tombeaux où il faisait sa demeure et se

précipite vers lui. Le diable mal avisé, au lieu de se taire, se

prosterne, supplie : « Qu'y a-t-il entre vous et moi, Jésus, Fils
» du Dieu très haut? Je te conjure par Dieu (I) de ne pas me
» tourmenter.» Le singulier diable 1 Jésus lui demande alors:
« Comment t'appelles-tu? » Et ce diable facétieux lui répond
par une façon de calembour : « Je m'appelle Légion, parce
» que nous sommes plusieurs, » et il le prie avec insistance
de ne pas le chasser du pays. « Or, il y avait là un grand
» troupeau de pourceaux qui paissaient le long des monta-
» gnes, et tous ces démons le suppliaient disant : Envoyez-
» nous dans ces pourceaux, afin que nous y entrions. » Sans

prévoir les conséquences de cette concession, j'aime du moins
à le croire, Jésus le leur permit, « et ces esprits impurs, sor-

1 Page 37. — 2 Page 3. — 3 Page 97.

THÉOL. ET PHIL. 1003 23



346 A. FORNEROD

» tant de l'homme, entrèrent dans les pourceaux; et tout le
» troupeau de la hauteur se précipita vers la mer; ils étaient
» environ deux mille, et ils se noyèrent dans la mer. » Le
troupeau était bien noyé, mais les démons? Quoi qu'il en soit,
les porchers s'enfuirent, courant porter la nouvelle à la ville
voisine, et, sans réclamer d'indemnité, les habitants prièrent
le sorcier redoutable de quitter leur pays. La terreur sans
doute les empêcha de l'assommer. »

Nous n'aimons pas l'ironie et la raillerie, mais il est
évident que ce récit a été rédigé par un auteur croyant à l'existence

d'esprits malfaisants qui pouvaient s'introduire dans
le corps des animaux comme dans ceux des hommes. Or cette

conception-là nous est devenue complètement étrangère ;

aussi la compassion de notre Sauveur pour ces pauvres
malheureux qu'on appelait des possédés nous touche ; nous
sommes persuadés que Jésus-Christ a eu une grande action
sur eux, mais nous ne saurions prendre à la lettre les détails
des récits de possession, ils nous laissent indifférents. C'est
là un exemple entre beaucoup qui nous montre que l'identification

de l'Evangile avec les textes mêmes du Nouveau
Testament provoque des heurts pour une conscience moderne,
aussi bien que l'identification de l'Evangile avec une dogmatique

du passé.
Pour surmonter les périls que ce poids mort de conceptions

dépassées, de formules desséchées fait courir au
christianisme, les protagonistes de mouvements nouveaux nous
conseillent de nous en tenir soit à l'enseignement moral et

religieux du Christ, c'est l'opinion de Faber, soit au Messianisme

hébraïque, c'est, vous le savez, la thèse favorite de

Wilfred Monod. Ce sont là des signes symptomatiques ; ils
manifestent les efforts faits pour rendre l'Evangile non
solidaire d'éléments dogmatiques ou historiques qui ne dérivent
pas directement du germe religieux et moral de l'Evangile.
Mais ces thèses manifestent encore la velléité de trouver pour
la foi une norme extérieure, historique, norme qui ne peut
plus se concevoir du moment que vous permettez de faire la
distinction entre l'Evangile et ses manifestations extérieures.



LA CRISE RELIGIEUSE 347

Non, ce dont nous avons le plus besoin à l'heure actuelle,
c'est d'une exposition positive raisonnée de la foi chrétienne,
faite par une conscience respectueuse, mais libre à l'égard
des traditions du passé, qui saurait dégager l'Evangile éternel
et l'appliquer aux conditions de la vie moderne. Charles
Secrétan, dans son volume: Le principe de la morale, réclamait

déjà une philosophie chrétienne. Elle « sera l'œuvre
d'un chrétien, mais elle ne s'adressera pas aux seuls
chrétiens. Elle rendra la religion recommandable à tous les

esprits sincères; elle constituera la véritable apologie, la seule
effective1. » « Une réflexion assez simple fait comprendre à

tout esprit un peu familier avec la marche de l'histoire, qu'à
un moment donné, la jeune chrétienté, cherchant à se

comprendre elle-même, ne pouvait pas éviter de s'appuyer sur
la logique, sur la psychologie, sur la physique élaborées
dans les écoles de l'antiquité païenne ; mais il suffit de

prolonger un peu cette réflexion pourvoir qu'un tel syncrétisme
ne pouvait aboutir. Le perpétuer aujourd'hui, en faire la
norme de la pensée chrétienne, en élever les produits à la

dignité de doctrines immuables, de vérités inspirées,
proposer comme la voie unique en philosophie les distinctions
spécieuses, les synthèses impossibles, les sentiers tortueux
d'un disciple de Platon, c'est méconnaître absolument la
force plastique du germe chrétien.... Non, c'est au seul
sentiment chrétien, c'est à l'intuition, c'est à la religion vivante,
en un mot, c'est à la grâce qu'il appartient d'indiquer ce qui
est essentiel à la piété ; c'est à la raison logique, appuyée sur
l'expérience universelle de faire voir comment il est possible
de satisfaire à ces conditions essentielles. La philosophie
chrétienne sera donc, avant tout, indépendante, une
philosophie au sens le plus large, une conception de l'universel
et s'abstiendra rigoureusement de s'appuyer sur aucun
élément contestable, sur aucun texte, sur aucun fait particulier,
pour important qu'il puisse être, et de faire entrer de tels
éléments dans sa construction, ou d'en entreprendre l'examen.

1 Page 334.



348 A. FORNEROD

Son existence même est à ce prix1. » Ce programme est

encore d'une actualité saisissante. Il faut marcher dans la voie
ouverte par notre grand philosophe : seule cette voie nous

permettra de nous dégager de toutes ces identifications
pleines de péril, que la plupart des esprits laïques font de

l'Evangile avec des systèmes démodés du passé, et de montrer

que la sève chrétienne, si elle a déjà donné naissance à

des plantes vivaces, à des systèmes qui ont fait leur temps,
est encore puissante pour dominer l'esprit moderne.

Gabriel Séailles, dans son réquisitoire contre le christianisme,

après avoir montré que les dogmes ne peuvent plus
renaître parce que la théorie du monde qui est à leur base

est une théorie dépassée, détrônée par la science, cherche à

démontrer que l'idéal moral lui-même du christianisme ne

peut plus convenir aux temps modernes. « Ayons donc, nous

dit-il2, le courage de le dire ; la science ne nie pas seulement
les vieux dogmes, avec ce qu'ils perpétuent de la métaphysique

alexandrine, la magie des rites et des sacrements, tout
ce dont l'Eglise, durant des siècles, avec le concours du Saint-

Esprit, a surchargé l'enseignement de Jésus, c'est la morale
chrétienne elle-même, c'est sa conception de la vie qu'elle
contredit et qu'elle tend de plus à affaiblir dans les âmes

par cette contradiction même. A l'esprit chrétien s'oppose
un esprit nouveau. » Vous l'entendez, il ne s'agit plus de

formes vieilles, reçues du passé, c'est le fond même du
christianisme qui est mis en cause. Il importe de se rendre compte
de cet antagonisme. Il nous fera mettre en saillie la face la
plus grave de la crise religieuse.

Comment Séailles résume-t-il la morale chrétienne qu'il
oppose à l'esprit nouveau « La foi, l'espérance et la charité,
nous dit-il3, sont les trois grandes vertus chrétiennes, vertus
intimement unies, inséparables, qui manifestent une même

disposition de l'âme. Mais ces vertus ne dépendent pas de la
liberté humaine, elle ne naissent pas de la science qui veut
des raisons démonstratives ; elles sortent moins encore d'une

1 Page 335. — 2 Page 43. — s Page 49.



LA CRISE RELIGIEUSE 349

nature qui y répugne et qui les nie, elles veulent une
impression d'en haut, un concours divin, une action de la
grâce qu'il ne nous appartient pas de déterminer ; l'Esprit
souffle où il veut. »

Ces vertus théologales, fruits de la grâce, qui constituent
l'esprit chrétien, ont pour base l'idée de la coulpe. Tandis

que pour la morale antique, le mot d'ordre était de suivre la

nature, scquere naturam, pour le chrétien, la nature est,

nous dit Séailles1, « mauvaise, incurablement mauvaise, et
livrée à elle-même, elle, ne peut produire que le désordre et
le mal. Dans l'homme, elle est l'empire de la chair, l'égoïsme,
la source de toutes les passions perverses, l'auxiliaire de

Satan. » Dès lors, pour réaliser le souverain bien, il faut se

convertir. « Le bien n'est pas d'achever la nature, mais de la
détruire. » « Le sage devient le saint2. »

Si l'idée de la coulpe est à la base de la morale chrétienne,
la vie future en donne la clef, c'est elle qui l'oriente. « Dans

le christianisme,... tout, nous dit Séailles3, est subordonné
à la vie future, qui seule livre le secret de la vie présente.
La terre est pour l'âme un lieu d'exil, le corps une prison. »

« Le souverain bien n'est pas de ce monde, dans une autre
vie s'achève notre destinée. » Et notre auteur relève les idées

eschatologiques du Nouveau Testament, qui font de la
morale de Jésus une morale d'attente et d'épreuve. « Dans
l'attente de cette révolution cosmique, de cette grande
catastrophe que chaque jour peut amener, que faire S'attacher à

tout ce qui va nous manquer, à tout ce qui va périr et ne

nous offre de toute part que l'image d'une ruine imminente,
fonder, créer sur la terre Non, mais s'en détacher, vivre déjà
dans le royaume de Dieu, dans la cité céleste, que la voix du
Messie annonce, avant que n'éclatent les trompettes du dernier

jour4. » Cette orientation de la morale chrétienne est

demeurée, alors même que les chrétiens n'attendent plus la
fin du monde d'un jour à l'autre. « On s'installe, dit Séailles5,

sur la terre avec la confiance que la maison est solide et pour

« Page 45. — 2 Page 46. — 3 Page 48. — * Page 53. — '•> Page 55.



350 A. FORNEROD

des siècles, bien chauffée par le soleil que ne va pas souffler
soudain une bouche géante. Il n'en reste pas moins entendu

que la terre est un lieu de passage; la vie présente une
énigme et une épreuve, dont le sens n'est donné que par la
vie future, qui rétablit toutes choses dans l'ordre. »

Cette morale de vertus, fruits de la grâce, reposant sur
l'idée de la coulpe, orientée par les perspectives de la vie
future, appartient à une sphère qui est trop élevée pour
résoudre les problèmes sociaux. Le christianisme, d'après
Séailles, s'est toujours montré impuissant dans ie domaine
politique et économique. « Dans l'ordre politique et social,
nous dit Séailles1, l'action du christianisme est, en quelque
façon, négative ; il enseigne au pauvre la résignation, il lui
offre le paradis; il adoucit la brutalité des forts, il leur
oppose la menace de l'enfer ; mais s'il réussit à organiser le

couvent, il n'a pas de principes selon lesquels organiser la société

laïque. La vie politique et économique se déroule au-dessous
des sphères sublimes auxquelles il prétend porter la pensée
de l'homme ; il l'abandonne aux lois naturelles, au lieu de

chercher dans l'intelligence de ces lois le moyen de les plier
aux exigences progressives de la conscience humaine. Par là

même, il se condamne à s'adapter à toutes les formes de

l'injustice et à absoudre et fortifier toutes les iniquités sociales. »

Aussi, en présence de l'insuffisance sociale de la morale
chrétienne, la société moderne, absorbée, dominée précisément

par les questions sociales, se détourne de l'Evangile.
« Notre morale, dit Séailles2, est de moins en moins
chrétienne, par cela même qu'elle est de plus en plus sociale. »

« Le respect des personnes, la justice dans les rapports
économiques, la justice qui ne va pas sans le sens de la solidarité

humaine, fera plus pour préparer la fraternité que cette
charité hyperbolique, indéterminée, que tout contredit, qui
reste en dehors de la cité, et qui, livrée à l'arbitraire des

individus, ne s'exerce jamais3. »

Aussi, laissant en dehors de ses préoccupations l'hypo-

1 Page 61. — 2 Page 56. — 3 Page 64.



LA CRISE RELIGIEUSE 351

thèse de Dieu et de la vie future, ne cherchant qu'une chose,

une meilleure organisation des conditions sociales humaines,
Séailles cherche-t-il à fonder une morale purement terrestre.
« Capable d'opérer lui-même, il (l'homme) n'a plus besoin,
nous dit notre auteur1, d'avoir recours à l'intervention des

puissances surnaturelles. On ne demande pas à un Dieu de

faire ce qu'on peut faire plus sûrement soi-même ; le paysan

ne sollicite pas un miracle pour écarter la grêle de son

champ quand il sait, en agitant les ondes de l'air, dissiper
les nuages qui la portent dans leurs flancs. » « Par la
technologie, par la création d'organismes géants qu'animent
les forces naturelles, nous supprimons l'espace, nous modifions

la face de la terre, nous agissons sur la planète... et de

mieux en mieux, nous l'accommodons aux besoins de l'humanité.

Dès lors, nous ne consentons plus à fonder la morale

sur l'inconnu, sur Dieu, sur la vie future, sur ce que nous
ne pouvons que conjecturer et nous ne consentons pas
davantage à la résumer dans la formule fameuse « supporte et

abstiens-toi. » Nous voulons partir de ce que nous savons et

faire tout ce que nous pouvons. » « Au lieu de projeter notre
idéal de justice dans un monde transcendant, de le réduire
à un rêve plus ou moins vague de paradis, nous nous
efforcerons d'en définir les termes, de le concevoir dans son
rapport aux faits, aux lois sociales et d'en rapprocher le réel2. »

Par ces citations, nous avons cherché à relever les termes
de l'antagonisme que Séailles établit entre la conscience
moderne et la morale chrétienne. Comme notre auteur est l'écho
de toute une tendance de notre époque, cet antagonisme
reflète bien la profondeur de la crise religieuse.

Le dualisme provenant du fait que la morale chrétienne
est enveloppée par les conceptions d'un monde transcendant
est envisagé par Séailles comme anti-social dans son essence,

parce que, pour être social à ses yeux, il ne faut concevoir
comme domaine de lajustice que les rapports présents des

hommes entre eux. Ce dualisme se trahit, en effet, au cours

1 Page 103. — 2 Page 104.



352 A. FORNEROD

de toute l'histoire du christianisme. Les premières communautés

ont vécu dans l'attente imminente du jour dernier.
Les questions eschatologiques étaient de toute importance
pour elles. Leur vie chrétienne était enveloppée par le réseau
de ces croyances-là. Dans le monachisme, nous voyons fleurir
le mysticisme ascétique qui produit tous ses fruits dans cette

institution, mais la tendance adoucie se retrouve dans les
manifestations de l'Eglise. L'homme est appelé à combattre
les désirs de sa chair, et la vie en Dieu est considérée comme
la vie supérieure. Certes, nous pouvons nous sentir éloignés
de plus d'une de ces manifestations eschatologiques ou
monacales, toujours est-il que nous rattachons bien notre vie
chrétienne à un monde transcendant. Alors même que nous
ne cherchons plus à supputer les temps pour déterminer la
date de la fin du monde, préoccupations qui nous apparaissent

oiseuses ; alors même que la vie monacale nous est

antipathique, aussi bien que la vie de certains conventicules, où

il semble que nous ne devions vivre que pour mourir, nous
rattachons notre vie morale à une cause transcendante, à

Dieu même. Dans la première épître de Jean, nous lisons
au chapitre IV, versets 7 et 19: «Bien aimés, aimons-nous
les uns les autres, car l'amour est de Dieu et quiconque
aime est né de Dieu et connaît Dieu.... Pour nous, nous
l'aimons parce qu'il nous a aimés le premier. » Nous trouvons

là la source de la vie chrétienne. L'amour chrétien
jaillit d'une communion personnelle avec le Dieu d'amour
en Jésus-Christ. Et pour notre vie chrétienne, nous ne
saurions restreindre nos horizons aux bornes étroites de la vie
économique terrestre. Les horizons éternels sont impliqués
dans notre foi, alors même que nous combattons l'idée que
l'appât des récompenses futures soit le mobile de nos actions.
Battre monnaie avec le Ciel, comme l'Eglise calholique le

fait, ou exhorter les autres à ne vivre que pour les biens à

venir, ou dans la crainte des châtiments futurs, nous a

toujours paru odieux. La vie future est le rayonnement de la
vie chrétienne, elle n'en est pas l'inspiratrice intéressée.

Donc, nous le reconnaissons, la vie chrétienne est enveloppée



LA CRISE RELIGIEUSE 353

par la conception d'un monde transcendant. Pour nous, la
vie présente est une école où chaque génération vient se

préparer pour une économie nouvelle, qui nous dépasse.

Seulement, cet élément transcendant de la morale
chrétienne est-il vraiment, comme l'affirme Séailles, incompatible

avec l'élément social? Juger tout le christianisme sous

l'angle du mysticisme ascétique et des croyances eschatologiques,

est-ce juste? N'est-ce pas profondément méconnaître la

complexité de la vie chrétienne Si l'élément transcendant est

incontestable, l'élément social du christianisme l'est également.

La religion de l'amour, qui proclame la paternité de

Dieu et la fraternité humaine, serait-elle vraiment un obstacle

àia poursuite d'une justice sociale? Ce serait étrange, en tout
cas. Mais il suffit d'étudier l'histoire pour constater que le

christianisme a été, plus d'une fois, le régénérateur social par
excellence. Les chrétiens de la première génération formaient

par leurs communautés de puissants foyers de vie sociale,
alors même qu'ils n'étaient qu'une minorité et qu'ils
attendaient la fin du monde à brève échéance. Et pour ne prendre
que trois exemples frappants : Alors que l'empire romain
s'était écroulé, que les barbares avaient semé des ruines sur
toute la surface de l'Europe, qui est-ce qui a été le grand
éducateur en ces temps troublés? qui a formé les premiers foyers
de civilisation? qui a fait abattre les forêts pour ensemencer
les champs? qui a planté la vigne sur nos coteaux? L'Eglise
n'a-t-elle pas été l'initiatrice de tout ce mouvement social qui
a abouti à la constitution des nationalités modernes? Notre
Réforme du seizième siècle, cette sœur de la Renaissance,
n'a-t-elle pas eu un caractère social nettement marqué? N'est-

ce pas elle qui a fondé les écoles publiques, les académies?
N'était-elle pas l'inspiratrice du temps? Genève n'a-t-elle pas
été façonnée par la puissante personnalité de Calvin? Et la
fondation de l'Etat le plus moderne, où les principes de liberté
et d'égalité sont le plus accentués, les Etats-Unis, à qui en
revient l'honneur? N'est-ce pas à des protestants exilés à

cause de leur foi? Ce sont des puritains qui ont constitué
cette grande République, imprégnée plus que les Etats d'Eu-



354 A. FORNEROD

rope de l'esprit moderne. Nier le caractère social du christianisme,

c'est fermer les yeux à l'évidence.
L'élément transcendant et l'élément social nous paraissent

appartenir, l'un et l'autre, au christianisme. Loin de

s'exclure, ils sont appelés à se combiner heureusement. Lorsque
l'élément transcendant se détache de l'élément social, il
produit alors les aberrations contre lesquelles Séailles n'a pas
tort de protester ; mais lorsque l'élément social méprise
l'élément transcendant, il perd à son tour son envolée et dégénère

facilement en socialisme révolutionnaire.
Le christianisme du dix-neuvième siècle s'est-il préoccupé

des conditions économiques des peuples comme il l'aurait dû?
Nous ne le pensons pas; aussi le christianisme social est-il
une réaction puissante contre les déficits du christianisme
traditionnel. Nous ne pouvons adhérer, de tout point, au

réquisitoire contre les Eglises formulé par un des prophètes
du mouvement, Wilfred Monod. Nos Eglises, malgré leurs
misères, ont rendu trop de services pour que nous puissions
les envisager comme des édifices vermoulus, délabrés, tombant

en ruines. Déblayer le terrain pour se débarrasser de

toutes les constructions anciennes, afin d'édifier des

bâtiments complètement nouveaux, nous apparaît comme un
rêve de révolutionnaire. Nous croyons que le nouveau doit
sortir organiquement de l'ancien ; nous sommes partisans
d'une transformation, et non d'une révolution de nos institutions

religieuses. Mais, à cette divergence près, nous pensons
que les critiques de Wilfred Monod portent juste.

Au fond, la vie de nos Eglises au dix-neuvième siècle a été

dominée par le mouvement, puissant de sève religieuse, du
Réveil. Mais ce mouvement était intimement lié à une réaction

politique, revanche de l'esprit conservateur sur l'esprit
révolutionnaire. Et il s'est malheureusement affublé d'un
vêtement dogmatique d'emprunt, qui ne lui convenait pas,
mais qu'il croyait d'autant plus lui être nécessaire. Un
individualisme excessif le dominait. Vinet n'a-t-il pas dit que la
doctrine du Réveil n'était qu'un plat réchauffé du XVIe siècle?
La préoccupation de la mort jouait un rôle excessif, il sem-



LA GRISE RELIGIEUSE 355

blait qu'on ne devait vivre que pour mourir ; il fallait, pour
son salut, se retirer d'un monde pécheur. La Société, disait
un prédicateur du Réveil, est un bâtiment en flammes, dont
il faut pièce à pièce arracher le mobilier, c'est-à-dire les

âmes. Cette image est typique. Comment un mouvement
religieux pourrait-il être social, qui nie la régénération possible
de cette société? Aussi, sous la suggestion de la piété du
Réveil, les Eglises du dix-neuvième siècle se sont-elles avant
tout préoccupées de questions dogmatiques et ecclésiastiques,
et ont-elles été à tel point absorbées par elles qu'elles ont
profondément méconnu les aspirations sociales nouvelles,
qui se faisaient déjà jour en 1830 et en 1845. Lorsque nous

pourrons apprécier froidement notre crise religieuse de 45,

nous nous rendrons compte comment les questions ecclésiastiques

ont voilé la situation sociale nouvelle qui commençait
à se faire jour. Conséquence : les Eglises ont perdu l'oreille
des foules. Au lieu de diriger les nouvelles aspirations, dans

ce qu'elles avaient de légitime, elles se sont trouvées devancées

et distancées. Le mouvement du christianisme social

nous donne lui-même l'impression d'être à la remorque du
mouvement social général. Aussi pouvons-nous dire que,
sans méconnaître tout ce que les chrétiens ont fait,
individuellement ou collectivement, dans le domaine de la
philanthropie, les Eglises par leur direction générale, dominées par
les questions dogmatiques et ecclésiastiques, ne se sont pas
montrées sociales au dix-neuvième siècle, et nous en subissons

les conséquences funestes à l'heure actuelle.
Mais s'il y a danger, pour les Eglises, à ne pas développer

l'élément social, il y a de plus grands périls encore à séparer
l'élément social de l'élément transcendant.

Certes, nous sommes loin de refuser toute religiosité à

ceux qui, comme Séailles, repoussent tout élément transcendant,

qui laissent et le problème de Dieu et le problème de

la vie future sans solution. Même dans les cadres restreints
de l'humanité terrestre, il y a place pour le sentiment
religieux. Du moment qu'au sein des relations sociales, on ne
veut pas du régime du plus fort et qu'on croit à une justice



356 A. FORNEROD

intégrale, qui doit devenir la règle de toutes les relations des

hommes entre eux, il y a un élément de foi, il y a la soumission

de la volonté à un ordre supérieur. Partout, à nos yeux,
où se rencontre cet élément-là, il y a religiosité.

Mais cette religiosité, que devient-elle, non dans les cercles
d'érudits comme Séailles, mais dans les centres ouvriers?
Une véritable religion sociale. Quiconque fréquente un peu
les assemblées où sont prônées les revendications sociales, y
rencontre les traits distinctifs d'une Eglise. Il y a des dogmes

qu'il faut admettre ; ils sont présentés sous forme négative,
n'importe 1 C'est le dogme de l'anticapitalisme, de l'antirnili-
tarisme, de l'anticléricalisme. Il y a des anathèmes prononcés.
Il y a un paradis social entrevu, qui fera régner le bonheur
parfait sur la terre. Cette foi sociale a ses apôtres, ses
missions ; sa propagande est active.

Or, cette religion sociale, mettant l'absolu où il n'est pas,
devient nécessairement tyrannique, révolutionnaire. L'Evangile

est sympathique à toutes les aspirations vers plus de

justice, plus de solidarité, plus d'amour, qui se manifestent
dans les revendications sociales. A y regarder de près, il y a

bien là des influences chrétiennes débaptisées. Les chrétiens,
comprenant qu'il y a action et réaction des individus sur la
société et de la société sur les individus, sont loin d'être hostiles

à des réformes légales. Mais, où la divergence éclate
entre la religion sociale et la religion chrétienne, c'est dans
la méthode.

Les chrétiens ne peuvent méconnaître l'élément personnel
de la vie morale. La société est constituée par les individus.
Plus ces individus seront de puissantes personnalités, se

mettant au service d'autrui, plus la société sera forte. « Il
faut s'appartenir pour pouvoir se donner, » comme le disait
fort bien Vinet. Et la racine de toutes les injustices gît dans
les cœurs. L'égoïsme brutal des appétits est la source de tous
les maux. Tant que cet égoïsme n'est pas terrassé, rien n'est
encore fait. Les réformes légales seront donc toujours
subordonnées aux réformes morales.

La religion sociale, au contraire, mettant son absolu dans



LA CRISE RELIGIEUSE 357

un ordre social qui plane au-dessus des individus, ne saurait

avoir pour méthode que la manière révolutionnaire. En

proclamant la haine des classes, elle veut, par un coup d'état,
imposer aux peuples la constitution idéale qui doit être la
panacée universelle, les hommes n'étant mauvais qu'à cause
des mauvaises législations. La religion sociale, en méprisant
l'élément transcendant de la morale chrétienne, aboutit
logiquement au régime du nivellement et de la tyrannie universelle.

Cette religion sociale se constitue de plus en plus en

opposition à la religion chrétienne. Efforçons-nous de montrer
la légitimité de l'élément transcendant de la morale
chrétienne en face des souffrances et de la mort, que la meilleure
des organisations sociales ne parviendra pas à bannir de la
terre. Efforçons-nous aussi d'imprimer à notre activité une
direction sociale ; faisons de plus en plus du bon socialisme
pratique. On finira bien par reconnaître l'arbre à ses fruits.

En face des difficultés de l'heure présente, le christianisme
possède-t-il au moins des organes appropriés aux temps
nouveaux, capables de faire éclater avec relief la puissance de

l'Evangile? Bref, les Eglises sont-elles à la hauteur de leur
tâche? A entendre certaines voix, il ne le paraîtrait pas. Elles
seraient plutôt une des causes de la crise religieuse. C'est la
thèse de ce pasteur zurichois qui, sous le pseudonyme de

Hans Faber, a écrit une violente diatribe contre les Eglises :

Das Christentum der Zukunft. Selon cet auteur, c'est bien
le christianisme qui apportera la solution des terribles
problèmes économiques et sociaux que le vingtième siècle voit
se poser devant lui. Le christianisme, et non les Eglises ; car
le christianisme doit se détacher des Eglises, s'il veut manifester

sa puissance. Le christianisme du vingtième siècle
n'aura plus d'Eglises, car c'est d'elles que nous vient tout le

mal. Leur constitution a aiguillé notre religion sur une
fausse voie. Cette déviation malheureuse remonte jusqu'à la

première génération chrétienne. Le grand apôtre Paul y a

largement contribué, en faisant passer dans l'Evangile son
esprit de théologie rabbinique, en prenant comme type de ses



358 A. FORNEROD

communautés la constitution synagogale. Les réformateurs du
seizième siècle ont bien tenté un retour au véritable christianisme,

mais ils sont restés à mi-chemin. Leur œuvre est tout
imprégnée d'ecclésiasticisme. Vous le voyez, c'est bien un procès

en règle que le pasteur zurichois intente aux Eglises. Sur
quoi base-t-il cette opposition entre les Eglises et le christianisme?

Sur l'impression qui se dégage de l'œuvre de Jésus-
Christ. La spontanéité, la liberté caractérisent l'action de celui
qui fut la viclime des autorités ecclésiastiques de son temps.
La prédication de l'Evangile par le Christ a été un joyeux
message, d'une conscience parlant librement à d'autres
consciences. Aussi Jésus n'a-t-il jamais voulu instituer un
organisme ecclésiastique; il n'en a jamais parlé. « En fait,
traduisons-nous librement i, on méconnaît complètement la
manière de parler et d'agir de Jésus, lorsqu'on ne veut pas
reconnaître que toute sa prédication et sa méthode sont en
contradiction avec celle de l'institution qui jouait le rôle
d'Eglise de son temps. Il ne voulait pas, à la place d'une
Eglise juive, fonder une Eglise nouvelle, une Eglise
chrétienne; il n'en voulait aucune, il n'a pas donné de directions

pour la fondation et l'érection d'une Eglise, parce que l'idée
d'une Eglise était bien loin de lui. La pensée de Jésus n'était
pas: une Eglise ou pas d'Eglise, ce qu'il voulait était quelque
chose de tout autre et était complètement opposé à l'existence
d'une Eglise. »

Aussi, la constitution d'Eglises, cette déviation fondamentale

de la pensée du Christ, a amené avec elle les funestes

conséquences dont souffre le christianisme de nos jours. Au
lieu de demeurer un puissant courant de vie spirituelle et
d'excitation à réaliser les exigences de la vie idéale, l'Evangile

s'est transformé en une organisation qui comprime la
vie. « L'Eglise est un compromis que les hommes cherchent
à conclure avec les exigences idéales de l'Evangile. Die Kirche
ist das grosse Beruhigungsmittel 2. » Car, au lieu d'un libre
message, elle a transformé l'Evangile en une foi en un livre,

1 Page 24. — 2 Page 33.



LA CRISE RELIGIEUSE 359

avec tous les assoupissements et les écrasements d'une foi
dogmatique. Au lieu de la vie spontanée, elle a endigué la
sève chrétienne dans des cadres ecclésiastiques qui lui font
perdre sa saveur et sa force.

Faber est intéressant par les peintures qu'il donne de nos
milieux ecclésiastiques, tant libres que nationaux; caries
Eglises indépendantes de l'Etat sont, à ses yeux, comme les

autres, minées par ce ver rongeur de l'ecclésiasticisme.
Et tandis qu'une pareille attaque contre les Eglises surgit

dans la Suisse allemande, le conseil de se détacher des Eglises
nous est donné par le vaillant chrétien qui vient de mourir,
To my Fallot. Son point de vue est dominé par la situation
de la France, par le problème de la séparation de l'Eglise et
de l'Etat. Que nous dit-il Il vaut la peine de vous citer ces

trois pages l : « Si donc la séparation se fait, elle se fera au

détriment de la société religieuse. Bien loin d'affranchir les

Eglises, cette mesure les chargera de nouvelles chaînes.
» A côté de l'asservissement à l'Etat, il ne faut pas oublier

une servitude d'un autre genre dont les Eglises savoureront
alors toute l'amertume.

» Le jour où l'Etat ne donnera plus rien ni pour les

pasteurs, ni pour l'entretien des temples, il faudra constamment
avoir recours aux membres les plus riches de nos Eglises.

» Les riches ne manquent pas dans le protestantisme français.

Plusieurs sont même très généreux. Il leur serait donc
relativement aisé de prélever sur leurs revenus la somme de

deux millions réputée nécessaire à la bonne marche de nos
Eglises. Mais... il y a un mais formidable, il est naturel que
celui qui paye soit aussi celui qui commande. Les riches
voudront donc commander. Or la plupart... je dis la plupart de

nos protestants riches se distinguent par leur étroitesse de

pensée. Ils sont les défenseurs obstinés de doctrines vieillies
qui ont perdu toute efficacité. Ils diront donc aux pasteurs :

« Vous prêcherez ceci, sinon nous vous coupons les vivres. »

Et les pasteurs seront forcés de se déshonorer ou bien de s'en

1 P,:ge U sq.



360 A. FORNEROD

aller. Un certain nombre d'entre eux se résigneront peut-être
au rôle d'onctueux larbins, prêts à tous les aplatissements,
mais j'en connais, et de très pauvres, qui se laisseraient
congédier.

» Et si les Eglises se soulèvent contre ce despotisme doré?
Si les humbles, si les artisans, si les cultivateurs, si les
petites gens, qui constituent la moelle et la réserve de notre
protestantisme, déclarent qu'elles payeront leurs pasteurs?

» Hélas! hélas! je crains fort que l'enthousiasme, après
avoir duré un an, deux ans, trois peut-être, ne s'affaiblisse
et que, presque partout, on ne se lasse de donner. Notre
peuple protestant est travailleur et économe, mais il n'aime
pas donner avec persévérance. Si les riches suppriment leurs
cotisations, les autres ne tiendront pas longtemps. « Qu'on
» nous laisse à la fin tranquilles avec toutes ces collectes, »

gémiront-ils bientôt.
» Lors donc que nos Eglises seront séparées de l'Etat, et

tout semble indiquer que l'événement ne tardera pas, voici les

trois écueils contre lesquels ira sombrer leur indépendance :

» Le premier écueil s'appelle le despotisme de l'Etat ; le
second, l'esprit de domination des riches ; le troisième, l'avarice

des masses. »

Aussi, n'attendant rien de bon de la séparation, T. Fallot
préconise une mesure plus générale. « Et maintenant, dit-il1,
au risque de grandement vous étonner, je vous déclarerai

que je suis partisan convaincu de la séparation, non pas de

celle que nos amis souhaitent, mais d'une beaucoup plus
radicale et beaucoup plus efficace. Ce que je veux, parce que
j'y vois la seule solution possible du conflit actuel, ce n'est

pas la séparation soudaine des Eglises d'avec l'Etat, mais la
séparation des croyants d'avec les Eglises. » Ces croyants
formeraient, d'après notre auteur, de petits groupes religieux,
qui ne posséderaient rien, mais qui se proposeraient d'agir
suivant les capacités de chacun. Le pastorat deviendrait inutile,

dans ces « fraternités de demain. »

i Page 13.



LA CRISE RELIGIEUSE 361

Les Eglises, vous venez de l'entendre, n'ont pas une bonne

presse à l'heure actuelle. Ces attaques dénotent un malaise
réel.

Seulement, la contitution d'organismes ecclésiastiques, en
soi, est-elle vraiment funeste?

Oui, nous le reconnaissons, Jésus n'en a pas parlé. Les
deux fois que le mot église revient dans les synoptiques
peuvent fort bien être envisagées comme des interpolations ;

c'est la notion du royaume de Dieu qui prime tout dans nos
trois premiers Evangiles. Seulement, la constitution d'organismes

ecclésiastiques n'était-elle pas impliquée dans l'œuvre
même du Christ? Son influence ne pouvait rester à l'état
fluide, elle devait s'incarner dans des institutions. Si la pensée

qui surgit dans le cerveau cherche inévitablement à se

concrétiser dans la parole, de même tout mouvement d'idées
tend à se créer des organes qui le reflètent, qui lui assurent
l'existence. Que serait devenue l'œuvre du Christ, si nous
ne possédions pas nos évangiles écrits Or, à la fin du premier
siècle, la tradition orale, donc l'élément spontané, était préféré
à la tradition écrite. Que nous reste-t-il de cette tradition
orale? L'humanité ne peut se passer de formes. Nécessairement,

les partisans d'une idée, d'une personnalité religieuse,
éprouvent le besoin de se réunir, de là la naissance de

groupements, d'églises. Loin donc de voir dans la constitution
des premières communautés chrétiennes une déviation du
christianisme primitf, nous les considérons comme un de

ses fruits normaux.
Quant à l'idée de Fallot, que les chrétiens doivent se séparer

des Eglises pour fonder des « fraternités, » il y a là une
simple question de mot : ces fraternités seront des Eglises.
Et alors même que nous sympathisons avec l'idée de ces

groupements d'activités chrétiennes, nous ne pouvons pourtant

pas adopter un émiettement pareil De nos jours, pour
toute œuvre, on reconnaît que l'union fait la force. Des

comités internationaux cherchent à grouper les représentants
de la même cause, et les chrétiens devraient s'isoler à tel
point qu'il n'y aurait plus que de petites fraternités locales!

THÉOL. ET PHIL. 1903 24



362 A. FORNEROD

Mais dès que ces fraternités entreront en rapport, voilà des

liens qui sont bel et bien le germe d'une organisation
ecclésiastique nouvelle; le nom seul est changé. Les étiquettes, il
est vrai, jouent un grand rôle.

La constitution d'organismes au sein de la chrétienté nous
apparaît donc comme une nécessité. Seulement, avec les

organismes, il y a un écueil formidable à éviter. Après avoir
été le fruit de la vie, après avoir été le moyen de la propager,

ils se pétrifient souvent. Lorsque la vie se retire, l'organisme

la remplace ; c'est le règne des formes, des institutions
qui n'ont plus que la tradition pour soutien. Mais vous savez
combien ce soutien est puissant! Les Eglises chrétiennes,
comme toutes les institutions humaines, sont toujours menacées

de cette pétrification-là. Il y a des Eglises mortes.
Eh bien, les réquisitoires entendus contre les Eglises, en

allant jusqu'à condamner leur existence même, ne viseraient-
ils pas plutôt les éléments de nos Eglises qui ne correspondent

plus aux exigences d'une conscience chrétienne
moderne? Si la thèse de Hans Faber a eu le don de nous irriter,
tellement elle nous paraissait exagérée, insoutenable, nous
avons été frappé aussi de la justesse de ses observations de

détail. Il y a de puissantes réformes à apporter à nos institutions

ecclésiastiques, pour les mettre à la hauteur des temps
modernes. Les retouches faites ne sont rien en comparaison
de celles qui restent à faire.

Songez : le type de nos Eglises nous a été donné par la
Réforme du seizième siècle, et il répondait fort bien aux
nécessités de ces temps-là. Pour accomplir leur œuvre sociale,
elles devaient prendre la forme d'Eglises-écoles. Elles étaient
avant tout des institutions de prédication et de catéchisation.
Aussi la mollécule centrale des Eglises réformées est-elle le

pastorat. Le pasteur est le maître qui exerce l'autorité de

l'Eglise. Les temps ont changé: la grande révolution française

a fait passer un souffle de liberté et d'indépendance.
Les peuples ne veulent plus être traités en mineurs. Tandis

que les armements militaires ont été changés, combien de

fois! pour être à la hauteur de la situation, les Eglises ont



LA CRISE RELIGIEUSE 363

persévéré dans les voies tracées, dans les chemins battus,
sans guère modifier leur outillage. Au dix-neuvième siècle,
le principe de l'activité laïque fait son apparition, mais ce

principe est loin encore d'avoir produit tous ses fruits.
Aussi, pour répondre aux nécessités nouvelles, est-ce vers le

type Eglises-groupements d'activités que nous devons tendre.
En attirant notre attention sur les communautés du premier
siècle, en nous parlant des «. fraternités de demain, » Fallot
a raison de voir dans ces groupements-là le gage de l'avenir.
Au fond, nos Eglises sont déjà entrées dans cette voie,
timidement, il est vrai. Dans une paroisse, où se trouvent les

forces vives N'est-ce pas dans le groupement des moniteurs
et monitrices des écoles du dimanche? N'est-ce pas dans le

groupement des œuvres de relèvement et des diaconies
N'est-ce pas dans le groupement des Unions chrétiennes ou
des sociétés d'anciens catéchumènes? Il nous faut marcher
résolument dans cette voie. Car avec les groupements actuels,
toutes les bonnes volontés chrétiennes ne sont pas encore
mises à contribution. On ne s'intéresse véritablement qu'à
ce qu'on fait ; pour vivre pour une cause, il faut travailler
pour elle. C'est cette orientation-là qui nous permettra de -

lutter contre ce formalisme ecclésiastique qui fait avec raison
tant peur à Hans Faber.

Nous venons, messieurs, de relever devant vous trois
points de la crise religieuse, provoquée par les problèmes de

l'autorité, de la religion sociale, des Eglises. Les attaques
dans ces trois domaines portent, lorsqu'on envisage le
christianisme comme un bloc intangible, dont les destinées
seraient liées soit à une conception déterminée de l'univers,
conception aujourd'hui démodée, soit à une attitude d'indifférence

à l'égard des questions sociales, qui a pu être l'attitude

des chrétiens à une certaine époque, soit enfin à une
constitution ecclésiastique irréformable. Mais au cours de

tout notre travail, nous n'avons cessé de le déclarer, l'Evangile,

à nos yeux, est plus et mieux qu'un système d'idées et

de constitutions, il est un germe de vie morale et religieuse,
germe toujours actif, toujours capable de s'adapter aux con-



364 A. FORNEROD

ditions nouvelles en manifestant de plus en plus ses virtualités.

Les attaques contre l'Evangile ne s'adressent donc pas à

l'Evangile lui-même, mais bien à certaines conceptions de

l'Evangile.
Nous entendons les protestations de plusieurs d'entre vous.

Voici le petit discours qui est sur leurs lèvres : la vraie cause,
la cause unique de la crise religieuse, c'est et ce sera toujours
le péché, la révolte insensée de l'homme contre son Créateur.
L'homme ne veut pas se soumettre à la volonté de son Dieu;
elle lui paraît trop austère, trop dure; l'homme veut agir
selon ses caprices, ses passions : « Mangeons et buvons, car
demain nous mourrons. » Cette devise des matérialistes
pratiques, déjà dénoncée par la Bible, est encore celle des

matérialistes de nos jours. La plupart du temps, ce qui détourne
les gens de l'Evangile, c'est la cause morale, c'est elle qui
est à la base de toutes les chutes.

Certes, nous sommes loin de nier la cause morale, nous
affirmons nettement le péché, il est toujours pour nous la

transgression de la volonté divine par la volonté humaine.
La cause morale est bien, à nos yeux aussi, à la racine de

toute crise religieuse.
Seulement, nous contestons que tout soit dit lorsqu'on a

prononcé le mot de péché, et qu'il n'y ait rien à faire, rien à

changer dans nos habitudes religieuses et ecclésiastiques ;

car le péché a existé de tout temps. Pourquoi provoque-t-il
une crise aussi aiguë, avec des formes si spéciales, à l'heure
actuelle?

Vous êtes croyants, vous êtes persuadés, et nous le sommes

avec vous, que l'Evangile est la puissance de Dieu pour
le salut de quiconque croit. L'Evangile est le salut des peuples

comme des individus. Pourquoi, si l'Evangile est le

puissant remède contre le péché, pourquoi semble-t-il perdre
à l'heure actuelle de sa puissance et de son éclat Pourquoi
les foules s'éloignent-elles des Eglises et du christianisme
Pourquoi tant de personnalités morales, qui valent infiniment

mieux que bien des chrétiens professants, se tiennent-



LA CRISE RELIGIEUSE 365

elles en dehors des cercles religieux? Pourquoi? La cause
n'en est pas dans l'Evangile lui-même, mais bien dans les
circonstances dont la prédication de l'Evangile est entourée.
On nous dit que parfois, suite de perturbations qui se
produisent sur la surface du soleil, cet astre radieux perd son
éclat ; il a des taches. Le soleil n'en reste pas moins la source
de toute vie physique. L'Evangile, ce soleil de nos âmes, est
la source de toute vie religieuse supérieure, il ne peut perdre
sa lumière, mais des perturbations humaines peuvent
projeter sur lui des nuages qui le voilent aux yeux de plusieurs.
Nous avons précisément cherché à indiquer les trois causes

principales de ces perturbations.
Il en résulte pour nous un devoir, un devoir présent : c'est

de dégager l'Evangile de ces perturbations momentanées;
c'est d'affirmer que l'Evangile est une puissance du présent
et non seulement du passé ; c'est d'affirmer que l'Evangile
comprend les aspirations sociales de notre temps et y répond
mieux encore que la religion sociale ; c'est d'affirmer que
l'Evangile est une puissance active, qui doit grouper toutes
les bonnes volontés.

Oui, les foules se détournent de l'Evangile, mais les questions

religieuses sont toujours là, elles tourmentent, malgré
tout, notre génération. Aussi, ne perdons pas courage. A la

veille de la Réformation du seizième siècle, le vieil édifice de

l'Eglise tremblait, on pouvait, à cause des abus et des

turpitudes, présager sa ruine. Mais, de toutes parts, il se formait
des groupes où un esprit nouveau se faisait sentir et qui
devaient préparer le terrain de la Réformation.

Les symptômes de temps nouveaux sont là. La crise
actuelle est bien, comme nous le disions en commençant, une
crise de croissance, qui tournera à la gloire de Dieu et de

l'Evangile, si les disciples de Jésus-Christ savent être fidèles
à leur sainte mission.


	La crise religieuse

