
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 5

Artikel: Catholicisme et protestantisme

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CATHOLICISME ET PROTESTANTISME

P. LOBSTEIN i

I

La question de la possibilité et de l'opportunité d'une
réconciliation entre l'Eglise catholique et les communautés
protestantes a une histoire qu'il vaut la peine d'esquisser
rapidement; l'expérience du passé répandra peut-être quelque
lumière sur la situation présente.

A peine la rupture entre Rome et la Réforme eut-elle été

consommée que surgirent des tentatives d'union issues
d'initiatives individuelles ou d'efforts collectifs. Dès le seizième

siècle, une série de diètes et de colloques essayèrent de porter
remède au schisme et de rétablir l'unité de l'Eglise. En

Allemagne, les colloques de Haguenau (1540), de Ratisbonne
(1541,1546) et de Worms (1557), en France, le colloque de

Poissy (1561) firent de sérieux efforts dans le sens d'une
réconciliation des Eglises. Des noms illustres, dans les deux camps,

1 Les pages suivantes sont la réponse à une enquête ouverte par la Revue

(ancienne Revue des Revues) sur l'opportunité et la possibilité de l'union de l'Eglise
catholique et de l'Eglise protestante. Le grand nombre des articles à publier n'a

pas permis à la direction de donner in-extenso, dans son numéro du 1er septembre

1904, la réponse que je lui avais envoyée; la suppression complète de tout le

premier numéro enlève aux développements suivants une partie notable de leur
valeur et de leur force probante. Qu'il me soit permis de faire paraître, dans la

Revue de théologie, mon étude complète. P. L.

THÉOL. ET PHIL. 1904 22



330 P. LOBSTEIN

sont attachés aux discussions et aux négociations qui, à

plusieurs reprises, semblèrent promettre d'heureux résultats.
Ghez les catholiques, le cardinal Gontarini, chez les protestants,

Mélanchton et Bucer étaient disposés à faire des
concessions dont s'indignaient ou s'effrayaient les intransigeants
et les timides de droite et de gauche. Parmi ces promoteurs
d'une fusion ou d'un rapprochement des deux confessions, on
rencontre d'anciens adeptes de la Réforme, rentrés plus tard
dans le giron de l'Eglise romaine: tels furent Staphylus et
Wicel. Au dix-septième siècle, les mêmes tentatives furent
reprises avec plus d'éclat. Le grand jurisconsulte hollandais
Hugo Grotius, le théologien protestant George Calixt et son
élève Molanus publièrent d'importants ouvrages pour préparer
et j ustifier la réconciliation des catholiques et des protestants.
Ils rencontrèrent, dans le parti opposé, un accueil souvent
sympathique et favorable ; les tentatives iréniques du
Franciscain espagnol Rojas de Spinola furent même encouragées

par un pape, Innocent XI. Le document le plus remarquable
de ces essais d'union est la correspondance échangée entre
Rossuet et Leibnitz ; interrompue et reprise plusieurs fois,
elle ne put aboutir, et cet insuccès attesta l'impossibilité de

réaliser le rêve et l'espérance d'âmes généreuses et de cœurs
vraiment chrétiens.

Cet échec final de négociations entamées par les esprits les

plus distingués de leur temps et par les disciples les plus
fidèles de leurs Eglises renferme-t-il peut-être des indications
et des leçons? Equivaut-il à une sentence définitive et

irrévocable?

On a répété parfois que, dans le cours de ces tentatives
finalement avortées, les questions furent mal posées et que
les discussions restèrent infructueuses parce que les termes
n'en avaient pas été nettement définis. La remarque est juste,
mais elle est incomplète et insuffisante. S'il y eut, de part et

d'autre, des incertitudes et des équivoques, des tâtonnements
et des inconséquences, si l'on s'imagina trop souvent que
l'on arriverait à conjurer le schisme par des transactions
extérieures et par des concessions minimes et purement ver-



CATHOLICISME ET PROTESTANTISME 331

baies, cela tient surtout à ce que les adversaires n'arrivèrent
que peu à peu à la pleine conscience du principe religieux
qu'ils représentaient et des conséquences qui découlaient de

ce principe. D'un côté, les réformateurs ignorèrent ou
n'entrevirent qu'imparfaitement toute la portée de l'œuvre qu'ils
avaient accomplie. Ils crurent de bonne foi, non pas avoir
substitué une Eglise nouvelle à l'ancienne Eglise, mais avoir
rendu au christianisme sa pureté primitive et avoir renoué
la chaîne de la tradition brisée par les erreurs séculaires de
la papauté. D'autre part, l'Eglise romaine, même après l'effort

grandiose du Concile de Trente, n'était pas arrivée
jusqu'au bout de sa propre pensée et n'avait pas tiré toutes les

conséquences de son système d'autorité. Depuis lors,
protestantisme et catholicisme ont évolué. Le protestantisme
travailla à éliminer graduellement les éléments catholiques qu'il
renfermait encore dans son sein ; le catholicisme développa
absolument et mit en pleine lumière ce que contenait son

programme. Aujourd'hui que les deux Eglises se sont plus
complètement développées dans le sens de leur principe, il est

possible d'affirmer qu'entre le protestantisme et le catholicisme,

considérés comme systèmes et comme institutions,
l'opposition est irréductible et l'abîme infranchissable.

II

Pour s'en convaincre, il suffit de se reporter au fait central
et dominant, à ce qui constitue le nœud vital du problème
discuté entre protestants et catholiques. Ce qui les sépare,
c'est la notion de l'autorité religieuse. Il ne s'agit pas ici d'un
désaccord purement formel, car la forme implique et emporte
le fond.

Le fond du catholicisme, c'est la prétention à la vérité
absolue, dont le dépôt est confié à l'Eglise qui possède dans

son chef l'organe inspiré et l'interprète permanent des oracles

divins. L'autorité, dans le catholicisme, c'est le pape
infaillible. Une autorité pareille commande l'obéissance;
puissance de fait, elle s'impose à l'intelligence et à la volonté ;



332 P. LOBSTEIN

en échange de la soumission qu'elle réclame, elle promet la
sécurité qui décharge l'individu de toute responsabilité
personnelle et lui assure une tutelle précieuse et un constant
appui. Ne demandez pas quel est le fondement d'une autorité
semblable. « L'Eglise romaine, dit E. Scherer, est en possession,

et, au fond, elle n'a pas d'autre titre; on discute ses

droits, et elle les exerce. A qui demande des raisons elle
répond par son existence. »

Le protestantisme suit une méthode radicalement
différente. Sans doute, il conserva d'abord, et pendant longtemps,
le principe essentiel du catholicisme en ce sens qu'il ne fit
que déplacer le siège de l'autorité : à l'Eglise, il substitua la
Bible. Mais de même que Rome, il fut conséquent et se

montra fidèle à l'inspiration génératrice de sa vie et de sa

pensée. Il prit au sérieux et appliqua dans toute sa vigueur
la formule de Samuel Vincent : « Le fond du protestantisme,
c'est l'Evangile ; sa forme, c'est le libre examen. » D'extérieure
et de transcendante, sa notion de l'autorité devint intérieure
et purement morale. A la règle promulguée par l'Eglise, il
substitua la puissance spirituelle de l'Evangile ; à la place
de la loi qui réglemente et contraint, il mit l'esprit qui
inspire et persuade. Le protestant vraiment digne de ce nom ne
connaît de certitude assurée pour l'âme que celle qui jaillit
spontanément de la vue directe et de l'expérience personnelle
de la vérité. Cette vérité se légitime et se prouve elle-même
â la conscience par sa force intime, en sorte que le croyant
y adhère en vertu d'un consentement de lui-même à lui-
même.

Entre ces deux conceptions, l'antinomie est absolue. C'est.

— suivant la lumineuse et irréfutable démonstration d'Aug.
Sabatier, — l'opposition entre la religion d'autorité et la
religion de l'Esprit. Il faut oser l'avouer : sur le terrain des

principes, la réunion des Eglises catholique et protestante est

impossible.



CATHOLICISME ET PROTESTANTISME 333

III

Est-ce à dire que, réveillant ou déchaînant l'esprit sectaire,
nous entendions proclamer la guerre en permanence entre
les grandes fractions de la chrétienté et que nous déclarions

que l'une doit fatalement anéantir l'autre? Loin de là. S'il y
a entre le catholicisme et le protestantisme, considérés comme
systèmes dogmatiques et institutions officielles, opposition
de principe et contradiction radicale, n'oublions pas que par
delà les systèmes et les institutions, il y a les individus, les
âmes religieuses, les consciences chrétiennes. Ni l'une ni
l'autre Eglise n'existent uniquement par leur dogme, leur
constitution et leur culte. Sous les formules, les pratiques et
les rites circule la sève immortelle qui communique aux
formes extérieures ou maintient en elles ce qu'elles conservent
de vérité el de force. Cette source toujours jaillissante, que
les prêtres et les théologiens ne sauraient emprisonner dans

leurs canaux et leurs réservoirs, c'est la vie spirituelle, le
sentiment religieux, la piété chrétienne. Que l'on creuse
jusqu'à ce centre divin, et l'on trouvera qu'à cette profondeur
se révèlent des affinités mystérieuses, alors même que la surface

ne présente au regard de l'observateur qu'antithèses
violentes et conflits acharnés. C'est dans ce monde intime de

la conscience,dans le royaume de l'inspiration libre et spontanée

du cœur chrétien, qu'en dépit des cadres officiels et
des barrières extérieures, les âmes vraiment religieuses sont
appelées, non seulement à se rapprocher et à communier
entre elles, mais aussi à collaborer et à s'enrichir. Disciples
de la Réforme, que de choses vous pouvez apprendre à l'école
de ceux que votre dogmatique réprouve quels héroïques
dévouements quels élans sublimes quels enthousiasmes et

quelles ferveurs I Et vous, qui vous réclamez des décrets de

Trente et du Vatican, n'avez-vous rien à admirer et à imiter
chez ceux que vous appelez des hérétiques? N'est-ce donc
rien que l'initiative personnelle, le sentiment de la responsabilité,

le culte de la conscience et de l'austère majesté du
devoir?



334 P. LOBSTEIN

Sans doute, dans le sanctuaire où nous convient les

puissances religieuses qui agissent au fond du catholicisme et du
protestantisme, il n'y a place pour aucune mesure officielle,
pour aucun pouvoir ecclésiastique ou politique ; l'union
idéale à laquelle nous aspirons ne saurait être réalisée au

moyen de réformes administratives ou à coup de décrets

théologiques ; elle est l'œuvre personnelle des consciences et
des cœurs, le fruit de convictions vraiment religieuses.

En réponse à l'enquête ouverte par la Revue, nous ne
saurions donc préconiser aucune mesure à appliquer du dehors,
nous ne connaissons aucun talisman officiel qui puisse
surmonter les difficultés, résoudre les antithèses et désarmer
les intolérances. Mais nous n'opposerons point pour cela une
simple fin de non recevoir à la double question qu'on nous
pose. Que l'Etat s'applique à trouver un modus vivendi entre
les différentes confessions ou religions, dont il doit garantir
la liberté en les maintenant chacune dans les limites de la

loi, l'ambition des âmes religieuses est plus haute. S'il était
permis de parler en leur nom, voici le conseil qu'on oserait
donner et qu'on chercherait à suivre soi-même : « Soyez les

uns et les autres sincèrement et profondément chrétiens,
pénétrez ainsi jusqu'au point où convergent toutes les racines
de la foi; dans la mesure où vous vous retremperez aux
sources vives et aux courants purs et limpides de l'Evangile,
vous atteindrez à la spiritualité qui alimente tout ce qu'il y
a de vivant dans le catholicisme et dans le protestantisme;
vous ferez en vous-mêmes œuvre de pacification et de
réconciliation ; vous vous nourirez de la moelle de celte vérité
éternelle à laquelle eurent part François d'Assise et Luther,
Calvin et Fénelon, Pascal et Vinet ; vous opérerez dans votre
piété personnelle la synthèse qui reste irréalisable dans le

domaine des idées et des institutions. » Telle est, dans les

conditions actuelles de la société chrétienne, la seule union
qui soit à la fois désirable et possible.


	Catholicisme et protestantisme

