Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 37 (1904)

Heft: 5

Artikel: Catholicisme et protestantisme
Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379762

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CATHOLICISME BT PROTESTANTISME

PAR

P. LOBSTEIN

La question de la possibilité et de 'opportunité d’une récon-
ciliation entre I’Eglise catholique et les communautés pro-
testantes a une histoire qu’il vaut la peine d’esquisser rapi-
dement; 'expérience du passé répandra peut-étre quelque
lumiere sur la situation présente.

A peine la rupture entre Rome et la Réforme eut-elle été
consommeée que surgirent des tentatives d’union issues d’ini-
tiatives individuelles ou d’efforts collectifs. Dés le seiziéme
siécle, une série de dietes et de collogues essayérent de porter
remeéede au schisme et de rétablir 'unité de 'Eglise. En Alle-
magne, les colloques de Haguenau (1540), de Ratisbonne
(1541, 1546) et de Worms (1557), en France, le colloque de
Poissy (1561) firent de sérieux efforts dans le sens d’une récon-
ciliation des Eglises. Des noms illustres, dans les deux camps,

1 Les pages suivantes sont la réponse a4 une enquéte ouverte par la Revue (an-
cienne Revue des Revues) sur I'opportunité et la possibilité de I'union de I'Eglise
catholique et de I'Eglise protestante. Le grand nombre des articles a publier n’a
pas permis & la direction de donner in-exlenso, dans son numéro du 1er septembre
1904, 1a réponse que je lui avais envoyée; la suppression compléte de tout le
premier numéro enléve aux développements suivants une partie notable de leur
valeur et de leur force probante. Qu’il me soit permis de faire paraitre, dans la
Revue de théologie, mon étude compléte. P. L.

THEOL. ET PHIL. 1904 22



330 P. LOBSTEIN

sont attachés aux discussions et aux négociations qui, a plu-
sieurs reprises, semblérent promettre d’heureux résultats.
Chez les catholiques, le cardinal Contarini, chez les protes-
tants, Mélanchton et Bucer étaient disposés a faire des con-
cessions dont s’indignaient ou s’effrayaient les intransigeants
et les timides de droite et de gauche. Parmi ces promoteurs
d’une fusion ou d’un rapprochement des deux confessions, on
rencontre d’anciens adeptes de la Réforme, rentrés plus tard
dans le giron de I’Eglise romaine: tels furent Staphylus et
Wicel. Au dix-septiéme siécle, les mémes tentatives furent
reprises avec plus d’éclat. Le grand jurisconsulte hollandais
Hugo Grotius, le théologien protestant George Calixt et son
éléve Molanus publiérent d’importants ouvrages pour préparer
et justifier la réconciliation des catholiques et des protestants.
Ils rencontrérent, dans le parti opposé, un accueil souvent
sympathique et favorable; les tentatives iréniques du Fran-
ciscain espagnol Rojas de Spinola furent méme encouragées
par un pape, Innocent XI. Le document le plus remarquable
de ces essais d’union est la correspondance échangée enlire
Bossuet et Leibnitz ; interrompue et reprise plusieurs fois,
elle ne put aboutir, et cet insuccés attesta I'impossibilité de
réaliser le réve et 'espérance d’ames généreuses et de coeurs
vraiment chrétiens. '

Cet échec final de négociations entamées par les esprits les
plus distingués de leur temps et par les disciples les plus
fideéles de leurs Eglises renferme-t-il peut-étre des indications
et des lecons? Equivaut-il & une sentence définitive et irré-
vocable ?

On a répété parfois que, dans le cours de ces tentatives
finalement avortées, les questions furent mal posées et que
les discussions restérent infructueuses parce que les termes
n’en avaient pas été nettement définis. La remarque est juste,
mais elle est incompléte et insuffisante. S’il y eut, de part et
d’autre, des incertitudes et des équivoques, des tatonnements
et des inconséquenceé, si 'on s’imagina trop souvent que
l'on arriverait & conjurer le schisme par des transactions
extérieures et par des concessions minimes et purement ver-



CATHOLICISME ET PROTESTANTISME 351

bales, cela tient surtout & ce que les adversaires n’arrivérent
que peu a peu a la pleine conscience du principe religieux
gu’ils représentaient et des conséquences qui découlaient de
ce principe. D’un co6té, les réformateurs ignorérent ou n’en-
trevirent qu’imparfaitement toute la portée de I’ceuvre qu’ils
avaient accomplie. Ils crurent de bonne foi, non pas avoir
substitué une Eglise nouvelle & 'ancienne Eglise, mais avoir
rendu au christianisme sa pureté primitive et avoir renoué
la chaine de la tradition brisée par les erreurs séculaires de
la papauté. D’autre part, ’Eglise romaine, méme apres 1ef-
fort grandiose du Concile de Trente, n’était pas arrivée jus-
qu’au bout de sa propre pensée et n’avait pas tiré toutes les
conséquences de son systéme d’autorité. Depuis lors, protes-
tantisme et catholicisme ont évolué. Le protestantisme tra-
vailla & éliminer graduellement les éléments catholiques qu’il
renfermait encore dans son sein; le catholicisme développa
absolument et mit en pleine lumiére ce que contenait son pro-
gramme. Aujourd’hul que les deux Eglises se sont plus com-
pletement développées dans le sens de leur principe, il est
possible d’alfirmer qu’entre le prolestantisme et le catholi-
cisme, considérés comme systémes et comme institutions,
I'opposition est irréductible et 'abime infranchissable.

I

Pour s’en convaincre, il suffit de se reporter au fait central
et dominant, & ce qui constitue le noeud vital du probléme
discuté entre protestants et catholiques. Ce qui les sépare,
c’est la notion de I'autorité religieuse. Il ne s’agit pas ici d’un
désaccord purement formel, car la forme implique et emporte
le fond.

Le fond du catholicisme, c’est la prétention & la vérité
absolue, dont le dépot est confié a I’'Eglise qui posséde dans
son chef I'organe inspiré et I'interpréte permanent des ora-
cles divins. L’autorité, dans le catholicisme, c’est le pape
infaillible. Une autorité pareille commande l'obéissance;
puissance de fait, elle s’impose & 'intelligence et & la volonté,



332 P. LOBSTEIN

en échange de la soumission qu’elle réclame, elle promet la
sécurité qui décharge I'individu de toute responsabilité per-
sonnelle et lui assure une tutelle précieuse et un constant
appui. Ne demandez pas quel est le fondement d’une autorité
semblable. « I’Eglise romaine, dit E. Schérer, est en posses-
sion, et, au fond, elle n’a pas d’autre titre; on discute ses
droits, et elle les exerce. A qui demande des raisons elle ré-
pond par son existence. »

Le protestantisme suit une méthode radicalement diffé-
rente. Sans doute, il conserva d’abord, et pendant longtemps,
le principe essentiel du catholicisme en ce sens qu’il ne fit
que déplacer le siége de 'autorité : a I’Eglise, il substitua la
Bible. Mais de méme que Rome, il fut conséquent et se
montra fidéle & linspiration génératrice de sa vie et de sa
pensée. 11 prit au sérieux et appliqua dans toute sa vigueur
la formule de Samuel Vincent: « Le fond du protestantisme,
c’est 'Evangile ; sa forme, c’est le libre examen. » D’extérieure
et de transcendante, sa notion de 'autorité devint intérieure
et purement morale. A la régle promulguée par I’Eglise, il
substitua la puissance spirituelle de I’Evangile; & la place
de la loi qui réglemente et contraint, il mit Pesprit qui ins-
pire et persuade. Le protestant vraiment digne de ce nom ne
connait de certitude assurée pour I’Ame que celle qui jaillit
spontanément de la vue directe et de I'expérience personnelle
de la vérité. Cette vérité se légitime et se prouve elle-méme
4 la conscience par sa force intime, en sorte que le croyant
y adhére en vertu d’un consentement de lui-méme & lui-
méme.

Entre ces deux conceptions, 'antinomie est absolue. C’est,
— suivant la lumineuse et irréfutable démonstration d’Aug.
Sabatier, — l'opposition entre la religion d’autorité et la reli-
gion de I’Esprit. Il faut oser ’avouer: sur le terrain des prin-
cipes, la réunion des Eglises catholique et protestante est
1impossible.



CATHOLICISME ET PROTESTANTISME 333
I1I

Est-ce a dire que, réveillant ou déchainant l'esprit sectaire,
nous entendions proclamer la guerre en permanence entre
les grandes fractions de la chrétienté et que nous déclarions
que I'une doit fatalement anéantir autre? Loin de la. S'il y
a entre le catholicisme et le protestantisme, considérés comme
systémes dogmatiques et institutions officielles, opposition
de principe et contradiction radicale, n’oublions pas que par
dela les systémes et les institutions, il y a les individus, les
ames religieuses, les consciences chrétiennes. Ni 'une ni
Pautre Eglise n’existent uniquement par leur dogme, leur
constitution et leur culte. Sous les formules, les pratiques et
les rites circule la séve immortelle qui communique aux
formes extérieures ou maintient en elles ce qu’elles conservent
de vérité et de force. Cette source toujours jaillissante, que
les prétres et les théologiens ne sauraient emprisonner dans
leurs canaux et leurs réservoirs, c’est la vie spirituelle, le
sentiment religieux, la piété chrétienne. Que l'on creuse jus-
qu’a ce centre divin, et 'on trouvera qu’a cette profondeur
se révélent des affinités mystérieuses, alors méme que la sur-
face ne présente an regard de l'observateur qu’antithéses
violentes et conflits acharnés. (Cest dans ce monde intime de
la conscience,dans le royaume de l'inspiration libre et spon-
tanée du cceur chrétien, qu'en dépit des cadres officiels et
des barriéres extérieures, les &mes vraiment religieuses sont
appelées, non seulement & se rapprocher et & communier
entre elles, mais aussi a collaborer et & s’enrichir. Disciples
de la Réforme, que de choses vous pouvez apprendre & I’école
de ceux que votre dogmatique réprouve! quels héroiques
dévouements! quels élans sublimes! quels enthousiasmes et
quelles ferveurs | Et vous, qui vous réclamez des décrets de
Trente et du Vatican, n’avez-vous rien 4 admirer et a imiter
chez ceux que vous appelez des hérétiques? N’est-ce donc
rien que l'initiative personnelle, le sentiment de la responsa-
bilité, le culte de la conscience et de l'austére majesté du

devoir ?



334 P. LOBSTEIN

Sans doute, dans le sanctuaire ot nous convient les puis-
sances religieuses qui agissent au fond du catholicisme et du
protestantisme, il n’y a place pour aucune mesure officielle,
pour aucun pouvoir ecclésiastique ou politique; !'union
idéale & laquelle nous aspirons ne saurait étre réalisée au
moyen de réformes administratives ou & coup de décrets
théologiques ; elle est ’ceuvre personnelle des consciences et
des cceurs, le fruit de convictions vraiment religieuses.

En réponse 4 'enquéte ouverte par la Revue, nous ne sau-
rions donc préconiser aucune mesure a appliquer du dehors,
nous ne connaissons aucun talisman officiel qui puisse sur-
monter les difficultés, résoudre les antithéses et désarmer
Ies intolérances. Mais nous n’opposerons point pour cela une
simple fin de non recevoir & la double question gqu’on nous
pose. Que I’Etat s’applique & trouver un modus vivendi entre
les différentes confessions ou religions, dont il doit garantir
la liberté en les maintenant chacune dans les limites de la
foi, 'ambition des dmes religieuses est plus haute. S’il était
permis de parler en leur nom, voici le conseil qu'on oserait
donner et qu’on chercherail & suivre sol-méme: « Soyez les
uns et les autres sincérement et profondément chrétiens, pé-
nétrez ainsi jusqu’au point ou convergent toutes les racines
de la foi; dans la mesure ol vous vous retremperez aux
sources vives et aux courants purs et limpides de I’Evangile,
vous atteindrez & la spiritualité qui alimente tout ce qu’il y
a de vivant dans le catholicisme et dans le protestantisme;
vous ferez en vous-mémes ceuvre de pacification et de récon-
ciliation ; vous vous nourirez de la moelle de celte vérité
éternelle a laquelle eurent part Francois d’Assise et Luther,
Calvin et Fénelon, Pascal et Vinet ; vous opérerez dans votre
piété personnelle la synthése qui reste irréalisable dans le
domaine des idées et des institutions. » Telle est, dans les
conditions actuelles de la société chrétienne, la seule union
qul soit & la fois désirable et possible.




	Catholicisme et protestantisme

