
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 4

Artikel: Quelques réflexions au sujet de l'article de M. Berthoud

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES

RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD

PAR

H. VUILLEUMIER

La question soulevée dans les pages qui précèdent, pour
n'être pas d'importance majeure, n'en offre pas moins un réel
intérêt. M. le missionnaire Henri Berthoud a mis le doigt
sur quelques difficultés, moins graves peut-être qu'il ne

pense, mais qui ne laissent pas que de causer un certain
embarras au lecteur attentif de l'histoire patriarcale. Et si la
solution qu'il propose, quelque intéressante et ingénieuse
qu'elle soit, n'est peut-être pas destinée à gagner l'assentiment

durable de ceux-là même qu'elle aura pu séduire au

premier abord, elle mérite cependant d'être prise en sérieuse
considération. Nous essayerons à notre tour d'examiner la

question posée et de l'élucider pour autant que le permettent
les moyens d'information qui sont à notre portée dans la
retraite alpestre où nous écrivons ces pages.

Ce qui fait l'originalité de l'étude qu'on vient de lire, c'est

que son auteur renverse en quelque sorte les termes du
problème. Jusqu'ici on avait considéré comme indiscutable
l'identité du "pH des patriarches hébreux et de la ville bien

connue de Harran (avec H dur, le Harrânou des inscriptions
assyriennes, le K&ppeu des Grecs), située au SE. d'Edesse, « de

l'autre côté, » c'est-à-dire à l'Est de l'Euphrate, sur la rive
gauche du Bélikh, l'un des affluents de ce fleuve. C'est là,



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD 303

dans le territoire de cette antique métropole de la Mésopotamie

proprement dite, que se seraient arrêtés Thérakh,
Abraham et Lot venant d'Our-Kasdîm (Gen. XI, 31); de là

qu'Abraham, quittant sa parenté, serait parti à l'appel de

Dieu pour se diriger avec Lot vers Canaan (XII, 1 sqq.) ; là
que le majordome du patriarche serait allé chercher femme,
dans la famille de Nakhor, pour le fils de son maître (XXIV,
cp. XXV, 20) ; là que Jacob aurait été envoyé par sa mère

Rebecca, pour fuir la colère de son frère Esali (XXVI!, 43-45,

cp. XXVIII, 10; XXIX, 2-14), ou par son père Isaac, pour
aller épouser une de ses cousines araméennes (XXVIII, 1-5) ;

de là, enfin, que le même Jacob, vingt ans plus tard, se serait
enfui loin de Laban, avec famille et troupeaux, pour regagner
son pays natal (XXXI, 17 sqq).

Ce qui, en revanche, passait pour être sujet à controverse,
c"était l'exacte situation d'Our-Kasdîm, la ville ou le pays
d'où Thérakh était parti avec sa tribu (XI, 31, cp. XV, 7;
Néh. IX, 7) et où, avant cette émigration, serait né et mort
Haran (av^c H doux), le père de Lot (XI, 28). Les avis sur ce

point étaient très partagés. Et ce qui compliquait encore le

débat, c'est qu'à la question d'Our-Kasdîm venait se mêler
celle relative à Arpakshad, l'ancêtre supposé, c'est-à-dire en
réalité le lieu d'origine ou le siège primitif de celle des branches

de Sem qui, au dire des généalogies de la Genèse (X, 21

sqq. ; XI, 10-26) a donné naissance au rameau des Thérakhi-
tes. Tandis que les uns, conformément àia légende juive (livres
de Judith, des Jubilés, de la Sibylle) et au sens géographique
ordinaire du mot Kasdîm Chaldéens, optaient pour la

Babylonie, d'autres savants croyaient au contraire devoir placer
Our beaucoup plus au Nord, en Arménie ou en Mésopotamie,

par conséquent au NE. ou à l'E. de Harran. Depuis quelque
trente ans cette seconde opinion a vu ses actions baisser de

plus en plus, à cause des inscriptions découvertes dans les

ruines d'El-Moukaïyar (El-Mougheïr) dans la Babylonie
méridionale, trouvailles qui démontrent que cet emplacement,
non loin de la rive droite du Bas-Euphrate, était celui d'une

antique cité royale du nom d'Ourou.



304 H. VUILLEUMIHR

M. Berthoud considère l'identité de cet Ourou et de l'Our-
Kasdîm de la Genèse comme un fait acquis à la science.
C'était là, dit-il, la «véritable patrie de Thérakh. » De ce fait
il croit devoir conclure que l'identification traditionnelle du
Charan des patriarches avec le Harran1 de la Mésopotamie
septentrionale est devenue « insoutenable, » vu l'écart énorme

que ce Harran mésopotamien fait faire au voyage de Thérakh

partant d'Our-Kasdîm « pour se rendre au pays de Canaan »

(Gen. XI, 31). A cette raison première viennent s'en ajouter
deux autres: c'est d'abord qu'à moins de prêter à Jacob un
tour de force absolument invraisemblable, on ne peut admettre

que le patriarche n'ait mis que dix jours (XXXI, 21-23 ;

cp. XXX, 36) à franchir avec toute sa tribu la distance d'environ

600km., en ligne droite, entre le Harran de Paddan-Aram,
c'est-à-dire (d'après l'interprétation ordinaire) de Mésopotamie,

et la montagne de Galaad; et ensuite, qu'on ne
comprend pas la mention de cette montagne de Galaad comme
but du voyage de Jacob s'enfuyant de chez Laban pour regagner

la Palestine (XXXI, 21), si son point de départ avait été

réellement situé au nord du Liban et de l'Hermon, au delà

non seulement de Damas, mais de Hamath. Pour ces divers
motifs « il faut chercher ailleurs » le véritable Charan des

récits génésiaques.
Suivant alors une piste qui lui semble indiquée par Gen.

XXIX, 1, où il est dit que Jacob s'en alla au pays des fils de

l'Orient, M. Berthoud estime qu'au lieu d'aller chercher la
ville de Nakhor et de Laban du côté du Nord, à l'intérieur
du coude occidental de l'Euphrate, il faut la chercher à l'Est,
sur les confins de Canaan, entre ce pays et le désert de Syrie
ou d'Arabie, et par conséquent en deçà de l'Euphrate. Et il
croit l'avoir trouvée dans la ville, appelée aujourd'hui Haran-
el-Awâmîd, qui est à 24 km. ESE. de Damas, au bord de la
vaste lagune où débouche la rivière de l'Abana2. C'est donc

1 La distinction orthographique que M. Berthoud établit entre les deux

noms est commode pour la clarté de la discussion ; philologiquement pariant,
elle n'a pas de raison d'être.

2 Elle est marquée dans les petites cartes de l'ancien pays de Canaan que
renferment les éditions anglaises de la Bible Segond.



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD 305

là, « sur une route directe, battue, entre la Basse-Chaldée et
Canaan, » que Thérakh se serait arrêté dans sa marche et que,
« après quelques années de séjour, » Abram aurait « songé
à reprendre le voyage interrompu, » laissant derrière lui
Thérakh et la famille de Nakhor. C'est cette partie méridionale

de l'Aramée qui, à cause de sa « fertilité, » aurait reçu
le nom de Paddan-Aram (Gen. XXV, 20 et ailleurs); elle
aussi qui serait désignée (XXIV, 10) par le terme â'Aram-
Naharayîm, à cause des « deux rivières » voisines, l'Abana
et le Parpar. C'est cette rivière-ci, le Parpar (et non
l'Euphrate), que Jacob aurait franchie pour se diriger ensuite
vers le mont de Galaad (XXXI, 21). Pour couvrir les 130 km.
qui l'en séparaient, il ne lui fallait pas plus de dix jours de

marche.

Avant d'aborder la discussion de cette thèse assurément

peu banale, et dans l'intérêt même de cette discussion, il y a

lieu, nous semble-t-il, de s'entendre sur quelques points
préliminaires.

Et d'abord, ne vaudrait-il pas mieux laisser hors de cause
« l'honnêteté de Thérakh et de son récit? » C'est toujours
chose risquée que de poser un dilemme comme celui qui se

trouve formulé au début de l'étude de M. Berthoud. A l'entendre

il semblerait qu'il n'y ait en présence, dans la question
débattue, que Thérakh d'une part, et les exégètes de l'autre;
que ce soit nécessairement ou celui-là ou ceux-ci qui se soient

trompés. Serait-il vrai que tertium non datur? On voudra
bien sans doute nous accorder que ce tertium existe et que
ce sont les récits mêmes de la Genèse, ces récits dont Thérakh

et ses descendants sont, non pas les auteurs, mais les

objets1. A supposer donc qu'il se rencontrât une « méprise »

géographique ou topographique dans les paroles ou dans les

faits et gestes de tel ou tel des patriarches, qu'il s'agisse de

Thérakh ou de Jacob, la faute n'en retomberait nécessaire-

1 A propos de Gen. XXXI, 17 sqq., M. Berthoud s'exprime de façon à faire

croire que c'est Jacob en personne qui « parle, » c'est-à-dire qui est l'auteur du

récit.



306 H. VUILLEUMIER

ment ni sur lui ni sur « les exégètes, » mais pourrait fort
bien être le fait de l'un ou de l'autre des narrateurs israélites

qui, dans la suite des âges, ont recueilli et mis par
écrit les traditions, relatives aux migrations des patriarches,
qui avaient cours de leur temps et dans leur milieu
respectif.

Nous disons « des narrateurs » au pluriel, et M. Berthoud
lui-même, à en juger par la page où il discute le sens des

termes géographiques d'Aram-Naharayim et de Paddan-Aram, en

distingue au moins deux : l'élohiste et le jahviste, celui-ci étant

postérieur à celui-là. Dans la phase actuelle de la critique du

Pentateuque on s'accorde unanimement, en ce qui concerne
la Genèse, à distinguer non plus deux, mais trois sources

principales, et celui des deux élohistes qui emploie de

préférence le terme de Paddan-Aram, à savoir l'élohiste dit
sacerdotal (source P), est considéré, très généralement aussi,
comme étant non pas antérieur, mais postérieur soit au
jahviste (/) soit à l'autre élohiste, dit théocratique ou prophétique

(E). Mais quoi qu'il en soit de cette question d'âge,

pour la pleine intelligence et la juste appréciation des différents

récits il y a tout avantage à se rendre un compte exact
de leur composition littéraire et de la provenance de leurs
éléments. Et il est réjouissant de constater qu'en ce qui
concerne cette distinction ou ce triage des sources, un accord
de plus en plus complet tend à s'établir entre commentateurs,
à quelque bord ou tendance qu'ils appartiennent. A ce point
de vue il eût été préférable, au lieu de grouper les passages
d'après les trois patriarches, de les grouper selon les trois
sources d'où ils ont été tirés. Pour la question qui nous
occupe il n'est pas indifférent, par exemple, de savoir que si le

passage d'après lequel la ville de Nakhor était située dans

Aram-Naharayim (XXIV, 10) provient de J, si ceux où la
même région est désignée par le terme de Paddan-Aram
(XXV, 20; XXVIII, 2, 5, 6, 7 ; XXXI, 18b; XXXIII, 18: cp.
XXXV, 9, 26; XLVI, 15; XLVIII, 7 où on lit Paddan tout
court), sont tirés de P, c'est à E qu'il faut attribuer selon toute
probabilité le passage (XXIX, 1) où il est dit que Jacob par-



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD 307

tant de Béthel « se mit en marche (mot à mot: leva ses pieds)
pour aller au pays des René-Qèdem. »

Mais ce n'est pas seulement par de semblables différences
de terminologie que les sources se distinguent les unes des

autres. Bien d'autres traits, dont plusieurs d'une plus grande
portée, servent à les différencier. Si, pour ne citer qu'un
exemple, M. Berthoud avait bien voulu porter son attention
de ce côté-là, il ne se fût sans doute pas exprimé comme il
le fait au sujet du départ d'Abram pour Canaan, à savoir que,
« après quelques années de séjour » à Charan, « Abram songe
ii reprendre le voyage interrompu. » En s'exprimant de la

sorte, il fait allusion à XI, 31, où il est dit que Thérakh et
les siens, y compris Abram, sortirent d'Our-Kasdîm pour
aller au pays de Canaan et que, chemin faisant, ils s'arrêtèrent

à Charan. Mais il n'a pas pris garde que les v. 1 à 4;i du
chap. XII ne proviennent pas de la même source que XI,
31-32 et XII, 4b et 5. Ces deux derniers fragments se

rattachent au récit de P, tandis que les premiers versets du
chap. XII, de même que les v. 6 à 9, appartiennent à /.
D'après P (XI, 31 ; XII, 5) il semble bien que, dans la pensée
de Thérakh lui-même, le terme final de son exode d'Our dût
être le pays de Canaan1. Mais telle n'est pas la conception
de J. Selon lui (voir XV, 7) lahvé, en faisant sortir Abram
d'Our-Kasdîm, avait sans doute par devers soi le dessein de

lui donner en possession le pays alors occupé par les
Cananéens, mais Abram, lui, n'en savait rien. En effet, il « songe »

si peu à « reprendre » un « voyage interrompu, » qu'il ne

faut rien de moins qu'une révélation, un ordre spécial de

lahvé pour lui suggérer l'idée et la volonté de s'arracher à

son pays, à sa parenté, à sa maison paternelle (XII, 1, 4a).

Et ce sacrifice, — il n'en est pas de plus dur pour un homme
de l'antique Orient, — est doublement un acte de foi de sa

part, puisqu'il s'agit de partir pour où? Pour un pays qu'il

1 Surtout si, avec les LXX et la Vulgate, au lieu de DfìS ìKX'l> ils sortirent avec

eux (et non « ensemble », comme traduit Segond), on lit ÖÜS N\'*l, il les fit
sortir.



308 H. VUILLEUMIER

ignore, un pays que son Dieu lui indiquera plus tard. Ce

n'est qu'après y être entré1, après l'avoir parcouru jusqu'au
lieu sacré de Sichern, qu'il a une vision par laquelle, enfin,
lahvé lui révèle que c'est ce pays-là qui est destiné à sa
postérité plus encore qu'à lui-même (XII, 6-7). Ainsi donc, ce

qui est présenté par P comme ayant été le but prémédité des

emigrants d'Our-Kasdîm, devait être selon J le résultat, non
prévu par les hommes mais providentiel, de leur exode. Il
résulte de là que, si l'argument tiré de l'erreur géographique
que Thérakh et les siens auraient commise en allant « échouer
à Harran d'Osroène » alors que, sortant d'Our-Kasdîm, leur
dessein était de se diriger vers le pays de Canaan, peut
éventuellement être invoqué à propos de l'une des sources
du « récit génésiaque, » il ne porte pas coup en ce qui
concerne les autres versions.

Ceci nous amène à notre dernière remarque préliminaire
et nous servira de transition à la discussion de la question
elle-même. Avec M. Berthoud nous sommes tout disposé à

admettre l'identité d'Our-Kasdîm et d'Ourou dans la Basse-

Chaldée et le fait que, à un moment donné, c'est là qu'étaient
établis les ancêtres des Hébreux de Palestine. Mais il ne faut
pas se dissimuler que le problème est assez complexe. Il subsiste

plus d'un point d'interrogation que nos textes bibliques
suggèrent et auquel ces mêmes textes ne permettent pas de

répondre d'une façon vraiment décisive. Nous ne pouvons
pas songer à entrer ici dans le fond de ce débat qui nous
éloignerait trop de notre sujet spécial. Il suffira de relever
brièvement deux ou trois de ces points. Le narrateur P fait aborder

Noé tout au Nord, sur les montagnes d'Ararat (VIII, i),
et, à en juger par certains des noms qui figurent dans sa liste
des descendants de Sem par Arpakshad (XI, 10-26), celui
d'Héber entre autres, il fixe dans la Mésopotamie septentrionale

la patrie des ancêtres de Thérakh et d'Abram. Comment,
alors, se fait-il que le même Thérakh et sa famille se trouvent
subitement transplantés par lui (XI, 31) au pays des Kasdîm

1 Notez que selon E (Gen. XX, 13) Elohim l'avait « fait errer çà et là en sortant

de la maison de son père. »



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE LE M. BERTHOUD 309

(Kaldou) dans la Babylonie méridionale, pour ensuite réémi-

grer du côté du NO? — Thérakh et ses fils, on vient de le

voir, sont censés descendre de Sem par Arpakshad; ce qui
n'empêche pas que le nakhorite Laban et déjà son père Be-

thouël sont qualifiés d'Araméens, non seulement par E
(XXXI, 20-24), mais par P (XXV, 20, XXVIII, 5), et que dans

le Deutéronome (XXVI, 5) le père du peuple d'Israël, l'abra-
hamide Jacob lui-même, est appelé un Araméen. — Nous

avons constaté tout à l'heure que, selon /, la terre où est situé
Harran était la « patrie » d'Abraham et de toute sa parenté,
« le pays de sa naissance » (Gen. XII, 1 ; XXIV, 4, 7, 38, 401) ;

ce qui se concilie difficilement avec l'idée qu'il n'aurait fait
dans ce pays-là qu'un séjour passager et que son vrai chez-

soi aurait été un Our sud-babylonien. — Tels sont quelques-
uns des motifs pour lesquels, aujourd'hui encore, en dépit
des découvertes des assyriologues à El-Moukaïyar, des

exégètes très autorisés2 persistent à chercher l'Our de Thérakh
et d'Abraham beaucoup plus au nord, dans un pays de Kasdîm
araméens, différents des Kaldou de la Basse-Babylonie (cf.
Gen. XXII, 22, où Kèsed figure comme l'un des fils de Nakhor
et de Milka; Job. I, 17; 2 Rois XXIX, 2). Il n'était pas
superflu de rappeler ces choses afin de montrer que le point
de départ, pour ne pas dire le principal point d'appui, de

la thèse de M. Berthoud n'est pas encore aussi fixe et incontesté

qu'on pourrait le croire. Après quoi, nous reconnaissons

volontiers que l'identification adoptée par lui est la plus
vraisemblable dans l'état actuel de nos connaissances. Mais,
une fois admise, cette base est-elle assez solide, même
soutenue par les deux étais que l'on sait, pour porter le poids
des conclusions que nous avons maintenant à discuter?

1 Voir aussi Jos. XXIV, 2 (E), où il est dit que c'est « de l'autre côté du Fleuve »

<pje les ancêtres d'Israël ont habité non seulement « anciennement » (Segond),

mais « de tout temps » (û">ij>o).

- Voir entre autres, dans le Handkommentar %um Allen Testament de

Nowack, le très remarquable commentaire de Hermann Gunkel, de Berlin, sur la
Genèse (Göttingen 1901), pag. 115.



310 H. VUILLEUMIER

Est-il vrai que l'identification du Charan de Thérakh avec
le Harran de la Mésopotamie septentrionale soit devenue
« insoutenable » du moment qu'on admet l'identité d'Our-
Kasdîm et de l'Ourou de la Basse-Chaldée

M. Berthoud trouve inconcevable qu'aucun exégète n'ait
été jusqu'ici frappé du « patent désaccord » qu'il y aurait
entre l'intention de se rendre des rives du Bas-Euphrate au

pays de Canaan et le fait de suivre une route qui « tourne le dos
à Canaan » pour aboutir « en droite ligne à la mer Noire »

Si nos souvenirs ne nous trompent, il n'est guère de commentateur

moderne qui ne constate ce que M. Berthoud appelle
l'écart énorme, ce que d'autres nomment le vaste détour,
voire même le « circuit gigantesque » (der riesige Bogen), que
fait la route suivie par Thérakh et les siens. Mais il est très
vrai que jusqu'ici aucun ne s'était avisé de juger la chose

incroyable, étant donné — pour parler avec l'auteur
allemand qui s'est servi de l'expression citée1 — que « pour qui
voulait se rendre au pays de Canaan, c'est par là que passait
la route accoutumée des caravanes venant de Babylonie. »

Les assyriologues nous apprennent que harrânou veut dire
chemin et qu'il est à supposer que la localité en question
devait son nom à l'importance commerciale et stratégique de

sa situation. C'est là que la principale voie de communication
entre le Tigre et l'Euphrate, entre Ninive et Karkemîsh, se

rencontrait avec la route de Damas2. M. Berthoud a par
conséquent raison de dire que ce qu'on peut tirer du texte P de

Gen. XI, 31 ; XII, 5, c'est que « selon toute vraisemblance
Charan se trouvait sur une route... battue entre la Basse-
Chaldée et Canaan. » Mais le qualificatif directe dont il fait
précéder le participe « battue, » il l'a ajouté de suo, tout
comme un peu plus loin, quand parlant du départ d'Eliézer

pour la ville de Nakhor (XXIV, 10), il lit entre les lignes que
le vieux serviteur y alla « sans hésitation ni détour. » Il n'a

1 Alfred Jeremias, Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients. (Leipzig
1904) p. 184, cp. 181.

' Voir S. R. Driver, The book of Genesis (Westminster Commentaries) Londres

1904, p. 141 sq. —Jeremias, ouvr. cité, p. 182.



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD 311

pas réfléchi qu'un simple regard jeté sur la première carte
venue ne suffit pas toujours pour trancher des questions de

« voies et chaussées. »

Le fait est qu'il ressort de certaines données fournies par
l'Ancien Testament lui-même { que les déserts inhospitaliers
qui s'étendent entre la Palestine et le bassin de l'Euphrate
dans son cours inférieur, obligeaient de tout temps
caravanes et armées à faire cet immense contour. Témoin entre
autres cette mention réitérée de Ribla, dans le pays de

Hamath, comme étape et résidence des quartiers-généraux sur
la route des armées allant de Palestine en Babylonie et
viceversa (2 Bois XXIII, 33; XXV, 6-20 sq.; cp. Jér. LU, 9-11, 26

sq.). Témoin les trois mois et demi qu'il a fallu à Esdras et
à ses compagnons de route pour se rendre de Babylone —

ou, plus exactement, du fleuve ou canal qui coule vers Ahava
— à Jérusalem (Esdr. VII, 8-9, cp. VIII, 31-32). Témoin
aussi les miracles de transformation physique du grand
désert de Syrie que le Deutéro-Esaïe jugeait nécessaires, et qu'il
attendait de la toute-puissance de lahvé et de son fidèle

amour pour son peuple captif, afin que celui-ci, sous les

auspices de Cyrus, pût rentrer dans ses foyers par le plus
court chemin, en suivant une route sûre et commode, à

travers un pays boisé et bien arrosé (Es. XL, 3, 4 ; XLI, 18 sq;
XLII, 16 ; XLIII, 19 sq2 ; XLVIII, 20, 21 ; XLIX, 9-11 ; cp. Es.

XXXV).
On ne voit pas dès lors pourquoi Thérakh et les siens

n'auraient pas pu suivre l'itinéraire accoutumé sans encourir

pour cela le reproche d'être peu ferrés sur la géographie et

sans s'exposer au risque de dévier du côté de la mer Noire.
Il est d'autant plus probable qu'ils auront pris ce chemin
ordinaire que, au travers de la forme naïve d'une histoire
familiale qu'ont revêtue les récits traditionnels concernant

1 II est regrettable que M. Berthoud s'en soit tenu presqu'exclusivement aux

textes de la Genèse.

- Voir en particulier le v. 19 : « Voici (c'est lahvé qui parle) je vais faire une

chose nouvelle.... Je mettrai un chemin dans le désert et des fleuves dans la

solitude. » Il n'y avait donc pas, jusqu'alors, de route « directe » pour le traverser.



312 H. VUILLEUMIER

les patriarches, on voit transparaître assez clairement qu'il
s'agissait en réalité de la migration de véritables tribus, et

que ces tribus voyageuses devaient préférer les voies battues

quoiqu'indirectes.
Ajoutons à ces considérations que, au dire des connaisseurs

de l'antiquité babylonienne, il existait de vieille date
des relations plus ou moins étroites entre les deux cités
d'Ourou et de Harrânou, non seulement au point de vue
commercial, mais encore et surtout au point de vue religieux.
Elles étaient les sièges principaux, l'une au Midi, l'autre au

Nord, du culte de Sin, le dieu de la lune, l'astre voyageur ou
« migrateur » par excellence. Dans la métropole mésopota-
mienne, ce dieu portait le nom local de Bel-Harrân. a Ce

n'est sans doute pas chose fortuite, dit le pasteur assyrio-
logue de Leipzig que nous citions tout à l'heure, que la

migration des Thérakhites soit allée d'abord, de la cité lunaire
d'Our, à la cité lunaire de Harran1 ». Comment, à ce propos,
ne pas se rappeler ce que nous lisons au chap. XXIV du livre
de Josué (E), que les ancêtres d'Israël, Thérakh, le père d'Abraham

et de Nakhor, qui habitaient de l'autre côté du Fleuve,
servaient d'autres dieux? (v. 2. 14 sq.). Le principal de ces

dieux, autres que lahvé, pourrait bien avoir été le Bel-Harran,
et peut-être est-il permis, sans donner dans le travers du pan-
babylonisme qui flaire partout des « motifs » mythologiques,
de voir une influence de l'astrolatrie ancestrale dans les

noms de Sara Sharratou, la moitié féminine du Sin de

Harran), de Milka, fille d'Haran et femme de Nakhor Mal-
katou, nom harranien d'Ishtar, la fille du dieu de la Lune),
de Laban (cp. le mot poétique hébreu lebânâ pour la lune)2,
sinon dans celui d'Abram ou d'Abraham lui-même3.

1 Jeremias, ouvr. cité, p. 209.
1 Gunkel, commentaire cité, p. 149.
3 Jeremias, ouvrage cité, p. 183: Ab-ram, « le Père est élevé, » c'est-à-dire

Sin, en tant que abou ilâni (Père des dieux) est élevé; ou bien Abraham, « Père

du tumulte, » c'est-à-dire Sin en tant que garid ilâni (héros guerrier parmi les

dieux) cp. p. 211. Le même auteur voit aussi dans le nom du Sinai, qui déjà
avant Moïse était un sanctuaire du Dieu des peuplades hébraïques, une réminiscence

babylonienne (p. 179).



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD 313

C'est dans ce milieu ethnique — au double sens, national
et religieux, de ce mot — que lahvé, le futur Dieu d'Israël,
« a pris Abraham de l'autre côté du fleuve pour lui faire
parcourir le pays de Canaan » (Jos. XXIV, 3). « De l'autre côté

du fleuve, » dans ce contexte, ne peut guère signifier autre
¦chose que « de l'autre côté de l'Euphrate, » dans le pays

d'origine des Bené-Héber, des gens d'au-delà (Gen. X, 21 ;

cp. XI, 14-17 ; XIV, 13). Il est dès lors infiniment probable
qu'ailleurs encore, lorsqu'à propos de Charan, la ville de Nakhor

(et de Laban), il est question d'un « fleuve » à traverser,
ou plutôt du fleuve (avec l'article), comme c'est le cas dans

Gen. XXXI 21, le lecteur israélite n'aura pas longtemps
hésité sur le sens à attacher à ces mots : eth-hannâhâr. Ce ne

pouvait être que « le grand fleuve de l'Euphrate » (Gen. XV,
18 ; Deut. I, 7; Jos. I, 4; cp. Es. VIII, 7), le fleuve par
excellence1, celui qui plus tard servait aussi à marquer la limite
idéale du territoire israélite du côté de l'Orient (voir, outre
les passages de la Gen. du Deut. et de Jos. que nous venons
de citer : Ex. XXIII, 31 ; Deut. XI, 24, ainsi que 1 Bois IV, 21 ;

Zach. IX, 10; Ps. LXXII, 8).

En lisant les récits de J, le même lecteur n'aura pas non
plus été indécis au sujet de la région de l'Aramée que ce

narrateur désigne (Gen. XXIV, 10) par le nom d'Aram-naha-

rayim. Contrairement à l'opinion de M. Berthoud, qui suppose

que pour ./ ce nom désignait « l'Aramée tout entière
sans spécifier d'avantage, » n'est-il pas à priori plus naturel
de penser qu'il servait précisément à spécifier qu'il ne s'agit
ni d'Aram-Dammèseq (2 Sam. VIII, 5), ni d'Aram-Çôbâ, ou
d'Aram-Beth-Rekhôb (2 Sam. X, 6), mais de telle autre partie
de l'Aramée, la même que P a coutume de désigner par le
terme (peut-être moins étendu) de Paddan-Aram? En
araméen paddân veut dire un joug, en assyrien padânou un
champ (comp, le sedè Aram, campagne d'Aram, d'Osée XII,
13), en arabe le mot correspondant signifie une paire de

bœufs attelés à la charrue. Il est donc probable que le mot
1 Les auteurs de la Revision de la Bible Anglaise ont fait imprimer avec raison,

dans ces cas-là, the River avec une majuscule.

THÉOL. ET PHIL. 1901 21



314 H. VUILLEUMIER

signifiait à l'origine un espace de terrain qu'une paire de

bœufs peut labourer dans un temps donné, et que
l'expression géographique de Paddan-Aram désignait proprement

une région de l'Aramée réputée pour ses champs de blé.
Or cette région, où faut-il la chercher D'après ce qui
précède il n'est pas téméraire de supposer que ce doit être « de

l'autre côté du Fleuve, s Cette présomption se trouve
confirmée par le fait que les géographes arabes parlent d'un
Tell Faddân qu'on a retrouvé eri effet à 16 km. à l'ouest de

Harran1.
Nous sommes ramenés à la même région de l'Aramée palle

terme d'Aram-Naharayim. Cela résulte déjà du fait que ce

terme est employé comme un équivalent de celui de Paddan-

Aram, mais ressort en outre, avec toute la clarté désirable,
de Deut. XXIII, 4, où il est fait allusion à l'histoire de

Balaam, que les Moabites avaient « fait venir de Pethor en

Aram-Naharayim » pour qu'il maudisse Israël (comp. Nomb.

XXII, 5 « Pethor sur le fleuve »). Or Pethor, cela ne peut pas
faire de doute2, est le Pitrou des inscriptions cunéiformes,
lequel était situé en Mésopotamie, non pas, il est vrai, sur
l'Euphrate lui-même, mais sur un de ses affluents, le Sagour.
M. Berthoud admet bien que le nom d'Aram-Naharayim a pu
désigner la Mésopotamie, mais il suppose qu'il lui a été

appliqué «postérieurement» (à qui? ou à quoi?). Mais, bien

loin d'être une dénomination postérieure, il se rencontre

déjà dans des inscriptions égyptiennes sous la forme Naha-

rina et, qui plus est, au quinzième siècle avant l'ère
chrétienne, dans les fameuses lettres de Tell-el-Amarna sous la

forme Nahrima, pour désigner le territoire situé au NE. de

la Cœlésyrie, sur le cours supérieur de l'Euphrate, des deux
côtés de ce fleuve3.

1 Voir les commentaires de Holzinger (Kurzer Hand Commentar de K. Marti)
de Gunkel et surtout de Driver ad Gen. XXY, 20.

2 Quoi qu'en dise Jeremias, ouvr. cité p. 278, qui va chercher cette localité sur

les bords du « ruisseau d'Egypte, » à la frontière SO. de la Judée! Il n'a pris

garde ni à Deut. XXIII, 4, ni à Nomb. XXIII, 7, où Balaam, dans le premier de ses

mashals, dit expressément: « Balak m'a fait venir d'Aram. »

3 On a conclu de là, peut-être avec raison, que naharayim n'est pas un duel,

comme on l'avait tout naturellement admis jusqu'ici, mais que la terminaison



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD 315

De l'étude que nous venons de faire jusqu'ici il nous
paraît résulter que M. Berthoud n'a pas été heureusement
inspiré en suivant la piste que lui semblait indiquer Gen. XXIX, 1

E : « Jacob se mit en marche pour aller au pays des fils de

l'Orient. » Au lieu d'être « meilleure » que celle qu'avaient
suivie jusqu'ici les exégètes et, avec eux, les géographes et
les historiens, cette piste pourrait bien l'avoir engagé dans

une impasse. Déjà au point de vue de la méthode il n'était
peut-être pas très prudent, voulant déterminer le sens de

dénominations relativement précises, se rapportant â une
certaine région de l'Aramée, d'avoir recours à une expression

aussi indéterminée que celle de « pays des Orientaux. »

C'est bien à son sujet qu'on pourrait être fente, avec plus de

raison qu'à propos de l'emploi que J aurait fait du terme
d'Aram-Naharayim, de soupçonner que le narrateur E, ce hé

sachant plus où placer Paddan-Aram, » aurait préféré
employer cette expression imprécise de arçà Bcné-Qèdem. Mais

encore, que peut-on tirer de cette indication
Il est certain que le terme en question comprend

habituellement les tribus arabes et araméennes demeurant à l'E.
et au NE. de la Palestine. A la rigueur on pourrait en
conclure avec quelques commentateurs que, selon E, le lieu qui
servait de résidence à Laban au moment où Jacob se réfugia
auprès de lui, n'était plus la ville de Nakhor en Mésopotamie ;

que, s'étant détaché à son tour des Nakhorites de Harran, il
était venu avec son clan s'établir en deçà de l'Euphrate, dans

une contrée moins éloignée du pays de Canaan. Ce narrateur
aurait alors suivi une tradition qui offrait à cet égard une
variante par rapport à celle que représentent J et P. En soi,

il n'y aurait rien là de bien surprenant. Mais 1° cela n'infirmerait

en quoi que ce soit le fait que le Harran de Thérakh,
d'Abraham et de Nakhor, de Bethouël et de Rebecca était
situé en Mésopotamie; d'autant moins que selon E lui-même
(Jos. XXIV), d'accord sur ce point avec les deux autres nar-

ayim a le sens dit « locatif, » comme dans Ephrayim, Yeroushalayim, etc.

Aram-Naharayim serait alors, non pas l'Aramée des 2 fleuves, mais comme qui
dirait l'Aramée fluviale. Voir entre autres le commentaire de Holzinger et la

dernière édition du Lexique de Gesenius par F. Buhl.



316 H. VUILLEUMIER

râleurs, les pères d'Israël habitaient de temps immémorial
au delà du Fleuve. 2° Il n'est pas impossible que l'expression
de « pays des fils de l'Orient » soit prise tout simplement au
sens large, d'après lequel elle peut embrasser le NE. aussi
bien que l'Est ou le SE. Rien d'élastique comme ces termes
servant à désigner les points cardinaux. Pas n'est besoin de

rappeler qu'un « vent d'orient » ne vient pas toujours
mathématiquement de l'Est, ni de se prévaloir d'un texte tel que
Esaïe XLI, 25 où lahvé, parlant de Cyrus, dit: « Je l'ai suscité
du nord, et il est venu ; de l'orient, il invoquera mon nom. »

Un exemple plus topique nous est fourni par ce mashal de

Balaam (Nomb. XXIII, 7) auquel nous avons déjà eu l'occasion
de faire appel: « Balak, dit le voyant, m'a fait descendre

d'Aram, le roi de Moab m'a fait venir des monts de l'Orient, »

et pourtant il venait de Pethor en Aram-naharayim, c'est-à-
dire en Mésopotamie1

Nous voilà bien loin de Haran-el-Awâmîd dans l'Aramée
damascène, et de la lagune d'el-Atébé, et des rivières d'Abana
et de Parpar, ces deux « fleuves de Damas, » comme les

appelle Naaman le Syrien (2 Rois V, 12). Les patriarches auront
passé sans doute à plus d'une reprise par Damas, la principale

étape de l'une des grandes routes allant de l'Euphrate
en Canaan et en Egypte. Il s'en est même conservé un vestige
dans le texte d'ailleurs inintelligible de Gen. XV, 2b, que
Segond a rendu à tout hasard par : « et l'héritier de ma maison,
c'est Eliézer de Damas2, » sans parler de la légende que Jo-

1 11 est presque superflu, après cela, d'en appeler au fait que l'une au moins des

grandes tribus de Bené-Qèdem, celle de Shouakh, « frère » de Madian (Gen.

XXV, 2) pourrait bien être identique au « pays de Soulchou, » situé selon les

inscriptions cunéiformes un peu au S. de Harran, non loin de la jonction du Bélikh

et de l'Euphrate (v. Driver, ouvr. cité, p. 240). Remarquez d'autre part que les

tribus qui, au dire de / (Gen. XXII, 20-24), sont issues de Nakhor le transeu-

phratien, habitaient ou hantaient, en partie du moins, des contrées à l'E. et au

NE. de Canaan, fort rapprochées par conséquent des territoires occupés par les

Bené-Qèdem par excellence, ceux qui étaient censés descendre d'Abraham par
Qetoura(XXV,l-6^).

2 Le texte tel quel porte ceci : « et le fils de mèsheq la possession?) de ma

maison, c'est Damas (d') Eliézer. »



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD 31?

sèphe rapporte dans ses Antiquités d'après Nicolas Damas-

cène. S'il faut s'étonner d'une chose, dans le cas où le Charan
de la Genèse aurait été situé à si peu de distance de Damas,
c'est qu'à l'exception de ce membre de phrase énigmatique,
on ne discerne nulle part la moindre allusion à la proximité
d'une cité de cette importance, si bien connue des Israélites
à qui s'adressaient en première ligne les narrateurs et rédacteurs

de la Genèse. Ce qui est certain, c'est que dans le reste
de l'Ancien Testament il n'est jamais question de ce Haran
voisin de Damas.

Dans les trois ou quatre passages où l'on voit reparaître le

nom de Harran, c'est toujours de la ville mésopotamienne
qu'il s'agit. Ainsi dans 1 Chron. V. 26, où il est parlé des

contrées vers lesquelles Tiglat-Piléser déporta les gens de Ruben,
de Gad et de la demi-tribu de Manasse1 ; dans 2 Rois XIX, 12

cp. Es. XXXVII, 12, où le roi d'Assyrie (Sankhérib), dans

son message à Ezékias, se plait à énumérer les « nations »

que ses pères avaient subjuguées; dans Ez. XXVII, 23, où

Harran est nommé parmi les villes et les peuples qui
trafiquaient avec Tyr. La mention simultanée, dans ces passages,

du Khabôr, le fleuve de Gozan 2, de Rèceph, du pays
d'Eden ne laisse pas subsister de doute à cet égard : il s'agit
toujours de localités situées dans la région de l'Euphrate
supérieur. Et quand le Deutéro-Esaïe fait dire à lahvé : Mais

toi, Israël, mon serviteur, Jacob, que j'ai choisi, race d'Abraham

mon ami; toi que j'ai pris au bout du monde, que j'ai
appelé d'une contrée lontaine, mot-à-mot : « des flancs de

la terre » (Es. XLI, 8, 9), il ne pensait certainement pas à la
contrée de Haran près Damas, laquelle n'était au bout du
monde ni au point de vue d'un Juif demeurant en Babylonie
ni — et encore moins — en partant du point de vue
palestinien.

1 Dans ce passage, au lieu de Hin que porte le T. M., il faut lire avec les

LXX prt (voir Jeremias, ouvr. cité, p. 325).
2 Le principal des affluents septentrionaux de l'Euphrate, le Chaboras des Grecs ;

cp. 2 Rois XVII, 6; XVIII, 11. Ne pas confondre (comme l'a fait Segond dans

une de ses notes géographiques) avec le Kebar d'Ez. I, 1 etc., qui était un des

canaux du Bas-Euphrate près de Nippour, au SE. de Babel.



318 H. VUILLEUMIER

Ceux qui auront eu la patience de nous suivre jusqu'ici
jugeront-ils encore que « c'est le nom d'Aram-des-deux-ri-
vières qui constitue en réalité le seul argument sur lequel
peut encore en apparence s'étayer l'opinion qui place Charan

en Osraène » Nous nous permettons d'en douter et, si

nous en jugeons par nous-même, leur conviction que le

Charan de la Genèse et « le Harran des commentateurs » ne
font qu'un et que le fleuve à traverser par ceux qui y vont
ou qui en viennent est bien l'Euphrate, ne sera guère ébranlée

par les objections qu'il nous reste à examiner.
L'une de ces objections, celle que M. Berthoud fait valoir

en dernier lieu, ne nous arrêtera pas longtemps. Aussi bien
lui-même la présente-t-il plutôt sous la forme d'une demande

d'explication. Nous voulons parler de l'expression dont le

diacre Etienne (ou celui qui a reproduit son discours) se sert
au commencement du chap. VII du livre des Actes, quand
il dit que le Dieu de gloire apparut à Abraham lorsqu'il était
en Mésopotamie, avant qu'il s'établît à Charan (v. 2)- La
solution la plus simple, lorsqu'on rapproche ces mots de ceux
qui leur font suite, consiste à dire qu'il y a là une confusion
entre la Mésopotamie et le pays des Chaldéens (v. 4). Mais

comme, dans sa revue historique, Etienne s'écarte sur plus
d'un point de l'ancienne narration biblique pour suivre la
tradition juive postérieure, il ne serait pas impossible que,
dans le passage en question, il se fût fait l'écho de quelque
légende ayant cours dans le judaïsme de son temps. Il se

trouve, en effet, que dans une prétendue Apocalypse d'Abraham

(éditée par Bonwetsch dans le 1er fascicule des « Studien

zur Geschichte der Theologie und Kirche ») il est parlé d'un
premier voyage qu'Abraham aurait fait à Fandana, c'est-à-
dire sans doute à Paddan (-Aram), et qui aurait été, pense-
t-on, un voyage de « propagande religieuse1. » Mais pareille
légende, — elle semble avoir eu pour but d'interpréter de

façon édifiante ces mots de Gen. XII, 5: «et les âmes (c'est-à-
dire en réalité les personnes esclaves, cp. XXXVI, 6) qu'ils
avaient acquises (dans le sens de gagnées à Charan, » —

1 Voir Jeremias, ouvr. cité, p. 210, et son article Mesopotamien dans la 3e

édition de la « Real-Encyklopaedie » de ïlerzog-IIau,ck.



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD 319

peut-elle prétendre à une valeur historique quelconque? En
a-t-elle plus que l'haggada bien connue d'après laquelle Abraham

se serait échappé du feu (our) des Chaldéens et aurait
enduré des persécutions de la part de Nemrodi

Quant à la mention qui est faite dans Gen. XXXI, 21 de la

montagne de Galaad, nous avouons ne pas comprendre la
force de l'argument que M. Berthoud croit pouvoir en tirer.
S'enfuyant de chez Laban avec tout ce qui lui appartenait,
Jacob se leva, raconte /, il traversa le fleuve, et « tourna sa

face vers la montagne de Galaad, » c'est-à-dire qu'il prit la
direction du pays montagneux de ce nom (comp. Deut. III,
12). « Si, dit à ce propos M. Berthoud, Jacob était parti du
Harran du Nord, au lieu de parier du mont de Galaad, il
(mettons : le narrateur) aurait parlé de l'Hermon ou du Liban,
ou mieux encore de Damas ou de Hamath qui étaient les

deux villes importantes intermédiaires entre l'Osroène et

Canaan, représentant les deux routes principales allant de

ce Harran à Sichern. » On ne voit pas, en vérité, pourquoi,
dans le cas supposé, J aurait dû faire cela. Il n'était pas tenu,
ici plus qu'ailleurs, d'entrer dans le détail de l'itinéraire
suivi par les voyageurs, de parler des hautes sommités ou des

grandes villes qu'ils devaient trouver sur leur chemin. Il lui
suffisait de relever le fait qu'après avoir franchi le fleuve,
c'est-à-dire l'Euphrate, le patriarche en fuite prit à un
moment donné la direction des monts de Galaad. Cette marche

vers Galaad n'exclut d'ailleurs en aucune façon le passage
préalable par Hamath ou par Damas. Si le narrateur lui fait
prendre cette direction-là, c'est apparemment parce qu'une
des routes tendant de Damas au Jourdain, — ce même Jourdain

que Jacob avait franchi tout seul vingt ans auparavant
(XXXII, 10), — passait par les monts de Galaad. Mais il avait

pour cela une autre raison encore, qui pourrait bien avoir été

sa raison principale: c'est que la tradition populaire qu'il
1 II est à remarquer que le discours d'Etienne s'écarte aussi, au v. 4, de la

chronologie de Gen. XI, 32 cp. v. 26 et XII, 4.b. D'après lui, Abraham serait

resté à Charan jusqu'après la mort de son père, tandis que d'après le texte
hébreu et les LXX, Thérakh aurait vécu encore 60 ans après l'exode d'Abraham.

La version des Actes s'accorde avec le texte du Pentateuque samaritain.



320 H. VUILLEUMIER

reproduit dans son récit faisait remonter à ce voyage de Jacob
et à la convention solennelle de Jacob avec Laban l'origine de

ce nom même de Galaad: 1^?73 expliqué par *JJ) 73, «monceau

servant de témoin » (XXXI, 46-48), ainsi que la
détermination, sous la sauvegarde du Dieu de Nakhor et du Dieu
d'Abraham, de la future limite entre le territoire araméen et
le territoire israélite (ibid. v. 51-53a). Il n'y a là rien qui ne
se puisse concilier avec la venue de Jacob du Llarran d'au
delà du Fleuve. Tout ce qu'on peut dire, c'est qu'au v. 21 le
nom de Galaad est employé par prolepse: « la montagne de

Galaad, » au lieu de: la montagne qui allait recevoir ce nom.
Beste le « tour de force » que le narrateur impute à Jacob

et à sa tribu en leur faisant franchir en dix jours la distance
de plus de 500 km. qui sépare des monts de Galaad le Harran

de Paddan-Aram ou d'Aram-Naharayim. Ici nous abondons

dans le sens de M. Berthoud. Il est bien évident qu'il
était matériellement impossible de faire ce voyage, même au

pas de course, en un temps aussi limité. Inutile de dire que
les exégètes ont depuis longtemps remarqué la chose et que,
pour lever la difficulté, ils ont recouru à divers moyens plus
ou moins plausibles. On a d'abord la ressource de supposer
qu'il y a quelque erreur dans le texte, que les chiffres des

jours, par exemple, ont subi une altération. Cette ressource
est assez précaire ; c'est un expédient qui n'a trouvé en

somme que peu de faveur. Si les versets en question (XXXI,
21-23) provenaient de la source E, on pourrait, en les

rapprochant de XXIX, 1 (Jacob partant pour le pays des Orientaux),

admettre que Laban, ayant abandonné les environs de

Harran, habitait plus près de la Palestine, en un lieu d'où il
pouvait aisément rejoindre les fuyards en 7 journées de marche,

malgré l'avance de 3 jours qu'ils avaient sur lui. C'est

le parti qu'a pris Dillmann dans son excellent commentaire
et vers lequel paraît incliner Holzinger1. On voit que cette
solution n'est pas sans rapport avec l'hypothèse de M. Ber-

1 II est vrai que, dans ce cas-là, on est obligé d'admettre aussi que les mots:
et il traversa le fleuve (v. 21) sont une glose rédactionnelle ou proviennent d'une

autre source. Car il n'est pas venu à l'esprit de ces exégètes que le fleuve puisse

signifier autre chose que l'Euphrate.



RÉFLEXIONS AU SUJET DE L'ARTICLE DE M. BERTHOUD 321

thoud. Seulement, elle se rapporte exclusivement à la
demeure de Laban et n'essaye pas de spécifier où était situé le
« pays » (XXXI, 13) ou le « lieu » (ibid. v. 55) en question.
Mais les versets dont il s'agit ne proviennent pas de E.
Comme l'a démontré Gunkel dans sa magistrale analyse
critique des sources de ce chap. XXXI, ils font partie intégrante
du récit de /. Or il n'est pas douteux que, selon la tradition
reproduite par ce narrateur, Laban, « fils de Nakhor, » habitait

encore à Harran à l'époque où Jacob vint se réfugier
auprès de lui (XXVII, 43 ; XXVIII, 10 ; XXIX, 4-6,13 sq). Cela

étant, il ne reste qu'une seule explication possible, c'est que
l'auteur israélite du neuvième siècle de qui provient cette
version de l'histoire du retour de Jacob en Canaan, ne se

rendait pas exactement compte des distances à parcourir1.
Et comment s'en étonner? Il ne parlait pas de visu et ne
connaissait que par une tradition séculaire, restée longtemps
orale, les histoires qu'il raconte avec le charme et la couleur
que l'on sait. 11 s'est servi des chiffres sacramentels 3 et 7

comme ailleurs (XXIV, 55) il parle d'une dizaine de jours,
comme d'autres emploient ça et là le chiffre conventionnel
de 40 jours et 40 nuits, sans y attacher une importance en

quelque sorte documentaire.
Nous laissons à nos lecteurs le soin de décider si l'objection

fondée sur cette méprise vénielle de l'un des trois auteurs
mis à contribution pour la rédaction du livre de la Genèse, est
d'une « gravité » suffisante pour contrebalancer, à elle seule, le

poids des raisons qui nous paraissent militer en faveur du
Harran traditionnel. Il ne nous reste plus, en terminant,
qu'à féliciter chaleureusement M. H. Berthoud de ce que, au
milieu de son activité missionnaire, il sait trouver du temps
à consacrer à des travaux de cette nature, et à le remercier
de l'occasion qu'il nous a fournie d'étudier ce sujet de plus
près.

1 Ainsi en jugent aussi Gunkel et Driver, ad loc.

Cergnat (Ormonts), juillet 1904.


	Quelques réflexions au sujet de l'article de M. Berthoud

