Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 4

Artikel: Méthode historique et philosophie de I'histoire : chez Ferdinand-
Chrétien Baur

Autor: Perriraz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

METHODE HISTORIQUE ET PHILOSOPHIE DE L’HISTOIRE

chez FERDINAND-CHRETIEN BAUR

PAR

L. PERRIRAZ!

Dans son Histoire de U'Eglise d’Allemagne au diz-neuviéme
siécle, Reinhold Seeberg constate que bien peu de personnes
lisent encore les ouvrages de Baur?2. N’est-il pas 'homme qui
a appliqué a I'étude des origines du christianisme les caté-
gories hégéliennes et causé par1a un préjudice considérable &
la foi de ’Eglise? A quoi bon, dés lors, s’occuper encore de lui ?
Son point de vue est dépassé, sa méthode a été brisée et rem-
placée par une méthode meilleure; sa conception n’a pas
résisté au controle des [aits ; laissons donc les morts ensevelir
les morts et n’allons point chercher si loin des sujets de dis-
cussion, alors qu’autour de nous tant de problémes sollicitent
notre attention et font appel a nos efforts.

Je ne sals si je me trompe, mais il me semble que c’est
ainsl que raisonnent beaucoup de gens qu’attirent les ques-
tions pratiques ou qu’effrayent les constructions historiques
trop massives. On oublie que si nous savons mieux aujour-
d’hui ce qu’a été le christianisme primitif qu’on ne le savait
il y a cent ans, si nous sommes mieux renseignés sur la com-

1 Ce travail a été fait pour étre lu en séance de la Sociélé vaudoise de théologie ;
il n’a pu I’étre par suite de circonstances indépendantes de la volonté de ’auteur.
2 R. Seeberg, Kirche Deutschlands im 19. Jahrhundert, p. 145.%
THEOL. ET PHIL. 1904 18



266 1. PERRIRAYZ

pléxité des faits et sur la marche de I’histoire que nos devan-
ciers, c’est en grande partie aux travaux de Baur que nous
le devons. Il a été un initiateur de premier ordre, il a ouvert
& la critique des voies nouvelles, il a posé des problemes qui
ne sont point encore complétement résolus, et en regardant
d’'un peu prés l'état actuel des questions, en considérant avec
attention les débats qui se livrent autour des problémes
centraux du christianisme, on est frappé de voir combien il
est encore pres de nous 1.

Ce n’est point mon intention de vous raconter son ceuvre;
je la suppose connue. Je me propose simplement d’attirer
volre attention sur sa méthode historique dans ses rapports
avec sa philosophie de I'histoire, de vous montrer que quoi
qu'on en dise, Baur a possédé la vraie méthode historique et
que c’est sa philosophie de I’histoire qui I'a empéché d'en
tirer tout le parti qu’il aurait pu, soit en 'aveuglant sur des
faits trés importants, soit en le poussant & assurer a d’autres
faits une valeur exagérée.

En opposition & la critique de ses devanciers qu’il qualifie
de dogmatique, d’abstraite ou de négative suivant qu’il parle
de Semler ou de Storr, de Schleiermacher ou de Gieseler, de
Bruno Bauer ou de Strauss, Baur de Tubingue a appelé sa
critique, « critique historique. » Elle consiste & ne point étu-
dier une ceuvre indépendamment des circonstances, des
influences du milieu qui 'ont vue naitre, mais, au contraire,
a la replacer dans le cadre ou elle a vu le jour, et d’appeler
comme témoins de sa date, de sa valeur et de son role, tous
les éléments fournis par une investigation aussi exacte que
possible, et capables de jeter un peu de lumiére sur les pro-
blémes qu’elle pose. Baur s’est efforcé de comprendre le
christianisme et les écrits dont se compose le canon du Nou-
veau Testament par le milieu ambiant, par les circonstances
qui les ont produits, par les aspirations religieuses, les inté-
réts de parti ou de chapelle dont ils portent la marque. Il
était des lors nécessaire de faire appel & tous les renseigne-

! Troeltsch, Die Absolutheit des Christentums, 1902, p. 8, note.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 2O/

ments fournis sur les deux premiers siecles de I’Eglise chré-
tienne, de dessiner un tableau aussi complet que possible de
tous les éléments propres & les éclairer d'une lumiere plus
ou moins vive, de projeter sur eux toutes les clartés offertes
par les hommes et les choses de leur temps. Les circonstances
expliquent 'ceuvre, et 'ceuvre & son tour devient un moyen
de comprendre mieux les circonstances auxquelles elle doit
son origine.

Au reste, Baur s’est expliqué assez clairement la-dessus, et
il suffira de reproduire quelques-unes de ses déclarations les
plus précises pour étre tout a fait fixé sur ses intentions.

« Si 'on ne veut pas concevoir faussement le point de vue
objectif de la critique, il importe de considérer deux choses.
Tout d’abord, il faut étudier la conception générale basée sur
tous les renseignements historiques précis. Puis, ce point de
vue objectif solide obtenu, il sera naturel de chercher a expli-
quer certains renseignements d’un ordre inférieur, et qui, en
eux-mémes, auraient conduit 4 des hypothéses incertaines.
Eclairés d’'un jour tout nouveau, ils ne peuvent servir qu’a
fortifier le résultat obtenu!. »

Ailleurs, dans U'introduction & ses Etudes critiques sur les
évangiles synoptiques, il est plus explicite encore.

« Tout écrivain appartient au temps ou il écrit, et plus
Pobjet dont il parle agite ce moment de I’histoire et en pénétre
la vie spirituelle de maniére a éveiller des oppositions diverses
d’opinions, de partis et d’intéréts, plus grande est la certitude
que celui qui écrit porte en soi le reflet du moment et que
les motifs qui lui ont mis la plume & la main sont puisés
dans les rapports historiques. La critique qui se met a ce
point de vue se nomme, avec raison, critique historique,
parce qu’elle se donne pour tiche essentielle de se placer
dans les circonstances du moment ou ces écrits (les Evangiles)
ont vu le jour. Mais, si elle ne veut point partir d’une propo-
sition aventureuse, elle ne doit point limiter ses renseigne-
ments au seul moment ot 'on place leur origine apostolique ;

1 [eber die sogenannten Pastoralbriefe, 1835, préface p. v et vI.



268 1. PERRIRAY

il les faut etendre aussi loin que possible, selon les données
fournies sur leur origine historique 1. »

(Cest ce principe qui a dirigé Baur dans son étude sur les
Pastorales; il a recherché le milieu historique capable d’éclai-
rer d’une maniére aussi satisfaisante que possible les données
fournies pas ces lettres.

Dans son histoire des origines du christianisme il a com-
mence par étudier les circonstances spéciales dans lesquelles
se trouvaient le monde gréco-romain et le monde juif au
moment ou apparait le christianisme, non seulement pour
expliquer les succés de la mission chrétienne pendant les
premiers siécles de l’ére chrétienne, mais pour chercher a
comprendre, par un principe commun, toutes les manifesta-
tions religieuses, morales et politiques qui ont signalé I’époque
ou ’Evangile entra dans le monde. Nous verrons plus loin
comment il est sorti des limites permises par une saine inter-
prétation des faits et pourquoi. Pour le moment il nous suffit
de constater que Baur a uni la pratique a la théorie, et que
dans ses préfaces il n’a fait que nous donner la formule de
son procédeé.

La méthode de Baur n’est pas autre chose que la méthode
génétique en vertu de laquelle on cherche & expliquer un fait
par ses causes lointaines dans le passé ou par ses causes pré-
sentes dans le milieu ambiant. Elle présuppose que tout ce
qui arrive dans le monde procéde d’'un méme principe, que
tous les faits sont unis entre eux par des liens nombreux et
complexes, qu’il est du devoir de I'historien de rechercher.
Elle supprime les barriéres mises autour de certaines mani-
festations spéciales, en les faisant rentrer dans le mouvement
général de I'histoire. Tout ce qui se passe est concu comme
appartenant & une méme série de phénomenes qui s’enchai-
nent et s’harmonisent en un vaste tableau d’ensemble dont
tous les éléments s’expliquent les uns par les autres. « Le
vrai progres historique, dit Baur, ne peut étre réalisé que si
tout phénomeéne historique est envisagé tel qu’il se donne

1 Kritische Untersuchungen iiber die Kanonischen Evangelien, 1847, p. 73 sq.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 269

lui-méme, et n’est placé ni trop haut, ni trop bas, c¢’est-a-dire
n’est considéré ni comme négation absolue, ni comme mani-
festation absolue de I'idée, mais comme un moment néces-
saire & I'idée pour marcher a la réalisation compléte de son
étre dans la série de tous ses moments dont chacun est la
présupposition nécessaire de 'autre?. »

Cela revient & dire que pour la critique, il n’y a pas de faits
absolus, ni qui soient des quantités négligeables ; tous sont
enchainés les uns aux autres par le principe de la relativité:

I’antiquité, le moyen 4age ont ignoré cette conception des
choses, ou du moins, si quelques auteurs ont soupconné les
raisons générales sur lesquelles elle repose, ils n’ont point
été capables d’en tirer les conséquences que les temps mo-
dernes en ont fait sortir. Pour étre conduit & I’'application de
cette méthode, 11 fallait la connaissance, dont nous venons
de parler, du lien interne des choses, de I'idée que tout dans
I’histoire se tient et découle d’un seul principe qui ser éalise
a4 travers le monde. Il fallait parvenir & la conviction de
I'unité de l'espéce humaine et du caractére humain, de tout
ce qui signale, accompagne, facilite ou entrave les progrés de
la race.

Cette idée de I'unité supérieure aux barriéres nationales
dans lesquelles les peuples de l'antiquité avaient vécu, ap-
portée par le christianisme, n’a été, pendant longtemps, consi-
dérée que sous son aspect religieux. La notion du rapport
des manifestations humaines entre elles, des relations qui
unissent la vie spirituelle aux conditions physiques dans les-
quelles elle est appelée & se réaliser, sans étre tout & fait
absente dans le passé, vu que des hommes tels que Thucydide
et Tacite 'ont connue, demeurait comme un germe qu’aucune
rosée ne vient féconder 3.

(Vest & la Renaissance qu’ont paru les conditions vraies de
la méthode génétique en histoire. La découverte de l'anti-
quité classique, les voyages lointains, le sentiment de solida-
rité qui pousse les peuples & s’unir, le renouvellement de la

1 Tiibinger Zeitschrift fiir Theologie, 1838, cah. III, p. 105.
2 E. Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode, p. 18 sq.



270 I.. PERRIRAZ

vie religieuse et morale provoquerent 1’'éveil des esprits qui
apprirent a distinguer entre les moments divers de 'histoire
et les manifestations multiples de l’intelligence humaine.
Cependant ce n’est guére qu’a la fin du dix-huitiéme siécle
que cette conception gagne du terrain et triomphe. Sous la
poussée des besoins nouveaux fortifiés par la découverte de
I’Orient et par le retour & la nature et a la poésie, on retrouva
le chemin entrevu au seiziéme siécle, on éprouva le désir de
se plonger dans I’étude du passé, de donner a chaque peuple
sa caractéristique, a chaque littérature sa couleur et sa saveur
particuliére, et par suite on se vit contraint de les étudier
dans le milieu et dans les circonstances spéciales qui leur
ont donné naissance. « On a découvert alors qu’'une ceuvre
littéraire n’est pas un simple jeu de 'imagination, le caprice
d’une téte chaude, mais une copie des meeurs environnantes
et le signe d’un état d’esprit. On en a conclu qu’on pouvait
d’aprés les monuments littéraires retrouver la facon dont les
hommes avaient senti et pensé il y a plusieurs siéclest. » A
cela se méla l'aspiration philosophique, le besoin de syste-
malisation ; on tenta de comprendre toutes les manifestations
retrouvées comme des stades d’un méme proces qui, d’'un
mouvement lent et progressif, entraine toutes choses.

Cette conception, dont Lessing se fait le défenseur dans
son remarquable opuscule : De U'éducation de la race humaine,
commande toute la philosophie de 'histoire de Herder.
Ottfried Muller en cherchera la démonstration dans ses études
sur les mythologies anciennes, et sur le terrain de I’histoire
universelle Niebuhr et Ranke s’appliqueront a la faire
triompher.

Dans le domaine de la critique biblique, les timides essals
d’appliquer cette méthode aux écrits de I’Ancien et du Nou-
veau Testament étaient venus se heurter contre la vieille idée
du canon inspiré, bloc tombé du ciel en quelque sorte, et
auquel nul n'osait toucher sans étre considéré comme un
destructeur de la foi, norme absolue de toute vie religieuse,

1 Taine, Histoire de la littérature anglaise, vol. 1, préface p. v.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 271

qu’il n’était pas permis de soumetire aux investigations de la
critique.

Il est vrai que pendanl le cours du dix-huitieme siécle
cette conception avait été singulierement battue en bréche, et
gue les théories mises au jour dans les premieres années du
dix-neuviéme siécle, si elles s’inspiraient de principes scien-
tifiques supérieurs et d’un respect plus grand a I'égard des
livres canoniques, ne paraissaiernt pas devoir la resiaurer.
Cependant elle agissait encore fortement sur les esprits, el
c¢’est ce qui explique les nombreuses tentatives de la critique
pour mettre d’accord ses hypotheses avec la foi en ’histori-
cité et méme en 'authenticité des écrits bibliques.

Baur brisa complétement la vieille notion du Canon. Il
demanda que les livres du Nouveau Testament fussent étudiés
de la méme maniére que les autres littératures, et montrant
les liens qui unissent toutes les manifestations dont notre
humanité est le théatre, il supprima les barriéres que 1'on
avait élevées autour de la révélation et de la littérature bibli-
ques. « Le christianisme est un phénoméne historique, et
doit étre étudié historiquement.... 1l apparait dans un enchai-
nement historique qu’il ne peut en aucune maniére renier,
que seuls des dualistes et des docétes tels que Marcion, pour-
raient oser détruire de la maniére la plus violente. Comment
savoir ce qu’il est et la maniére dont il est entré dans le
monde, si I'on ne revient pas aux rapports historiques dans
lesquels il est apparu, aux voies par lesquelles il fut amené
et préparé, aux causes qui ont coopéré & sa formation, et sl
I'on ne cherche pas, par tous ces moments pris ensemble, &
éclairer 'origine et ’essence du christianisme, pour autant
que cela se peutl. » Il ne s’agit, dés lors, pas de savoir qui a
écrit tel ou tel livre; la question de l'authenticité ou de
I’'inauthenticité ne joue pas le role que les critiques lui atttri-
buaient jusqu’ici. Il importe avant tout de savoir ce que sont
les livres, quelles idées ils reflétent, de quelles tendances ils
sont les témoins. Et pour cela il suffit d’appliquer a I'étude

1 Baur, Tibinger Schule, p. 13 sq.



2732 L. PERRIRAZ

de ces livres et des conceptions qu’ils proclament, les mémes
principes d’investigation scientifique employés a l'égard de
toutes les productions de ’esprit humain 1.

Nous n’avons pas a raconter ici les débats, violents parfois,
qui éclatérent autour des idées de Baur. Il nous suffit de
constater que le principe méthodologique, dont nous avons
tenté la caractéristique, n’a pas été renversé, que la voie
ouverte par Baur, voie plus ou moins isolée tout d’abord, est
devenue le chemin large et siir que suivent, & ’heure actuelie,
tous les théologiens dont l'ceuvre a quelque valeur scien-
tifique. « Notre conviction historique fondamentale, dit le
professeur Hermann Gunkel, est que nous ne sommes point
en état de comprendre une personne, une époque, une pensee
sans sa préhistoire, que nous ne pouvons parler d’intelligence
réelle et vivante que si nous connaigsons le procés de sa
formation. Connaitre historiquement, c’est connaitre au
moyen de P’enchainement historique2. » Dans une brochure
tres intéressante et tres suggestive que Troeltsch, de Heidel-
berg, a publiée sur ce sujet: Méthode historique et méthode
dogmatique en théologie, il est facile de voir qu’il ne concoit
pas la méthode historique autrement que Baur ne I'a com-
prise. Je sais bien que les idées de Troeltsch ne sont pas
acceplées par tous, qu’il a trouvé des contradicteurs nom-
breux, mais je ne sache pas qu’'on ait fait des objections
graves & sa méthode historique 3.

Les adversaires de la critique moderne n’emploient pas
d’autre méthode historique pour chercher & en neutraliser
les résultats. lls opposent résultats a résultats et non méthode
a méthode. Les conclusions de Baurn’ont pas été renversées
autrement. Ritschl, qui se montra I'adversaire scientifique

1 Baur. An Herrn D* K. Hase, p. 7 sq.

2 H. Gunkel, Zum religionsgeschichtlichen Verstindnis des N. T., 1903,
p- 10 et 11.

3 Gf. Troeltsch, Ueher historische und dogmatische Methode der Theolojyie,
dans les Theologische Arbeiten aus dem rheinischen wissenchaftlichen Prediger-
verein. Neue Folge, cahier 4, p. 89 sq. ; Reischle dans la Theologische Rundselau,
1901, p. 261 sq., 305 sq.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 273

le plus habile de ’Ecole de Tubingue, aprés en avoir été¢ un
des adhérents les plus décidés, n’a pas mis en ceuvre d’autres
procédés que ceux employés par Baur. C’est, au reste, ce que
ce dernier avait déclaré. « On peut repousser les résultats de
ma critique, mais ou ne le fera pas par d’autres moyens que
ceux que je mets en ceuvre, »

Mais, me direz-vous, comment se fait-il que, si Baur a
connu la vraie méthode historique, il soit arrivé 4 des résul-
tafs que la science a reconnus comme faux ?

Tout d’abord, il est exagéré de dire que les résultats mis
au jour par la critique de Tubingue soient tous controuveés;
de plus il est de I'essence méme de la science de ne jamais
pouvoir affirmer avec certitude que les découvertes qu’elle
met au jour soient définitives absolument. La science pose
des problémes, tente des solutions, hasarde des hypotheses,
et bien naif serait celui qui voudrait considérer ces manifes-
tations comme définitivement acquises. Le bagage des faits
scientifiquement certains est bien petit en face de tous ceux
qui ne le sont point. Les problémes résolus sont peu nom-
breux aupres de ceux qul restent ouverts et qui le resteront
longtemps encore. Il ne faut donc pas s’étonner si beaucoup
de résultats, donnés par Baur comme acquis, se sont trouvés
des problemes & la solution desquels la science biblique a
consacre ses forces.

Il n’en reste pas moins que le discrédit des idées de Baur
a été considérable et que beaucoup, a ’heure actuelle, envi-
sagent son ceuvre comme une ceuvre de destruction. Dans
son Histoire de U Eglise au dixz-neuviéme siécle, Nippold ra-
conte qu’il était un temps ol I’on ne mentionnait plus le
nom de Baur, et que l'on se contentait de parler de Ritschl
et de quelques autres. A quoi tient cette sorte d’oubli dans
lequel Baur est tombé, ou tout au moins, si 'on ne peut
parler d’oubli complet, ce discrédit qui dans tant de milieux
plane sur sa critique ? Cette question nous permet de péné-
trer plus avant dans notre sujet.

Pour comprendre une époque, un moment de I’bistoire,
pour en saisir la physionomie particuliére, les courants qut



274 I.. PERRIRAZ

s’y heurtent, les tendances qui s’y manifestent, il importe
avant toutes choses de laisser parler les sources, les faits, les
hommes de ce temps-1a, et pour cela de procéder a un examen
des éléments que nous fournissent les documents et les tradi-
tions, d’opérer un triage entre le vrai et le faux, authentique
et 'inauthentique. Pour accomplir ce travail il g’agit de
trouver un élément reconnu solide, hors de toute contesta-
tion, qui serve de guide au chercheur, qui le dirige a tra-
vers les obscurités dont les siécles anciens sont recouverts.

Baur partit des lettres de Paul. I’étude de nos deux épitres
aux Corinthiens lui révéla une certaine opposition rencontrée
par Paul dans son ceuvre au sein de la grande cité marchande
de I’Achaie. Il retrouva cette méme opposition dans I'épitre
aux (Galates et arriva a la conviction que le rapport de Paul
aux autres apotres « était tout autre qu’on le supposait ordi-
nairement, qu’olt 'on pensait voir une harmonie parfaite
entre tous les disciples, il y avait pluldt une opposition qui
alla si loin que du coté judéo-chrétien l'autorité de 'apotre
Paul fut mise en question . »

D’autre part, son étude approfondie du gnosticisme et des
courants religieux du second siécle lui avait permis de cons-
tater que dans certains cercles chrétiens de cette époque
I’apotre des Gentils était violemment attaqué.

L’opposition entre Paul et les autres apotres, entre les par-
tisans de Paul ou pauliniens, et les partisans de Pierre ou
pétriniens, est devenue la pierre angulaire de toute la cons-
truction historique de Baur. (Vest de la qu’il partit pour
étudier ’'époque apostolique, pour opérer le triage des lettres
qui nous sont parvenues sous le nom de Paul, pour fixer la
date et assigner & chacun des écrits du Nouveau Testament
sa place dans le développement de I’Eglise primitive.

Leslettres de Paul ont donc été le point de départ de toutes
les recherches de Baur sur le christianisme primitif et sur
le canon.

A un moment ot la critique des évangiles menacait de

1 Baur, Kirchengesehichte des 19. Jahrh., 1862, p. 395 sq.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 275

se perdre dans le scepticisme ef ol 'on ne voyait aucune
issue a la situation dans laquelle on se trouvait, il a montré,
en opposition & Strauss, que les renseignements fournis par
nos livres canoniques étaient assez nombreux pour arriver a
se faire une idée précise des circonstances qui ont caractérisé
le siécle apostoliqﬁe et postapostolique. Pour cela il suffit
de les interroger avec soin et surtout avec méthode, c’est ce
que Baur a fait et sur ce point il ne s’est pas trompé. On a
pu rejeter sa construction, mais on n’a pas abandonné la voie
qu’il a ouverte. Les lettres de Paul sont restées au centre
des recherches historiques sur les origines chrétiennes. Nul
aujourd’hui ne conteste ce point de départ, sauf peut-étre
I’école radicale hollandaise qui, en rejetant ces lettres au
second siécle, a tout remis en question sans apporter aucune
lumiére sur les obscurs problémes des origines. « Pour trou-
ver la clef qui permit de pénétrer dans cette époque si impor-
tante, dit Arnold Meyer, on s’est instinclivement attaché a
cette grande personnalité, depuis qu’on travaille d’une ma-
niére vraiment historique. Ce temps-14 n’a pas de caractére
plus puissant que celui de 'apotre Paull. »

Ce besoin de posséder la réalité, de ne rien laisser & la fan-
taisie, et de ne négliger aucun fait qui puisse lui fournir
I'intelligence du siécle apostolique, se retrouve partout dans
les études critiques de Baur. Ainsi, dans son étude sur I'épitre
aux Romains, il cherche tout d’abord & déterminer la valeur
et le rapport des différentes parties de cet écrit ; il voit dans
les chapitres 9-11 le centre de 'ceuvre et part de l& pour
juger ordonnance de la lettre et la valeur de tous ses élé-
ments. '

Dans sa controverse avec Rothe sur les origines de I’épis-
copat, il s’efforce de déterminer le rapport des épitres d’Ignace
a celle de Clément Romain, et aprés avoir moniré par des
témoignages historiques que la date de cette derniére est stire
tandis que celle des lettres d’Ignace ne l’est pas, il rejette
celles-ci & une époque postérieure a celle admise par Rothe.

1 A. Meyer, Die moderne Forschunyg iiber die Geschichte des Urchristentums,
1898, p. 8.



276 L. PERRIRAZ

Cela ne veut pas dire que les épitres d’Ignace ne lui soient
d’aucune utilité ; rejetées au dela de I'an 150, elles restent un
témoin précieux de I'état de I’Eglise & ce moment-la 1.

Nous touchons ici du doigt la différence qui sépare Baur
de Strauss. Tandis que ce dernier se contente de briser les
récits les uns contre les autres et de tout rejeter dans le
domaine du mythe ou des possibilités métaphysiques, Baur,
I’homme de la réalité, cherche toujours & prendre pied sur
le terrain ferme des faits, et sentant le sol des Evangiles trop
vacillant, il va demander a celui de tous les témoins littéraires
des origines chrétiennes le plus prés des événements, de lui
servir de guide. A la Gazette évangélique, qui l'accusait
d’avoir la méme critique que Strauss, il répond que c’est
une erreur, car tandis que Strauss voit partout des mythes et
rejette un fait par la seule raison qu’il lui apparait comme tel,
lui, Baur, ne rejette pas un seul fait qui serait miraculeux
ou contradictoire. « Partout je pars du fait historique déter-
miné et, de cette base, je cherche a rassembler en un tout
les divers fils de mes combinaisons critiques. Le maintien
du fait historiquement donné est la caractéristique de ma
critique 2. »

Cet amour du fait, ce besoin de connaitre la réalité explique
que, malgré les défauts de sa conception, Baur n’ait pas
complétement mutilé la réalité et que ses ouvrages, bien que
dépassés sous le rapport de 1’érudition et de I'exactitude du
détail, soient encore trés propres & enseigner ce qu’est une
véritable histoire.

Mais il ne suffit pas de déterminer les faits historiques, de
trouver un point de départ solide qui permette de s’orienter
dans le dédale du passé et d'y répandre un peu de lumiére.
Il faut encore établir entre les faits reconnus certains une
corrélation, un enchainement, parce que dans la réalité, il v
a partout des enchainements, que nulle part on ne rencontre
des phénoménes absolument indépendants, ni absolument

1 Tiibinger Zeitschrift f. Theol., 1838, cahier 3, p. 148 sq.
2 Tiibinger Zeitschrift f. Theol., 1836, cahier 3, p. 206.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR L iy

nouveaux, et que tout ce qui arrive subit l'influence des
choses au milieu desquelles il se produit 2.

Un fait en lui-méme n’est rien, et une collection de faits
n’est point une histoire. Pour étre conforme & son objet,
I'histoire doit étre quelque chose de vivant comme ce qu’elle
est destinée & représenter. Il ne faut donc pas se borner a
constater ce qui est arriveé, a grouper des indications propres
& éclairer la nature du moment ou la valeur de I’ceuvre qu’on
soumet a ses investigations, il faut encore établir une sorte
de perspective qui mette en lumiére les faits qui doivent étre
mis en lumiére et qui rejette dans Pombre ceux qui sont
d’une importance moins considérable. Or, & moins de s’en
tenir & I'école qui ne connait et ne veul connaitre que le
détail, qu’elle s’efforce de mettre en lumiére sans parvenir
jamais a le comprendre complétement, il est impossible de
ne pas s’élever a une idée supérieure a la pure réalité empi-
rigue, de ne pas tenter des enchainements qui constituent
en somme la vraie histoire.

Du reste, que nous le voulions ou non, dés que nous cher-
chons & pénétrer les faits pour les faire parler, nous leur
donnons quelque chose de nous-mémes, nous leur prétons
notre langage, et nous les colorons des teintes-de nos dispo-
sitions intérieures. Derriére les groupes de faits que nous
fournit une époque, un moment de ’histoire, nous glissons
nos conceptions et notre maniére de voir. C’est alors seule-
ment qu’ils prennent vie et qu’ils parlent. C’est en insufflant
aux données historiques sa propre a&me que ['historien, dont
on a souvent comparé le travail a celui de I'artiste, les fait
vivre aux veux de ses lecteurs. L’historien doit donc, toutf en
pénétrant I'esprit des faits, les pénétrer de son propre esprit.
Cela nous montre que 'objectivité parfaite en histoire n’est
pas réalisable, et que les prétentions d’un Renan & fournir
une représentation objective des origines du christianisme,
reposent sur une illusion pure. On peut bien apprendre la
méthode historique, les régles quila composent, les procédés

2 Troeltsch, Ueber historische und dogmat. Melhode, p. 90-91.



278 L. PERRIRAZ

a mettre en ceuvre pour retrouver la matiére historique ;
mais si parfait que cela soit, il y aura toujours assez de place
pour la subjectivité de I’historien. Sa personnalité, comme
celle du peintre ou du musicien, se manifestera a travers les
procédés techniques mis en ceuvre. « Avec la technique, dit
Edouard Meyer, doit s'unir, dans chaque cas, la spontanéité
de l'individu, qui, il est vrai, peut étre excitée du dehors,
mais dont 'essence intime se dérobe & toute connaissance ;
elle forme un des faits fondamentaux de I'étre humain. (Cest
dans la mesure ot cette spontanéité créatrice se méle & 'ac-
tivité humaine que s’organise la série des domaines ou I’esprit
humain se manifeste.... I’historien peut se tromper comple-
tement et pourtant étre un habile historien, tandis que les
recherches théoriques les plus excellentes ne sont point une
garantie que leur auteur ait quelque valeur comme histo-
rien 1. »

Les réflexions qui précédent nous font comprendre que,
quel que soit le respect qu’un auteur professe a 1'égard des
faits, il n’est pas toujours capable d’éviter de glisser sous les
éléments que lui fournit le travail critique une conception
qui I’aveugle sur leur valeur, qui le pousse a exagérer ou a
rabaisser I'importance de beaucoup d’entre eux. Allons plus
loin et affirmons que cette conception peut 'entrainer a con-
sidérer comme fait ce qui n’en est pas un, et a4 nier ceux qui
ont pour eux les meilleures garanties d’authenticité. S’il n'y
prend garde, le besoin de systématisation inhérent & 'esprit
humain, le conduit & imposer a I’histoire la camisole de force
de la théorie, & la forcer d’entrer dans un cadre qui n’est
nullement fait pour elle.

(C’est ce qui est arrivé & Baur. La philosophie de I'histoire
qu’il a adoptée 'a empéché de faire produire & sa méthode
historique tout ce qu’il aurait pu en obtenir, el tout ce qu’en
ont obtenu aprés lui ceux qui ont repris et continué son
ceuvre. A force de vouloir animer les faits, « chercher a réu-
nir en un tout les divers fils de ses combinaisons critiques, »

1 Ed. Meyer, Zur Theorie und Methodik der Geschichte, 1902, p. 2 et 3.



METHODE HISTORIQUE CHEZ ¥.-C. BAUR 279

il en est venu & « construire » la place de certains faits dans
'enchainement historique, alors que sa méthode lui impo-
sait le devoir de fixer cette place par des analyses tres déli-
cates el trés complexes.

On s’imagine parfois, et j’al souvent entendu exprimer
cette opinion, que Baur est parti de la philosophie hégélienne,
et que c’est armé de tout l'appareil dialectique de cette phi-
losophie qu’il a étudié 'histoire. Je crois que c’est 1a une
opinion gratuite que I'étude de I'ccuvre de Baur ne permet
pas de maintenir. Je le répéte, Baur était un homme de la
réalité, passionné de connaissance positive; il est parti de
I’'histoire, non de la philosophie comme Strauss ou méme
comme Vatke ; mais il était doué, & un haut degré, de I’esprit
spéculatif qui le poussait & chercher partout des combinai-
sons, des enchainements entre des faits en apparence les plus
divers, el nous savons, par le témoignage de Strauss, que
déja a Blaubeuren, ses éleves étaient extrémement intéressés
par les rapprochements aussi suggestifs qu'imprévus que
leur maitre savait établirl. On peut, au reste, s'en rendre
compte en lisant son étude sur 'opposition du rationalisme et
du supranaturalisme, dans laquelle il compare Schleierma-
cher aux gnostiques 2. (Pest ce penchant qui nous explique
I'influence que Hegel a plus tard exercée sur sa pensée.

Il avait commencé par « un supranaturalisme revétu d’'une
teinte de philosophie3, » dont I'affranchit une étude appro-
fondie de la Dogmatique de Schleiermacher. CG’est sous I'in-
fluence de ce dernier qu’il publia, en 1824, son premier
grand ouvrage : Symbolique et mythologie, ou la religion de
la nature dans Uantiquité. 11 y définit la religion un senti-
ment d’absolue dépendance, et considére le développement
religieux de 'huinanité comme parcourant trois étapes suc-
cessives : le polythéisme inférieur (Schleiermacher disait

1 Zeller, Christian Baur et Uécole de Tubingue, traduit par Charles Ritter,

p. 34, note.
2 Tibinger Zeitschrift f. Theol., 1828, p. 220 sq.
3 Zeller, o. c., p. 25,



230 L. PERRIRAZ

fétichisme), le polythéisme supérieur et le monothéisme ! Le
christianisme occupe le sommet du développement; il ne
peut se séparer de la personne du Christ, et «c’est & cause
de cette personne seulement que la révélation chrétienne
doit étre considérée comme supréme, et c’est seulement par
la dignité et 'ccuvre du Christ comme rédempteur que le
but du christianisme est atteint dans 'ensemble et dans les
individus 2. »

Dans I'étude sur I’Opposition du rationalisme et du supra-
naturalisme, pas encore d’'influence hégélienne. 81 Baur
adresse des critiques séveres a la christologie de Schleierma-
cher, c’est plus par besoin de clarté que par opposition au
nom d’une autre philosophie. Sa nature d’historien ne pou-
vait admettre que les attributs rédempteurs donnés a la per-
sonne de Jésus de Nazareth, mise au centre de sa construc-
tion par Schleiermacher, fussent déferminés autrement que
par une étude historique des sources de 'histoire évangélique.
« Aussi longtemps que cela n’a pas été fait, on ne peut savoir
ce qu’il faut entendre par la personne de Jésus de Nazareth
comme point de départ historique en rapport avec la cons-
cience de la rédemption 3. » Ce passage est intéressant en ce
qu’il indique nettement 'orientation que prendront les études
critiques de Baur dés qu’elles se tourneront vers les livres
du Nouveau Testament. Il trace en outre le programme de la
dogmatique tel que Ritschl I’a réalisé : mettre en rapport le
Jésus de I'histoire avec la conscience de la rédemption 4. Je
laisse de cOlé le court essai sur la glossolalie, publié en 1830 :
il est sans importance au point de vue qui nous occupe.

1 Schleiermacher, Glaubenslehre, vol. 1, 8§§ 7 et 8,

2 Zeller, 0. c. p. 31. Voir aussi les pages 28 a 31.

3 Tiibinger Zeitschrift f. Theol., 1828, p. 242,

4 Cela m’amene 4 réfuter une erreur commise par la Real-Encyelopddie d’Her-
zog, 1re édition, vol. 20, p. 765: « Dire (c’est un trait dirigé contre Zeller) que
Baur est plus prés de Schleiermacher que de Hegel, est un paradoxe gue démen-
tent les faits ; car si Baur a étudié Schleiermacher et surtout sa christologie, ¢’est
pour les repousser.» Les faits sincéremeut interrogés disent que si Baur a cri-
tiqué Schleiermacher, en 1828, ce n’est pas pour donner la préférence a Hegel
qu’il ne connaissait guére & ce moment-la, mais pour le pousser & s’expliquer



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 281

Infiniment plus intéressante est I’étude sur le Parti de
Christ a Corinthe, parue en 1831, et dans laquelle Baur livre
au public le résultat de ses recherches sur les épitres de
Paul. Cette étude renferme déja les principales théses cri-
tiques de Baur : Uopposition de Paul aux autres apodtres, la
durée de cette antipathie jusqu’au second siécle, ce dont
témoignent les Clémentines, et la réconciliation des deux
partis dans 'ancienne église catholique, & la fin du second
siecle. Mais pas encore de formules logiques, pas d’affirma-
tions dans ce langage barbare qui caractérise les ouvrages
de Hegel et que Baur a si bien imité plus tard. Les théolo-
giens d’alors ne virent dans ce travail rien de bien particu-
lier, sinon I’exagération de quelques faits depuis longtemps
affirmés par la critique ; nul ne songe a y voir l'influence
hégélienne.

En 1832, dans un article sur Apollonius de Tyane et Christ
il déclare qu'en Christ « le divin et 'humain, le prototype et
I’historique sont fondus dans une unité vivante?!. » On voit
qu’alors Baur était encore complétement sous l'impression
produite sur lui par Schleiermacher.

L’année suivante, les choses ont changé ; pas encore abso-
lument, mais on peut constater que la pensée de Baur a pris
une orientation nouvelle. Dans son Essai sur le principe du
protestantisme et du catholicisme, opposé aux affirmations
que Mohler venait de lancer dans sa « Symbolique, » la con-
ception que Baur se fait de la religion n’est plus tout & fait
celle qu’il avait empruntée a Scheiermacher; ’élément hégé-
lien s’y est glissé. La foi n’a son siége, d’apres Baur, ni dans
la connaissance, ni dans la volonté, mais dans la conscience
de soi, centre de I’étre humain ; elle consiste dans le pur
abandon a Dieu en dehors de qui 1l n’y a aucune existence
réelle et indépendante, vu que l'esprit fini n’a de vie véri-

sur le rapport du Christ historique et du Christ idéal. Il en sera autrement dans
son Histoire de l'Eglise (vol, 5, p. 195 sq.) oi Baur est si sévére qu’il en devient
injuste.
1 Tiibinger Zeitschrift f. Theol., 1832, cahier 4,
THEOL, ET PHIL. 1904 19



282 L. PERRIRAZ

table que dans son identité avec I’esprit absolu!. On voit 1a,
associés dans une méme pensée, Schleiermacher et Hegel.
Cependant, dans la conception générale des choses, I'influence
de Schleiermacher est restée prépondérante. Permettez-moi
de vous en fournir la preuve.

Aprés avoir discuté les opinions opposées des protestants
et des catholiques a propos de la justitia originalis, il ajoute :
« Le rapport du divin et de ’humain ne doit point étre concu
comme celui de la substance et de l'accident, ce dernier
pouvant tonjours se séparer de celle-1a ou s’y ajouter, mais il
faut donner pour base & toute I’existence humaine I'idée d’un
développement de vie conditionné par une loi interne. Dans
ce développement 'opposition des principes renfermés dans
le premier germe va s’élargissant et, selon que I'un ou autre
élément de 'opposition prédomine, il met au jour des formes
trés diverses quis’organisent jusqu’a la puissance supérieure
de la vie, en une série de degrés se conditionnant les uns les
autres.

« Dés lors tout ce que ’homme devient par la grice divine
en Christ ne peut étre qu'un développement conditionné par
s propre nature jusqu’au degré vraiment personnel et indé-
pendant de la vie, sans lequel il manquerait & la nature
humaine le perfectionnement renfermé dans son principe.
La conscience et la vie chrétiennes que ’homme porte en soi,
ne peuvent étre le principe de sa vie spirituelle qu’en tant
quéléments substantiels de son étre. L’élément chrétien
n’est pas un moment absolument surnaturel, mais, dans son
caractére surnaturel, il est posé dans la sphére du dévelop-
pement de la nature humaine, parachevant la création, réa-
lisant I'idée originellement donnée & cette nature humaine.
Dés lors, si la justice originelle est quelque chose de donné
4 '’homme, le rédempteur ne peul étre une apparition abso-
lument surnaturelle, mais la perfection de la nature hu-

maine 2. »
Vous avez tous reconnu dans ces affirmations les theses de

1 Cf. Zeller, o. c., p- 35 et 36.
2 Tiibinger Zeitschrift f. Theol., 1833, cahiers 2 et 3, p. 55 sq.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 283

Schleiermacher sur les rapports du divin et de ’humain, sur
la perfection primitive du monde et de I’homme, sur le
caractére du christianisme et sur la nature du Rédempteur!.

Si J’insiste sur ces premieres études, c’est qu’elles me
paraissent importantes pour I'intelligence du développement
de Baur, et éminemment propres a réfuter 'opinion qui veut
qu’il soit parti de Hégel pour étudier I’histoire.

En 1835, 'année méme ou il expose avec netteté sa méthode
historique dans son étude sur les Pastorales, Baur nous four-
nit les renseignements les plus intéressants sur son orienta-
tion philosophique dans son ouvrage sur la Gnose chrétienne.
Nous constatons que ’évolution annoncée dans ’écrit contre
Mohler s’est poursuivie, complétée ; et non seulement Baur
nous permet de le constater, mais il nous donne la raison
qui ’a poussé & adopter la conception hégélienne. Il serait
extrémement intéressant d’étudier cet ouvrage en détail;
nous ne le ferons point ici, par la simple raison que cela
nous entrainerait beaucoup trop loin. Quelques indications
générales nous suffiront 2.

Baur reproche & Schleiermacher de rester enfermé dans le
point de vue de la subjectivité, sans contenu objectif, sans
absolu. Pour Schleiermacher I'absolu reste un au-dela, une
idée abstraite et vide; méme dans la conscience du Rédemp-
leur, la conscience sensible ne peut jamais arriver a 'unité
parfaite et concréte avec la conscience de Dieu. Dés lors, ce
point de vue renferme 'obligation de passer au point de vue
de l'objectivite tel qu’il est représenté dans la philosophie de
Hégel. Ce passage est naturel et facile, car ces deux concep-
tions, si opposées qu’elles paraissent, sont unies par un lien
trés étroit 3. Hegel lui donne la notion vraie de I’esprit absolu,
a la fois nécessaire et libre, qui se révele et prend conscience
de soi dans I'esprit fini. Dieu n’est esprit que pour lesprit;

1 Cf. Schleiermacher, Der christliche Glaube, 2me édit., §§ 57-61, 13 et 89.

2 Cf. Ritschl, Ueber geschichtliche Methode, etc., dans les Jahrbiicher fiir
deutsche Theologie, 1861, p. 429 sq.

3 Baur, christliche Gnosis, p. 668 sq.; cf. Kattenbusch, Von Schleiermacher
su Ritschl, p. 10 sq.



284 L. PERRIRAZ

il se contemple dans tous les esprits ; la généralité des esprits
finis n’est que le reflet, conscient de soi, de I'essence divine
qui se manifeste en eux. Sil’on veut appeler cela panthéisme,
ce nom ne fait rien a l'affaire ; il s’agit seulement de prouver
qu’il y a une autre maniére plus satisfaisante de concilier les
intéréts chrétiens et les intéréts spéculatifs qui se font ici
valoir avec un droit égal. Cette conception s'unit intimement
au christianisme historique 1.

Ainsi, il n’y a plus de doute. Pour Baur la philosophie
hégélienne, dont la philosophie de la religion est un des
éléments constitutifs, peut seule fournir l'intelligence vraie
de 'histoire et satisfaire le besoin de comprendre tous les
phénoménes religieux de ’humanité comme des manifesta-
tions variées d’un seul et méme principe, comme des efforts
de l'esprit absolu qui cherche & rentrer en soi-méme et a
prendre conscience de soi dans et par 'esprit fini.

A cette raison générale de l'abandon de Schleiermacher
pour Hegel s’en ajoutent d’autres. En 1832, Marheinecke
avait publié les lecons sur la Philosophie de la religion, de
Hegel. Baur lut et relut cet ouvrage et s’en pénétra a un tel
point que son langage s’est modifié et qu’il a pu écrire des
pages ou il suffirait d’'un léger changement de mots pour
croire se trouver en présence de Hegel 2. Puis en cette méme
année, Strauss, revenu de Berlin, donna a Tiibingue un cours
bien suivi. Dans les cercles que fréquentait Baur et dont il
était un des plus dignes représentants, on respirait une
atmosphére alourdie par les brumes spéculatives venues des
bords de la Sprée. Rien d’étonnant deés lors que cette concep-
tion ait fait son chemin dans les esprits et les ait pénétrés
profondément; rien d’étonnant que Baur, nature objeclive,
toujours en quéte de la réalité, se soit prété a subir cette
influence.

Mais il y a plus, Hegel représente la derniére phase de la
philosophie du romantisme, celle dans laquelle I'idéalisme

1 Christliche Gnosis, p. 706 & T09; cf. Die christliche Lehre von der Ver-
sohnung, p. 124 sq.
2 Cf. Lehrbuch der Dogmengeschichte, p. 8-10.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 285

esthétique, soumis & une méthode sévere et & un procés dia-
lectique propre a lui permettre de mettre au jour toutes ses
richesses, s’efforce d’atteindre a une conception spéculative
du monde achevéel. Or, Baur, né en 1792, avait subi I'in-
fluence du milieu ; il avait étudié Schelling qui ne le satisfit
point, puis Schleiermacher qui, pour un temps, lui avait
fourni une base scientifique solide. Mais, sa nature portée aux
spéculations, inclinée vers la réalité comprise systématique
ment, ne pouvait s’en satisfaire toujours. Le procés psycho-
logique devait arriver & mettre au jour ses aspirations les plus
profondes dont la connaissance de Hegel fut I'occasion. 1l ne
serait pas extrémement hasardé de dire que le développement
spirituel de Baur est paralléle au mouvement chronologique
de la théologie qui a débuté par le supranaturalisme et a fini
avec Hegel, en passant par Schleiermacher. Du reste, Baur
n’est pas le seul que ce dernier ait préparé a entendre la phi-
losophie de I'absolu. Sans parler de Strauss, dont le témoi-
gnage ne serait pas tout a faitl convaincant, il faut se rappeler
Rosenkranz et la confession qu’il nous a laissée dans l'intro-
duction & sa CGritique de la dogmatique de Schleiermacher.

Ainsi, Baur a accepté la philosophie hégélienne & un mo-
ment ol il était déja un maitre et ol il avait donné & ses tra-
vaux une direction qui s’est plutot affirmée avec netteté que
modifiée.

Baur fut-il pleinement conscient de cette évolution qui
s’est accomplie en lui? Il est assez difficile de le dire, non
que les indications nous fassent défaut, mais parce qu’elles
sont contradictoires.

D’une part il avoue trés franchement sa sympathie pour
Hegel et affirme que sa philosophie de la religion est une
exposition scientifique du christianisme donné historique-
ment 2,

D’autre part, il déclare que g’il a retiré beaucoup de profit
de I’étude de Hegel, il n’est 'adhérent d’aucun systéeme phi-

1 Cf. Hoffding, Geschichte der neueren Philosophie, vol. 2, p. 200.
2 Christliche Gnosis, p. 709.



286 1. PERRIRAZ

losophique quelconque parce qu’il sait combien il est trom-
peur de se rendre dépendant de 'autorité des hommes?.

Quoi qu’il en soit, un fait demeure : 'influence hégélienne
a ete réelle et, dés 1835, il n’est pas d’ouvrage de Baur qui
n’en porte plus ou moins la marque.

Il nous resterait maintenant & rechercher jusqu’ot a pénétré
cette influence, a faire le départ, dans I’ceuvre de Baur, entre
ce qu’il a hérité de Hegel et ce qu’il a conservé de Schleier-
macher.

Essayons de le dire d’une maniére aussi sommaire que
possible.

On a pensé parfois que Hegel avait enseigné & Baur le
déterminisme de I'histoire. Cela est une erreur. Baur l'avait
appris de Schleiermacher, dont le systéme, comme nul ne
I'ignore, est rigoureusement déterministe. Cependant il est
juste de dire que Hegel lui fournit une formule plus précise
pour comprendre le procés de I’histoire.

Déja pénétré du caractére rationnel de ce proces, il n’eut
pas de peine & s’approprier les théses fondamentales de Hegel,
dont la grandiose conception de I’histoire lattirait invinci-
blement. Comprendre tous les phénomeénes universels comme
des manifestations de l'esprit absolu en marche vers une
conscience de plus en plus profonde, de plus en plus large, de
lui-méme, et se réalisant selon le principe de la contradiction
absorbée dans un compromis supérieur, d’ot surgira une
contradiction nouvelle qui sera effacée & son tour, tel a été
Ieffort de Hegel, et c’est par 1a qu’il a subjugé les esprits.

Cette conception des choses a jeté une vive lumiére dans
la pensée de Baur, et comme il constatait dans I’histoire des
oppositions et des réconciliations, il en est venu & penser
qu'elle se réalisait, en vérité, selon la loi de la dialectique
hégélienne. L’opposition qu’il avait remarquée entre Paul
et ses adversaires judaisants, la formation de '’Eglise catho-
lique & la fin du second siécle, devinrent pour lui 'occasion

t Tiibinger Zeitschrift f. Theol., 1836, cahier 3, p. 225 note.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 287

d’appliquer & sa conception ce schématisme hégélien qui est
la marque de I’historiographie de Tibingue.

L’opposition de Paul et des judéo-chrétiens, réelle, si 'on
prend au sérieux les affirmations de 'apodtre, fut accentuée ;
elle devint celle de Paul et de Pierre. On eut dés lors deux
partis irréconciliables. L’épitre aux Romains qui, dans I'étude
sur le Parti de Christ, avait été laissée en dehors du débat,
devint un témoin de la lutte ; en tant qu’écrit authentique
de Paul, elle ne pouvait étre qu’anti-judaisante. Le livre des
Actes, dont en 1831 Baur ne suspecte point I’historicité, les
épitres aux Colossiens et aux Philippiens, dont en 1835 il ne
conteste nullement l'authenticité, sont rejetés du cercle
apostolique. L’opposition de la theése et de lantithése doit
étre pure, nette, trancheée.

Mais il est dans la nature des choses que la contradiction
cherche & se résoudre, & s’absorber dans une conciliation
supérieure vers laquelle elle tend par degrés insensibles.
L’opposition primitive devait s’effacer dans I’Eglise catho-
lique, héritiére a la fois de l'universalisme paulinien et de
I’organisation hiérarchique des ébionites. Les livres du canon
autres que ceux reconnus comme authentiques sont les
témoins de ce procés, et quand leur place ne peut étre déter-
minée historiquement, elle I'est dialectiquement. Cela revient
a dire que Baur, pour 'amour de la régularité, a été infidele
a son point de départ, et que dans plusieurs cas, il a sub-
stitué la méthode dialectique a la méthode historique. 1l en
est venu & se laisser aveugler sur la complexité de la vie
chrétienne des temps primitifs, & classer en deux séries con-
vergentes des écrits qui, ayant vu le jour en méme temps et
dans le méme lieu, représentent des faces différentes et nul-
lement contradictoires de la vie des communautés, et par
suite témoignent de D'extréme variété des nuances et de
I'exubérance de la foi et de la vie chrétiennes. Une étude
plus attentive des faits et plus conforme & sa méthode histo-
rique, lui eiit permis de préciser mieux la position de I'apotre
Paul au sein du christianisme primitif, de comprendre mieux



288 L. PERRIRAZ

ce qu’il devait au judaisme, et jusqu’a quel point les disciples
étalent unis dans l'affirmation de tous les grands faits de la
vie de Jésus 1. Il aurait vu que la vie des communautés pri-
mitives était infiniment plus complexe qu’il ne I’'a avoué, et
que les nuances y étaient trés nombreuses. Il aurait constaté
que la polémique contre le judéo-christianisme cessa de tres
bonne heure et que les Glémentines ne sont point une source
digne de toute confiance 2. Baur s’est enivré de sa théorie, il
s’est laissé aveugler par Uesprit de systéme. et lui, ’homme
de la réalité, qui en tout et partout a cherché a poser le pied
sur le terrain solide des faits, qui unissait & une puissance
dialectique peu commune la conscience la plus scrupuleuse,
1l a été incapable de donner du christianisme primitif un
tableau fidele et complet.

Cependant n’oublions pas qu’il a signalé une foule de pro-
blémes et donné des solutions qui n’ont point été encore
toutes reconnues comme fausses. N’oublions pas que le pre-
mier il a fait voir que I’époque primitive a été un moment
de vie intense, de luttes et d’oppositions insoupconnées jus-
qu’a lui. Mais comme il a donné de ces faits une mauvaise
formule, il a forcé les théologiens & opposer a ses résultats
autre chose que des affirmations sans preuve, & savoir des
faits mis au jour par la seule méthode historique et critique.
Dépouillée du schématisme hégélien, sa méthode historique
est apparue comme l'arme la meilleure pour le combattre et
le réfuter.

Si Baur n’avait fait que régulariser, simplifier par trop le
mouvement de I’histoire, il n’aurait certainement pas soulevé
les oppositions violentes qu’il a rencontrées. L’influence hégé-
lienne fut surtout néfaste dans un autre ordre d’idées, il est
vral trés intimement uni au premier.,

Le schématisme & trois temps n’est, pour Hegel, que la
manifestation du proces immanent de I'histoire, et si Baur a
appliqué le premier & sa construction, c’est qu’il s’était

1 Cf. Ritschl, Die Entstehuny der altkath. Kirche, 2¢ édit., 1857 ; Weizsicker,

Das nachapostolische Zeitalter 2, 1890.
2 Harnack, Dogmengesch., 13, p. 293 sq.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 289

approprié le second. Ce qui lui plait chez Hegel c’est d’avoir
fait rentrer la philosophie de la religion dans le cadre de la
philosophie en général, et d’avoir concu la religion comme
un des phénomeénes par lesquels I'esprit absolu se manifeste.
Des lors, le christianisme n’est qu’'une des formes de la reli-
gion, la forme supérieure, et son histoire rentre dans le
proceés universel. Mais comme 'esprit absolu est tout et que
I’esprit fini n’est que le lieu o il prend conscience de soi, il
s'ensuit que le développement religieux de ’humanité n’est
qu'une image du proces de 'Idée. Dieu est esprit et se con-
temple dans tous les esprits ; il est tout en tous. Il en résulte
que les realités historiques n’ont pas de valeur indépendante ;
elles ne sont que des modes de I'ldée ; « ce que I'esprit fait
n’est pas une histoire, » dit Baur. En tant qu'Homme-Dieu,
le Christ n’est pas un individu particulier, mais l'individu
geénéral. L’'idée dans sa pureté spirituelle se soustrait a toute
enveloppe terrestre, et tous les faits de I’histoire auxquels la
foi s’attache ne sont que le reflet confus du procés éternel
de l'espritt. On voit quelle parenté étroite il y a entre cette
conception et celle que Strauss a développée a la fin de sa
Vie de Jésus, et combien peu Baur était préparé a aborder
I’étude des évangiles et & comprendre la nature et le caractere
de Jésus. Les personnalités sont rabaissées au rang de simples
moyens de réalisation de I'ldée. Je sais bien que sur ce point
la pensée de Baur a subi des fluctuations et que parfois il a
su rendre une justice relative 4 certaines personnalités mar-
quantes; il n’en reste pas moins qu’en donnant la prédomi-
nance a I'ldée sur ses manifestations, il refuse toute valeur
indépendante aux individualités historiques. « Les personnes
sont quelque chose de passager et de changeant, dit-il, et
juger la valeur et 'importance des phénomenes historiques
d’apres la seule valeur des personnes auxquelles ils sont liés,
peut conduire & des jugements erronnes 2. » |

On a souvent affirmé que, pour Baur, 'apotre Paul était le
véritable fondateur du christianisme. C’est une erreur. S'il a

v Christliche Gnosis, p. T16.
2 Tiubinger Schule, p. 56 sq.



290 L. PERRIRAZ

parlé avec plus de streté de Paul que de Jésus, cela tient
uniquement & sa méthode historique, du moins & la maniére
dont il I'a appliquée; mais au fond Paul n’est pas plus le
fondateur du christianisme que Jésus.

Ce qui, d’aprés Baur, fait du christianisme la religion
absolue, c’est son caractere parfaitement moral. On le voit
dans le sermon sur la montagne et dans les paraboles 1. Mais
pour pénétrer dans le monde, cette religion a eu besoin d’un
intermédiaire : c’est Jésus qui a fait de ces vérités des paroles
de vie éternelle2. En Christ, 'humain et le divin ont été
etroitement unis. Voila de quoi, semble-t-il, rassurer I'esprit
de ceux qu’inquiétent les recherches critiques sur les ori-
gines chrétiennes. Mais ce principe qui se réalise en Jésus
existait avant lui. Le christianisme n’a pas pour origine un
miracle ; tout était préparé. 1l apparait comme 'unité natu-
relle de tous les éléments antérieurs qui, malgré leur diver-
sité, participent tous au méme proceés. Ce proces, dans sa
marche progressive, élimine de plus en plus complétement
ce qui porte le cachet de la subjectivité, et ne peut avoir son
issue qu'au point ol apparait le christianisme 3. Admettre le
miracle initial est une conception catholique de I'histoire,
c’est briser I'enchainement historique . Au reste, les person-
nalités ne sont que le reflet de I'ldée qui est en eux 5.

On le voit, la pensée de Baur a, sur ce point commme sur
plusieurs aulres, oscillé entre le respect des faits et 'amour
du systéme. Il n’a pu se résoudre & jeter par-dessus bord les
individualités créatrices, mais sa théorie 1'a empéché d’en
reconnaitre toute I'importance. Le christianisme n’est pas
une création de Jésus de Nazareth, un commencement nou-
veau dans des conditions déterminées ; il est la manifestation
de I'ldée qui, dans son mouvement, met peu a peu au jour
sa puissance et sa richesse. Dans ce proces, 'hellénisme et

1 Tiibinger Schule, p. 30.
2 Christianisme des trois premiers siécles, p. 36.
8 Christianisme des trois premiers siécles, p. 21.
4 Tubinger Schule, p. 44.
5 Tiibinger Schule, p. 8.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 201

le judaisme dont la synthese formera le christianisme, jouent
un role considérable. On voit par l& combien Baur est prés
de Bruno Bauer et de I’école radicale hollandaise, dont la con-
ception historique n’a su emprunter au maitre de Tubingue
que son esprit de systéme et sa conception dialeclique de
I’histoire.

La combinaison de I'hellénisme et du judaisme, dit Baur,
explique le christianisme sans qu’il soit nécessaire de recourir
au miracle. Est-ce vrai ? N’y a-t-il rien de plus dans I’Evan-
gile que dans le judaisme hellénisé et dans la morale des
stoiciens et des épicuriens ? Baur n’a jamais osé le dire fran-
chement. Il semble méme admettre que c’est quelque chose
de nouveau. Deés lors que vaut son explication? Au point de
vue abstrait, la triade hégélienne n’interdit point 'admission
du miracle. En effet, s’il n’y a rien de plus dans la synthése
que dans les deux termes de la contradiction, comment expli-
quer le progreés de 'histoire, et si le progrés est une réalité,
il faut nécessairement qu’il y ait dans le compromis un éle-
ment nouveau qui n’était point dans les deux termes qui lui
ont donné naissance.

Mais d’ot1 viendra cet élément nouveau ? Sera-t-il un apport
des personnalités initiatrices ou ne proviendra-t-il que du
déploiement plus large de I'Idée ? Hegel ne s’était pas expliqué
clairement la-dessus, et c’est pourquoi les trois courants
1ssus de lul ont puavec un droit égal se réclamer de son nom.
Baur n’a pas pesé le probleme avec assez de soin, et s’il y a
chez lui telle page ou se révele le sens de l'individualité,
I’esprit de toute sa construction le conduisait a admettre la
seconde alternative.

Il est certain que toutes les manifestations historiques
subissent I'influence du milieu, des circonstances, des idées
au sein desquels elles apparaissent. Mais tout n’est pas dit
lorsqu’on a déterminé ces circonstances, dessiné la marche
des principes et I’évolution des théories. « Si les individus,
dit Otto Ritschl, ne sont que réceptifs et jamais créateurs a
Iégard des idées de leur temps, s’ils ne sont que des points
de passage ol l'idée se divise en opposition, et ou les oppo-



202 L. PERRIRAZ

sitions se concilient en une unité nouvelle ; si dés lors toute
originalité de la vie individuelle est niée et toute producti-
vité ramenée & une réceptivité antérieure, les conditions font
totalement défaut dans lesquelles I'idée peut s’enrichir par
I'acceptation de moments nouveaux !. »

La trop grande faveur accordée au schématisme dans la
tractation de I'histoire a eu pour conséquence l'effacement
de la complexité des faits. L’analogie des phénomeénes, ré-
clamée par la méthode historique, poussée & un point ou ne
conduit pas une saine interprétation de la réalité, a aveugle
Baur sur la valeur de la personnalité humaine et surtout sur
la nature du role joué par les personnalités historiques dont
Iinfluence a donné ala marche de I’humanité une orientation
nouvelle.

Cette grave erreur en a entrainé d’autres aprés elle. Baur
n’a pas compris la vie religieuse dans son essence propre.
C’est au reste ce que pouvait déja faire pressentir son aban-
don de Schleiermacher pour Hegel. La psychologie hégé-
lienne, trop simpliste et qui ne considérait comme unique
élément de I'Ame que la pensée, se retrouve partout dans son
analyse de la fonction religieuse et a faussé presque compleé-
tement son intuition profonde des réalités historiques. Le
dogme est devenu le facteur essentiel du développement du
christianisme, et la notion d’Eglise a pris rang au nombre
des entités génératrices par excellence.

Cependant il ne faut pas oublier que si le besoin de recher-
cher partout ’enchainement historique, le proceés immanent
de la vie, a fait commettre & Baur de grandes fautes, il lui a
permis d’écrire une véritable histoire. Le premier il est arrive
a I'idée d’un développement du dogme comme facteur essen-
tiel de la vie de I'Eglise.

La construction de Baur, comme celle de Hegel, a été
brisée. Au moment ou I’étude de la nature et la philosophie
des sciences se sont emparées des esprits, on a rejeté cette
conception comme trop abstraite, trop spéculative, et l'on

1 0. Ritschl, Albrecht Ritschls Leben, I, p. 107.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 293

s’est jeté, pour la dépasser, dans I'étude du détail, dans la
monographie et la docutnentation, sans horizon. De nos jours
on éprouve le désir de sortir de l'aridité du document pour
monter & une conception qui 'anime et le fasse parler. A ce
point de vue Baur a encore quelque chose & nous apprendre,
malgré le dédain dont certaines personnes, qui veulent pa-
raitre bien informées, accueillent la menfion de ses ouvrages.
Je ne prétends pas que nous devions reproduire purement et
simplement le schéma qu’il a appliqué a P’histoire; mais,
tout en tenant compte des études nouvelles sur I'essence du
christianisme et sur les origines chrétiennes, on n’écrira pas
une véritable histoire de I’Eglise sans lui demander le secret
de I'enchainement historique.




	Méthode historique et philosophie de l'histoire : chez Ferdinand-Chrétien Baur

