
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 4

Artikel: Méthode historique et philosophie de l'histoire : chez Ferdinand-
Chrétien Baur

Autor: Perriraz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MÉTHODE HISTORIQUE ET PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE

chez Ferdinand-Chrétien Baur

PAR

L. PERRIRAZ1

Dans son Histoire de l'Eglise d'Allemagne au dix-neuvième
siècle, Reinhold Seeberg constate que bien peu de personnes
lisent encore les ouvrages de Baur2. N'est-il pas l'homme qui
a appliqué à l'étude des origines du christianisme les
catégories hégéliennes et causé par là un préjudice considérable à

la foi de l'Eglise? A quoi bon, dès lors, s'occuper encore de lui?
Son point de vue est dépassé, sa méthode a été brisée et
remplacée par une méthode meilleure ; sa conception n'a pas
résisté au contrôle des faits ; laissons donc les morts ensevelir
les morts et n'allons point chercher si loin des sujets de

discussion, alors qu'autour de nous tant de problèmes sollicitent
notre attention et font appel à nos efforts.

Je ne sais si je me trompe, mais il me semble que c'est
ainsi que raisonnent beaucoup de gens qu'attirent les questions

pratiques ou qu'effrayent les constructions historiques
trop massives. On oublie que si nous savons mieux aujourd'hui

ce qu'a été le christianisme primitif qu'on ne le savait
il y a cent ans, si nous sommes mieux renseignés sur la com-

1 Ce travail a été fait pour être lu en séance de la Sociélé vaudoise de théologie ;

il n'a pu l'être par suite de circonstances indépendantes de la volonté de l'auteur.
2 R. Seeberg, Kirche Deutschlands im 19. Jahrhundert, p. 145.§

THÉOL. ET PHIL. 1904 18



266 L. PERRIRAZ

pléxité des faits et sur la marche de l'histoire que nos devanciers,

c'est en grande partie aux travaux de Baur que nous
le devons. Il a été un initiateur de premier ordre, il a ouvert
à la critique des voies nouvelles, il a posé des problèmes qui
ne sont point encore complètement résolus, et en regardant
d'un peu près l'état actuel des questions, en considérant avec
attention les débats qui se livrent autour des problèmes
centraux du christianisme, on est frappé de voir combien il
est encore près de nous1.

Ce n'est point mon intention de vous raconter son œuvre;
je la suppose connue. Je me propose simplement d'attirer
votre attention sur sa méthode historique dans ses rapports
avec sa philosophie de l'histoire, de vous montrer que quoi
qu'on en dise, Baur a possédé la vraie méthode historique et

que c'est sa philosophie de l'histoire qui l'a empêché d'en
tirer tout le parti qu'il aurait pu, soit en l'aveuglant sur des

faits très importants, soit en le poussant à assurer à d'autres
faits une valeur exagérée.

En opposition à la critique de ses devanciers qu'il qualifie
de dogmatique, d'abstraite ou de négative suivant qu'il parle
de Semler ou de Storr, de Schleiermacher ou de Gieseler, de

Bruno Bauer ou de Strauss, Baur de Tubingue a appelé sa

critique, « critique historique. » Elle consiste à ne point
étudier une œuvre indépendamment des circonstances, des

influences du milieu qui l'ont vue naître, mais, au contraire,
à la replacer dans le cadre où elle a vu le jour, et d'appeler
comme témoins de sa date, de sa valeur et de son rôle, tous
les éléments fournis par une investigation aussi exacte que
possible, et capables de jeter un peu de lumière sur les
problèmes qu'elle pose. Baur s'est efforcé de comprendre le
christianisme et les écrits dont se compose le canon du Nouveau

Testament par le milieu ambiant, par les circonstances

qui les ont produits, par les aspirations religieuses, les intérêts

de parti ou de chapelle dont ils portent la marque. Il
était dès lors nécessaire de faire appel à tous les renseigne-

1 Troeltsch, Die Absolutheit des Christentums, 1902, p. 8, note.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. RAUR 26/

ments fournis sur les deux premiers siècles de l'Eglise
chrétienne, de dessiner un tableau aussi complet que possible de

tous les éléments propres à les éclairer d'une lumière plus
ou moins vive, de projeter sur eux toutes les clartés offertes

par les hommes et les choses de leur temps. Les circonstances

expliquent l'œuvre, et l'œuvre à son tour devient un moyen
de comprendre mieux les circonstances auxquelles elle doit
son origine.

Au reste, Baur s'est expliqué assez clairement là-dessus, et

il suffira de reproduire quelques-unes de ses déclarations les

plus précises pour être tout à fait fixé sur ses intentions.
« Si l'on ne veut pas concevoir faussement le point de vue

objectif de la critique, il importe de considérer deux choses.

Tout d'abord, il faut étudier la conception générale basée sur
tous les renseignements historiques précis. Puis, ce point de

vue objectif solide obtenu, il sera naturel de chercher à expliquer

certains renseignements d'un ordre inférieur, et qui, en

eux-mêmes, auraient conduit à des hypothèses incertaines.
Eclairés d'un jour tout nouveau, ils ne peuvent servir qu'à
fortifier le résultat obtenu L »

Ailleurs, dans l'introduction à ses Etudes critiques sur les

évangiles synoptiques, il est plus explicite encore.
« Tout écrivain appartient au temps où il écrit, et plus

l'objet dont il parle agite ce moment de l'histoire et en pénètre
la vie spirituelle de manière à éveiller des oppositions diverses

d'opinions, de partis et d'intérêts, plus grande est la certitude
que celui qui écrit porte en soi le reflet du moment et que
les motifs qui lui ont mis la plume à la main sont puisés
dans les rapports historiques. La critique qui se met à ce

point de vue se nomme, avec raison, critique historique,
parce qu'elle se donne pour tâche essentielle de se placer
dans les circonstances du moment où ces écrits (les Evangiles)
ont vu le jour. Mais, si elle ne veut point partir d'une proposition

aventureuse, elle ne doit point limiter ses renseignements

au seul moment où l'on place leur origine apostolique ;

1 Ueber die sogenannten Pastoralbriefe, 1835, préface p. v et vi.



268 L. PERRIRAZ

il les faut étendre aussi loin que possible, selon les données
fournies sur leur origine historique L »

C'est ce principe qui a dirigé Baur dans son étude sur les
Pastorales ; il a recherché le milieu historique capable d'éclairer

d'une manière aussi satisfaisante que possible les données
fournies pas ces lettres.

Dans son histoire des origines du christianisme il a
commencé par étudier les circonstances spéciales dans lesquelles
se trouvaient le monde gréco-romain et le monde juif au
moment où apparaît le christianisme, non seulement pour
expliquer les succès de la mission chrétienne pendant les

premiers siècles de l'ère chrétienne, mais pour chercher à

comprendre, par un principe commun, toutes les manifestations

religieuses, morales ot politiques qui ont signalé l'époque
où l'Evangile entra dans le monde. Nous verrons plus loin
comment il est sorti des limites permises par une saine
interprétation des faits et pourquoi. Pour le moment il nous suffit
de constater que Baur a uni la pratique à la théorie, et que
dans ses préfaces il n'a fait que nous donner la formule de

son procédé.
La méthode de Baur n'est pas autre chose que la méthode

génétique en vertu de laquelle on cherche à expliquer un fait
par ses causes lointaines dans le passé ou par ses causes
présentes dans le milieu ambiant. Elle présuppose que tout ce

qui arrive dans le monde procède d'un même principe, que
tous les faits sont unis entre eux par des liens nombreux et

complexes, qu'il est du devoir de l'historien de rechercher.
Elle supprime les barrières mises autour de certaines
manifestations spéciales, en les faisant rentrer dans le mouvement
général de l'histoire. Tout ce qui se passe est conçu comme
appartenant à une même série de phénomènes qui s'enchaînent

et s'harmonisent en un vaste tableau d'ensemble dont
tous les éléments s'expliquent les uns par les autres. « Le

vrai progrès historique, dit Baur, ne peut être réalisé que si

tout phénomène historique est envisagé tel qu'il se donne

1 Kritische Untersuchungen über die Kanonischen Evangelien, 1847, p. 73 sq.



METHODE HISTORIQUE CHEZ E.-C. BAUR 269

lui-même, et n'est placé ni trop haut, ni trop bas, c'est-à-dire
n'est considéré ni comme négation absolue, ni comme
manifestation absolue de l'idée, mais comme un moment nécessaire

à l'idée pour marcher à la réalisation complète de son
être dans la série de tous ses moments dont chacun est la

présupposition nécessaire de l'autre1. »

Cela revient à dire que pour la critique, il n'y a pas de faits
absolus, ni qui soient des quantités négligeables ; tous sont
enchaînés les uns aux autres par le principe de la relativité*

L'antiquité, le moyen âge ont ignoré cette conception des

choses, ou du moins, si quelques auteurs ont soupçonné les

raisons générales sur lesquelles elle repose, ils n'ont point
été capables d'en tirer les conséquences que les temps
modernes en ont fait sortir. Pour être conduit à l'application de

cette méthode, il fallait la connaissance, dont nous venons
de parler, du lien interne des choses, de l'idée que tout dans

l'histoire se tient et découle d'un seul principe qui se réalise
à travers le monde. Il fallait parvenir à la conviction de

l'unité de l'espèce humaine et du caractère humain, de tout
ce qui signale, accompagne, facilite ou entrave les progrès de

la race.
Cette idée de l'unité supérieure aux barrières nationales

dans lesquelles les peuples de l'antiquité avaient vécu,
apportée par le christianisme, n'a été, pendant longtemps, considérée

que sous son aspect religieux. La notion du rapport
des manifestations humaines entre elles, des relations qui
unissent la vie spirituelle aux conditions physiques dans

lesquelles elle est appelée à se réaliser, sans être tout à fait
absente dans le passé, vu que des hommes tels que Thucydide
et Tacite l'ont connue, demeurait comme un germe qu'aucune
rosée ne vient féconder '.

C'est à la Renaissance qu'ont paru les conditions vraies de

la méthode génétique en histoire. La découverte de l'antiquité

classique, les voyages lointains, le sentiment de solidarité

qui pousse les peuples à s'unir, le renouvellement de la
1 Tübinger Zeitschrift für Theologie, 1838, cah. Ill, p 105.

* E. Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode, p. 18 sq.



270 L. PERRIRAZ

vie religieuse et morale provoquèrent l'éveil des esprits qui
apprirent à distinguer entre les moments divers de l'histoire
et les manifestations multiples de l'intelligence humaine.
Cependant ce n'est guère qu'à la fin du dix-huitième siècle

que cette conception gagne du terrain et triomphe. Sous la

poussée des besoins nouveaux fortifiés par la découverte de

l'Orient et par le retour à la nature et à la poésie, on retrouva
le chemin entrevu au seizième siècle, on éprouva le désir de

se plonger dans l'étude du passé, de donner à chaque peuple
sa caractéristique, à chaque littérature sa couleur et sa saveur
particulière, et par suite on se vit contraint de les étudier
dans le milieu et dans les circonstances spéciales qui leur
ont donné naissance. « On a découvert alors qu'une œuvre
littéraire n'est pas un simple jeu de l'imagination, le caprice
d'une tête chaude, mais une copie des mœurs environnantes
et le signe d'un état d'esprit. On en a conclu qu'on pouvait
d'après les monuments littéraires retrouver la façon dont les

hommes avaient senti et pensé il y a plusieurs siècles1. » A

cela se mêla l'aspiration philosophique, le besoin de

systématisation ; on tenta de comprendre toutes les manifestations
retrouvées comme des stades d'un même procès qui, d'un
mouvement lent et progressif, entraîne toutes choses.

Cette conception, dont Lessing se fait le défenseur dans

son remarquable opuscule : De l'éducation de la race humaine,
commande toute la philosophie de l'histoire de Herder.
Ottfried Müller en cherchera la démonstration dans ses études

sur les mythologies anciennes, et sur le terrain de l'histoire
universelle Niebuhr et Ranke s'appliqueront à la faire

triompher.
Dans le domaine de la critique biblique, les timides essais

d'appliquer cette méthode aux écrits de l'Ancien et du Nouveau

Testament étaient venus se heurter contre la vieille idée
du canon inspiré, bloc tombé du ciel en quelque sorte, et

auquel nul n'osait toucher sans être considéré comme un
destructeur de la foi, norme absolue de toute vie religieuse,

1 Taine, Histoire de la littérature anglaise, vol. 1, préface p. v.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 271

qu'il n'était pas permis de soumettre aux investigations de la

critique.
Il est vrai que pendant le cours du dix-huitième siècle

cette conception avait été singulièrement battue en brèche, et

que les théories mises au jour dans les premières années du
dix-neuvième siècle, si elles s'inspiraient de principes
scientifiques supérieurs et d'un respect plus grand à l'égard des

livres canoniques, ne paraissaient pas devoir la restaurer.
Cependant elle agissait encore fortement sur les esprits, et

c'est ce qui explique les nombreuses tentatives de la critique
pour mettre d'accord ses hypothèses avec la foi en l'historicité

et même en l'authenticité des écrits bibliques.
Baur brisa complètement la vieille notion du Canon. Il

demanda que les livres du Nouveau Testament fussent étudiés
de la même manière que les autres littératures, et montrant
les liens qui unissent toutes les manifestations dont notre
humanité est le théâtre, il supprima les barrières que l'on
avait élevées autour de la révélation et de la littérature bibliques.

« Le christianisme est un phénomène historique, et

doit être étudié historiquement.... 11 apparaît dans un
enchaînement historique qu'il ne peut en aucune manière renier,
que seuls des dualistes et des docètes tels que Marcion,
pourraient oser détruire de la manière la plus violente. Comment
savoir ce qu'il est et la manière dont il est entré dans le

monde, si l'on ne revient pas aux rapports historiques dans

lesquels il est apparu, aux voies par lesquelles il fut amené

et préparé, aux causes qui ont coopéré à sa formation, et si

l'on ne cherche pas, par tous ces moments pris ensemble, à

éclairer l'origine et l'essence du christianisme, pour autant

que cela se peut L » Il ne s'agit, dès lors, pas de savoir qui a

écrit tel ou tel livre ; la question de l'authenticité ou de

l'inauthenticité ne joue pas le rôle que les critiques lui atttri-
buaient jusqu'ici. Il importe avant tout desavoir ce que sont
les livres, quelles idées ils reflètent, de quelles tendances ils
sont les témoins. Et pour cela il suffit d'appliquer à l'étude

1 Baur, Tübinger Schule, p. 13 sq.



272 L. PERRIRAZ

de ces livres et des conceptions qu'ils proclament, les mêmes

principes d'investigation scientifique employés à l'égard de

toutes les productions de l'esprit humain1.
Nous n'avons pas à raconter ici les débats, violents parfois,

qui éclatèrent autour des idées de Baur. Il nous suffit de

constater que le principe méthodologique, dont nous avons
tenté la caractéristique, n'a pas été renversé, que la voie
ouverte par Baur, voie plus ou moins isolée tout d'abord, est

devenue le chemin large et sûr que suivent, à l'heure actuelle,
tous les théologiens dont l'œuvre a quelque valeur
scientifique. « Notre conviction historique fondamentale, dit le

professeur Hermann Gunkel, est que nous ne sommes point
en état de comprendre une personne, une époque, une pensée

sans sa préhistoire, que nous ne pouvons parler d'intelligence
réelle et vivante que si nous connaissons le procès de sa

formation. Connaître historiquement, c'est connaître au

moyen de l'enchaînement historique2. » Dans une brochure
très intéressante et très suggestive que Troeltsch, de Heidelberg,

a publiée sur ce sujet: Méthode historique et méthode

dogmatique en théologie, il est facile de voir qu'il ne conçoit
pas la méthode historique autrement que Baur ne l'a
comprise. Je sais bien que les idées de Troeltsch ne sont pas
acceptées par tous, qu'il a trouvé des contradicteurs
nombreux, mais je ne sache pas qu'on ait fait des objections
graves à sa méthode historique3.

Les adversaires de la critique moderne n'emploient pas
d'autre méthode historique pour chercher à en neutraliser
les résultats. Ils opposent résultats à résultats et non méthode
à méthode. Les conclusions de Baur n'ont pas été renversées
autrement. Ritschl, qui se montra l'adversaire scientifique

1 Baur. An Herrn Dr K. Hase, p. 7 sq.
2 H. Gunkel, Zum religionsgeschichtlicheii Verständnis des N. T., 1903,

p. 10 et 11.

3 Cf. Troeltsch, Ueber historische und dogmatische Methode der Theologie,
dans les Theologische Arbeiten aus dem rheinischen wissenchaftlichen Predigerverein.

Neue Folge, cahier A, p. 89 sq. ; Reischle dans la Theologische Rundsehaii,
1901, p. 261 sq., 305 sq.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 273

le plus habile de l'Ecole de Tubingue, après en avoir été un
des adhérents les plus décidés, n'a pas mis en œuvre d'autres
procédés que ceux employés par Baur. C'est, au reste, ce que
ce dernier avait déclaré. «On peut repousser les résultats de

ma critique, mais ou no le fera pas par d'autres moyens que
ceux que je mets en œuvre. »

Mais, me direz-vous, comment se fait-il que, si Baur a

connu la vraie méthode historique, il soit arrivé à des résultats

que la science a reconnus comme faux
Tout d'abord, il est exagéré de dire que les résultats mis

au jour par la critique de Tubingue soient tous controuvés ;

de plus il est de l'essence même de la science de ne jamais
pouvoir affirmer avec certitude que les découvertes qu'elle
met au jour soient définitives absolument. La science pose
des problèmes, tente des solutions, hasarde des hypothèses,
et bien naïf serait celui qui voudrait considérer ces manifestations

comme définitivement acquises. Le bagage des faits
scientifiquement certains est bien petit en face de tous ceux

qui ne le sont point. Les problèmes résolus sont peu
nombreux auprès de ceux qui restent ouverts et qui le resteront
longtemps encore. Il ne faut donc pas s'étonner si beaucoup
de résultats, donnés par Baur comme acquis, se sont trouvés
des problèmes à la solution desquels la science biblique a
consacré ses forces.

Il n'en reste pas moins que le discrédit des idées de Baur
a été considérable et que beaucoup, à l'heure actuelle,
envisagent son œuvre comme une œuvre de destruction. Dans

son Histoire de l'Eglise au dix-neuvième siècle, Nippold
raconte qu'il était un temps où l'on ne mentionnait plus le

nom de Baur, et que l'on se contentait de parler de Ritschl
et de quelques autres. A quoi tient cette sorte d'oubli dans

lequel Baur est tombé, ou tout au moins, si l'on ne peut
parler d'oubli complet, ce discrédit qui dans tant de milieux
plane sur sa critique? Cette question nous permet de pénétrer

plus avant dans notre sujet.
Pour comprendre une époque, un moment de l'histoire,

pour en saisir la physionomie particulière, les courants qui



274 L. PERRIRAZ

s'y heurtent, les tendances qui s'y manifestent, il importe
avant toutes choses de laisser parier les sources, les faits, les
hommes de ce temps-là, et pour cela de procéder à un examen
des éléments que nous fournissent les documents et les traditions,

d'opérer un triage entre le vrai et le faux, l'authentique
et l'inauthentique. Pour accomplir ce travail il s'agit de

trouver un élément reconnu solide, hors de toute contestation,

qui serve de guide au chercheur, qui le dirige à

travers les obscurités dont les siècles anciens sont recouverts.
Baur partit des lettres de Paul. L'étude de nos deux épîtres

aux Corinthiens lui révéla une certaine opposition rencontrée

par Paul dans son œuvre au sein de la grande cité marchande
de l'Achaïe. Il retrouva cette même opposition dans l'épître
aux Galates et arriva à la conviction que le rapport de Paul
aux autres apôtres « était tout autre qu'on le supposait
ordinairement, qu'où l'on pensait voir une harmonie parfaite
entre tous les disciples, il y avait plutôt une opposition qui
alla si loin que du côté judéo-chrétien l'autorité de l'apôtre
Paul fut mise en question L »

D'autre part, son étude approfondie du gnosticisme et des

courants religieux du second siècle lui avait permis de constater

que dans certains cercles chrétiens de cette époque
l'apôtre des Gentils était violemment attaqué.

L'opposition entre Paul et les autres apôtres, entre les
partisans de Paul ou pauliniens, et les partisans de Pierre ou
pétriniens, est devenue la pierre angulaire de toute la
construction historique de Baur. C'est de là qu'il partit pour
étudier l'époque apostolique, pour opérer le triage des lettres
qui nous sont parvenues sous le nom de Paul, pour fixer la
date et assigner à chacun des écrits du Nouveau Testament
sa place dans le développement de l'Eglise primitive.

Les lettres de Paul ont donc été le point de départ de toutes
les recherches de Baur sur le christianisme primitif et sur
le canon.

A un moment où la critique des évangiles menaçait de

1 Baur, Kirchengesehichte des 19. Jahrh., 1862, p. 395 sq.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ P.-C. BAUR 275

se perdre dans le scepticisme et où l'on ne voyait aucune
issue à la situation dans laquelle on se trouvait, il a montré,
en opposition à Strauss, que les renseignements fournis par
nos livres canoniques étaient assez nombreux pour arriver à

se faire une idée précise des circonstances qui ont caractérisé
le siècle apostolique et postapostolique. Pour cela il suffit
de les interroger avec soin et surtout avec méthode, c'est ce

que Baur a fait et sur ce point il ne s'est pas trompé. On a

pu rejeter sa construction, mais on n'a pas abandonné la voie

qu'il a ouverte. Les lettres de Paul sont restées au centre
des recherches historiques sur les origines chrétiennes. Nul
aujourd'hui ne conteste ce point de départ, sauf peut-être
l'école radicale hollandaise qui, en rejetant ces lettres au
second siècle, a tout remis en question sans apporter aucune
lumière sur les obscurs problèmes des origines. «Pourtrouver

la clef qui permît de pénétrer dans cette époque si importante,

dit Arnold Meyer, on s'est instinctivement attaché à

cette grande personnalité, depuis qu'on travaille d'une
manière vraiment historique. Ce temps-là n'a pas de caractère

plus puissant que celui de l'apôtre Paul1. »

Ce besoin de posséder la réalité, de ne rien laisser à la
fantaisie, et de ne négliger aucun fait qui puisse lui fournir
l'intelligence du siècle apostolique, se retrouve partout dans

les études critiques de Baur. Ainsi, dans son étude sur l'épître
aux Romains, il cherche tout d'abord à déterminer la valeur
et le rapport des différentes parties de cet écrit ; il voit dans
les chapitres 9-11 le centre de l'œuvre et part de là pour
juger l'ordonnance de la lettre et la valeur de tous ses

éléments.

Dans sa controverse avec Rothe sur les origines de

l'épiscopat, il s'efforce de déterminer le rapport des épîtres d'Ignace
à celle de Clément Romain, et après avoir montré par des

témoignages historiques que la date de cette dernière est sûre
tandis que celle des lettres d'Ignace ne l'est pas, il rejette
celles-ci à une époque postérieure à celle admise par Rothe.

1 A. Meyer, Die moderne Forschung über die Geschichte des Urchristentums,
1898, p. 8.



276 L. PERRIRAZ

Cela ne veut pas dire que les épîtres d'Ignace ne lui soient
d'aucune utilité ; rejetées au delà de l'an 150, elles restent un
témoin précieux de l'état de l'Eglise à ce moment-là1.

Nous touchons ici du doigt la différence qui sépare Baur
de Strauss. Tandis que ce dernier se contente de briser les
récits les uns contre les autres et de tout rejeter dans le

domaine du mythe ou des possibilités métaphysiques, Baur,
l'homme de la réalité, cherche toujours à prendre pied sur
le terrain ferme des faits, et sentant le sol des Evangiles trop
vacillant, il va demander à celui de tous les témoins littéraires
des origines chrétiennes le plus près des événements, de lui
servir de guide. A la Gazette évangélique, qui l'accusait
d'avoir la même critique que Strauss, il répond que c'est

une erreur, car tandis que Strauss voit partout des mythes et

rejette un fait par la seule raison qu'il lui apparaît comme tel,
lui, Baur, ne rejette pas un seul fait qui serait miraculeux
ou contradictoire. « Partout je pars du fait historique déterminé

et, de cette base, je cherche à rassembler en un tout
les divers fils de mes combinaisons critiques. Le maintien
du fait historiquement donné est la caractéristique de ma

critique2. »

Cet amour du fait, ce besoin de connaître la réalité explique
que, malgré les défauts de sa conception, Baur n'ait pas
complètement mutilé la réalité et que ses ouvrages, bien que
dépassés sous le rapport de l'érudition et de l'exactitude du
détail, soient encore très propres à enseigner ce qu'est une
véritable histoire.

Mais il ne suffit pas de déterminer les faits historiques, de

trouver un point de départ solide qui permette de s'orienter
dans le dédale du passé et d'y répandre un peu de lumière.
Il faut encore établir entre les faits reconnus certains une
corrélation, un enchaînement, parce que dans la réalité, il y
a partout des enchaînements, que nulle part on ne rencontre
des phénomènes absolument indépendants, ni absolument

i Tübinger Zeitschrift f. Theol., 1838, cahier 3, p. 148 sq.
a Tübinger Zeitschrift f. Theol, 1836, cahier 3, p. 206.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ P.-C BAUR 277

nouveaux, et que tout ce qui arrive subit l'influence des

choses au milieu desquelles il se produit2.
Un fait en lui-même n'est rien, et une collection de faits

n'est point une histoire. Pour être conforme à son objet,
l'histoire doit être quelque chose de vivant comme ce qu'elle
est destinée à représenter. Il ne faut donc pas se borner à

constater ce qui est arrivé, à grouper des indications propres
à éclairer la nature du moment ou la valeur de l'œuvre qu'on
soumet à ses investigations, il faut encore établir une sorte
de perspective qui mette en lumière les faits qui doivent être
mis en lumière et qui rejette dans l'ombre ceux qui sont
d'une importance moins considérable. Or, à moins de s'en

tenir à l'école qui ne connaît et ne veut connaître que le

détail, qu'elle s'efforce de mettre en lumière sans parvenir
jamais à le comprendre complètement, il est impossible de

ne pas s'élever à une idée supérieure à la pure réalité
empirique, de ne pas tenter des enchaînements qui constituent
en somme la vraie histoire.

Du reste, que nous le voulions ou non, dès que nous
cherchons à pénétrer les faits pour les faire parier, nous leur
donnons quelque chose de nous-mêmes, nous leur prêtons
notre langage, et nous les colorons des teintes-de nos
dispositions intérieures. Derrière les groupes de faits que nous
fournit une époque, un moment de l'histoire, nous glissons
nos conceptions et notre manière de voir. C'est alors seulement

qu'ils prennent vie et qu'ils parlent. C'est en insufflant
aux données historiques sa propre âme que l'historien, dont
on a souvent comparé le travail à celui de l'artiste, les fait
vivre aux yeux de ses lecteurs. L'historien doit donc, tout en

pénétrant l'esprit des faits, les pénétrer de son propre esprit.
Cela nous montre que l'objectivité parfaite en histoire n'est

pas réalisable, et que les prétentions d'un Renan à fournir
une représentation objective des origines du christianisme,
reposent sur une illusion pure. On peut bien apprendre la
méthode historique, les règles qui la composent, les procédés

- Troeltsch, Ueber liistorische und dogmat. Melliode, p. 90-91.



278 L. PERRIRAZ

à mettre en œuvre pour retrouver la matière historique ;

mais si parfait que cela soit, il y aura toujours assez de place

pour la subjectivité de l'historien. Sa personnalité, comme
celle du peintre ou du musicien, se manifestera à travers les

procédés techniques mis en œuvre. « Avec la technique, dit
Edouard Meyer, doit s'unir, dans chaque cas, la spontanéité
de l'individu, qui, il est vrai, peut être excitée du dehors,
mais dont l'essence intime se dérobe à toute connaissance ;

elle forme un des faits fondamentaux de l'être humain. C'est
dans la mesure où cette spontanéité créatrice se mêle à

l'activité humaine que s'organise la série des domaines où l'esprit
humain se manifeste.... L'historien peut se tromper complètement

et pourtant être un habile historien, tandis que les

recherches théoriques les plus excellentes ne sont point une
garantie que leur auteur ait quelque valeur comme historien

'. »

Les réflexions qui précèdent nous font comprendre que,
quel que soit le respect qu'un auteur professe à l'égard des

faits, il n'est pas toujours capable d'éviter de glisser sous les

éléments que lui fournit le travail critique une conception
qui l'aveugle sur leur valeur, qui le pousse à exagérer» ou à

rabaisser l'importance de beaucoup d'entre eux. Allons plus
loin et affirmons que cette conception peut l'entraîner à

considérer comme fait ce qui n'en est pas un, et à nier ceux qui
ont pour eux les meilleures garanties d'authenticité. S'il n'y
prend garde, le besoin de systématisation inhérent à l'esprit
humain, le conduit à imposer à l'histoire la camisole de force
de la théorie, à la forcer d'entrer dans un cadre qui n'est
nullement fait pour elle.

C'est ce qui est arrivé à Baur. La philosophie de l'histoire
qu'il a adoptée l'a empêché de faire produire à sa méthode
historique tout ce qu'il aurait pu en obtenir, et tout ce qu'en
ont obtenu après lui ceux qui ont repris et continué son

œuvre. A force de vouloir animer les faits, « chercher à réunir

en un tout les divers fils de ses combinaisons critiques, »

1 Ed. Meyer, Zur Theorie und Methodik der Geschichte, 1902, p. 2 et 3.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 279

il en est venu à « construire » la place de certains faits dans

l'enchaînement historique, alors que sa méthode lui imposait

le devoir de fixer cette place par des analyses très
délicates et très complexes.

On s'imagine parfois, et j'ai souvent entendu exprimer
cette opinion, que Baur est parti de la philosophie hégélienne,
et que c'est armé de tout l'appareil dialectique de cette
philosophie qu'il a étudié l'histoire. Je crois que c'est là une
opinion gratuite que l'étude de l'œuvre de Baur ne permet
pas de maintenir. Je le répète, Baur était un homme de la

réalité, passionné de connaissance positive ; il est parti de

l'histoire, non de la philosophie comme Strauss ou même

comme Vatke ; mais il était doué, à un haut degré, de l'esprit
spéculatif qui le poussait à chercher partout des combinaisons,

des enchaînements entre des faits en apparence les plus
divers, et nous savons, par le témoignage de Strauss, que
déjà à Blaubeuren, ses élèves étaient extrêmement intéressés

par les rapprochements aussi suggestifs qu'imprévus que
leur maître savait établir1. On peut, au reste, s'en rendre

compte en lisant son étude sur l'opposition du rationalisme et
du supranaturalisme, dans laquelle il compare Schleiermacher

aux gnostiques2. C'est ce penchant qui nous explique
l'influence que Hegel a plus tard exercée sur sa pensée.

Il avait commencé par « un supranaturalisme revêtu d'une
teinte de philosophie3, » dont l'affranchit une étude approfondie

de la Dogmatique de Schleiermacher. C'est sous
l'influence de ce dernier qu'il publia, en 1824, son premier
grand ouvrage : Symbolique et mythologie, ou la religion de

la nature dans l'antiquité. Il y définit ia religion un sentiment

d'absolue dépendance, et considère le développement
religieux de l'humanité comme parcourant trois étapes
successives : le polythéisme inférieur (Schleiermacher disait

1 Zeller, Christian Baur et l'école de Tubingue, traduit par Charles Ritter,

p. 34, note.
3 Tübinger Zeitschrift f. Theol, 1828, p. 220 sq.
3 Zeller, o. c, p. 25.



280 L. PERRIRAZ

fétichisme), le polythéisme supérieur et le monothéisme i Le

christianisme occupe le sommet du développement ; il ne

peut se séparer de la personne du Christ, et « c'est à cause
de cette personne seulement que la révélation chrétienne
doit être considérée comme suprême, et c'est seulement par
la dignité et l'œuvre du Christ comme rédempteur que le

but du christianisme est atteint dans l'ensemble et dans les

individus2. »

Dans l'étude sur VOpposition du rationalisme et du
supranaturalisme, pas encore d'influence hégélienne. Si Baur
adresse des critiques sévères à la christologie de Schleiermacher,

c'est plus par besoin de clarté que par opposition au

nom d'une autre philosophie. Sa nature d'historien ne pouvait

admettre que les attributs rédempteurs donnés à la
personne de Jésus de Nazareth, mise au centre de sa construction

par Schleiermacher, fussent déterminés autrement que
par une étude historique des sources de l'histoire évangélique.
« Aussi longtemps que cela n'a pas été fait, on ne peut savoir
ce qu'il faut entendre par la personne de Jésus de Nazareth

comme point de départ historique en rapport avec la
conscience de la rédemption 3. » Ce passage est intéressant en ce

qu'il indique nettement l'orientation que prendront les études

critiques de Baur dès qu'elles se tourneront vers les livres
du Nouveau Testament. Il trace en outre le programme delà
dogmatique tel que Bitschl l'a réalisé: mettre en rapport le
Jésus de l'histoire avec la conscience de la rédemption *. Je

laisse de côté le court essai sur la glossolalie, publié en 1830 :

il est sans importance au point de vue qui nous occupe.

1 Schleiermacher, Glaubenslehre, vol. 1, §§ 7 et 8.
2 Zeller, o. c. p. 31. Voir aussi les pages 28 à 31.
3 Tübinger Zeitschrift f. Theol., 1828, p. 242.
4 Cela m'amène à réfuter une erreur commise par la Real-Encyclopädie d'Her-

zog, lre édition, vol. 20, p. 765: «Dire (c'est un trait dirigé contre Zeller) que
Baur est plus près de Schleiermacher que de Hegel, est un paradoxe que démentent

les faits ; car si Baur a étudié Schleiermacher et surtout sa christologie, c'est

pour les repousser. » Les faits sincèremeut interrogés disent que si Baur a

critiqué Schleiermacher, en 1828, ce n'est pas pour donner la préférence à Hegel

qu'il ne connaissait guère à ce moment-là, mais pour le pousser à s'expliquer



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 281

Infiniment plus intéressante est l'étude sur le Parti de

Christ à Corinthe, parue en 1831, et dans laquelle Baur livre
au public le résultat de ses recherches sur les épitres de

Paul. Cette étude renferme déjà les principales thèses

critiques de Baur : l'opposition de Paul aux autres apôtres, la
durée de cette antipathie jusqu'au second siècle, ce dont

témoignent les Clémentines, et la réconciliation des deux

partis dans l'ancienne église catholique, à la fin du second

siècle. Mais pas encore de formules logiques, pas d'affirmations

dans ce langage barbare qui caractérise les ouvrages
de Hegel et que Baur a si bien imité plus tard. Les théologiens

d'alors ne virent dans ce travail rien de bien particulier,

sinon l'exagération de quelques faits depuis longtemps
affirmés par la critique ; nul ne songe à y voir l'influence
hégélienne.

En 183'2, dans un article sur Apollonius de Tyane et Christ
il déclare qu'en Christ « le divin et l'humain, le prototype et

l'historique sont fondus dans une unité vivante1. » On voit
qu'alors Baur était encore complètement sous l'impression
produite sur lui par Schleiermacher.

L'année suivante, les choses ont changé ; pas encore
absolument, mais on peut constater que la pensée de Baur a pris
une orientation nouvelle. Dans son Essai sur le principe du

protestantisme et du catholicisme, opposé aux affirmations

que Möhler venait de lancer dans sa « Symbolique, » la
conception que Baur se fait de la religion n'est plus tout à fait
celle qu'il avait empruntée à Scheiermacher ; l'élément hégélien

s'y est glissé. La foi n'a son siège, d'après Baur, ni dans

la connaissance, ni dans la volonté, mais dans la conscience
de soi, centre de l'être humain ; elle consiste dans le pur
abandon à Dieu en dehors de qui il n'y a aucune existence

réelle et indépendante, vu que l'esprit fini n'a de vie véri-

sur le rapport du Christ historique et du Christ idéal. Il en sera autrement dans

son Histoire de l'Eglise (vol. 5, p. 195 sq.) où Baur est si sévère qu'il en devient

injuste.
i Tübinger Zeitschrift f. Theol, 1832, cahier 4.

THÉOL. ET PHIL. 1904 19



282 L. PERRIRAZ

table que dans son identité avec l'esprit absolu1. On voit là,
associés dans une même pensée, Schleiermacher et Hegel.
Cependant, dans la conception générale des choses, l'influence
de Schleiermacher est restée prépondérante. Permettez-moi
de vous en fournir la preuve.

Après avoir discuté les opinions opposées des protestants
et des catholiques à propos de la justitia originalis, il ajoute :

« Le rapport du divin et de l'humain ne doit point être conçu
comme celui de la substance et de l'accident, ce dernier
pouvant toujours se séparer de celle-là ou s'y ajouter, mais il
faut donner pour base à toute l'existence humaine l'idée d'un
développement de vie conditionné par une loi interne. Dans

ce développement l'opposition des principes renfermés dans

le premier germe va s'élargissant et, selon que l'un ou l'autre
élément de l'opposition prédomine, il met au jour des formes
très diverses qui s'organisent jusqu'à la puissance supérieure
de la vie, en une série de degrés se conditionnant les uns les

autres.
« Dès lors tout ce que l'homme devient par la grâce divine

en Christ ne peut être qu'un développement conditionné par
sa propre nature jusqu'au degré vraiment personnel et

indépendant de la vie, sans lequel il manquerait à la nature
humaine le perfectionnement renfermé dans son principe.
La conscience et la vie chrétiennes que l'homme porte en soi,

ne peuvent être le principe de sa vie spirituelle qu'en tant

qu'éléments substantiels de son être. L'élément chrétien
n'est pas un moment absolument surnaturel, mais, dans son

caractère surnaturel, il est posé dans la sphère du développement

de la nature humaine, parachevant la création,
réalisant l'idée originellement donnée à cette nature humaine.
Dès lors, si la justice originelle est quelque chose de donné
à l'homme, le rédempteur ne peut être une apparition
absolument surnaturelle, mais la perfection de la nature
humaine 2. »

Vous avez tous reconnu dans ces affirmations les thèses de

» Cf. Zeller, o. c, p. 35 et 36.

2 Tübinger Zeitschrift f. Theol, 1833, cahiers 2 et 3, p. 55 sq.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ E.-C BAUR 283

Schleiermacher sur les rapports du divin et de l'humain, sur
la perfection primitive du monde et de l'homme, sur le

caractère du christianisme et sur la nature du Bédempteur L

Si j'insiste sur ces premières études, c'est qu'elles me

paraissent importantes pour l'intelligence du développement
de Baur, et éminemment propres à réfuter l'opinion qui veut
qu'il soit parti de Hegel pour étudier l'histoire.

En 1835, l'année même ou il expose avec netteté sa méthode

historique dans son étude sur les Pastorales, Baur nous fournit

les renseignements les plus intéressants sur son orientation

philosophique dans son ouvrage surla Gnose chrétienne.
Nous constatons que l'évolution annoncée dans l'écrit contre
Mòrder s'est poursuivie, complétée ; et non seulement Baur
nous permet de le constater, mais il nous donne la raison
qui l'a poussé à adopter la conception hégélienne. Il serait
extrêmement intéressant d'étudier cet ouvrage en détail ;

nous ne le ferons point ici, par la simple raison que cela

nous entraînerait beaucoup trop loin. Quelques indications
générales nous suffiront2.

Baur reproche à Schleiermacher de rester enfermé dans le

point de vue de la subjectivité, sans contenu objectif, sans
absolu. Pour Schleiermacher l'absolu reste un au-delà, une
idée abstraite et vide ; même dans la conscience du Rédempteur,

la conscience sensible ne peut jamais arriver à l'unité
parfaite et concrète avec la conscience de Dieu. Dès lors, ce

point de vue renferme l'obligation de passer au point de vue
de l'objectivité tel qu'il est représenté dans la philosophie de

Hegel. Ce passage est naturel et facile, car ces deux conceptions,

si opposées qu'elles paraissent, sont unies par un lien
très étroit3. Hegel lui donne la notion vraie de l'esprit absolu,
à la fois nécessaire et libre, qui se révèle et prend conscience
de soi dans l'esprit fini. Dieu n'est esprit que pour l'esprit ;

1 Cf. Schleiermacher, Der christliche Glaube, 2™ édit., §§ 57-61, 13 et 89.

3 Cf. Ritschl, Ueber geschichtliche Methode, etc., dans les Jahrbücher für
deutsche Theologie, 1861, p. 429 sq.

3 Baur, christliche Gnosis, p. 668 sq ; cf. Kattenbusch, Von Schleiermacher

%u Ritschl, p. 10 sq.



284 L. PERRIRAZ

il se contemple dans tous les esprits ; la généralité des esprits
finis n'est que le reflet, conscient de soi, de l'essence divine
qui se manifeste en eux. Si l'on veut appeler cela panthéisme,
ce nom ne fait rien à l'affaire ; il s'agit seulement de prouver
qu'il y a une autre manière plus satisfaisante de concilier les

intérêts chrétiens et les intérêts spéculatifs qui se font ici
valoir avec un droit égal. Cette conception s'unit intimement
au christianisme historique1.

Ainsi, il n'y a plus de doute. Pour Baur la philosophie
hégélienne, dont la philosophie de la religion est un des

éléments constitutifs, peut seule fournir l'intelligence vraie
de l'histoire et satisfaire le besoin de comprendre tous les

phénomènes religieux de l'humanité comme des manifestations

variées d'un seul et même principe, comme des efforts
de l'esprit absolu qui cherche à rentrer en soi-même et à

prendre conscience de soi dans et par l'esprit fini.
A cette raison générale de l'abandon de Schleiermacher

pour Hegel s'en ajoutent d'autres. En 1832, Marheinecke
avait publié les leçons sur la Philosophie de la religion, de

Hegel. Baur lut et relut cet ouvrage et s'en pénétra à un tel
point que son langage s'est modifié et qu'il a pu écrire des

pages où il suffirait d'un léger changement de mots pour
croire se trouver en présence de Hegel2. Puis en cette même

année, Strauss, revenu de Berlin, donna à Tubingue un cours
bien suivi. Dans les cercles que fréquentait Baur et dont il
était un des plus dignes représentants, on respirait une
atmosphère alourdie par les brumes spéculatives venues des

bords de la Sprée. Bien d'étonnant dès lorsque cette conception

ait fait son chemin dans les esprits et les ait pénétrés
profondément; rien d'étonnant que Baur, nature objective,
toujours en quête de la réalité, se soit prêté à subir cette
influence.

Mais il y a plus, Hegel représente la dernière phase de la

philosophie du romantisme, celle dans laquelle l'idéalisme

1 Christliche Gnosis, p. 706 à 709; cf. Die christliche Lehre von der

Versöhnung, p. 724 sq.
2 Cf. Lehrbuch der Dogmengeschichte, p. 8-10.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 285

esthétique, soumis à une méthode sévère et à un procès
dialectique propre à lui permettre de mettre au jour toutes ses

richesses, s'efforce d'atteindre à une conception spéculative
du monde achevée1. Or, Baur, né en 1792, avait subi
l'influence du milieu; il avait étudié Schelling qui ne le satisfit
point, puis Schleiermacher qui, pour un temps, lui avait
fourni une base scientifique solide. Mais, sa nature portée aux
spéculations, inclinée vers la réalité comprise systématique
ment, ne pouvait s'en satisfaire toujours. Le procès psychologique

devait arriver à mettre au jour ses aspirations les plus
profondes dont la connaissance de Hegel fut l'occasion. Il ne

serait pas extrêmement hasardé de dire que le développement
spirituel de Baur est parallèle au mouvement chronologique
de la théologie qui a débuté par le supranaturalisme et a fini
avec Hegel, en passant par Schleiermacher. Du reste, Baur
n'est pas le seul que ce dernier ait préparé à entendre la
philosophie de l'absolu. Sans parler de Strauss, dont le témoignage

ne serait pas tout à fait convaincant, il faut se rappeler
Rosenkranz et la confession qu'il nous a laissée dans
l'introduction à sa Critique de la dogmatique de Schleiermacher.

Ainsi, Baur a accepté la philosophie hégélienne à un
moment où il était déjà un maître et où il avait donné à ses

travaux une direction qui s'est plutôt affirmée avec netteté que
modifiée.

Baur fut-il pleinement conscient de cette évolution qui
s'est accomplie en lui Il est assez difficile de le dire, non

que les indications nous fassent défaut, mais parce qu'elles
sont contradictoires.

D'une part il avoue très franchement sa sympathie pour
Hegel et affirme que sa philosophie de la religion est une
exposition scientifique du christianisme donné historiquement2.

D'autre part, il déclare que s'il a retiré beaucoup de profit
de l'étude de Hegel, il n'est l'adhérent d'aucun système phi-

1 Cf. Hôffding, Geschichte der neueren Philosophie, vol. 2, p. 200.
2 Christliche Gnosis, p. 709.



286 L. PERRIRAZ

losophique quelconque parce qu'il sait combien il est trompeur

de se rendre dépendant de l'autorité des hommes1.
Quoi qu'il en soit, un fait demeure : l'influence hégélienne

a été réelle et, dès 1835, il n'est pas d'ouvrage de Baur qui
n'en porte plus ou moins la marque.

Il nous resterait maintenant à rechercher jusqu'où a pénétré
cette influence, à faire le départ, dans l'œuvre de Baur, entre
ce qu'il a hérité de Hegel et ce qu'il a conservé de Schleiermacher.

Essayons de le dire d'une manière aussi sommaire que
possible.

On a pensé parfois que Hegel avait enseigné à Baur le
déterminisme de l'histoire. Cela est une erreur. Baur l'avait
appris de Schleiermacher, dont le système, comme nul ne

l'ignore, est rigoureusement déterministe. Cependant il est

juste de dire que Hegel lui fournit une formule plus précise
pour comprendre le procès de l'histoire.

Déjà pénétré du caractère rationnel de ce procès, il n'eut
pas de peine à s'approprier les thèses fondamentales de Hegel,
dont la grandiose conception de l'histoire l'attirait
invinciblement. Comprendre tous les phénomènes universels comme
des manifestations de l'esprit absolu en marche vers une
conscience de plus en plus profonde, de plus en plus large, de

lui-même, et se réalisant selon le principe de la contradiction
absorbée dans un compromis supérieur, d'où surgira une
contradiction nouvelle qui sera effacée à son tour, tel a été

l'effort de Hegel, et c'est par là qu'il a subjugé les esprits.
Cette conception des choses a jeté une vive lumière dans

la pensée de Baur, et comme il constatait dans l'histoire des

oppositions et des réconciliations, il en est venu à penser
qu'elle se réalisait, en vérité, selon la loi de la dialectique
hégélienne. L'opposition qu'il avait remarquée entre Paul
et ses adversaires judaïsants, la formation de l'Eglise catholique

à la fin du second siècle, devinrent pour lui l'occasion

1 Tübinger Zeitschrift f. Theol., 1836, cahier 3, p. 225 note.



METHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 287

d'appliquer à sa conception ce schématisme hégélien qui est

la marque de l'historiographie de Tubingue.
L'opposition de Paul et des judéo-chrétiens, réelle, si l'on

prend au sérieux les affirmations de l'apôtre, fut accentuée ;

elle devint celle de Paul et de Pierre. On eut dès lors deux

partis irréconciliables. L'épître aux Romains qui, dans l'étude

sur le Parti de Christ, avait été laissée en dehors du débat,
devint un témoin de la lutte ; en tant qu'écrit authentique
de Paul, elle ne pouvait être qu'anti-judaïsante. Le livre des

Actes, dont en 1831 Baur ne suspecte point l'historicité, les

épîtres aux Colossiens et aux Philippiens, dont en 1835 il ne

conteste nullement l'authenticité, sont rejetés du cercle

apostolique. L'opposition de la thèse et de l'antithèse doit
être pure, nette, tranchée.

Mais il est dans la nature des choses que la contradiction
cherche à se résoudre, à s'absorber dans une conciliation
supérieure vers laquelle elle tend par degrés insensibles.

L'opposition primitive devait s'effacer dans l'Eglise catholique,

héritière à la fois de l'universalisme paulinien et de

l'organisation hiérarchique des ébionites. Les livres du canon
autres que ceux reconnus comme authentiques sont les

témoins de ce procès, et quand leur place ne peut être
déterminée historiquement, elle l'est dialectiquement. Cela revient
à dire que Baur, pour l'amour de la régularité, a été infidèle
à son point de départ, et que dans plusieurs cas, il a
substitué la méthode dialectique à la méthode historique. Il en
est venu à se laisser aveugler sur la complexité de la vie
chrétienne des temps primitifs, à classer en deux séries
convergentes des écrits qui, ayant vu le jour en même temps et
dans le même lieu, représentent des faces différentes et
nullement contradictoires de la vie des communautés, et par
suite témoignent de l'extrême variété des nuances et de

l'exubérance de la foi et de la vie chrétiennes. Une étude

plus attentive des faits et plus conforme à sa méthode historique,

lui eût permis de préciser mieux la position de l'apôtre
Paul au sein du christianisme primitif, de comprendre mieux



288 L. PERRIRAZ

ce qu'il devait au judaïsme, et jusqu'à quel point les disciples
étaient unis dans l'affirmation de tous les grands faits de la
vie de Jésus1. Il aurait vu que la vie des communautés
primitives était infiniment plus complexe qu'il ne l'a avoué, et

que les nuances y étaient très nombreuses. Il aurait constaté

que la polémique contre le judéo-christianisme cessa de très
bonne heure et que les Clémentines ne sont point une source
digne de toute confiance2. Baur s'est enivré de sa théorie, il
s'est laissé aveugler par l'esprit de système, et lui, l'homme
de la réalité, qui en tout et partout a cherché à poser le pied
sur le terrain solide des faits, qui unissait à une puissance
dialectique peu commune la conscience la plus scrupuleuse,
il a été incapable de donner du christianisme primitif un
tableau fidèle et complet.

Cependant n'oublions pas qu'il a signalé une foule de

problèmes et donné des solutions qui n'ont point été encore
toutes reconnues comme fausses. N'oublions pas que le
premier il a fait voir que l'époque primitive a été un moment
de vie intense, de luttes et d'oppositions insoupçonnées
jusqu'à lui. Mais comme il a donné de ces faits une mauvaise

formule, il a forcé les théologiens à opposer à ses résultats
autre chose que des affirmations sans preuve, à savoir des

faits mis au jour par la seule méthode historique et critique.
Dépouillée du schématisme hégélien, sa méthode historique
est apparue comme l'arme la meilleure pour le combattre et
le réfuter.

Si Baur n'avait fait que régulariser, simplifier par trop le
mouvement de l'histoire, il n'aurait certainement pas soulevé
les oppositions violentes qu'il a rencontrées. L'influence
hégélienne fut surtout néfaste dans un autre ordre d'idées, il est
vrai très intimement uni au premier.

Le schématisme à trois temps n'est, pour Hegel, que la
manifestation du procès immanent de l'histoire, et si Baur a

appliqué le premier à sa construction, c'est qu'il s'était

1 Cf. Ritschl, Die Entstehung der altkalh. Kirche, 2e édit., 1857 ; Weizsäcker,

Das nachapostolische Zeitalter'1, 1890.

2 Harnack, Dogmengesch-, I3, p. 293 sq.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 289

approprié le second. Ce qui lui plaît chez Hegel c'est d'avoir
fait rentrer la philosophie de la religion dans le cadre de la
philosophie en général, et d'avoir conçu la religion comme
un des phénomènes par lesquels l'esprit absolu se manifeste.
Dès lors, le christianisme n'est qu'une des formes de la
religion, la forme supérieure, et son histoire rentre dans le

procès universel. Mais comme l'esprit absolu est tout et que
l'esprit fini n'est que le lieu où il prend conscience de soi, il
s'ensuit que le développement religieux de l'humanité n'est
qu'une image du procès de l'Idée. Dieu est esprit et se

contemple dans tous les esprits ; il est tout en tous. lien résulte

que les réalités historiques n'ont pas de valeur indépendante ;

elles ne sont que des modes de l'Idée ; « ce que l'esprit fait
n'est pas une histoire, » dit Baur. En tant qu'Homme-Dieu,
le Christ n'est pas un individu particulier, mais l'individu
général. L'idée dans sa pureté spirituelle se soustrait à toute
enveloppe terrestre, et tous les faits de l'histoire auxquels la
foi s'attache ne sont que le reflet confus du procès éternel
de l'esprit1. On voit quelle parenté étroite il y a entre cette

conception et celle que Strauss a développée à la fin de sa

Vie de Jésus, et combien peu Baur était préparé à aborder
l'étude des évangiles et à comprendre la nature et le caractère
de Jésus. Les personnalités sont rabaissées au rang de simples

moyens de réalisation de l'Idée. Je sais bien que sur ce point
la pensée de Baur a subi des fluctuations et que parfois il a

su rendre une justice relative à certaines personnalités
marquantes ; il n'en reste pas moins qu'en donnant la prédominance

à l'Idée sur ses manifestations, il refuse toute valeur
indépendante aux individualités historiques. « Les personnes
sont quelque chose de passager et de changeant, dit-il, et

juger la valeur et l'importance des phénomènes historiques
d'après la seule valeur des personnes auxquelles ils sont liés,
peut conduire à des jugements erronnés 2. »

On a souvent affirmé que, pour Baur, l'apôtre Paul était le

véritable fondateur du christianisme. C'est une erreur. S'il a

1 Christliche Gnosis, p. 716.
2 Tübinger Scinde, p. 56 sq.



290 L. PERRIRAZ

parlé avec plus de sûreté de Paul que de Jésus, cela tient
uniquement à sa méthode historique, du moins à la manière
dont il l'a appliquée ; mais au fond Paul n'est pas plus le

fondateur du christianisme que Jésus.
Ce qui, d'après Baur, fait du christianisme la religion

absolue, c'est son caractère parfaitement moral. On le voit
dans le sermon sur la montagne et dans les paraboles L Mais

pour pénétrer dans le monde, cette religion a eu besoin d'un
intermédiaire : c'est Jésus qui a fait de ces vérités des paroles
de vie éternelle2. En Christ, l'humain et le divin ont été

étroitement unis. Voilà de quoi, semble-t-il, rassurer l'esprit
de ceux qu'inquiètent les recherches critiques sur les

origines chrétiennes. Mais ce principe qui se réalise en Jésus

existait avant lui. Le christianisme n'a pas pour origine un
miracle ; tout était préparé. Il apparaît comme l'unité naturelle

de tous les éléments antérieurs qui, malgré leur diversité,

participent tous au même procès. Ce procès, dans sa

marche progressive, élimine de plus en plus complètement
ce qui porte le cachet delà subjectivité, et ne peut avoir son
issue qu'au point où apparaît le christianisme3. Admettre le

miracle initial est une conception catholique de l'histoire,
c'est briser l'enchaînement historique4. Au reste, les personnalités

ne sont que le reflet de l'Idée qui est en eux5.
On le voit, la pensée de Baur a, sur ce point comme sur

plusieurs autres, oscillé entre le respect des faits et l'amour
du système. Il n'a pu se résoudre à jeter par-dessus bord les

individualités créatrices, mais sa théorie l'a empêché d'en

reconnaître toute l'importance. Le christianisme n'est pas
une création de Jésus de Nazareth, un commencement
nouveau dans des conditions déterminées ; il est la manifestation
de l'Idée qui, dans son mouvement, met peu à peu au jour
sa puissance et sa richesse. Dans ce procès, l'hellénisme et

1 Tübinger Schule, p. 30.
2 Christianisme des trois premiers siècles, p. 36.
3 Christianisme des trois premiers siècles, p. 21.
4 Tübinger Schule, p. 4-4.

5 Tübinger Schule, p. 8.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C. BAUR 291

le judaïsme dont la synthèse formera le christianisme, jouent
un rôle considérable. On voit par là combien Baur est près
de Bruno Bauer et de l'école radicale hollandaise, dont la
conception historique n'a su emprunter au maître de Tubingue
que son esprit de système et sa conception dialectique de

l'histoire.
La combinaison de l'hellénisme et du judaïsme, dit Baur,

explique le christianisme sans qu'il soit nécessaire de recourir
au miracle. Est-ce vrai N'y a-t-il rien de plus dans l'Evangile

que dans le judaïsme hellénisé et dans la morale des

stoïciens et des épicuriens Baur n'a jamais osé le dire
franchement. Il semble même admettre que c'est quelque chose

de nouveau. Dès lors que vaut son explication? Au point de

vue abstrait, la triade hégélienne n'interdit point l'admission
du miracle. En effet, s'il n'y a rien de plus dans la synthèse

que dans les deux termes de la contradiction, comment expliquer

le progrès de l'histoire, et si le progrès est une réalité,
il faut nécessairement qu'il y ait dans le compromis un
élément nouveau qui n'était point dans les deux termes qui lui
ont donné naissance.

Mais d'où viendra cet élément nouveau Sera-t-il un apport
des personnalités initiatrices ou ne proviendra-t-il que du

déploiement plus large de l'Idée? Hegel ne s'était pas expliqué
clairement là-dessus, et c'est pourquoi les trois courants
issus de lui ont pu avec un droit égal se réclamer de son nom.
Baur n'a pas pesé le problème avec assez de soin, et s'il y a

chez lui telle page où se révèle le sens de l'individualité,
l'esprit de toute sa construction le conduisait à admettre la
seconde alternative.

Il est certain que toutes les manifestations historiques
subissent l'influence du milieu, des circonstances, des idées

au sein desquels elles apparaissent. Mais tout n'est pas dit
lorsqu'on a déterminé ces circonstances, dessiné la marche
des principes et l'évolution des théories. « Si les individus,
dit Otto Ritschl, ne sont que réceptifs et jamais créateurs à

l'égard des idées de leur temps, s'ils ne sont que des points
de passage où l'idée se divise en opposition, et où les oppo-



292 L. PERRIRAZ

sitions se concilient en une unité nouvelle ; si dès lors toute
originalité de la vie individuelle est niée et toute productivité

ramenée à une réceptivité antérieure, les conditions font
totalement défaut dans lesquelles l'idée peut s'enrichir par
l'acceptation de moments nouveaux1. »

La trop grande faveur accordée au schématisme dans la
tractation de l'histoire a eu pour conséquence l'effacement
de la complexité des faits. L'analogie des phénomènes,
réclamée par la méthode historique, poussée à un point où ne

conduit pas une saine interprétation de la réalité, a aveuglé
Baur sur la valeur de la personnalité humaine et surtout sur
la nature du rôle joué par les personnalités historiques dont
l'influence a donné à la marche de l'humanité une orientation
nouvelle.

Cette grave erreur en a entraîné d'autres après elle. Baur
n'a pas compris la vie religieuse dans son essence propre.
C'est au reste ce que pouvait déjà faire pressentir son abandon

de Schleiermacher pour Hegel. La psychologie
hégélienne, trop simpliste et qui ne considérait comme unique
élément de l'âme que la pensée, se retrouve partout dans son

analyse de la fonction religieuse et a faussé presque complètement

son intuition profonde des réalités historiques. Le

dogme est devenu le facteur essentiel du développement du

christianisme, et la notion d'Eglise a pris rang au nombre
des entités génératrices par excellence.

Cependant il ne faut pas oublier que si le besoin de rechercher

partout l'enchaînement historique, le procès immanent
de la vie, a fait commettre à Baur de grandes fautes, il lui a

permis d'écrire une véritable histoire. Le premier il est arrivé
à l'idée d'un développement du dogme comme facteur essentiel

de la vie de l'Eglise.
La construction de Baur, comme celle de Hegel, a été

brisée. Au moment où l'étude de la nature et la philosophie
des sciences se sont emparées des esprits, on a rejeté cette

conception comme trop abstraite, trop spéculative, et l'on

1 0. Ritschl, Albrecht Ritschis Leben, I, p. 107.



MÉTHODE HISTORIQUE CHEZ F.-C BAUR 293

s'est jeté, pour la dépasser, dans l'étude du détail, dans la

monographie et la documentation, sans horizon. De nos jours
on éprouve le désir de sortir de l'aridité du document pour
monter à une conception qui l'anime et le fasse parler. A ce

point de vue Baur a encore quelque chose à nous apprendre,
malgré le dédain dont certaines personnes, qui veulent
paraître bien informées, accueillent lamentimi de ses ouvrages.
Je ne prétends pas que nous devions reproduire purement et

simplement le schéma qu'il a appliqué à l'histoire ; mais,
tout en tenant compte des études nouvelles sur l'essence du
christianisme et sur les origines chrétiennes, on n'écrira pas
une véritable histoire de l'Eglise sans lui demander le secret
de l'enchaînement historique.


	Méthode historique et philosophie de l'histoire : chez Ferdinand-Chrétien Baur

