Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 4

Artikel: Vie domestique, politique et religieuse du vielil Israél
Autor: Wellhausen, Jules

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE

du vieil Israél

PAR

JULES WELLHAUSEN 1t

|

Avant Dapparition des prophétes qui ont créé le nouvel
Israél, jetons un rapide coup d’ceil sur cet ancien Israél qui
disparut avec la ruine du royaume de Samarie.

Il est presque impossible d’élablir une stalistique précise
des temps antérieurs & la période qui s'étend de 850-750. En
effet, tandis que les grands changements de I'histoire se peu-
vent conserver longtemps dans la mémoire avec une assez
grande fidélité, il est indispensable, dés qu’on veut décrire
I’état de la culture & une certaine époque, de pouvoir recourir
a une littérature contemporaine. Or la littérature hébraique
n’a commencé a fleurir que pendant cette période, principa-
lement depuis la fin des invasions syriennes. On écrivait sans
doute déjadauparavant ; mais ce n’étalent encore que des actes
publics, des traités ou conventions, ainsi que des lettres,
lorsque le contenu du message qu’on voulait transmettre de-
vait, pour une raison ou pour une autre, étre tenu secret.
Les plus anciens documents sont obscurs et concis; ce
n’étaient guére que des aides-mémoire; on était avare de

! Traduction autorisée du chap. VI¢ de l'ouvrage intitulé : [sraelilische und
Jiidische (Geschichte, 2¢ é&dit., 1895.

THEOL. ET pHIL. 1904 16



234 JULES WELLHAUSEN

I’écriture. De bonne heure cependant le sens historique du
peuple se développa de pair avec la religion; les actions hé-
roiques de lahvé, c’est-a-dire d’Israél, furent célébrées par
des chants, mais ces chants furent & I'origine confiés a la
seule tradition orale.

La littérature commenca lorsqu’on se mit & les recueillir et
a4 les consigner par écrif, et c’est ainsi que le Livre des
guerres de Iahvé et le Livre du Brave ou du Juste furent les
plus anciens livres d’histoire . On fut ensuite amené a écrire
aussi I’histoire en prose, en utilisant des documents ou des
souvenirs de famille ; dans les livres des Juges, de Samuel et
des Rois une portion assez considérable de cetie ancienne
historiographie, combinée avec les Annales des Rois, nous a
été conservée 2. A la méme époque déja on écrivit aussi des
recueils de régles juridiques et de sentences, dont nous pos-
sédons un échantillon dans les chapitres XXI et XXII du
livre de ’Exode. Plus tard seulement, on recueillit les tradi-
tions concernant les patriarches et les temps primitifs, tradi-
tions et légendes qui ne sauraient dater d’'une époque trés
ancienne. Ce qu’il y a de particuliérement remarquable, c’est
lapparition d’une prophétie écrite. Pourquoi Elie et Elisée

1 Nomb. XXI, 14; Jos. X, 13; 2 Sam. I, 18; 1 Rois VIII, 53 (Septante). Les
chants insérés dans les livres historiques-a titre de documents ou de picces justi-
ficatives (et au nombre desquels il ne faut pas compter 2 Samn. XXII et XXII, 1-7)
différent entiérement des Psaumes par lear contenu, mais leur ressemblent par
la forme poétique, La forme est celle du sag’, qui s’est conservé chez les Arabes
dans la bouche des voyants, dés les temps anciens jusqu’a Mahomet. Un certain
nombre de phrases trés courtes, le plus souvent paralléles, sont réunies par le
sens en un méme verset. La rime qui, en arabe, relie aussi extérieurement entre
eux les vers ou membres de phrases, fait encore défaut en hébreu; en revanche,
le nombre des vers était peut-étre plus réguliérement fixé.

2 (Ces Annales devaient étre tout-a-fait analogues a celles des rois de Tyr.
( « Hirom devint roi & I'dge de 53 ans et régna 34 ans»; éfacidevoer, exactement
comme I’hébreun va-yimlok, a le double sens: devint roi et régna. Voir Joséphe
¢, Ap. I, 117.) Le fonctionnaire mentionné parmi le personnel de la cour sous le
nom de 7nazkir ne doit pas é&tre mis en relation avec ces Annales qui étaient
trés concises et rédigées seulement aprés la mort du roi respectif; il ne faut pas
non plus le comparer aux rédacleurs d’éphémérides des rois achéménides ouw
d’Alexandre-le-Grand.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 235

n’ont-ils rien écrit? pourquoi Amos, cent ans plus tard, a-t-
il écrit? On ne peut guere expliquer la chose que par ce fait
qu’a un siécle sans littérature avait succédé un siecle litté-
raire.

Nous commencons notre statistique par les circonstances
et relations de la vie de famille. La polygamie était rare , la
monogamie, la regle ; mais on ne considérait pas comme mal-
séant d’avoir des concubines ou, dansune ville étrangére, de
loger chez des prostituées. La coutume et 'amour assuraient
aux épouses légitimes une situation honorable?! ; il s’est ce-
pendant perpétué jusqu’a cette époque des traces d’un droit
d’aprés lequel elles pouvaient étre achetées et ensuite possé-
dées par transmission héréditaire 2. Le mariage entre parents,
méme avec une demi-sceur, n’était pas interdit, et le pére
donnait plus volontiers sa {ille & un cousin qu’a un autre
homme 3. Les parents possédaient un droit absolu sur leurs
enfants : ils pouvaient les offrir en sacrifice ou les vendre
comme esclaves ; on faisait cependant une grande différence
entre fils et filles#.

1 Selon Gen. I et III la femme est I’aide de I'homme, de méme condition que
lui. Le fait qu’elle est assujettie & son pouvoir et qu’elle enfante avec douleur
passe pour P'effet d'une malédiction, pour une perversion de l'ordre primitif. L’homme
quitte pére et mére pour s’attacher & sa femme. Toutefois le fait qu’il n’est loisible
au prétre que de prendre le deuil de ses plus proches consanguins, et non celui
de sa femme, montre que la femme n’appartenait pas complétement a la famille,
quelle n’était pas considérée comme ne faisant réellement « qu'une chair» avec
son mari. (Gen. 11, 24.) En tant que mére, vis-a-vis des fils, elle avait une tout
autre position qu’en qualité d’épouse,

2 Gen. XXXV, 22; XLIX, 4; 2 Sam. III, 7; XII, 8, 11; XVI, 21 sq.; 1 Rois 11, 22.

3 Gen. XX, 12; XXIX, 19; 2 Sam, XIIl, 13. Les restrictions sévéres de Lév.
XVIIl et XX ; Deut. XXVII, 20-23, datent en majeure partie d’une époque récente;
cp. Deut. XXIHI, 1; XXV, 6 (a4 comparer avee Lév, XVII, 16; {XX, 21; Deut.
XXVII, 23). Le mariage avec des étrangéres n’était pas défendu. Des prescriptions
spéciales sont données Deut. XXI, 10 sq. pour le cas de I'élévation au rang
d’épouse légitime d’une prisonniére de guerre.

4 La méconnaissance obstinée de 'aulorité des parents, de graves injures pro-
férées contre eux, sans en excepter la mére, entrainaient la mort, 1l est vrai que
la peine ne pouvait élre prononcée et exécutée que par l'autorité judiciaire de
la commune; mais il n’est pas probable que dans les temps les plus anciens la



2306 JULES WELLHAUSEN

L’esclavage ne parait pas avoir été la pire des conditions.
Les serviteurs et les servantes se trouvaient, au point de vue
social, dans une situation assez égale a celle de leurs mai-
tres; ils eétaient méme, dans une certaine mesure, protégés
par la loi. L’esclavage n’avait pas, comme chez les Grecs et
les Romains, une importance politique ; il aurait pu étre
aboli sans que la base de la chose publique en fut ébranlée.

I’établissement des Hébreux dans le pays de Canaan, leur
passage a la vie sédentaire était maintenant un fait accompli;
I'opposition entre Hébreux et Cananéens avait disparu ou se
trouvait réduite & une simple différence de rang ou de condi-
tion sociale. Des figures comme celles de Goal, de Jephte, de
Samson, de David au désert de Juda, auraient & peine été
possibles 4 cette époque. Comme le montrent les récits des
patriarches,qui datent de ce temps-la, un idéal tout différent
avait succédé a la vie libre et errante des premiers dges. Les
patres ne menaient plus une vie nomade : Jacob restait chez
lui, auprés de ses troupeaux parqués, tandis qu'Esaii vaga-
bondait ca et la. L’élevage du bétail, encore en vigueur dans
certains districts de Juda et de la région a 'est du Jourdain,
faisait place en général a lagriculture!l. La culture des
champs et des jardins était considérée comme la véritable
vocation de 'homme 2: le plus vit désir d’un véritable Israé-
lite était de pouvoir s’asseoir paisiblement & 'ombre de sa
vigne et de son figuier. Le pays, il est vrai, n’était pas natu-
rellement fertile; le désert tendait sans cesse a I’envahir 1a
ou l'on ne le cultivait pas avec assiduité. Mais le travail
acharné, le travail & la sueur du visage, faisait merveille.

patria potestas fut limitée & cet égard. La vente volontaire n’est mentionnée qu’en
ce qui concerne la fille, Exode XXI, 7. Elle ne différait d’ailleurs pas beaucoup du
fait de donner sa fille en mariage, ce qui se faisait pareillement pour de 'argent.
Dans le cas dont il est question 2 Rois IV, 1, le créancier exige de la veuve la
vente de ses enfants,

! Le beeuf servait au labour, I'dne de monture; quant aux chameaux il n'y en
avait pas dans le pays montagneux. Certains mots de provenance nomade se sont
maintenus : tel nave, proprement le terme du voyage, de 14 soit le piturage, soit
la demeure.

2 Gen. II, 15; I, 17, sq.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 237

Les terrassements des montagnes se couvraient de vignes et
d’oliviers, les plaines. et les vallées se paraient de riches
moissons d’orge et de froment. Le défrichement de landes
stériles était arrivé & un haut degré de développement?. Par
contre, les arts et les métiers se bornaleut & pourvoir aux
plus simples besoins domestiques ; les plus importants étaient
ceux du tisserand, du potier, du charpentier et du forgeron.

La vie était simple. Les habitants de la Palesline s’éton-
naient qu'en Egypte les cultivateurs eux-mémes vécussent
resserrés dans des villes populeuses et fermées?2; ils s'éta-
blissaient le plus souvent dans des localités ouvertes, habi-
tuellement & mi-hauteur des collines, au-dessous de l'aire et
de 'autel et au-dessus d’un cours d’eau. Les murs d’enceinte
étaient fort rares dans 'ancien temps; en fait de fortification
il y avait seulement une tour-forte ol se retirait la popula-
tion en cas de danger3. Les maisons étaient construites en
terre glaise, la lumiére pénétrant par des lucarnes grillées
d’otn s’échappait aussi la fumée4. Le foyer n’avait pas de
place fixe dans la maison, ni de signification religieuse. Sur
ce point, les Israélites se rencontraient avec les Arabes et se
distinguaient des Grecs dont, pour les autres choses de la vie,
ils se rapprochaient beaucoup plus?®. Le mobilier dune
chambre, qui nous est décrit une fois, se composait d’un lit,
d’une table, de siéges et d’'un chandelier. Le costume général
consistait en un vétement de dessous et en un manteau ; ce
dernier servait aussi de couverture pour la nuit®. Les pieds

T Lirrigation artificielle ne se faisait pas en grand. Aussi ne se trouve-t-il pas,
dans Ex. XXI et suiv., de régles relatives a cet objet, comme on pourrait s’y
attendre dans une législation ayant en vue des paysans.

2 Gen. XLVII, 21.

3 Jug. VIII, 9, 175 1X, 46, 51.

4 Qsée XIII, 3.

5 11 n’y a guére, en hébreu, de mot pour dire le foyer. En fait de fourneau, il
y en avait de différentes sortes, mais le moyen le plus ancien dont on se servait
pour cuire ou pour rétir étaient des pierres ardentes (1 Rois XIX, 6) que I'on ali-
gnait sur la cendre; on en mettait aussi dans un seau ou dans une outre pour
chauffer I’'eau ou le lait.

6 Exode XXII, 26; Amos II, 8.



238 JULES WELLHAUSEN

étaient protégés, mais les couvre-chefs n’étaient pas en
usage. On ne mangeait de viande que trois fois par an, les
jours de sacrifice. L’huile et la farine suffisaient pour la
cuisine ordinaire, et étaient conservées dans des cruches. Le
pain fait avec de U'orge et plus tard avec du froment, élait
dans la régle levé 1. Le principal repas avait lieu anciennement
non pas le soir, mais & midi ?. En comparaison des Egyptiens,
les Israéliles estimaient étre robustes et non ramollis, moins
sujets aux maladies. Iahvé était leur médecin ; ils n’éprou-
vaient pas le besoin de guérisseurs, & peine de sages-femmes.

Cependant les temps commencaient & changer. Pendant
longtemps, le commerce n’avait été exercé que par les villes
cananéennes, si bien que le nom de Cananéen était devenu
synonyme de marchand 3. Maintenant, au grand chagrin des
prophétes, Israél commencait & marcher sur les traces de
Canaan 4. Depuis Salomon, les rois eux-mémes avaient donné
I’exemple, bon ou mauvais, en faisant le commerce maritime
et en se livrant & d’autres entreprises mercantiles, de concert
ou en concurrence avec les Tyriens. Les villes gagnaient en

1 Le mot que les Hébreux emploient pour I'huile d’olive signifie en arabe le
beurre fondu. Les ustensiles de [erre également distinguent d’une fagon ftrés ca-
ractéristique les Hébreux des Arabes (dans le mot nébel on constate le passage de
la signification d’outre A celle de cruche). Il en est de méme du pain fait avec du
levain. Dans Jug. VII, 13 un pain d’orge roulant (ce n’était donc pas une galcite
azyme) est 'embléme du paysan israélite; la tente, celui du Madianite nomade.
Mais de ce que anb signifie pain chez les Hébreux, viande chez les Arabes, il ne
faudrait pas conclure que la viande fitt pour les Arabes ce qu’était pour les Hébreux
le pain. Loin de la; d’ailleurs arabe oM> ne signifie pas seulement meat, viande,
mals flesh, chair. Tout aussi bien pourrait-on tirer la conclusion inverse du fait
que M2V, qui en hébreu veut dire égorger, faire boucherie, a en arabe le sens de
cuire au four.

2 Gen. XLIII, 16, 25,

8 (Vest sans doute & dessein que dans la législation il n’est pas tenu compte du
commerce et de lindustrie, mais seulement de l'agriculture. Seule la propriété
fonciére conférait la plénitude des droits civils et religieux, Mais déja dans Exode
XXI et suiv. on paye non en bétail, mais en argent, et 'argent (qui est toujours
pesé) joue un grand role en matiére de droit (indemnité, amende, accommode-
ment).

4 (Osée XII, 8, 9.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 239

importance, 'argent devenait une puissance?!; bref, il se
préparait une révolution que le zéle le plus pieux était im-
puissant & enlraver. L’agiotage sur les grains, le régime de
la grande propriété territoriale, la fréquence des hypothéques
et de la servitude pour dettes sont autant d’indices que la
propriété également répartie de jadis ne pouvait se soutenir
en face des grosses fortunes 2. La distance entre le riche et le
pauvre, entre notables et gens du commun allait s’élargis-
sant ; les classes supérieures se distingualent toujours davan-
tage par leur maniére de vivre des masses populaires. Les
riches se construisaient des maisons en pierres de taille, fai-
saient tous les jours bonne chere, buvaient du vin comme de
I'eau et s’oignaient de 'huile la plus excellente. Le prophéte
Esaie a décrit avec une telle exactitude les raffinements de la
parure féminine qu’'on est tenté de supposer que la mode
s'était glissée jusque dans sa propre demeure. Nous n’en-
tendons guére dire que le progrés matériel ait profité & des
entreprises d’utilité publique, telle que la construction de
ponts, de routes ou d’aqueducs ; la chose n’en est pas moins
probable. L’art religieux, quoiqu’il ne fit pas original, n’était
certainement pas aussi insignifiant qu’on se le figure d’ordi-
naire ; il ne devint un objet d’aversion que pour les Juifs
d’une époque plus récente.

1 Pepuis Salomon on dirait qu’il était devenu abondant comme la crotte dans
les rues. Abimélek avait engagé A son service toute une garde du corps pour
70 sicles; au prix de 50 sicles, David avait acheté I'aire du temple et une paire
de beeufs par dessus le marché, Par contre, Ex. XXI, 32 un domestique coiite
30 sicles; Deut. XXII, 29 une jeune fille, 50 sicles; Gen. XXIII, 16 une grotte
sépulerale, 400 sicles. Comp. Juges XVII, 3 avec v. 4; VIII, 21 avec v. 24-26.

2 Amos VIII, 5; Es. V, 8; Osée, V, 10; Deut XIX, 14. — Par le fait qu’il arri-
vait souvent & des hommes libres d’étre réduits a la servitude, s'explique Pordon-
nance d’Ex. XXI, 1 sq., laquelle ne parvint pas a prévaloir dans la pratique
(Jér. XXX1V) et fut plus tard atténuée (Lév. XXV, 28). Pour les nantissements
voir Deunt, XXI1V, 10-13; Ex, XXIIL, 26 ; Amos 1, 8, Il est défendu (Ex. XXII, 24) de
préter & intérét: on tenait d’autant plus & s’indemniser au moyen du gage. Le
crédit ne joue aucun rdle ; les deties sont toujours des dettes contractées par né-
cessité, Toujours est-il que vers Pan 740 on comptait encore en Israél 60 000 hommes
ayant da bien (2 Rois XV, 19-20),



240 JULES WELLHAUSEN

1I

Dans le royaume des dix tribus, la royauté conserva force-
ment son caractéere belliqueux . Avec les guerres continuelles
qui sévissaient & cette époque, le souverain était avant tout
soldat ; apres lui, le général en chef était le personnage le
plus important du royaume. Sans doute, c’était encore le
peuple qui constituait I'armée, dont les régiments étaient
formés par les communes 2, et comme 'obligation du service
militaire incombait avant tout aux propriétaires fonciers,
Iexpression d’homme de guerre équivalait & celle d’homme
ayant de la fortune. Mais déja, autour du noyau des gardes
du corps du roi et des gouverneurs de province 3, se formait
le commencement d’une troupe de soldats de profession, car
I’ancien ban des milices ne répondait plus aux nécessites
nouvelles de la guerre. On ne combattait plus exclusivement
a pied, comme ce fut encore le cas du temps de David, mais
les chevaux et les chars qui, depuis longtemps, existaient
chez les Cananéens et les Araméens, étaient considéreés
comme indispensables. (C’est Salomon qui parait en avoir
introduit 'usage. A la place de l’écuyer qui portail les armes
du guerrier combattant & coups de glaive, on vit Padjudant
qui, debout sur le char de guerre, se tenait a coté de I’archer
et le protégeait de son bouclier. [’équipement lui aussi fut
modifié, la lance et I’épée furent mis au second plan, et arc
devint 'arme principale. Un autre progrés consista a forti-
fier les villes, en particulier les métropoles. Autrefois, a
Iapproche du danger, la population s’était réfugiée dans les
cavernes et les foréts, maintenant elle se retirait derriere les
murs des forteresses. Le bon vieux temps, ol1 il n’y avait ni
chars, ni chevaux, ni forteresses, c’est-a-dire pas d’art mili-
taire proprement dit, était passé pour toujours, et c’est en
vain que les prophétes en souhaitérent le retour.

1 11 est significatif qu’Elie monte au ciel sur un char de guerre, et qu’Elisée soit
appelé « char et cavaliers » d'Israél.

2 Amos V, 3 — N2X et 5% sont des mots remontant a la plus haute antiquité,

3 1 Rois XX, 14, sq.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 241

A lintérieur, la royauté n’exercait pas une action bien
profonde. Elle n’était guére autre chose que la plus grande
maison en Israél; aussi bien le fonctionnaire le plus élevé du
gouvernement portait-il le titre de « chef de la maison» ou
d’intendant. La cour, en s’élargissant, devint capitale; le
bourgmestre de Samarie était un fonctionnaire royal . Quoi-
qu’il y eat des prélets royaux dans les provinces 2, le gouver-
nement, comme dans lous les élats primitifs, avait peu d’ac-
tion en dehors de la capitale3. Le roi ne se préoccupait pas
bien sérieusement de la défense des frontiéres: il se retirait
dans sa ville et les préfets avec leur suite allaient I’y rejoindre.
Nous ne savons pas bien en quoi consistaient les revenus du
royaume. La premiére coupe du fourrage revenait de droit
au roi, pour l'entretien des chevaux de guerre*. Peut-étre y
avait-il, en Israél comme en Juda, des biens de la couronne
que le roi pouvait donner en fief & ses serviteurs®. Nous
n’avons aucune connaissance d’impots réguliérement et uni-
versellement organisés ; il est question seulement de contri-
butions extraordinaires levées sur les gens a leur aise ; la

1 1 Rois XXII, 26.

2 1 Rois XX, 14 sq. — Salomon le premier avait osé diviser le royaume en
douze districts, sans s’inquiéter des tribus et des clans, et préposer a chacun un
bailli royal; Juda seul — concession significative — semble avoir été exempté de
cette mesure. Plus tard encore, sous Achab, nous voyons le royaume d’Israél divisé
en medindth ; mais le fonctionnaire qui gouverne ces districts ne porte plus
Pancien titre de nacib, il s’appelle Sar ha Medind.

3 Es, VII, 8, 9: la téte d’Aram est Damas et la 1éte de Damas est le roi, la téte
d’Ephraim est Samarie et la téte de Samarie est le roi. Par la s’explique que,
d’une part, le nom de la capitale est appliqué au pays (Samarie), d’autre part le
nom da pays 4 la capitale (Dan au lieu de Laish; comp. Rabbath-Moab,
R. Ammon)., Medind signifie primitivement ie district, puis le chef-lieu; de la
lathrib = al Medina, comme étant la Dar al Islam (Sur. VII, 73). En dehors d’at
Medina on était & moiti¢ & I'étranger; Mahomet exigeait proprement de tous les
Musulmans qu’ils y fissent leur hégire. Cest la seulement qu’avait lieu le culte
complet ; partout ailleurs, méme 4 la Mecque, il était raccourci. Pour Mahomet
I'Etat coincidait avec la ville; le reste du territoire n’était qu'une annexe, En ce
point les Sémites ne se distinguent pas des Grecs et des Romains,

4 Amos VI, 1: 1 Rois XVIII, 5.

5 Cp. Ez, XLVI, 16-18,



242 JULES WELLHAUSEN

dime appartenait & la divinité et non pas au roi!. Dans tous
les cas, 'impot foncier parait avoir été inconnu en Palestine,
comme 1l est permis de le conclure du récit concernant
son institution en Egypte par Joseph. Le irésor de I'Etat, s’il
faisait défaut, était remplacé, en une certaine mesure, par
le trésor du temple. A Jérusalem, tout au moins, ce trésor
était a la disposition des rois qui y puisérent & plusieurs re-
prises.

Il n’était pas question d’administration el de police comme
étant du ressort du gouvernement ; dans les cadres d’un Etat
moderne, les anciens Hébreux se seraient sentis comme dans
une camisole de force. Nos idées traditionnelles de « despo-
tisme oriental » ne souffrent qu'une application trés relative
a la royauté israélite. Naboth refusait-il de vendre sa vigne
de gré a gré, Achab ne voyail aucun moyen de s’en mettre
en possession ; on comprend deés lors 'exclamation stupéflaite
de son épouse tyrienne: « Est-ce bien tol qui exerces la sou-
veraineté sur Israél? » Pour mettre en ceuvre les moyens par
lesquels on réussit ensuite a lui procurer la vigne convoitee,
il n’y avait pas besoin d’étre roi; mais parce que c’était le
roi qui les avait employés, il en colita & sa maison la perte
du trone. Les rois eux-mémes, pour autant que nous appre-
nons a les connaitre personnellement, ne nous font pas en
général I'impression d’avoir été despotes; leur humanité,
passée en proverbe, parait avoir été mieux qu’une simple
facon de parler?2. S’ils ont permis & cerlains prophetes une
liberté d’allures qui, de nos jours, leur couterait peut-étre la
vie, cela tient moins 4 la modération, qu’a la crainte ou au
dédain.

Des obligations d’une portée générale paraissent avoir, de
tout temps, pris naissance par le fait que le roi et les repré-
sentants du peuple contractaient réciprogquement, devant

1 Contrairement & I'opinion de W. Rob. Smith, Religion of the Semites (1894)
p. 246 sq. — Les corvées que Salomon imposa aux Israélites provoquérent fa
plus grande exaspération, et il y a tout lieu de penser qu'elles ne se renouvelérent
pas dans le royaume du Nord.

2 1 Rois XX, 31.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 43

Tahvé, une alliance en vertu de laquelle ils s’engageaient &
faire ceci ou cela, ou a s’en abstenir?. Il n’y avait pas de lois
proprement dites, mais bien un vieux droit coutumier dont
quelques débris sont parvenus jusqu’a nous. Ce droit se dis-
tingue par son absence de formalisme ; on n’y trouve presque
pas de prescriptions concernant la maniére de porter plainte,
ni d’actes symboliques et d'usages poétiques. Les parties
s'appellent le témoin et celui qui doit rendre raison; dans
la regle, témoin signifie plaignant. Sans plainte, il n’y avait
pas de droit ; cependant 'accusation n’était souvent qu’une
dénonciation 2. Le droit pénal, la relation établie entre 'admi-
nistration officielle de la justice et la justice d’autorité privée,
était assez développé chez les Israélites. Chez les anciens
Arabes, la tribu ne pouvait se garantir de celui qui troublait
sa paix qu’en le reniant et en lui refusant sa protection. La
communauté israélite ne se contentait pas du bannissement,
mais prononcait la peine de mort. La lapidation était la forme
la plus ancienne de 'exécution ; ce qui la caractérisait, c¢’est
que chacun prenait part & la mort du criminel et se rendait
responsable de son sang. Il y avait «des actions scélérates
qui ne doivent pas se [aire en Israél, » qui pesaient comme
une coulpe sur le pays et sur le peuple et devaient étre
« balayées » par I'extermination du coupable; c’était le cas
en particulier des blasphémes contre Dieu et contre le roi,
de I'impiété envers les parents, des incestes et autres offenses
a la conscience populaire. Le meurtre rentrait aussi dans
cette catégorie de crimes. La « vendetta » proprement dite,
ot la famille du meurtrier prend son parti et ou la famille
de celui qui a été mis a mort entre en guerre avec elle, de
sorte que la vengeance se poursuit & outrance et se renou-
velle sans cesse, parait avoir été un point de vue dépassé

! Exode XXIV; 2 Rois XXIII; Jér, XXXIV, 18, De la le nom de berith, alliance,
pour dire loi.

? 1 Rois XXI, 10, — Dans le Deutéronome Pautorité a le devoir de faire 'en-
queéte et, en de certains cas, le plus proche parent a eelui de dénonciation et d’ac-
cusation. Le satan, qui tient du procureur général ou accusateur public, ne se
rencontre que plus tard.



244 JULES WELLHAUSEN

chez les Israélites de I'époque des roisi. Ce qui seul semble
avolr subsisté c’est qu’il était loisible au « vengeur du sang »
de poursuivre le meurtrier et de le tuer sans forme de proces.
Lorsque celui-ci n’avait pas agi avec prémeéditation, il trou-
vait un asile auprés du sanctuaire, en particulier auprés de
certains sanctuaires déterminés ayant droit d’asile; éventuel-
lement il pouvait s’en tirer au moyen d’une amende. Si, par
contre, 1l y avait eu meurtre proprement dit, il était saisi et
entrainé loin de l'autel 2. Le pouvoir public intervenait alors;
comme dans I'Islam, il avait le droit d’arréter et d’assigner
le meurtrier 3. 1l ne restait au vengeur que I'exécution. Mais
celle-1a il était tenu d’'y procéder; il n’était pas libre de se
désister de son droit. Il ne lui était pas permis d’accepter
une compensation en argent ; cela n’élait admissible que dans
le cas d'un homicide involontaire. On exigeait sang pour
sang, comime on exigeait ceil pour ceil, dent pour dent 4. Le
sang non vengé criait au ciel et appelait la colére divine sur
le pays. Lorsqu’un corps tué par une main inconnue était
trouvé dans un champ, la ville la plus rapprochée du théatre
du crime devait exécuter une vache a la place du meurtrier,
afin de se laver de ce forfait5. Ainsi, la vengeance du sang
était déja passablement dépouillée de son caractére personnel
et passionné et transformée en peine du talion. (Uest préciseé-
ment dans le plus ancien document juridique (Ex. XXI)
qu’elle est le moins en relief sous sa couleur primitive. Comme
dans I'Islam, la communauté réglait et garantissait la ven-
geance du particulier.

1 De ce que la vengeance du sang n’était plus une guerre, il résulte que la
guerre, & son tour, n’était plus une vengeance du sang,

2 Ex. XXI, 13, 30; cf. 1 Rois 11, 28 sq.

3 Ex. XXI, 14; Deut, XIX, 12.

4 Dans Ex. XXI il n’est question que de talion et d’amende. Dans le Deutéro-
nome, comme dans I'Islam, vient s’y ajouter la peine de la fustigation, qui est
chose toute nouvelle et de nature différente. La prison en tant que peine n’existe
pas.

b L’exécution prés du torrent, qui est exigée Deut. XXI, reparait encore
1 Rois XVIII, 40, Chez les Arabes on voit figurer (Ham. 443, 3) un bouc comme
ashdm pour un homme.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 24D

Cependant, la plénitude des droits de bourgeoisie n’appar-
tenait toujours encore qu’a’homme qui était en état d’accom-
plir le devoir de venger le sang répandu et de manier I’épée.
Le mot qui désigne le vengeur du sang signifie aussi I’héri-
tier 1. Seuls, les parents de la ligne masculine étaient aptes a
hériter, & posséder un fond de terre et a tirer au sort pour
un lot de terrain commun, celui-ci, & ce qu’il semble, étant
soumis de temps en temps & une nouvelle répartition. 2. Avec
les droits et devoirs civiques allaient de pair ceux du culte;
ils étaient également attachés aux hommes de souche directe
et propriétaires. Le culte était soutenu par les redevances
provenant du produit des champs et des troupeaux, par
conséquent par la propriété fonciére. Le Aahal, 'assemblée
de commune, avait un caractere a la fois politique et reli-
gieux ; celui qui ne jouissait pas de tous les droits politiques
ne possédait pas non plus les droits religieux. Les étrangers
n’étaient admis a faire partie du Kahal qu’aprés plusieurs
générations, tandis que les Israclites, étrangers & la localité,
rencontraient peut-étre moins de difficultés. La différence
des classes sociales était considérable. L.es nombreux « habi-
tants, » établis dans le pays, n’étaient admis qu’a bien plaire
aux repas des sacrifices ; devant la justice ils avaient besoin
de protecteurs et de représentants. Les orphelins, aussi long-
temps qu’ils n’avaient pas l'dge requis pour assister au
Kahal, se trouvaient dans une situation analogue, ainsi que
les veuves qui n’avaient pas d’assistant juridique male 3.

Le kahal était aussi une assemblée judiciaire. L’adminis-
tration ordinaire de la justice demeurait toujours entre les

! Goél, proprement vindex (Job III, §). Les devoirs de la réclamation, du rachat
et de la vengeance vont ensemble et incombent tous & I'héritier.

2 L’hérilage consiste aussi chez les Hébreux en propriété fonciére. Au sujet du
tivage au sort pour les terres restées indivises voir Mich, II, 5; Jér. XXX/VII, 12; au
sujet du cas exceptionnel de la fille héritiére voir Nomb, XXXVL

3 Tout cela appert encore par le Deutéronome. A remarquer 'exclusion de
P’assemblée prononcée contre celui qui est inapte a engendrer (Deut. XXIiI, 2),
Primitivement le camp de guerre, 'assemblée judiciaire et ’assemblée de culte
coincidaient; tous trois étaient sacrés,



246 JULES WELLHAUSEN

mains des clans ou des communautés ; elle était exercée par
les Anciens, qui formaient des colléges aristocratiques. La
communauté locale avait aussi le droit de justice criminelle!.
Les juges occupaient des siéges, autour desquels le kahal
se tenait debout. (’était la porte de la ville qui servait de
forum ; seules, certaines formalités s’accomplissaient pres du
sanctuaire. La tenue d’une session solennelle était accompa-
gnée de jetine. Comme l'exercice du droit de juger était la
principale attribution du gouvernement (juger et régner sont
exprimés en hébreu par le méme mot), antique situation po-
litique de communautés agrégées, qui n’étaient reliées entre
elles que par le sentiment religieux national2, s’était donc
maintenue en un point essentiel sous le gouvernement des
Rois. Mais cette situation datant de ’époque antérieure & la
monarchie ne suffisait plus, les temps de 'antique simplicité
étaient passés et les conditions sociales s’étaient modifiées.
I’inégalité de la fortune et de la position sociale commencail &
peser lourdement sur le peuple et la religion elle-méme était
devenue plus démocratique. Dans cet état de choses le roi au-
rait pu intervenir. Il passait pour étre le juge supréme; I'ac-
clamtion « Hosia-na » est proprement le cri d’appel de l'op-
priméqui cherche aupres du roi le secours et la justice 3. Celui
qui ne pouvait arriver a ses fins auprés de la communauté ou
qui voulait obtenir une exception a la régle, s’adressait & lui 4.

1 2 Sam. XIV, 7 (la mishpdhd ou le clan); 1 Rois XXI, 9 sq. (la commune
urbaine).

2 Le Kahal (A savoir chaque Kahal particulier, Mich. LI, 5) était un Kahal de
Iahve. 11 régnait en tout Israél un certain accord au sujet de ce qui est juste et
injuste, de ce qui est conforme ou contraire aux bonnes meeurs, et les communes
se prétaient sans doute un mutuel appui pour Parrestation du criminel. Seules
les affaires militaires étaient centralisées en une certaine mesure et dirigées par le
roi en sa rqualité de commandant en chef.

3 2 Sam. XV, 2; 1 Rois III, 9; 2 Rois XV, 5. De 14 shophef (juge) = celui qui
gouverne, — Cas particuliers 2 Sam. XII et XIV; 1 Rois III, 15 sq.; 2 Rois VI,
26 sq.

4 Exemple typique: 2 Sam. XIV, 1 sq. — En revanche 2 Rois IV, 13: la Su-
namite répondant au prophéte qui offre de parler pour elle au roi: Je n’ai que
faire du roi, j’habite au milieu de mon peuple, c’est-d-dire de ma parenté.



VIE DOMESTIQUE, PULITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 247

Le faible attendait de lui protection contre le fort; c’est lui
qui devait faire droit aux pauvres et remettre & 'ordre ceux
gui usaient de violence 1.

Mais la royauté était trop faible pour faire prévaloir la
notion de l'autorité et de la suprématie judiciaire de I’Etat 2.
Les décisions qu’elle parvenait & prononcer occasionnelle-
ment ne différaient guére des coups d’autorité par lesquels
les seigneurs d’un rang inférieur portaient atteinte & 'admi-
nistration réguliere de la justiced. Le roi ne s’élevait pas
assez haut au-dessus de ceux du milieu desquels il tirait son
origine : ceux quil’avaient élevé pouvaient aussi le renverser.
La royauté en Israél, surtout dans I’'lsraél du nord, man-
quait de puissance, parce qu’elle n’avait pu parvenir & une
légitimité véritable. Les changements continuels de dynastie
par des coups de force remettaient toujours de nouveau en
question 'ordre établi.

En pareilles circonstances on comprend que les petites cir-
conscriptions aient pu, méme sous la royauté, conserver en
elles-mémes leur centre de gravité. Le royaume venait-il & se
désorganiser, elles n’étaient pas ébranlées par les révolutions
politiques de la capitale. Sans doute, I'ancienne forme de la
communauté était altérée en ce sens qu’aux tribus et aux
clans g’étaient substituées les villes, qui devinrent pour les
villages le siége de l'autorité judiciaire # et étaient appelées

1 Esale a de l'office du prince la méme idée qu’Aboubekr ou Omar: « Le plus
faible d’entre vous m’apparaitra comme le plus fort, jusqu’a ce que je lui aie fait
obtenir gain de cause, et le plus fort d’entre vous je le traiterai comme le plus
faible, jusqu’a ce qu’il se plie au droit ». Une conception trés désobligeante de la
royauté s’exprime (Jug. 1X) dans Papologue de Jotham: elle ne saurait étre un
objet d’ambition que pour celui qui n’est bon & rien d’autre. « Ai-je perdu ma
graisse ou ma douceur pour aller planer sur les arbres?» disent I'olivier et la
vigne; le buisson d’épine s’y préte, lui qui n’est bon qu’a faire du mal.

2 Chez les Arabes de méme la notion du Sulfan (de la suprématie de I'Etat)
n’a jamais prévalu. — En Juda des essais de réforme judiciaire paraissent avoir
été tentés. — Le Deutéronome adjoint aux anciens des « juges » ot les oblige i
porter les cas difficiles devant un tribunal royal et sacerdotal & Jérusalem.

3 9 Rois 1V, 13: on s’adresse au roi ou bien au chef d’'armée.

4 Les villes sont appelées dans le Deutéronome porles, c'est-d-dire siéges de
la justice et marcheés.



248 JULES WELLHATUSEN

leurs « meres. » Cette modification n’avait cependant pas en-
trainé le relichement des liens qui unissaient les éléments
de la sociétée. La famille, au sens restreint et au sens plus
large du mot, constituait toujours 'unité fondamentale. On
attachait le plus grand prix & sa permanence: c’était la seule
forme de I'immortalité que 'on connat 1. Quand le pere avait
encouru la peine de mort, les enfants étaient exécutés avec
lui 2. Cest pour cela qu’on avait I'’habitude, dans les formules
d’imprécation, de se maudire soi-méme et la maison de son
pere. Les parents restaient unis jusque dans la tombe. Or la
famille et la commune étaient le foyer de la coutume et des
meeurs, retenant tous leurs ressortissants par les liens les
plus forts, tandis que les « gens sans aveu », ¢’est-a4-dire sans
famille, devenaient des coquins. Le progrés intellectuel ne
fut pas entravé, ni le sentiment du droit et du bien déprimé
par la faiblesse du gouvernement et les révolutions de la ca-
pitale. Précisément pendant cette période, qui fut pour la
littérature I’époque de la floraison, la culture spirituelle et
morale d’Israél parvinta un niveau quia été rarement atteint
par un peuple oriental.

11

A coteé des rois et des anciens, les prétres et les prophétes
apparaissent comme les piliers dela chose publique. Un pro-
verbe consolant disait que « le conseil ne fera pas défaut aux
anciens, ni 'instruction d’en haut au prétre, ni la parole aux
prophétes. » Dans le Deutéronome ces trois classes directrices
sont citées ensemble comme les organes attitrés de la théo-
cratie. Non sans raison, nous avons I’habitude de considérer
les prophetes comme les véritables représentants de I'essence
et de la puissance de la religion de lahvé. 1l ne faut pourtant
pas oublier que les grands prophétes étaient des exceptions,
et que les plus grands d’entre eux eurent beaucoup plus

1 De 14 le lévirat, ainsi que le droit d’hérédité accordé a la fille unique, «afin
de ne pas laisser éteindre la braise qui est de reste.» (2 Sam. XIV, 17.)

2 Jos. VII, 24 ; 2 Rois IX, 26. De ce principe découle I’extermination des dynas-
ties renversées, laquelle était considérée comme allant de soi.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 249

d’importance pour l'avenir que pour le présent. Les pro-
phétes ordinaires, qui s’associaient pour former des confré-
ries, n’étaient pas des agitateurs en Israél ; ils n’étaient que
trop enclins & flatter les puissants du jour. En général, la
religion était un pouvoir paisible qui, loin d’attaquer 'ordre
établi, lui servait de soutien. A l'ordinaire les prétres, qui
avaient ’avantage d’occuper un poste fixe aupres d'un sanc-
tuaire, étaient plus considérés que les prophétes. lls étaient
toujours encore les conseillers les plus écoutés de chacun
dans toutes les questions concernant la vie religieuse; ils
paraissent, il est vrai, avoir renoncé 4 'administration de la
justice et s’étre abstenus de rendre des oracles. Leur nombre
avait considérablement augmenté, leur situation s’était
affermie et leur office était devenu pour la plupart hérédi-
taire. Ils se sentaient liés entre eux par leur condition et
donnaient expression & ce sentiment en attribuant leur
origine & un ancétre commun et en se nommant Lévites. Ils
ne possédaient pourtant pas une puissance extérieure ; leurs
revenus étaient précaires, ils vivaient des sacrifices et de-
vaient s’en remettre & la bonne volonté de leurs clients. Dans
les résidences ainsi que dans les principaux sanctuaires, ils
étaient les serviteurs du roi. Le roi lui-méme, en sa qualité
de pere du peuple, possédait le droit sacerdotal supréme ;
« Voint de Iahvé » était considéré comme une personne sa-
crée, fut-il méme arrivé au pouvoir par des moyens trés pro-
fanes. « Dieu et le roi » étalent des noms qu’on aimait & as-
socier : ce n’était pas une phrase vide de sens comme chez
nous « le trone et I'autel. »

La pralique populaire de la religion était toujours le culte.
Il existait une quantité de lieux ot la divinité était adorée,
parce qu’elle y était présente. La sainteté de ces lieux n’était
pas la conséquence mais la cause du culte gqu’on y rendait.
Elle était inhérente au sol et considérée comme une propriété
naturelle de celui-ci, d’ol elle rayonnait en théophanies bien
avant qu'un culte y fit institué?. Ces enclos sacrés étaient

1 Ce qui est significatif c’est le nom de Phanuel (présence de Dieu) donné & un
THEOL. ET PHIL., 1904 ~ 17



250 JULES WELLHAUSEN

volontiers situés sur des hauteurs; c’est pour cela qu’on les
appelait des hauts-lieux. Leur centre était dans les anciens
temps un bloc de rocher ou une pierre qui servait en méme
temps d’autel et d’idole et était identifié avec la divinité. Sou-
vent aussi, plusieurs pierres étaient dressées les unes prés
des autres (Guilgal) ou entassées en un monceau (Gal). Trés
fréequemment il s’y ajoutait un arbre, chéne, tamaris, téré-
binthe, palmier; ou bien c’était un groupe d’arbres, un bhou-
quet de bois. Parfois il s’y trouvait aussi un filet d’eau, une
source, comme a Kades, & Beerséba et ailleurs. Nous n’en-
tendons pas parler de groties sacrées; mais il se pourrait
bien qu’il en ett existél.

Plus tard, l'art remplaca la nature. De grands autels furent
construits ou fondus en métal ; les anciens monuments de
pierre qui subsistaient & coté des autels, sans les égaler en
importance, furent travaillés de main d’homme, et ¢a et la
remplacés par des colonnes d’airain. Les arbres naturels ne
disparurent pas, la ou ils existaient; mais 'arbre artificiel,
I’Aschere, était plus nécessaire que les premiers & 'aména-
gement régulier d'un sanctuaire2. La ou il n’y avait pas

lieu de culte, ainsi que le récit de I'échelle montant au ciel a Béthel, et celui des
anges & Mahanaim. L’enclos sacré élait peut-étre aussi a la base de la conception
du jardin de Dieu en Eden; cp. Es. [, 29 el Prolegomena zur Geschichte Israéls,
4¢ édit., p, 310 n. — En un lieu déterminé ne peuvent proprement habiter que
les génies du lieu; mais ensuite d’autres divinités, par exemple des divinités
célestes, sont pareillement localisées. L'eau d’Aphaca était primitivement hantée
par quelque ondine, mais Vénus (I’étoile) y étant tombée du ciel, elle fut ensuite
adorée en ce lieu. La théocrasie remonte & la plus haute antiquité.

1 11 y avait des pierres saintes a Béthel (Gen, XXVIII), prés d’Ophra (Jug. VI),
prés de Bethsémeés (1 Sam. VI); plus d’une fois elles portent des noms propres:
Eben ha Ezer, E. ha Ecel, E. Zohélet. — Guilloul (idole) semble étre en rapport
avec (Guelal (pierre). Semblablement chez les Mandéens Iggoura (le tas de pierres
sacré) et Hegga (le lien de culte) se disent pour des démons. — Des arbres
sacrés (prés de la pierre ou de lautel, cp. Jug. 1X, 6 Elon maccéba) sont men-
tionnés dans la Genése comme ayant été planiés par les patriarches, puis surtout
chez les prophétes. — Quant aux cavernes, elles ont eu une grande importance
chez les Araméens et les Arabes; dés lors il n’est guére douteux qu’il en fiit de
méme chez les Cananéens et c’est fortuitemeat peut-étre qu’il ne s’en rencontre

pas dans I’Ancien Testament,
2 Cp. Die Composition des Hexateuchs, elc., p. 281, note. Les ashéres, ainsi



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 201

d’eau, on faisait une mer d’airain!. Le principal progrés
consista dans les images taillées et les icones en métal ; les
premieres, & notre connaissance, furent confectionnées par
Gedeon et par I'éphraimite Mika?2. Il y avait & Jérusalem un
serpent d’airain: Iahvé parait avoir été le plus habituelle-
ment représenté sous la figure d’un taureau ; on 'appelle aussi
« le taureau de Jacob 3. » Des maisons furent construites sur
les hauts lieux pour recevoir les images; une « maison de
Dieu» présuppose toujours une idole4. Une crypte dans le
temple, oit les offrandes sacrées étaient conservées, remplaca
Pancien souterrain servant de trésorerie. Du reste, le temple
ne se confondil jamais avec le sanctuaire ; il s’élevait a 'inté-
rieur de 'enceinte délimitée qui, avant lui déja, était sacrée
et conservait ce caractére méme indépendamment de lui.
L’autel, autrefois la pierre, restait le centre du culte. Les
oblations les plus importantes étaient consumeées sur 'autel
et, par la, transsubstantiées, rendues en quelque sorte célestes.
(est pourquoi on les appelait « fumigations » ou offrandes

que les magcebes, faisaient anciennement partie de l'inventaire des bamith de
Iahvé lui-méme, Deut. XVI, 21 ; XII, 3 sq.; 2 Rois XII, 6. Rarement, et seule-
ment en des temps beaucoup plus récents, Ashéra est confondue avec Asthoreth,
par le dernier éditeur des livres historiques; cp. Jug. I, T avec X, 6; 1 Sam.
VII, 3, 4; XII, 10; voir aussi 1 Rois XVIII, 19 les prélendus prophétes d’Ashéra
(que Segond a remplacée par Astarté).

1 On trouve chez les Phéniciens et surtout chez les Egyptiens quelque chose
d’analogue & la mer d’airain de Jérusalem. Il est superflu de recourir & des ex-
plications mythologiques.

2 L'image en fonte (masséka) est nettement distincte de I'image taillée (phésel).
Cependant I'image taillée était le plus souvent plaquée de métal et s’appelait alors
D8 qu’il ne faut probabablement pas prononcer éphod (surplis), mais aphoud
(ce qui est revétu, c’est-d-dire plaqué). En méme temps sont mentionnées aussi
les theraphim comme faisant partie de I'inventaire d’un temple ; mais ¢’élaient
proprement des dieux domestiques. Avaient-ils fizure d’homme? Cela ne ressori
pas strement de 1 Sam. XIX.

3 A coté des Keroubim, les taureaux étaient aussi volontiers employés dans
'art sacré a titre de symboles ou comme motifs de décoration. La mer d’airain
avait pour support des taurcaux. Des tétes ou cornes de taureaux figuraient aux
angles des autels; de 1a expression « briser la nuque aux autels ». (Osée X, 2).

4 Es. XLIV, 13.



252 JULES WELLHAUSEN

« passées au feu », et 'autel devenait un foyer de Dieu. Mais,
a l'origine, la divinité pas plus que les hommes, ne possédait
de foyer ; le feu n’était pour le culte d’aucune importance et
la combustion des victimes n’était pas une coutume ancienne.
Le vieil usage consistait plutot, lors des sacrifices d’animaux,
4 étendre ou a répandre le sang sur la pierre ou sur l'autel,
comme chez les Arabes; les piéces de viande etaient alors ou
mangées par ceux qui offraient le sacrifice, ou bien données
en pature aux oiseaux ou aux bétes sauvages?i. L'effusion du
sang s’est conservée aussi plus tard, partout et toujours, mais
n’était plus considérée comme suffisante pour un sacrifice
normal 2; pratiquée a elle seule, elle devient un rite de I'im-
molation profane. De méme que le sang, I'huile et le vin (il
n’est pas question de lait) sont répandus sur la pierre. A
cette libation correspond l'exposition 3 des offrandes comes-
tibles non liquides, par exemple, du pain levé ou des ga-
teaux faitsavec du fruit pressé ; cette exposition resta en usage
méme lorsqu’on se mit & consumer les offrandes. Une transi-
tion remarquable apparait lors du sacrifice de Gédéon : il
dépose la viande et le jus simplement sur une pierre, mais
de la pierre jaillit la flamme qui consume les aliments pré-
pareés.

Les sacrifices ne sont en partie pas autre chose que des
dons offerts a la divinité. Il arrive alors, ou bien, qu’on les
conserve dans un lieu consacré, ou qu’on les détruise, ou
encore qu’'on les laisse a 'endroit ou ils se trouvent. Ce der-
nier cas donne lieu parfois & des aumones, de telle sorte que
les pauvres recoivent ce qui était proprement destiné a la
divinité. Mais dans les oblations offertes sur 'autel, surtout
dans les sacrifices sanglants, prédomine l'idée de la conclu-

11 Sam. XIV, 32 sq. La protestation, en cet endroit, ne porte pas sur le fait
de manger de la chair crue, mais sur celui de manger la chair sans avoir répandu
le sang sur la pierre, Gen. XV, 11 Jér. XXXIV, 18.

2 Le sacrifice dit « pourle péché» n’est qu'une amende ou un dédommagement.

3 Répandre = <05 en arabe ce rite le plus usuel sert & désigner le culte en
général, — Exposer = "M il s’emploie en particulier en parlant des pains dits
de proposition.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 253

sion d'une alliance. Par le rite de I'effusion ou de I'applica-
tion du sang s’opére une confraternité avec la divinité, ainsi
que par le repas sacré qul accompagnait ordinairement le
sacrifice. A 'origine, le sang du sacrifice n’expie pas, il fait
I'office de ciment ; la propitiation est dérivée de la commu-
nion. Pour prendre part & la féte, au repas ol I’on mange et
boit « devant Tahveé, » il faut s’étre « sanctifié ; » cette sancti-
fication consiste en ce que, le jour qui précede le sacrifice,
on s’abstient de certaines choses et qu’'on lave ou change les
vétements.

Le culte crée un privilége en faveur de certains jours. La
nouvelle lune était solennellement célébrée ; on lui coordonne
le sabbat qui, & 'origine, parait avoir dépendu des phases de
la lune 1. Le sabbat est le jour férié de la semaine, ¢’est celul
ou les pains de proposition sont ex posés; le repos, qui n’était
primitivement que la conséquence de la féte, est devenu peu
a peu prépondérant et a fini par en étre le signe caractéris-
tique. A I’'époque des rois, les fétes annuelles prennent plus
d’importance que ces fétes lunaires. La [éte principale est
celle des récoltes d’automne, au renouvellement de I'année 2;
c’est en méme temps la féte d’actions de graces pour les pro-
duits de l'aire et du pressoir en général; on l'appelle « la
féte » tout court. A cette féte correspond, six mois plus tot,
la féte pascale des galettes d’orge sans levain ; elle marque le
commencement des sept semaines de la moisson des céréales,
a la fin desquelles a lieu la Pentecote, la féte des pains de
froment levés. Avec la féle du printemps coincide aussi la
pAque, la féte de l'offrande des premiers-nés males du gros
et du petit bétail. (Cétaient 14 les trois grandes occasions
d’offrir des sacrifices ; car on n’offrait pas réguliéerement des

1 Au sujet de la connexion du sabbat avec les planétes v. [deler, Handbuch der
Chronologie 1, 178 sq.; 11, 177 sq.

2 Le renouvellement de I’'année n’avait pas lieu au printemps, mais en automne ;
v. les Prolegomena, p. 106 sq. Sur le comput de 'année et I'embolisme nous ne
possédons pas de données bien anciennes. Selon le Code sacerdotal, ’année
comptait 365 jours, comme on le voit par les indications touchant la vie d’'Hénok
et la durée du déluge.



204 JULES WELLHAUSEN

sacrifices sanglants quotidiens. « Trois fois par an, chaque
homme doit paraitre devant Iahvé, et il ne doit pas se pré-
senter les mains vides. » Le plus ancien décalogue ne donne
guére, comme loi fondamentale révélée au Sinai a l'adresse
d’Israél, que des prescriptions pour la célébration de ces
fétes1. C’est en cela que consistait le service divin populaire;
telle est 'impression que l'on retire aussi de la lecture des
prophétes et méme de celle du Deutéronome. On employait
a de joyveux repas les prémices et les oblations qui donnaient
lieu & ces fétes, ou bien le produit de leur rachat; on man-
geait et on buvait, on se réjouissait devant Iahvé. Une joie
bruyante, une retentissante allégresse étaient le caractére
général de ces fétes. Les femmes également y participaient,
parées el ornées de bijoux d’or et d’argent?. Les excés n’y
faisalent pas défaut ; on trouvait méme dans les sanctuaires
israélites des hiérodules des deux sexes. Les personnes en deuil
ne devaient pas prendre part au culte; il n’était destiné qu’a
ceux qul etaient en joie et en santé. Il n’avait pas rapport au
péché et a 'expiation ; le grand jour des propitiations, célébré
plus tard par les Juifs du second temple, manque dans le
plus ancien cycle des fétes et ne cadre pas avec lui. Dans les
temps de détresse, on publiait un jetine, on faisait aussi des
tentatives de « dérider » la face de Iahvé. Mais, quand sa
colére était manifeste, dans des époques de désespoir uni-
versel, on n’osait méme pas s’approcher de lui.

A coté du culte public, il y avait aussi une religion pour
I'usage privé. Des jurements, des serments, c’est-a-dire des
imprécations contre soi-méme sous telle ou telle condition,

1 Ex. XXXIV, 14 el suiv.: « 1. Tu n’adoreras pas de Dieu étranger. 2. Tu ne te
feras pas de dieux en fonte. 8. Tu observeras la féte des magcoth. 4, Tout pre-
mier-né m’appartient. 5. Tu célébreras la féte des semaines. 6. Et la féte de la
récolte a la fin de I'année. 7. Tu ne méleras pas le sang de ma victime a du levain.
8. La graisse de ma féte ne se gardera pas jusqu’au lendemain matin. 9. Tu ap-
porteras a la maison de Iahvé ton Dieu le meilleur des prémices de ton sol.
10. Tu ne feras pas cuire le chevreau dans le lait de sa mére.» Comp. Composi-
tion des Hexat., p. 87 et 331.

2 Ex. III, 20: les femmes hébreues empruntent aux Egyptiennes vétements et
parures en vue de la féte a4 célébrer au Désert. Cf. Osée IT, 13-15; 1V, 14.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSKE DU VIEIL ISRAEL 23D

ainsi que des veeux étaient fréequents. Celui qui était lie par
un veeu, ne pouvait, en certain cas, ni boire de vin, ni laisser
le rasoir passer sur sa tétel. Une foule d’observances d’un
caractére privé enserrait la vie quotidienne comme d’un
réseau. Ces observances n’étaient pas, il est vrai, légales et
ne servaient pas & séparer strictement les Israéliles des
payens 2, mais elles existaient et se pratiquaient généralement
comme allant de soi. L’enfant était, aprés sa naissance, frotté
avec du sel. La coutume de lui enduire le palais de miel n’est
plus attestée que par 'étymologie d’un mot qui a pris ensuite
la signification générale de consacrer ou dédier. La circonci-
sion était peut-étre & l'origine la cérémonie de 'admission
dans le Kahal, épreuve barbare de la virilité, qui conférait
en méme temps le droit au mariage 3. Nous ne savons rien
sur les cérémonies nuptiales, abstraction faite du mariage
contracté avec une prisonniére de guerre. Nous sommes
d’autant mieux renseignés sur les usages relatifs aux
défunts.

Les coutumes funébres usitées chez les autres peuples
n’étaient pas non plus interdites chez les Israélites de ancien
temps. On se voilait la téte et la barbe, on se revétait du sac
et on prenait une corde pour ceinture; on répandait de la
cendre sur sa téte, ou bien on s’assevait sur la cendre. On
dechirait ses vétements, on se rasait les cheveux et la barbe,

t Nazir vient d’une racine qui signifie faire veeu de.... Dans les plus anciens
temps il y avait des nazirs guerriers, tel Samson, qui s’étaient imposé pour toute
ia durée de leur vie la lutte contre les Philistins. Peut-étre est-il permis d’entendre
de la méme fagon Jug. V, 2: lorsqu’on laissa croitre les cheveux = lorsqu’un
grand nombre fit veeu de combattre. — Dans la suite, les nazirs devinrent plus
pacifiques et les voeux se modérérent.

2 On s’étonnait en Israél de l'exclusivité des Egyptiens pour qui ¢’était une
abomination que de manger avec des gens du dehors. (Gen. XLIII, 32; cf. en
revanche Gal. II, 12))

3 Au sujet d’'Exode IV, 25 (ot la circoncision des enfants males en bas-fdge est
expliquée comme un équivalent adouci de la circoncision primitive des jeunes
hommes avanl le mariage) voir au chapitre 1I: « Les origines du peuple», p. 18.
— Des étrangers, méme s’ils étaient devenus esclaves israélites, n’étaient ancien-
nement pas circoncis; cf. Ezéch. XLIV, 7-9 par opposition & Gen. XVII, 12.



256 JULES WELLHAUSEN

on s'écorchail avec les ongles el s’infligeait des blessures.
Des pleureuses poussaient des hurlements et se frappaient la
poitrine. Le cadavre était quelquefois embaumé, a 'ordinaire
enveloppé seulement d’un linceul. La crémation n’était pas
usuelle, aussi peu qu’autrefois les sacrifices par le feu; onen
trouve cependant un exemple: le cadavre de Saiil fut brilé,
mais ensuite n’en fut pas moins enterré 1. I’inhumation, en
effet, était de rigueur; c’était la vieille et universelle coutume?;
pour la désigner, il y a un mot commun aux langues sémi-
tiques et qui n’est employé que dans ce sens technique. 11y
a des tombeaux creusés dans la terre, marqués par un arbre,
une pierre ou un monceau de pierres. Mais on enterrait plus
volontiers dans des cavernes, ou bien dans des caveaux taillés
dans le roc. On prenait soin que les demeures des morts fus-
sent plus solides et plus durables que celles des vivants. Les
membres d’'une méme famille reposaient ensemble, chacun
cependant ayant sa place & part. On considérait comme une
honte d’étre enterré dans une sépulture commune 3. On n’es-
pérait pas aller au ciel, mais étre recueilli auprés de son
pere et de sa mere, avec ses ancétres et les gens de sa tribu.
L’idée du «Scheol, » séjour ou tous les morts du monde
entier sont réunis el ot Pon appréhendait de descendre, est,
il est vrai, en singuliére contradiction avec les notions que
nous venons d’exposer. Cette contradiction n’est pas résolue
par 'expédient que les corps seuls reposent dans les caveaux
funébres et que les 4mes sont dans le séjour des trépassés. 11

1 L'incinération avait sans doute pour but de faire des morts des étres éthérés,
de méme que celle des victimes briillées sur l'autel. Cf. Jahrbuch des Archiol.
Instit., 1894, p. 238.

2 Les suppliciés devaient aussi étre enterrés selon la loi; il en fut de ménie
dans les cas dont parlent 1 Rois II, 34; 2 Rois 1X, 34, Mais ce n’était pas la cou-
tume générale. Lorsque David fit pendre a Gabaon les sept fils et petit-fils de
Saiil, on ne les inhuma pas. C’est plus tard seulement que, informé de la tou-
chante sollicitude de Ri¢cpa pour les corps des pendus, il fit enterrer leurs osse-
ments, en méme temps que ceux de Saiil el de Jonathan, dans la sépulture héré-
ditaire de leur famille. (2 Sam. XXI.)

3 Jér, XXVI, 23. — C(’est ainsi que, plus tard, le polyandrion, le cimetiére
commun, a pu devenir la géhenne.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 257

n’y a du reste aucune nécessité de chercher & concilier
toutes les divergences qui se rencontrent dans ce domaine.

Un véritable culte des morts était pratiqué. L’alimentation
des morts. mentionnée dans le Deutéronome ol elle n’est pas
méme interdite, prouve qu’il y avait un repas et un sacrifice
pour les morts; peut-éire la coupe des cheveux avait-elle la
méme signification. Ce n’était pas seulement en cas de deuil,
mais aussi & l'occasion de la priére que l'on se faisait des
incisions et des blessures volontaires. Des arbres, des pierres
et des monceaux de pierres se rencontrent aussi bien pres
des tombeaux que prés des autels. Un certain nombre de
tombeaux sacrés sont mentionnés dans I’Ancien Testament,
en particulier des tombeaux de femmes, comme Rachel,
Debora, Marie. Un fait tres significatif c’est que Moise fut
inhumé par la propre main de lahvé en un lieu inconnu,
pour que son tombeau ne devint pas un lieu de culte. Sil'on
attachait autant d’importance 4 étre « réuni a ses péres » dans
une méme sépulture héréditaire, ¢’est qu’on devait croire qu’il
en résultait pour le mort une jouissance quelconque. L’idée
que les morts étaient bannis et confinés dans le Scheol et
que, 14, ils n’éprouvaient plus aucune sensation, n’a pas régne
exclusivement chez les anciens Israélites. Les « Rephaim, »
c’est-a-dire les ombres, hantaient aussi le monde supérieur,
celui des vivants; ces rephaim présentaient quelque analo-
gie avec les démons!. Ils pouvaient étre évoqués hors du
Scheol, dans un but de magie et de divination ; on les appelle
méme expressément des dieux 2.

Ce n’est pas 14 le seul vestige de la croyance aux démons
et des pratiques qui s’y rattachaieni. La défense de pratiquer

! Renan (Histoire du peuple d’Israél, 1, p. 116, note 4) rapproche de la
DRET PRy «vallée des morts », la 2w PRY de Gen. XIV ; il suppose, avec
raison sans doute, que siddim est une fausse prononciation pour shédim, la
«vallée des démons », — Les Rephaim, de méme que les Nephilim qui paraissent
gtre leurs pareils, désignent aussi des géants; cf. Composition des Hexal., p. 308,

2 {1 Sam. XXVII. Cp. Schwally, Das Leben nach dem Tode, 1892. Pas n’est
besoin d’avoir recours & Panimisme; il n’importe pas d’extraire la racine des
phénoménes historiques, il suffit de les déerire tels qu’ils sont.



258 JULES WELLHAUSEN

la magie et la nécromancie prouve que le penchant a ces arts
occultes existait en lsraél. Diverses méthodes sont men-
tionnées, entre aulres celle de faire passer par le feul. Les
préservatifs contre les maléfices et les amulettes ont méme
trouvé place dans la loi, aprés avoir été, il est vrai, plus ou
moins dépouillés de leur signification. Ainsi, les franges aux
habits, les pendants attachés au front?2, les phylactéres aux
bras, les Mezouziéth aux poteaux des portes, qu’on peut com-
parer & nos fers a cheval sur le seuil des maisons. On se sen-
tait entouré de toutes parts d’esprits, la terre était peuplée
de leurs armées. (’est pourquoi on éprouvait une certaine
appréhension en face de la nature ; elle n’était pas considérée
comme chose inanimée. lahvé lui-méme avait autour de lui
des étres divins d’'un ordre inférieur; les « fils de Dieu»
appartenaient & la race de Iahvé. On ne faisait pas de diffé-
rence entre bons et mauvais esprits; c¢’étaient des forces élé-
mentaires qui pouvaient étre bientaisantes ou malfaisantes.

La distinction morale du bien et du mal ne jouait pas, en
général, dans la religion populaire, un role aussi important
que lopposition sacramentelle entre le pur et 'impur. Le
deuil pour un cas de mort, I'attouchement d’un cadavre ou
d’une charogne rendaient impur. Il en était de méme de
certaines maladies et de tous les accidents de la vie sexuelle,
en particulier de la menstruation et de I'accouchement. Il
était défendu de manger la chair de certains animaux, par
exemple, le porc, ainsi que le sang et le tendon de la hanche.
Des causes diverses produisent le méme effet; ce n’est pas
seulement lattouchement de ce qui est répugnant qui a
pour effet de souiller, mais aussi le contact de ce qui est
sacré. Le sang et le tendon de la hanche sont sacrés; peut-
étre 'impureté de certains animaux s’explique-t-elle par le
fait qu’a Dorigine, ils étaient consacrés & tel ou tel dieu ou
démon. Non-seulement les Juifs des temps postérieurs, mais

1 Deut. XVIII.

2 Le mot totaphdth doit sans doute étre dérivé de M© et rapproché de nefi-
phith, Jug. VIII, 26; Es. 1II, 19. On les aura portés pendus a un cordon qui
entourait la téte.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 259

les anciens Israélites déja ont stirement partagé la croyance
que les démons vont et viennent sous une forme animale.
Au reste, ils se distinguent des Syriens en ce qu’ils mangent
du poisson, et des Arabes, en ce qu’ils ne mangent pas la
chair du chameau. L'impureté enlraine une exclusion tem-
poraire de la participation aux assemblées de la communauté
et aux cérémonies du culte. Laréadmission se fait au moyen
d’une cérémonie de purification. Les pratiques les plus
usuelles sont I'ablution du corps et surtout le lavage des
vetements, la coupe des cheveux et la rognure des ongles;
on trouve aussi mentionnée la purification au moyen d’une
touffe d’hysope et de petits oiseaux vivants.

La distinction entre le pur et 'impur, entre ce qui est
licite et ce qui est défendu, n’était en aucune fagcon toujours
claire et connue de tous. Dans les cas douteux, les prétres
étaient consultés et ils décidaient en dernier ressort; c’était
en cela que consistait essentiellement leur thora. Ils étaient
a la fois directeurs de conscience et médecins, et exercaient
ainsi une influence prépondérante dans la vie commune. En
général, le sanctuaire n’était pas la seulement pour le culte
public, qui ne se célébrait que rarement ; il servait aussi aux
besoins privés des particuliers. De méme qu’ils allaient y
chercher des conseils, ils y portaient aussi chacun ses voeux
et ses prieres. L’autel était le lieu ol 'on exprimait ses
souhaits, et le sacrifice servait fréquemment & introduire au-
prés de la divinité telle affaire qui vous tenait a cceur; il était
une tentative d’agir sur elle dans un but déterminéi. Cest
dans la méme intention qu’on se livrait auprés de 'autel &
toute sorte de pratiques magiques 2.

1 De 1a M \NPM proprement sacrifier, pris habituellement dans le sens d’implo-
rer, supplier,

2 A cela se rapporte la coutume déja mentionnée de se faire & soi-méme des
blessures, afin de rendre la supplication plus impressive. (Osée VII, 143 1 Rois
XVILL, 28.) II serait possible que le mot hébreu pour prier tirdt son origine de
cette coutume, comme c’est le cas, selon W.-R. Smith, pour Ie mot araméen. En
arabe la racine signifie avoir des crevasses, des incisions. Il est remarquable
aussi que WY qui, dans le langage poétique plus récent, signifie chercher en



260 JULES WELLHAUSEN

Le grand culte était, comme on I'a vu, d’origine cana-
néenne! ; quant aux observances du petit culte, elles avaient
leurs racines dans différentes couches de I'ancien paganisme.

Ces emprunts étaient, en général, considérés comme con-
ciliables avec la religion de lahvé; on les y reportait tels
quels ou du moins on les mettait en relation avec elle. Cette
relation étaitde différente sorte. Certains usages avaient pour
ainsi dire dépéri: on avait oublié leur origine et leur signi-
fication premiére, il était des lors facile de les adapter a la
religion nationale. Que l'on se soit approprié les fétes an-
nuelles, que 'action de graces pour les récoltes, au lieu d’étre
rendue & Bahal comme elle 'était auparavant, fiit adressée
maintenanta Iahvé, il n’y avait & cela rien que de convenable,
bien que le changement d’adresse n’elit pas pour conséquence
de modifier du coup la nature ou la valeur intrinséque de la
solennité. Ce qui nous surprend davantage, c’est que les
theraphim trouvassent une place dans les maisons de Dieu,
c’est que la prostitution sacrée etit pénétré dans le service de
Tahvé. Peut-étre cela ne se pratiquait-il pas partout en bonne
conscience, en tout cas pas sans rencontrer de 'opposition.
Quoiqu’il en soit, il n’en résulta jamais une défection cons-
ciente et voulue vis-a-vis de lahvé ; les preuves qu'on allégue
du contraire montrent seulement que les Juifs des temps
postérieurs ont attribué a leur Loi un effet rétroactif. Kt
malgré tout, le culte de Iahvé s’éleva avec une force crois-
sante au-dessus du paganisme avec lequel il était mélangé.
On voit clairement, par la littérature historique, que sa reli-
gion 4 lui gagna progressivement en importance. Les noms

général, dans Osée chercher Dieu, ait en méme temps le sens d’exercer la magie,
conjurer par des enchantements.

1 Le mot hagy, féte, est en soi un mot sémitique primitif, mais il signifie pro-
prement faire le tour de la pierre sacrée, avec le hallel obligé (ce dernier mot
n’est pas non plus exclusivement hébreu); il ne désigne pas la célébration d’'une
féte en général. — Les époques des fétes au commencement des semestres, au
printemps et en automne, sont d’origine plus ancienne, mais les fétes de la
moisson sont cananéennes, Il n’y a de primitivement hébraique que la Pique, qui
est au premier plan dans les traditions relatives & la sortie d’Egypte, mais qui
fut éclipsée plus tard par les fétes de la moisson.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE KT RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 2061

propres nous en fournissent un témoignage qu’on ne saurait
suspecter ; ceux qui sont composés avec le nom de [ahvé sont
a Porigine tres rares, mais peu a peu ils prennent le dessus?.

« Tahvé le Dieu d’Israél » était et demeura la these fonda-
mentale de la fol. La solidarité du dieu et du peuple était un
fait donné. L'idée que Iahvé s’était offert a Israél et qu’lsraél
g’était ensuite déclaré pour lui, ne fut pas abordée dans les
temps anciens. Le rapport entre les deux parties était un rap-
port naturel, en quelque sorte inné ; ilne pouvait étre dissous
et ne reposait pas sur une convention. Il éfait sanctionné de
la part du peuple par le culte qu’il consacrait a Iahvé ; de la
part de Iahvé, par assistance qu’il accordait a Israél. Dieu
signifiait : celui qui aide ; c¢’était 14 le concept attaché & ce
mot. On attendait de lahvé le secours, 'appui dans les af-
faires terrestres, et non le «salut » au sens chrétien du terme.
Le pardon de la faute était quelque chose de subordonné,
d’accessoire ; il se trouvait impliqué dans la délivrance du
mal, et n’était pas cru, mais vécu, expérimenté. L’essentiel
¢tait que Tahvé procurat la pluie et la victoire. Il donnait au
pays sa fertilité et le protégeait contre les ennemis; en re-
tour, le culte consistait essentiellement dans l'offrande des
prémices du sol aux jours de féte périodiques. La moisson
servait de critere, comme qui dirait de thermomeétre, pour
apprécier le degré de la communton religieuse entre lahvé et
son peuple. Dans la prospérité des campagnes on goiitait et

1 Au début prévalent des noms profanes tels que Moise (Moshé}, Debora, Jaél,
Samgar, Gédéon, Saiil, David, Salomon, Au monde animal sont empruntés Thérach,
Léa, Rachel, Siméon (arabe Sim'an), Debora, Jaél, Goal, Saphan, Akbor, Houlda;
a des arbres, Salomon (arabe Saliméan), Ela. — Kish (arabe Qais), Ner, Barak, de
méme que Noun, Nahash font Uimpression d’étre de provenance payenne. Les
noms théophores Jeroubaal, Meribaal, Ishbaal montrent pareillement que 1'oppo-
sition au paganisme wétait pas encore ressentie au degré ol elle le fut dans la
suite. Des noms propres composés avec lahvé ne se rencontrent qu’en petit
nombre dans les anciens temps: Josué, Jonathan, Joas, Joab. A partic d'Elie
(Eliyahou, Eliya) et de Jonadab ils se multiplient. Comme noms de rois, ils ne
sont pas en usage avant Josaphat de Juda et Ahazia d’lsraél; depuis lors ils le
sont presque exclusivement. — 1l est & remarquer que des noms de femmes com-
posés avec lahvé ne se trouvent que rarement.



262 JULES WELLHAUSEN

voyvait la bienveillance de Iahvé ; la disette et la dévastation
étaient ressenties comme un opprobre religieux. On admettait
bien que Iahvé flit mécontent des siens, qu’il les chatiat et
les punit. Mais en définitive 1l venait toujours a leur aide,
les tirant de la détresse et les deélivrant des ennemis au pou-
voir desquels 11 les avait livrés pour un temps.

fahvé relégua dans I'ombre les broussailles du sol ou il se
dressait ; les plantes grimpantes qui 'enlacaient ne parvin-
rent pas a4 I’étouffer. Mais c’est peu 4 peu seulement que la
conscience se fit jour et se genéralisa que Iahvé représen-
tait un principe, qu’il n’était pas tolérant, mais jaloux. L’im-
portance qu’il acquit de ce fait naquit de la valeur qu’il avait
pour la nation. Le dieu du peuple déposséda les dieux des
tribus et se mit a leur place ; les images des dieux anonymes
de la famille disparurent des maisons, et c’est dans les tem-
ples seulement qu’il s’en conserva quelques vestiges. Plus
longue et plus sérieuse fut la lutle contre les idées et les
meeurs cananéennes. Ce ne fut pas une lutte extérieure, mais
intérieure ; elle n’était pas dirigée contre les Cananéens eux-
meémes ; ceux-ci s’étaient complétement mélés aux Israélites et
ne pouvaient plus en étre discernés ; mais contre toute la ma-
niere d’étre et de penser étrangére qui avait pénétré avec eux
et menacait de détruire I'originalité nationale, contre le luxe,
la luxure, 'ivresse des sens, contre une divinité qui vivait de
la vie de la nature au lieu de s’intéressera la vie des hommes
et de la chose publique. La religion de Iahvé, enfin, en vertu
de son rapport exclusif avec la nation, entra en opposition
avec le chaos bigarré d’un bas paganisme, difficile & déra-
ciner, qui, dans les phénoménes les plus divers, les plus for-
tuits, voit agir des forces sacrées, et qui cherche par toute
espece de moyens étranges & les mettre au service des désirs
de I’égoisme. L’absence des arts occultes constituait, d’aprés
un vieil oracle, le caractere distinctif et antipaien d’Israél;
la magie et la charlatanerie passaient pour étre de l'idolatrie.
Le culte des esprils et I'évocation des revenants étaient en
abomination a4 Iahvé. Par 1a s’explique aussi cette indifférence,
si caractéristique pour I’Ancien Testament, & I’égard de la



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 263

psychologie religieuse, de la question de la survivance apres
la mort. Il suffisait que le peuple véct éternellement; la
roue de 'histoire passait sur 'individu ; il ne lui restait que
la résignation, sans espérance positive. Il devait trouver sa
réecompense dans la prospérité collective du peuple. Cest
faire preuve de peu de sens historique que de considérer ce
fait comme une lacune dans la religion d’Israél ; ce déficitl’a
précisement délivrée des spectres de la magie et de la su-
perstition. Il était salutaire que la religion appartt, en face
de I'individu, comme une puissance autonome qui ’obligeait
sans conditions envers lahvé et envers lsraél, et qui ne fat
pas un simple moyen de donner satisfaction a ses désirs per-
sonnels.

La divination est sur la méme ligne que la magie. Elle
aussi était en contradiction avec 'essence de Iahvé. Les mé-
diums ne pouvaient pas lui extorquer de réponse : il se com-
muniquait volontairement, quand il le jugeait nécessaire. Ce
n’est pas par les entrailles des victimes et par le vol des oi-
seaux, mais par des hommes, qu’il parlait aux hommes. Ce
n’est pas par la lettre, mais par lesprit qu’il se révélait, selon
les besoins et les circonstances de I'histoire; il n’avait pas
encore fait son testament, il vivait et sa parole était une parole
vivante. Parmi les prophétes il choisissait les interprétes de sa
volonté et de son aclivité par rapport a Israél. (Cest le mérite
de ces hommes, que I'histoire, non pas celle du passé mais
celle du présent, ait été comprise comme un produit signifi-
catif de l'activité divine. Les événements étaient des signes et
des miracles, le hasard, 'indice d’une main dirigeant toutes
choses. De cette maniére, la foi était rendue vivace et tenue
sans cesse en éveil, la notion de Dieu y gagna un sentiment
grandiose de la présence divine. Grandiose aussi en ce que
I'action de la divinité était élevée bien au-dessus de toute
spéculation, au-dessus de tout rétrécissement par des fins
salutaires qu’on aurait pu supputer, par un plan supposé du
salut. Ges hommes de I'esprit avaient U'intuition, comme par
une seconde vue, de ce que lahvé voulait faire ; il n’existait
pas de théologie, de science divine, pour construire froide-



204 JULES WELLHATUSEN

ment une théorie du divin. lahvé était trop réel, trop plein
de puissance juvénile pour qu’'on puty songer; aussi ne se
souciait-on pas de connaitre les principes qui le faisaient
agir, mais ses intentions prochaines, afin de régler la-dessus
sa propre maniére d’agir.

Jamais la parole ne devint la mere de la pensée, au con-
traire, I’évidence vivante de ce que I'on ressentait était com-
patible avec une grande insouciance quant & 'expression. La
sincérité du sentiment ne reculait méme pas devant des con-
tradictions. Iahvé avait des caprices impossibles & prévoir:
il faisait resplendir sa face, et il la vollait, sans qu’on sut
pourquol ; il créait le bien et il créait le mal, punissait le
péché et incitait au péché ; car, a cette époque, le Satan ne
I’avait pas encore déchargé d’une partie de son étre. Sacolére
agissait comme une puissance élémentaire déchainée; on
tremblait devant elle, mais on ne pouvait s’en garantir. Avec
tout cela, Israél ne se laissait pas décontenancer et ne perdit
pas sa confiance en Lui. Jusqu’alors, a tout prendre, les
temps avaient été favorables; la dissonance entre 'expérience
extérieure et la foi ne s’était pas encore fait sentir assez for-
tement pour qu’on éprouvat le besoin d’en chercher la conci-
liation. Mais rnaintenant allaient venir des jours mauvais, et
dés ce moment la nation et la religion entraient dans une
période nouvelle.

Trad. par H. JAQUES, pasteur.




	Vie domestique, politique et religieuse du vieil Israël

