
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 4

Artikel: Vie domestique, politique et religieuse du vieil Israël

Autor: Wellhausen, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE

du vieil Israël

PAR

JULES WELLHAUSEN *

I

Avant l'apparition des prophètes qui ont créé le nouvel
Israël, jetons un rapide coup d'œil sur cet ancien Israël qui
disparut avec la ruine du royaume de Samarie.

Il est presque impossible d'établir une statistique précise
des temps antérieurs à la période qui s'étend de 850-750. En
effet, tandis que les grands changements de l'histoire se peuvent

conserver longtemps dans la mémoire avec une assez

grande fidélité, il est indispensable, dès qu'on veut décrire
l'état de la culture à une certaine époque, de pouvoir recourir
à une littérature contemporaine. Or la littérature hébraïque
n'a commencé à fleurir que pendant cette période, principalement

depuis la fin des invasions syriennes. On écrivait sans
doute déjà auparavant ; mais ce n'étaient encore que des actes

publics, des traités ou conventions, ainsi que des lettres,
lorsque le contenu du message qu'on voulait transmettre
devait, pour une raison ou pour une autre, être tenu secret.
Les plus anciens documents sont obscurs et concis ; ce

n'étaient guère que des aides-mémoire ; on était avare de

1 Traduction autorisée du chap. VIe de l'ouvrage intitulé : Israelitische und
Jüdische Geschichte, 2e édit., 1895.

THÉOL. ET PHIL. 19.14 16



234 JULES WELLHAUSEN

l'écriture. De bonne heure cependant le sens historique du

peuple se développa de pair avec la religion ; les actions
héroïques de lahvé, c'est-à-dire d'Israël, furent célébrées par
des chants, mais ces chants furent à l'origine confiés à la

seule tradition orale.
La littérature commença lorsqu'on se mita les recueillir et

à les consigner par écrit, et c'est ainsi que le Livre des

guerres de lahvé et le Liv're du Brave ou du Juste furent les

plus anciens livres d'histoire1. On fut ensuite amené à écrire
aussi l'histoire en prose, en utilisant des documents ou des

souvenirs de famille ; dans les livres des Juges, de Samuel et
des Rois une portion assez considérable de cette ancienne

historiographie, combinée avec les Annales des R.ois, nous a

été conservée2. A la même époque déjà on écrivit aussi des

recueils de règles juridiques et de sentences, dont nous
possédons un échantillon dans les chapitres XXI et XXII du
livre de l'Exode. Plus tard seulement, on recueillit les traditions

concernant les patriarches et les temps primitifs, traditions

et légendes qui ne sauraient dater d'une époque très
ancienne. Ce qu'il y a de particulièrement remarquable, c'est

l'apparition d'une prophétie écrite. Pourquoi Elie et Elisée

i Nomb. XXI, H; Jos. X, 13; 2 Sam. I, 18; 1 Rois VIII, 53 (Septante). Les

chants insérés dans les livres historiques à titre de documents ou de pièces

justificatives (et au nombre desquels il ne faut pas compter 2 Sain. XXII et XXIII, 1-7)

diffèrent entièrement des Psaumes par leur contenu, mais leur ressemblent par
la forme poétique. La forme est celle du sai/, qui s'est conservé chez les Arabes

dans la bouche des voyants, dès les temps anciens jusqu'à Mahomet. Un certain

nombre de phrases très courtes, le plus souvent parallèles, sont réunies par le

sens en un même verset. La rime qui, en arabe, relie aussi extérieurement entre

eux les vers ou membres de phrases, fait encore défaut en hébreu ; en revanche,
le nombre des vers était peut-être plus régulièrement fixé.

2 Ces Annales devaient être tout-à-fait analogues à celles des rois de Tyr.
« Hirom devint roi à l'âge de 53 ans et régna 34 ans» ; kßaauievaev, exactement

comme l'hébreu va-yimlok, a le double sens: devint roi et régna. Voir Josephe

c. Ap. I, 117.) Le fonctionnaire mentionné parmi le personnel de la cour sous le

nom de mankir ne doit pas être mis en relation avec ces Annales qui étaient

très concises et rédigées seulement après la mort du roi respectif; il ne faut pas

non plus le comparer aux rédacteurs d'éphémérides des rois achéménides ou
d'Alexandre-le-Grand.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 235

n'ont-ils rien écrit? pourquoi Amos, cent ans plus tard, a-t-
il écrit? On ne peut guère expliquer la chose que par ce fait
qu'à un siècle sans littérature avait succédé un siècle
littéraire.

Nous commençons notre statistique par les circonstances
et relations de la vie de famille. La polygamie était rare la
monogamie, la règle ; mais on ne considérait pas comme
malséant d'avoir des concubines ou, dans une ville étrangère, de

loger chez des prostituées. La coutume et l'amour assuraient
aux épouses légitimes une situation honorable1 ; il s'est

cependant perpétué jusqu'à cette époque des traces d'un droit
d'après lequel elles pouvaient être achetées et ensuite possédées

par transmission héréditaire2. Le mariage entre parents,
même avec une demi-sœur, n'était pas interdit, et le père
donnait plus volontiers sa fille à un cousin qu'à un autre
homme3. Les parents possédaient un droit absolu sur leurs
enfants : ils pouvaient les offrir en sacrifice ou les vendre
comme esclaves ; on faisait cependant une grande différence
entre fils et filles4.

1 Selon Gen. II et III la femme est l'aide de l'homme, de même condition que

lui. Le fait qu'elle est assujettie à son pouvoir et qu'elle enfante avec douleur

passe pour l'effet d'une malédiction, pour une perversion de l'ordre primitif. L'homme

quitte père et mère pour s'attacher à sa femme. Toutefois le fait qu'il n'est loisible

au prêtre que de prendre le deuil de ses plus proches consanguins, et non celui
de sa femme, montre que la femme n'appartenait pas complètement à la famille,
qu'elle n'était pas considérée comme ne faisant réellement « qu'une chair» avec

son mari. (Gen. II, 24.) En tant que mère, vis-à-vis des fils, elle avait une tout
autre position qu'en qualité d'épouse.

2 Gen. XXXV, 22; XLIX, 4; 2 Sam. III. 7; XII, 8, 11; XVI, 21 sq. ; 1 Rois II, 22.

a Gen. XX, 12; XXIX, 19; 2 Sam. XIII, 13. Les restrictions sévères de Lév.

XVIII et XX ; Deut. XXVII, 20-23, datent en majeure partie d'une époque récente ;

cp. Deut. XXIII, 1; XXV. 6 (à comparer avec Lév. XVIII, 16; |XX, 21; Deut.

XXVII, 23). Le mariage avec des étrangères n'était pas défendu. Des prescriptions

spéciales sont données Deut. XXI, 10 sq. pour le cas de l'élévation au rang
d'épouse légitime d'une prisonnière de guerre.

4 La méconnaissance obstinée de l'autorité des parents, de graves injures
proférées contre eux, sans en excepter la mère, entraînaient la mort. Il est vrai que

la peine ne pouvait être prononcée et exécutée que par l'autorité judiciaire de

la commune ; mais il n'est pas probable que dans les temps les plus anciens la



236 JULES WELLHAUSEN

L'esclavage ne paraît pas avoir été la pire des conditions.
Les serviteurs et les servantes se trouvaient, au point de vue
social, dans une situation assez égale à celle de leurs maîtres

; ils étaient même, dans une certaine mesure, protégés

par la loi. L'esclavage n'avait pas, comme chez les Grecs et
les Romains, une importance politique ; il aurait pu être
aboli sans que la base de la chose publique en fût ébranlée.

L'établissement des Hébreux dans le pays de Canaan, leur
passage à la vie sédentaire était maintenant un fait accompli ;

l'opposition entre Hébreux et Cananéens avait disparu ou se

trouvait réduite à une simple différence de rang- ou de condition

sociale. Des figures comme celles de Goal, de Jephté, de

Samson, de David au désert de Juda, auraient à peine été

possibles à cette époque. Comme le montrent les récits des

patriarches,qui datent de ce temps-là, un idéal tout différent
avait succédé à la vie libre et errante des premiers âges. Les

pâtres ne menaient plus une vie nomade : Jacob restait chez

lui, auprès de ses troupeaux parqués, tandis qu'Esaü
vagabondait çà et là. L'élevage du bétail, encore en vigueur dans

certains districts de Juda et de la région à l'est du Jourdain,
faisait place en général à l'agriculture1. La culture des

champs et des jardins était considérée comme la véritable
vocation de l'homme2 : le plus vif désir d'un véritable Israélite

était de pouvoir s'asseoir paisiblement à l'ombre de sa

vigne et de son figuier. Le pays, il est vrai, n'était pas
naturellement fertile ; le désert tendait sans cesse à l'envahir là
où l'on ne le cultivait pas avec assiduité. Mais le travail
acharné, le travail à la sueur du visage, faisait merveille.

patria potestas fût limitée à cet égard. La vente volontaire n'est mentionnée qu'en

ce qui concerne la fille, Exode XXI, 7. Elle ne différait d'ailleurs pas beaucoup du

fait de donner sa fille en mariage, ce qui se faisait pareillement pour de l'argent.
Dans le cas dont il est question 2 Rois IV, 1, le créancier exige de la veuve la

vente de ses enfants.
1 Le bœuf servait au labour, l'âne de monture; quant aux chameaux il n'y en

avait pas dans le pays montagneux. Certains mots de provenance nomade se sont

maintenus: tel navè, proprement le terme du voyage, de là soit le pâturage, soit

la demeure.

Gen. II, 15; III, 17, sq.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 237

Les terrassements des montagnes se couvraient de vignes et

d'oliviers, les plaines et les vallées se paraient de riches
moissons d'orge et de froment. Le défrichement de landes
stériles était arrivé à un haut degré de développement1. Par

contre, les arts et les métiers se bornaieut à pourvoir afix
plus simples besoins domestiques ; les plus importants étaient

ceux du tisserand, du potier, du charpentier et du forgeron.
La vie était simple. Les habitants de la Palestine s'étonnaient

qu'en Egypte les cultivateurs eux-mêmes vécussent
resserrés dans des villes populeuses et fermées2 ; ils
s'établissaient le plus souvent dans des localités ouvertes,
habituellement à mi-hauteur des collines, au-dessous de l'aire et
de l'autel et au-dessus d'un cours d'eau. Les murs d'enceinte
étaient fort rares dans l'ancien temps ; en fait de fortification
il y avait seulement une tour-forte où se retirait la population

en cas de danger3. Les maisons étaient construites en

terre glaise, la lumière pénétrant par des lucarnes grillées
d'où s'échappait aussi la fumée4. Le foyer n'avait pas de

place fixe dans la maison, ni de signification religieuse. Sur
ce point, les Israélites se rencontraient avec les Arabes et se

distinguaient des Grecs dont, pour les autres choses de la vie,
ils se rapprochaient beaucoup plus5. Le mobilier d'une
chambre, qui nous est décrit une fois, se composait d'un lit,
d'une table, de sièges et d'un chandelier. Le costume général
consistait en un vêtement de dessous et en un manteau ; ce

dernier servait aussi de couverture pour la nuit6. Les pieds

1 L'irrigation artificielle ne se faisait pas en grand Aussi ne se trouve-t-il pas,
dans Ex. XXI et suiv., de règles relatives à cet objet, comme on pourrait s'y
attendre dans une législation ayant en vue des paysans.

2 Gen. XLVII, 21.
3 Jug. VIII, 9, 17; IX, 46, 51.
•> Osée XIII, 3.
¦5 II n'y a guère, en hébreu, de mot pour dire le foyer. En fait de fourneau, il

y en avait de différentes sortes, mais le moyen le plus ancien dont on se servait

pour cuire ou pour rôtir étaient des pierres ardentes (1 Rois XIX, 6) que l'on
alignait sur la cendre ; on en mettait aussi dans un seau ou dans une outre pour
chauffer l'eau ou le lait.

f Exode XXII, 26 ; Amos II, 8.



238 JULES WELLHAUSEN

étaient protégés, mais les couvre-chefs n'étaient pas en

usage. On ne mangeait de viande que trois fois par an, les

jours de sacrifice. L'huile et la farine suffisaient pour la
cuisine ordinaire, et étaient conservées dans des cruches. Le

pain fait avec de l'orge et plus tard avec du froment, était
dans la règle levé L Le principal repas avait lieu anciennement
non pas le soir, mais à midia. En comparaison des Egyptiens,
les Israélites estimaient être robustes et non ramollis, moins
sujets aux maladies. lahvé était leur médecin ; ils n'éprouvaient

pas le besoin de guérisseurs, à peine de sages-femmes.
Cependant les temps commençaient à changer. Pendant

longtemps, le commerce n'avait été exercé que par les villes
cananéennes, si bien que le nom de Cananéen était devenu

synonyme de marchand3. Maintenant, au grand chagrin des

prophètes, Israël commençait à marcher sur les traces de

Canaan4. Depuis Salomon,les rois eux-mêmes avaient donné

l'exemple, bon ou mauvais, en faisant le commerce maritime
et en se livrant à d'autres entreprises mercantiles, de concert
ou en concurrence avec les Tyriens. Les villes gagnaient en

1 Le mot que les Hébreux emploient pour l'huile d'olive signifie en arabe le

beurre fondu. Les ustensiles de terre également distinguent d'une façon très

caractéristique les Hébreux des Arabes (dans le mot nébel on constate le passage de

la signification d'outre à celle de cruche). Il en est de même du pain fait avec du

levain. Dans Jug. VII, 13 un pain d'orge roulant (ce n'était donc pas une galette

azyme) est l'emblème du paysan israélite; la tente, celui du Madianite nomade.

Mais de ce que DPD signifie pain chez les Hébreux, viande chez les Arabes, il ne

faudrait pas conclure que la viande fût pour les Arabes ce qu'était pour les Hébreux

le pain. Loin de là; d'ailleurs l'arabe OPP ne signifie pas seulement meat, viande,
mais flesh, chair. Tout aussi bien pourrait-on tirer la conclusion inverse du fait

que POtS, qui en hébreu veut dire égorger, faire boucherie, a en arabe le sens de

cuire au four.
2 Gen. XLIII, 16, 25.
3 C'est sans doute à dessein que dans la législation il n'est pas tenu compte du

commerce et de l'industrie, mais seulement de l'agriculture. Seule la propriété
foncière conférait la plénitude des droits civils et religieux. Mais déjà dans Exode

XXI et suiv. on paye non en bétail, mais en argent, et l'argent (qui est toujours

pesé) joue un grand rôle en matière de droit (indemnité, amende, accommodement).

4 Osée XII, 8, 9.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 23&

importance, l'argent devenait une puissance1; bref, il se

préparait une révolution que le zèle le plus pieux était
impuissant à entraver. L'agiotage sur les grains, le régime de

la grande propriété territoriale, la fréquence des hypothèques
et de la servitude pour dettes sont autant d'indices que la
propriété également répartie de jadis ne pouvait se soutenir
en face des grosses fortunes2. La distance entre le riche et le

pauvre, entre notables et gens du commun allait s'élargis-
sant ; les classes supérieures se distinguaient toujours davantage

par leur manière de vivre des masses populaires. Les

riches se construisaient des maisons en pierres de taille,
faisaient tous les jours bonne chère, buvaient du vin comme de

l'eau et s'oignaient de l'huile la plus excellente. Le prophète
Esaïe a décrit avec une telle exactitude les raffinements de la

parure féminine qu'on est tenté de supposer que la mode
s'était glissée jusque dans sa propre demeure. Nous
n'entendons guère dire que le progrès matériel ait profité à des

entreprises d'utilité publique, telle que la construction de

ponts, de routes ou d'aqueducs ; la chose n'en est pas moins

probable. L'art religieux, quoiqu'il ne fût pas original, n'était
certainement pas aussi insignifiant qu'on se le figure d'ordinaire

; ii ne devint un objet d'aversion que pour les Juifs
d'une époque plus récente.

1 Depuis Salomon on dirait qu'il était devenu abondant comme la crotte dans

les rues. Abimélek avait engagé à son service toute une garde du corps pour
70 sicles ; au prix de 50 sicles, David avait acheté l'aire du temple et une paire
de bœufs par dessus le marché. Par contre, Ex. XXI, 3'2 un domestique coûte

30 sicles; Deut. XXII, 29 une jeune fille, 50 sicles; Gen. XXIII, 16 une grotte
sépulcrale, 400 sicles. Comp. Juges XVII, 3 avec v. 4; VIII, 21 avec v. 24-26.

ä Amos Vili, 5; Es. V, 8 ; Osée, V, 10 ; Deut XIX, 14. — Par le fait qu'il arrivait

souvent à des hommes libres d'être réduits à la servitude, s'explique l'ordonnance

d'Ex. XXI, 1 sq., laquelle ne parvint pas à prévaloir dans la pratique
(Jér. XXXIV) et fut plus tard atténuée (Lév. XXV, 28). Pour les nantissements

voir Deut. XXIV, 10-13 ; Ex. XXII, 26 ; Amos U, 8. Il est défendu (Ex. XXII, 24) de

prêter à intérêt: on tenait d'autant plus à s'indemniser au moyen du gage. Le

crédit ne joue aucun rôle ; les dettes sont toujours des dettes contractées par
nécessité. Toujours est-il que vers l'an 740 on comptait encore en Israël 60000 hommes

avant du bien (2 Rois XV, 19-20).



2/lO JULES WELLHAUSEN

lì
Dans le royaume des dix tribus, la royauté conserva forcément

son caractère belliqueux L Avec les guerres continuelles
qui sévissaient à cette époque, le souverain était avant tout
soldat ; après lui, le général en chef était le personnage le

plus important du royaume. Sans doute, c'était encore le

peuple qui constituait l'armée, dont les régiments étaient
formés par les communes2, et comme l'obligation du service
militaire incombait avant tout aux propriétaires fonciers,
l'expression d'homme de guerre équivalait à celle d'homme

ayant de la fortune. Mais déjà, autour du noyau des gardes
du corps du roi et des gouverneurs de province3, se formait
le commencement d'une troupe de soldats de profession, car
l'ancien ban des milices ne répondait plus aux nécessités

nouvelles de la guerre. On ne combattait plus exclusivement
à pied, comme ce fut encore le cas du temps de David, mais
les chevaux et les chars qui, depuis longtemps, existaient
chez les Cananéens et les Araméens, étaient considérés

comme indispensables. C'est Salomon qui paraît en avoir
introduit l'usage. A la place de l'écuyer qui portait les armes
du guerrier combattant à coups de glaive, on vit l'adjudant
qui, debout sur le char de guerre, se tenait à côté de l'archer
et le protégeait de son bouclier. L'équipement lui aussi fut
modifié, la lance et l'épée furent mis au second plan, et l'arc
devint l'arme principale. Un autre progrès consista à fortifier

les villes, en particulier les métropoles. Autrefois, à

l'approche du danger, la population s'était réfugiée dans les

cavernes et les forêts, maintenant elle se retirait derrière les

murs des forteresses. Le bon vieux temps, où il n'y avait ni
chars, ni chevaux, ni forteresses, c'est-à-dire pas d'art militaire

proprement dit, était passé pour toujours, et c'est en
vain que les prophètes en souhaitèrent le retour.

1 II est significatif qu'Eue monte au ciel sur un char de guerre, et qu'Elisée soit

appelé « char et cavaliers » d'Israël.
2 Amos V, 3 — X3Ï et TPl sont des mots remontant à la plus haute antiquité.
3 1 Rois XX, 14, sq.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 241

A l'intérieur, la royauté n'exerçait pas une action bien
profonde. Elle n'était guère autre chose que la plus grande
maison en Israël ; aussi bien le fonctionnaire le plus élevé du

gouvernement portait-il le titre de «chef de la maison» ou
d'intendant. La cour, en s'élargissant, devint capitale ; le

bourgmestre de Samarie était un fonctionnaire royal1. Quoiqu'il

y eût des préfets royaux dans les provinces2, le
gouvernement, comme dans tous les états primitifs, avait peu d'action

en dehors de la capitale3. Le roi ne se préoccupait pas
bien sérieusement de la défense des frontières : il se retirait
dans sa ville et les préfets avec leur suite allaient l'y rejoindre.
Nous ne savons pas bien en quoi consistaient les revenus du

royaume. La première coupe du fourrage revenait de droit
au roi, pour l'entretien des chevaux de guerre4. Peut-être y
avait-il, en Israël comme en Juda, des biens de la couronne
que le roi pouvait donner en fief à ses serviteurs5. Nous
n'avons aucune connaissance d'impôts régulièrement et
universellement organisés ; il est question seulement de
contributions extraordinaires levées sur les gens à leur aise ; la

1 1 Rois XXII, 26.
2 1 Rois XX, ltsq. — Salomon le premier avait osé diviser le royaume en

douze districts, sans s'inquiéter des tribus et des clans, et préposer à chacun un
bailli royal ; Juda seul — concession significative — semble avoir été exempté de

cette mesure. Plus tard encore, sous Achab, nous voyons le royaume d'Israël divisé

en medinôth ; mais le fonctionnaire qui gouverne ces districts ne porte plus
l'ancien titre de nacib, il s'appelle Sar ha Medina.

8 Es. VII, 8, 9: la tète d'Aram est Damas et la tète de Damas est le roi, la tète

d'Ephraim est Samarie et la tète do Samarie est le roi. Par là s'explique que,
d'une part, le nom de la capitale est appliqué au pays (Samarie), d'autre part le

nom du pays à la capitale (Dan au lieu de Laïsh ; comp. Rabbath-Moab,
R. Ammon). Medina signifie primitivement ie district, puis le chef-lieu; delà
Iathrìb al Medina, comme étant la Dar al Islam (Sur. VIII, 73). En dehors d'al
Medina on était à moitié à l'étranger; Mahomet exigeait proprement de tous les

Musulmans qu'ils y fissent leur hégire. C'est là seulement qu'avait lieu le culte

complet; partout ailleurs, même à la Mecque, il était raccourci. Pour Mahomet

l'Etat coïncidait avec la ville; le reste du territoire n'était qu'une annexe. En ce

point les Sémites ne se distinguent pas des Grecs et des Romains.
« Amos VU, 1 ; 1 Rois XVIII, 5.
¦"' Cp. Ez. XLVI, 16-18.



242 JULES WELLHAUSEN

dîme appartenait à la divinité et non pas au roi L Dans tous
les cas, l'impôt foncier paraît avoir été inconnu en Palestine,
comme il est permis de le conclure du récit concernant
son institution en Egypte par Joseph. Le trésor de l'Etat, s'il
faisait défaut, était remplacé, en une certaine mesure, par
le trésor du temple. A Jérusalem, tout au moins, ce trésor
était à la disposition des rois qui y puisèrent à plusieurs
reprises.

11 n'était pas question d'administration et de police comme
étant du ressort du gouvernement ; dans les cadres d'un Etat
moderne, les anciens Hébreux se seraient sentis comme dans

une camisole de force. Nos idées traditionnelles de « despotisme

oriental » ne souffrent qu'une application très relative
à la royauté israélite. Naboth refusait-il de vendre sa vigne
de gré à gré, Achab ne voyait aucun moyen de s'en mettre
en possession ; on comprend dès lors l'exclamation stupéfaite
de son épouse tyrienne : « Est-ce bien toi qui exerces la
souveraineté sur Israël? » Pour mettre en œuvre les moyens par
lesquels on réussit ensuite à lui procurer la vigne convoitée,
il n'y avait pas besoin d'être roi ; mais parce que c'était le

roi qui les avait employés, il en coûta à sa maison la perte
du trône. Les rois eux-mêmes, pour autant que nous apprenons

à les connaître personnellement, ne nous font pas en

général l'impression d'avoir été despotes ; leur humanité,
passée en proverbe, paraît avoir été mieux qu'une simple
façon de parler2. S'ils ont permis à certains prophètes une
liberté d'allures qui, de nos jours, leur coûterait peut-être la

vie, cela tient moins à la modération, qu'à la crainte ou au
dédain.

Des obligations d'une portée générale paraissent avoir, de

tout temps, pris naissance par le fait que le roi et les

représentants du peuple contractaient réciproquement, devant

1 Contrairement à l'opinion de W. Rob. Smith, Religion of the Semites (1894)

p. 246 sq. — Les corvées que Salomon imposa aux Israélites provoquèrent la

plus grande exaspération, et il y a tout lieu de penser qu'elles ne se renouvelèrent

pas dans le royaume du Nord.
2 1 Rois XX, 31.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 243

lahvé, une alliance en vertu de laquelle ils s'engageaient à

faire ceci ou cela, ou à s'en abstenir1. Il n'y avait pas de lois

proprement dites, mais bien un vieux droit eoutumier dont
quelques débris sont parvenus jusqu'à nous. Ce droit se

distingue par son absence de formalisme ; on n'y trouve presque
pas de prescriptions concernant la manière de porter plainte,
ni d'actes symboliques et d'usages poétiques. Les parties
s'appellent le témoin et celui qui doit rendre raison ; dans
la règle, témoin signifie plaignant. Sans plainte, il n'y avait
pas de droit ; cependant l'accusation n'était souvent qu'une
dénonciation2. Le droit pénal, la relation établie entre
l'administration officielle de la justice et la justice d'autorité privée,
était assez développé chez les Israélites. Chez les anciens
Arabes, la tribu ne pouvait se garantir de celui qui troublait
sa paix qu'en le reniant et en lui refusant sa protection. La
communauté israélite ne se contentait pas du bannissement,
mais prononçait la peine de mort. La lapidation était la forme
la plus ancienne de l'exécution ; ce qui la caractérisait, c'est

que chacun prenait part à la mort du criminel et se rendait
responsable de son sang. Il y avait « des actions scélérates

qui ne doivent pas se faire en Israël, » qui pesaient comme
une coulpe sur le pays et sur le peuple et devaient être

«balayées» par l'extermination du coupable; c'était le cas

en particulier des blasphèmes contre Dieu et contre le roi,
de l'impiété envers les parents, des incestes et autres offenses
à la conscience populaire. Le meurtre rentrait aussi dans

cette catégorie de crimes. La « vendetta » proprement dite,
où la famille du meurtrier prend son parti et où la famille
de celui qui a été mis à mort entre en guerre avec elle, de

sorte que la vengeance se poursuit à outrance et se renouvelle

sans cesse, paraît avoir été un point de vue dépassé

1 Exode XXIV ; 2 Rois XXIII ; Jér. XXXIV, 18. De là le nom de berîth, alliance,

pour dire loi.
5 1 Rois XXI, 10. — Dans le Deutéronome l'autorité a le devoir de faire

l'enquête et, en de certains cas, le plus proche parent a celui de dénonciation et
d'accusation. Le satan, qui tient du procureur général ou accusateur public, ne se

rencontre que plus tard.



244 JULES WELLHAUSEN

chez les Israélites de l'époque des rois1. Ce qui seul semble
avoir subsisté c'est qu'il était loisible au « vengeur du sang »

de poursuivre le meurtrier et de le tuer sans forme de procès.
Lorsque celui-ci n'avait pas agi avec préméditation, il trouvait

un asile auprès du sanctuaire, en particulier auprès de

certains sanctuaires déterminés ayant droit d'asile; éventuellement

il pouvait s'en tirer au moyen d'une amende. Si, par
contre, il y avait eu meurtre proprement dit, il était saisi et
entraîné loin de l'autel2. Le pouvoir public intervenait alors ;

comme dans l'Islam, il avait le droit d'arrêter et d'assigner
le meurtrier3. Il ne restait au vengeur que l'exécution. Mais
celle-là il était tenu d'y procéder; il n'était pas libre de se

désister de son droit. Il ne lui était pas permis d'accepter
une compensation en argent ; cela n'était admissible que dans

le cas d'un homicide involontaire. On exigeait sang pour
sang, comme on exigeait œil pour œil, dent pour dent4. Le

sang non vengé criait au ciel et appelait la colère divine sur
le pays. Lorsqu'un corps tué par une main inconnue était
trouvé dans un champ, la ville la plus rapprochée du théâtre
du crime devait exécuter une vache à la place du meurtrier,
afin de se laver de ce forfait5. Ainsi, la vengeance du sang
était déjà passablement dépouillée de son caractère personnel
et passionné et transformée en peine du talion. C'est précisé-'
ment dans le plus ancien document juridique (Ex. XXI)
qu'elle est le moins en relief sous sa couleur primitive. Comme
dans l'Islam, la communauté réglait et garantissait la
vengeance du particulier.

1 De ce que la vengeance du sang n'était plus une guerre, il résulte que la

guerre, à son tour, n'était plus une vengeance du sang.
2 Ex. XXI, 13, 30; cf. 1 Rois II, 28 sq.
3 Ex. XXI, 14; Deut. XIX, 12.
4 Dans Ex. XXI il n'est question que de talion et d'amende. Dans le Deutéronome,

comme dans l'Islam, vient s'y ajouter la peine de la fustigation, qui est

chose toute nouvelle et de nature différente. La prison en tant que peine n'existe

pas.
5 L'exécution près du torrent, qui est exigée Deut. XXI, reparaît encore

1 Rois XVIII, 40. Chez les Arabes on voit figurer (Ham. 443, 3) un bouc comme
ashâm pour un homme.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 245

Cependant, la plénitude des droits de bourgeoisie n'appartenait

toujours encore qu'à l'homme qui était en état d'accomplir

le devoir de venger le sang répandu et de manier l'épée.
Le mot qui désigne le vengeur du sang signifie aussi l'héritier1.

Seuls, les parents de la ligne masculine étaient aptes à

hériter, à posséder un fond de terre et à tirer au sort pour
un lot de terrain commun, celui-ci, à ce qu'il semble, étant
soumis de temps en temps à une nouvelle répartition.2. Avec
les droits et devoirs civiques allaient de pair ceux du culte;
ils étaient également attachés aux hommes de souche directe
et propriétaires. Le culte était soutenu par les redevances

provenant du produit des champs et des troupeaux, par
conséquent par la propriété foncière. Le Kahal, l'assemblée
de commune, avait un caractère à la fois politique et

religieux ; celui qui ne jouissait pas de tous les droits politiques
ne possédait pas non plus les droits religieux. Les étrangers
n'étaient admis à faire partie du Kahal qu'après plusieurs
générations, tandis que les Israélites, étrangers à la localité,
rencontraient peut-être moins de difficultés. La différence
des classes sociales était considérable. Les nombreux «

habitants, a établis dans le pays, n'étaient admis qu'à bien plaire
aux repas des sacrifices ; devant la justice ils avaient besoin
de protecteurs et de représentants. Les orphelins, aussi
longtemps qu'ils n'avaient pas l'âge requis pour assister au

Kahal, se trouvaient dans une situation analogue, ainsi que
les veuves qui n'avaient pas d'assistant juridique mâle3.

Le kahal était aussi une assemblée judiciaire. L'administration

ordinaire de la justice demeurait toujours entre les

1 Goël, proprement vindex (Job III, 5). Les devoirs de la réclamation, du rachat

et de la vengeance vont ensemble et incombent tous à l'héritier.
2 L'héritage consiste aussi chez les Hébreux en propriété foncière. Au sujet du

tirage au sort pour les terres restées indivises voir Mich. II, 5 ; Jér. XXX /II, 12 ; au

sujet du cas exceptionnel de la fille héritière voir Nomb. XXXVI.
3 Tout cela appert encore par le Deutéronome. A remarquer l'exclusion de

l'assemblée prononcée contre celui qui est inapte à engendrer (Deut. XXIII, 2).

Primitivement le camp de guerre, l'assemblée judiciaire et l'assemblée de culte

coïncidaient; tous trois étaient sacrés.



246 JULES WELLHAUSEN

mains des clans ou des communautés ; elle était exercée par
les Anciens, qui formaient des collèges aristocratiques. La
communauté locale avait aussi le droit de justice criminelle L
Les juges occupaient des sièges, autour desquels le kahal
se tenait debout. C'était la porte de la ville qui servait de

forum ; seules, certaines formalités s'accomplissaient près du
sanctuaire. La tenue d'une session solennelle était accompagnée

de jeûne. Comme l'exercice du droit de juger était la

principale attribution du gouvernement (juger et régner sont
exprimés en hébreu par le même mot), l'antique situation
politique de communautés agrégées, qui n'étaient reliées entre
elles que par le sentiment religieux national2, s'était donc
maintenue en un point essentiel sous le gouvernement des

Rois. Mais cette situation datant de l'époque antérieure à la

monarchie ne suffisait plus, les temps de l'antique simplicité
étaient passés et les conditions sociales s'étaient modifiées.

L'inégalité de la fortune et de la position sociale commençait à

peser lourdement sur le peuple et la religion elle-même était
devenue plus démocratique. Dans cet état de choses le roi
aurait pu intervenir. Il passait pour être le juge suprême ; I'ac-
clamtion « Hosia-na » est proprement le cri d'appel de l'op-
priméqui cherche auprès du roi le secours et la justice3. Celui

qui ne pouvait arriver à ses fins auprès de la communauté ou

qui voulait obtenir une exception à la règle, s'adressait à luii.

1 2 Sam. XIV, 7 (la mishpâhâ ou le clan); 1 Rois XXI, 9 sq. (la commune

urbaine).
2 Le Kahal (à savoir chaque Kahal particulier, Mich. II, 5) était un Kahal de

lahvé. Il régnait en tout Israël un certain accord au sujet de ce qui est juste et

injuste, de ce qui est conforme ou contraire aux bonnes mœurs, et les communes

se prêtaient sans doute un mutuel appui pour l'arrestation du criminel. Seules

les affaires militaires étaient centralisées en une certaine mesure et dirigées par le

roi en sa qualité de commandant en chef.
3 2 Sam. XV, 2; 1 Rois III, 9; 2 Rois XV, 5. De là shophet (juge) celui qui

gouverne. — Cas particuliers 2 Sam. XII et XIV; 1 Rois III, 15 sq. ; 2 Rois VI,
26 sq.

4 Exemple typique: 2 Sam. XIV, 1 sq. — En revanche 2 Rois IV, 13: la Su-

namite répondant au prophète qui offre de parler pour elle au roi : Je n'ai que
faire du roi, j'habite au milieu de mon peuple, c'est-à-dire de ma parenté.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 247

Le faible attendait de lui protection contre le fort ; c'est lui
qui devait faire droit aux pauvres et remettre à l'ordre ceux
qui usaient de violence1.

Mais la royauté était trop faible pour faire prévaloir la
notion de l'autorité et de la suprématie judiciaire de l'Etat2.
Les décisions qu'elle parvenait à prononcer occasionnellement

ne différaient guère des coups d'autorité par lesquels
les seigneurs d'un rang inférieur portaient atteinte à

l'administration régulière de la justice3. Le roi ne s'élevait pas
assez haut au-dessus de ceux du milieu desquels il tirait son

origine : ceux qui l'avaient élevé pouvaient aussi le renverser.
La royauté en Israël, surtout dans l'Israël du nord,
manquait de puissance, parce qu'elle n'avait pu parvenir à une
légitimité véritable. Les changements continuels de dynastie
par des coups de force remettaient toujours de nouveau en
question l'ordre établi.

En pareilles circonstances on comprend que les petites
circonscriptions aient pu, même sous la royauté, conserver en
elles-mêmes leur centre de gravité. Le royaume venait-il à se

désorganiser, elles n'étaient pas ébranlées parles révolutions
politiques de la capitale. Sans doute, l'ancienne forme de la
communauté était altérée en ce sens qu'aux tribus et aux
clans s'étaient substituées les villes, qui devinrent pour les

villages le siège de l'autorité judiciaire 4 et étaient appelées

1 Esaïe a de l'office du prince la même idée qu'Aboubekr ou Omar: «Le plus
faible d'entre vous m'apparaîtra comme le plus fort, jusqu'à ce que je lui aie fait

obtenir gain de cause, et le plus fort d'entre vous je le traiterai comme le plus

faible, jusqu'à ce qu'il se plie au droit ». Une conception très désobligeante de la

royauté s'exprime (Jug. IX) dans l'apologue de Jotham: elle ne saurait être un

objet d'ambition que pour celui qui n'est bon à rien d'autre. « Ai-je perdu ma

graisse ou ma douceur pour aller planer sur les arbres?» disent l'olivier et la

vigne; le buisson d'épine s'y prête, lui qui n'est bon qu'à faire du mal.
2 Chez les Arabes de même la notion du Sultan (de la suprématie de l'Etat)

n'a jamais prévalu. — En Juda des essais de réforme judiciaire paraissent avoir

été tentés. — Le Deutéronome adjoint aux anciens des «juges » et les oblige à

porter les cas difficiles devant un tribunal royal et sacerdotal à Jérusalem.
3 2 Rois IV, 13 : on s'adresse au roi ou bien au chef d'armée.
4 Les villes sont appelées dans le Deutéronome portes, c'est-à-dire sièges de

la justice et marchés.



248 JULES WELLHAUSEN

leurs « mères. » Cette modification n'avait cependant pas
entraîné le relâchement des liens qui unissaient les éléments
de la société. La famille, au sens restreint et au sens plus
large du mot, constituait toujours l'unité fondamentale. On

attachait le plus grand prix à sa permanence: c'était la seule
forme de l'immortalité que l'on connût L Quand le père avait
encouru la peine de mort, les enfants étaient exécutés avec
lui2. C'est pour cela qu'on avait l'habitude, dans les formules
d'imprécation, de se maudire soi-même et la maison de son

père. Les parents restaient unis jusque dans la tombe. Or la
famille et la commune étaient le foyer de la coutume et des

mœurs, retenant tous leurs ressortissants par les liens les

plus forts, tandis que les « gens sans aveu », c'est-à-dire sans

famille, devenaient des coquins. Le progrès intellectuel ne
fut pas entravé, ni le sentiment du droit et du bien déprimé
par la faiblesse du gouvernement et les révolutions de la
capitale. Précisément pendant cette période, qui fut pour la
littérature l'époque de la floraison, la culture spirituelle et
morale d'Israël parvint à un niveau qui a été rarement atteint
par un peuple oriental.

III

A côté des rois et des anciens, les prêtres et les prophètes
apparaissent comme les piliers delà chose publique. Un
proverbe consolant disait que « le conseil ne fera pas défaut aux
anciens, ni l'instruction d'en haut au prêtre, ni la parole aux
prophètes. » Dans le Deutéronome ces trois classes directrices
sont citées ensemble comme les organes attitrés de la
théocratie. Non sans raison, nous avons l'habitude de considérer
les prophètes comme les véritables représentants de l'essence
et de la puissance de la religion de lahvé. Il ne faut pourtant
pas oublier que les grands prophètes étaient des exceptions,
et que les plus grands d'entre eux eurent beaucoup plus

1 De là le lévirat, ainsi que le droit d'hérédité accordé à la fille unique, «afin
de ne pas laisser éteindre la braise qui est de reste.» (2 Sam. XIV, 7.)

2 Jos. VII, 24 ; 2 Rois IX, 26. De ce principe découle l'extermination des dynasties

renversées, laquelle était considérée comme allant de soi.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 249

d'importance pour l'avenir que pour le présent. Les
prophètes ordinaires, qui s'associaient pour former des confréries,

n'étaient pas des agitateurs en Israël ; ils n'étaient que
trop enclins à flatter les puissants du jour. En général, la
religion était un pouvoir paisible qui, loin d'attaquer l'ordre
établi, lui servait de soutien. A l'ordinaire les prêtres, qui
avaient l'avantage d'occuper un poste fixe auprès d'un
sanctuaire, étaient plus considérés que les prophètes. Ils étaient
toujours encore les conseillers les plus écoutés de chacun
dans toutes les questions concernant la vie religieuse; ils
paraissent, il est vrai, avoir renoncé à l'administration de la
justice et s'être abstenus de rendre des oracles. Leur nombre
avait considérablement augmenté, leur situation s'était
affermie et leur office était devenu pour la plupart héréditaire.

Ils se sentaient liés entre eux par leur condition et
donnaient expression à ce sentiment en attribuant leur
origine à un ancêtre commun et en se nommant Lévites. Ils
ne possédaient pourtant pas une puissance extérieure ; leurs
revenus étaient précaires, ils vivaient des sacrifices et
devaient s'en remettre à la bonne volonté de leurs clients. Dans

les résidences ainsi que dans les principaux sanctuaires, ils
étaient les serviteurs du roi. Le roi lui-même, en sa qualité
de père du peuple, possédait le droit sacerdotal suprême ;

« l'oint de lahvé » était considéré comme une personne
sacrée, fût-il même arrivé au pouvoir par des moyens très
profanes. « Dieu et le roi » étaient des noms qu'on aimait à

associer : ce n'était pas une phrase vide de sens comme chez

nous « le trône et l'autel. »

La pratique populaire de la religion était toujours le culte.
Il existait une quantité de lieux où la divinité était adorée,

parce qu'elle y était présente. La sainteté de ces lieux n'était
pas la conséquence mais la cause du culte qu'on y rendait.
Elle était inhérente au sol et considérée comme une propriété
naturelle de celui-ci, d'où elle rayonnait en théophanies bien
avant qu'un culte y fût institué1. Ces enclos sacrés étaient

1 Ce qui est significatif c'est le nom de Phanuel (présence de Dieu) donné à un

THÉOL. ET PHIL. 1904 17



250 JULES WELLHAUSEN

volontiers situés sur des hauteurs; c'est pour cela qu'on les
appelait des hauts-lieux. Leur centre était dans les anciens

temps un bloc de rocher ou une pierre qui servait en même

temps d'autel et d'idole et était identifié avec la divinité. Souvent

aussi, plusieurs pierres étaient dressées les unes près
des autres (Guilgal) ou entassées en un monceau (Gai). Très
fréquemment il s'y ajoutait un arbre, chêne, tamaris, téré-
binthe, palmier; ou bien c'était un groupe d'arbres, un bouquet

de bois. Parfois il s'y trouvait aussi un filet d'eau, une
source, comme à Kadès, à Reerséba et ailleurs. Nous
n'entendons pas parler de grottes sacrées ; mais il se pourrait
bien qu'il en eût existé1.

Plus tard, l'art remplaça la nature. De grands au tels furent
construits ou fondus en métal ; les anciens monuments de

pierre qui subsistaient à côté des autels, sans les égaler en

importance, furent travaillés de main d'homme, et çà et là
remplacés par des colonnes d'airain. Les arbres naturels ne

disparurent pas, là où ils existaient; mais l'arbre artificiel,
I'Aschère, était plus nécessaire que les premiers à l'aménagement

régulier d'un sanctuaire2. Là où il n'y avait pas

lieu de culte, ainsi que le récit de l'échelle montant au ciel à Béthel, et celui des

anges à Mahanaïm. L'enclos sacré était peut-être aussi à la base de la conception
du jardin de Dieu en Eden ; cp. Es. I, 29 et Prolegomena nur Geschichte Israels,
4e édit., p. 310 n. — En un lieu déterminé ne peuvent proprement habiter que
les génies du lieu; mais ensuite d'autres divinités, par exemple des divinités
célestes, sont pareillement localisées. L'eau d'Aphaca était primitivement hantée

par quelque ondine, mais Vénus (l'étoile) y étant tombée du ciel, elle fut ensuite
adorée en ce lieu. La théocrasie remonte à la plus haute antiquité.

1 II y avait des pierres saintes à Réthel (Gen. XXVIII), près d'Ophra (Jug. VI),
près de Bethsémès (1 Sam. VI) ; plus d'une fois elles portent des noms propres:
Ebenha Ezer, E. ha Eçel, E. Zohèlet. — Guilloiil (idole) semble être en rapport
avec Guelal (pierre). Semblablement chez les Mandéens Iggoura (le tas de pierres
sacré) et Hegga (le lieu de culte) se disent pour des démons. — Des arbres

sacrés (près de la pierre ou de l'autel, cp. Jug. IX, 6 Eton maçcéba) sont

mentionnés dans la Genèse comme ayant été plantés par les patriarches, puis surtout
chez les prophètes. — Quant aux cavernes, elles ont eu une grande importance
chez les Araméens et les Arabes; dès lors il n'est guère douteux qu'il en fût de

même chez les Cananéens et c'est fortuitemeat peut-être qu'il ne s'en rencontie

pas dans l'Ancien Testament.
2 Cp. Die Composition des llexateuchs, etc., p. 281, note. Les ashères, ainsi



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 251

d'eau, on faisait une mer d'airain L Le principal progrès
consista dans les images taillées et les icônes en métal ; les

premières, à notre connaissance, furent confectionnées par
Gédéon et par l'éphraïmite Mika2. Il y avait à Jérusalem un
serpent d'airain ; lahvé paraît avoir été le plus habituellement

représenté sous la figure d'un taureau ; on l'appelle aussi
« le taureau de Jacob3. » Des maisons furent construites sur
les hauts lieux pour recevoir les images; une « maison de

Dieu» présuppose toujours une idole4. Une crypte dans le

temple, où les offrandes sacrées étaient conservées, remplaça
l'ancien souterrain servant de trésorerie. Du reste, le temple
ne se confondit jamais avec le sanctuaire ; il s'élevait à l'intérieur

de l'enceinte délimitée qui, avant lui déjà, était sacrée

et conservait ce caractère même indépendamment de lui.
L'autel, autrefois la pierre, restait le centre du culte. Les

oblations les plus importantes étaient consumées sur l'autel
et, par là, transsubstantiées, rendues en quelque sorte célestes.
C'est pourquoi on les appelait « fumigations » ou offrandes

que les maecêbes, faisaient anciennement partie de l'inventaire des bâmôth de

lahvé lui-même, Deut. XVI, 21 ; XII, 3 sq. ; 2 Rois XIII, 6. Rarement, et seulement

en des temps beaucoup plus récents, Ashéra est confondue avec Asthoreth,

par le dernier éditeur des livres historiques; cp. Jug. Ill, 7 avec X, 6; 1 Sam.

VII, 3,4; XII, 10; voir aussi 1 Rois XVIII, 19 les prétendus prophètes d'Ashéra

(que Segond a remplacée par Astarté).
1 On trouve chez les Phéniciens et surtout chez les Egyptiens quelque chose

d'analogue à la mer d'airain de Jérusalem. Il est superflu de recourir à des

explications mythologiques.
2 L'image en fonte (masséka) est nettement distincte de l'image taillée (phésel).

Cependant l'image taillée était le plus souvent plaquée de métal et s'appelait alors

T10K qu'il ne faut probabablement pas prononcer éphocl (surplis), mais aphoud

(ce qui est revêtu, c'est-à-dire plaqué). En même temps sont mentionnées aussi

les theraphim comme faisant partie de l'inventaire d'un temple ; mais c'étaient

proprement des dieux domesliqucs. Avaient-ils figure d'homme? Cela ne ressort

pas sûrement de 1 Sam. XIX.
:i A côté des Keroubîm, les taureaux étaient aussi volontiers employés dans

l'art sacré à titre de symboles ou comme motifs de décoration. La mer d'airain

avait pour support des taureaux. Des têtes ou cornes de taureaux figuraient aux

angles des autels ; de là l'expression « briser la nuque aux autels ». (Osée X, 2).
4 Es. XLIV, 13.



252 JULES WELLHAUSEN

« passées au feu », et l'autel devenait un foyer de Dieu. Mais,
à l'origine, la divinité pas plus que les hommes, ne possédait
de foyer ; le feu n'était pour le culte d'aucune importance et
la combustion des victimes n'était pas une coutume ancienne.
Le vieil usage consistait plutôt, lors des sacrifices d'animaux,
à étendre ou à répandre le sang sur la pierre ou sur l'autel,
comme chez les Arabes ; les pièces de viande étaient alors ou
mangées par ceux qui offraient le sacrifice, ou bien données

en pâture aux oiseaux ou aux bêtes sauvages L L'effusion du

sang s'est conservée aussi plus tard, partout et toujours, mais
n'était plus considérée comme suffisante pour un sacrifice

normal2; pratiquée à elle seule, elle devient un rite de

l'immolation profane. De même que le sang, l'huile et le vin (il
n'est pas question de lait) sont répandus sur la pierre. A
cette libation correspond l'exposition 3 des offrandes comestibles

non liquides, par exemple, du pain levé ou des

gâteaux faits avec du fruit pressé ; cette exposition resta en usage
même lorsqu'on se mit à consumer les offrandes. Une transition

remarquable apparaît lors du sacrifice de Gédéon : il
dépose la viande et le jus simplement sur une pierre, mais
de la pierre jaillit la flamme qui consume les aliments
préparés.

Les sacrifices ne sont en partie pas autre chose que des

dons offerts à la divinité. Il arrive alors, ou bien, qu'on les

conserve dans un lieu consacré, ou qu'on les détruise, ou
encore qu'on les laisse à l'endroit où ils se trouvent. Ce dernier

cas donne lieu parfois à des aumônes, de telle sorte que
les pauvres reçoivent ce qui était proprement destiné à la
divinité. Mais dans les oblations offertes sur l'autel, surtout
dans les sacrifices sanglants, prédomine l'idée de la conclu-

1 1 Sam. XIV, 32 sq. La protestation, en cet endroit, ne porte pas sur le fait
de manger de la chair crue, mais sur celui de manger la chair sans avoir répandu
le sang sur la pierre. Gen. XV, 11 ; Jér. XXXIV, 18.

2 Le sacrifice dit « pour le péché » n'est qu'une amende ou un dédommagement.
3 Répandre "]D3; en arabe ce rite le plus usuel sert à désigner le culte en

général. — Exposer "]*lï>; il s'emploie en particulier en parlant des pains dits
de proposition.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 253

sion d'une alliance. Par le rite de l'effusion ou de l'application

du sang s'opère une confraternité avec la divinité, ainsi

que par le repas sacré qui accompagnait ordinairement le

sacrifice. A l'origine, le sang du sacrifice n'expie pas, il fait
l'office de ciment; la propitiation est dérivée de la communion.

Pour prendre part à la fête, au repas où l'on mange et
boit « devant lahvé, » il faut s'être « sanctifié ; » cette
sanctification consiste en ce que, le jour qui précède le sacrifice,
on s'abstient de certaines choses et qu'on lave ou change les

vêtements.
Le culte crée un privilège en faveur de certains jours. La

nouvelle lune était solennellement célébrée ; on lui coordonne
le sabbat qui, à l'origine, paraît avoir dépendu des phases de

la lune1. Le sabbat est le jour férié de la semaine, c'est celui
où les pains de proposition sont exposés ; le repos, qui n'était
primitivement que la conséquence de la fête, est devenu peu
à peu prépondérant et a fini par en être le signe caractéristique.

A l'époque des rois, les fêtes annuelles prennent plus
d'importance que ces fêtes lunaires. La fête principale est

celle des récoltes d'automne, au renouvellement de l'année2;
c'est en même temps la fête d'actions de grâces pour les
produits de l'aire et du pressoir en général ; on l'appelle « la
fête » tout court. A cette fête correspond, six mois plus tôt,
la fête pascale des galettes d'orge sans levain ; elle marque le
commencement des sept semaines de la moisson des céréales,
à la fin desquelles a lieu la Pentecôte, la fête des pains de

froment levés. Avec la fête du printemps coincide aussi la

pâque, la fête de l'offrande des premiers-nés mâles du gros
et du petit bétail. C'étaient là les trois grandes occasions
d'offrir des sacrifices ; car on n'offrait pas régulièrement des

1 Au sujet de la connexion du sabbat avec les planètes v. Ideler, Handbuch der

Chronologie I, 178 sq.; II, 177 sq.
2 Le renouvellement de l'année n'avait pas lieu au printemps, mais en automne ;

v. les Prolegomena, p. 106 sq. Sur le comput de l'année et l'embolisme nous ne

possédons pas de données bien anciennes. Selon le Code sacerdotal, l'année

comptait 365 jours, comme on le voit par les indications touchant la vie d'Hénok

et la durée du déluge.



254 JULES WELLHAUSEX

sacrifices sanglants quotidiens. « Trois fois par an, chaque
homme doit paraître devant lahvé, et il ne doit pas se

présenter les mains vides. » Le plus ancien décalogue ne donne
guère, comme loi fondamentale révélée au Sinaï à l'adresse
d'Israël, que des prescriptions pour la célébration de ces
fêtes1. C'est en cela que consistait le service divin populaire;
telle est l'impression que l'on retire aussi de la lecture des

prophètes et même de celle du Deutéronome. On employait
à de joyeux repas les prémices et les oblations qui donnaient
lieu à ces fêtes, ou bien le produit de leur rachat ; on mangeait

et on buvait, on se réjouissait devant lahvé. Une joie
bruyante, une retentissante allégresse étaient le caractère
général de ces fêtes. Les femmes également y participaient,
parées et ornées de bijoux d'or et d'argent2. Les excès n'y
faisaient pas défaut; on trouvait même dans les sanctuaires
israélites des hiérodules des deux sexes. Les personnes en deuil
ne devaient pas prendre part au culte; il n'était destiné qu'à
ceux qui étaient en joie et en santé. Il n'avait pas rapport au
péché et à l'expiation ; le grand jour des propitiations, célébré
plus tard par les Juifs du second temple, manque dans le

plus ancien cycle des fêtes et ne cadre pas avec lui. Dans les

temps de détresse, on publiait un jeûne, on faisait aussi des

tentatives de « dérider » la face de lahvé. Mais, quand sa

colère était manifeste, dans des époques de désespoir
universel, on n'osait même pas s'approcher de lui.

A côté du culte public, il y avait aussi une religion pour
l'usage privé. Des jurements, des serments, c'est-à-dire des

imprécations contre soi-même sous telle ou telle condition,

1 Ex. XXXIV, 14 et suiv.: « 1. Tu n'adoreras pas de Dieu étranger. 2. Tu ne te

feras pas de dieux en fonte. 3. Tu observeras la fête des maççoth. 4. Tout
premier-né m'appartient. 5. Tu célébreras la fête des semaines. 6. Et la fête de la

récolte à la fin de l'année. 7. Tu ne mêleras pas le sang de ma victime à du levain.
8. La graisse de ma fête ne se gardera pas jusqu'au lendemain matin. 9. Tu

apporteras à la maison de lahvé ton Dieu le meilleur des prémices de ton sol.

10. Tu ne feras pas cuire le chevreau dans le lait de sa mère.» Comp. Composition

des tlexat, p. 87 et 331.
2 Ex. III, 20: les femmes hébreues empruntent aux Egyptiennes vêtements et

parures en vue de la fête à célébrer au Désert. Cf. Osée II, 13-15; IV, 14.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 255

ainsi que des vœux étaient fréquents. Celui qui était lié par
un vœu, ne pouvait, en certain cas, ni boire devin, ni laisser
le rasoir passer sur sa tête1. Une foule d'observances d'un
caractère privé enserrait la vie quotidienne comme d'un
réseau. Ces observances n'étaient pas, il est vrai, légales et

ne servaient pas à séparer strictement les Israélites des

payens2, mais elles existaient et se pratiquaient généralement
comme allant de soi. L'enfant était, après sa naissance, frotté
avec du sel. La coutume de lui enduire le palais de miel n'est

plus attestée que par l'étymologie d'un mot qui a pris ensuite
la signification générale de consacrer ou dédier. La circoncision

était peut-être à l'origine la cérémonie de l'admission
dans le Kahal, épreuve barbare de la virilité, qui conférait
en même temps le droit au mariage3. Nous ne savons rien
sur les cérémonies nuptiales, abstraction faite du mariage
contracté avec une prisonnière de guerre. Nous sommes
d'autant mieux renseignés sur les usages relatifs aux
défunts.

Les coutumes funèbres usitées chez les autres peuples
n'étaient pas non plus interdites chez les Israélites de l'ancien
temps. On se voilait la tête et la barbe, on se revêtait du sac

et on prenait une corde pour ceinture ; on répandait de la
cendre sur sa tête, ou bien on s'asseyait sur la cendre. On
déchirait ses vêtements, on se rasait les cheveux et la barbe,

1 Naur vient d'une racine qui signifie faire vœu de.... Dans les plus anciens

temps il y avait des nazirs guerriers, tel Samson, qui s'étaient imposé pour toute

la durée de leur vie la lutte contre les Philistins. Peut-être est-il permis d'entendre
de la même façon Jug. V, 2 : lorsqu'on laissa croître les cheveux lorsqu'un

grand nombre fit vœu de combattre. — Dans la suite, les nazirs devinrent plus

pacifiques et les vœux se modérèrent.
2 On s'étonnait en Israël de l'exclusivité des Egyptiens pour qui c'était une

abomination que de manger avec des gens du dehors. (Gen. XLIII, 32; cf. en

revanche Gai. II, 12.)
3 Au sujet d'Exode IV, 25 (où la circoncision des enfants mâles en bas-âge est

expliquée comme un équivalent adouci de la circoncision primitive des jeunes
hommes avant le mariage) voir au chapitre II : « Les origines du peuple », p. 18.

— Des étrangers, même s'ils étaient devenus esclaves israélites, n'étaient anciennement

pas circoncis; cf. Ezéch. XLIV, 7-9 par opposition à Gen. XVII, 12.



256 JULES WELLHAUSEN

on s'écorchait avec les ongles et s'infligeait des blessures.
Des pleureuses poussaient des hurlements et se frappaient la

poitrine. Le cadavre était quelquefois embaumé, à l'ordinaire
enveloppé seulement d'un linceul. La crémation n'était pas
usuelle, aussi peu qu'autrefois les sacrifices par le feu ; on en

trouve cependant un exemple: le cadavre de Saiïl fut brûlé,
mais ensuite n'en fut pas moins enterré1. L'inhumation, en

effet, était de rigueur; c'était la vieille et universelle coutume2;
pour la désigner, il y a un mot commun aux langues
sémitiques et qui n'est employé que dans ce sens technique. 11 y
a des tombeaux creusés dans la terre, marqués par un arbre,
une pierre ou un monceau de pierres. Mais on enterrait plus
volontiers dans des cavernes, ou bien dans des caveaux taillés
dans le roc. On prenait soin que les demeures des morts
fussent plus solides et plus durables que celles des vivants. Les

membres d'une même famille reposaient ensemble, chacun
cependant ayant sa place à part. On considérait comme une
honte d'être enterré dans une sépulture commune3. On

n'espérait pas aller au ciel, mais être recueilli auprès de son

père et de sa mère, avec ses ancêtres et les gens de sa tribu.
L'idée du «Scheol,» séjour ou tous les morts du monde
entier sont réunis et où l'on appréhendait de descendre, est,
il est vrai, en singulière contradiction avec les notions que
nous venons d'exposer. Cette contradiction n'est pas résolue

par l'expédient que les corps seuls reposent dans les caveaux
funèbres et que les âmes sont dans le séjour des trépassés. Il

1 L'incinération avait sans doute pour but de faire des morts des êtres éthérés,

de même que celle des victimes brûlées sur l'autel. Cf. Jahrbuch des Archiiol.
Instit., 1894, p. 238.

2 Les suppliciés devaient aussi être enterrés selon la loi ; il en fut de même

dans les cas dont parlent 1 Rois II, 34; 2 Rois IX, 34. Mais ce n'était pas la

coutume générale. Lorsque David fit pendre à Gabaon les sept fils et petit-fils de

Saul, on ne les inhuma pas. C'est plus lard seulement que, informé de la

touchante sollicitude de Riçpa pour les corps des pendus, il fit enterrer leurs

ossements, en même temps que ceux de Saul et de Jonathan, dans la sépulture
héréditaire de leur famille. (2 Sam. XXI.)

3 Jér. XXVI, 23. — C'est ainsi que, plus tard, le polyandrion, le cimetière

commun, a pu devenir la géhenne.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 257

n'y a du reste aucune nécessité de chercher à concilier
toutes les divergences qui se rencontrent dans ce domaine.

Un véritable culte des morts était pratiqué. L'alimentation
des morts, mentionnée dans le Deutéronome où elle n'est pas
même interdite, prouve qu'il y avait un repas et un sacrifice

pour les morts; peut-être la coupe des cheveux avait-elle la
même signification. Ce n'était pas seulement en cas de deuil,
mais aussi à l'occasion de la prière que l'on se faisait des

incisions et des blessures volontaires. Des arbres, des pierres
et des monceaux de pierres se rencontrent aussi bien près
des tombeaux que près des autels. Un certain nombre de

tombeaux sacrés sont mentionnés dans l'Ancien Testament,
en particulier des tombeaux de femmes, comme Rachel,
Debora, Marie. Un fait très significatif c'est que Mo'ise fut
inhumé par la propre main de lahvé en un lieu inconnu,
pour que son tombeau ne devînt pas un lieu de culte. Si l'on
attachait autant d'importance à être « réuni à ses pères » dans

une même sépulture héréditaire, c'est qu'on devait croire qu'il
en résultait pour le mort une jouissance quelconque. L'idée

que les morts étaient bannis et confinés dans le Scheol et

que, là, ils n'éprouvaient plus aucune sensation, n'a pas régné
exclusivement chez les anciens Israélites. Les « Rephaïm, »

c'est-à-dire les ombres, hantaient aussi le monde supérieur,
celui des vivants ; ces rephaïm présentaient quelque analogie

avec les démons1. Ils pouvaient être évoqués hors du

Scheol, dans un but de magie et de divination ; on les appelle
même expressément des dieux2.

Ce n'est pas là le seul vestige de la croyance aux démons
et des pratiques qui s'y rattachaient. La défense de pratiquer

1 Renan {Histoire du peuple d'Israël, I, p. 116, note 4) rapproche de la

D^ai püy, «vallée des morts», la ffHlM pSJ? de Gen. XIV ; il suppose, avec

raison sans doute, que siddim est une fausse prononciation pour shédim, la

«vallée des démons». — Les Rephaïm, de même que les Nephilim qui paraissent

être leurs pareils, désignent aussi des géants; cf. Composition des Hexat., p. 308.
2 1 Sam. XXVIII. Cp. Schwally, Uas Leben nach dem Tode, 1892. Pas n'est

besoin d'avoir recours à l'animisme ; il n'importe pas d'extraire la racine des

phénomènes historiques, il suffit de les décrire tels qu'ils sont.



258 JULES WELLHAUSEN

la magie et la nécromancie prouve que le penchant à ces arts
occultes existait en Israël. Diverses méthodes sont
mentionnées, entre autres celle de faire passer par le feu1. Les

préservatifs contre les maléfices et les amulettes ont même
trouvé place dans la loi, après avoir été, il est vrai, plus ou
moins dépouillés de leur signification. Ainsi, les franges aux
habits, les pendants attachés au front2, les phylactères aux
bras, les Mezouzôth aux poteaux des portes, qu'on peut
comparer à nos fers à cheval sur le seuil des maisons. On se sentait

entouré de toutes parts d'esprits, la terre était peuplée
de leurs armées. C'est pourquoi on éprouvait une certaine
appréhension en face de la nature ; elle n'était pas considérée
comme chose inanimée. lahvé lui-même avait autour de lui
des êtres divins d'un ordre inférieur; les «fils de Dieu»
appartenaient à la race de lahvé. On ne faisait pas de

différence entre bons et mauvais esprits ; c'étaient des forces
élémentaires qui pouvaient être bienfaisantes ou malfaisantes.

La distinction morale du bien et du mal ne jouait pas, en

général, dans la religion populaire, un rôle aussi important
que l'opposition sacramentelle entre le pur et l'impur. Le

deuil pour un cas de mort, l'attouchement d'un cadavre ou
d'une charogne rendaient impur. Il en était de même de

certaines maladies et de tous les accidents de la vie sexuelle,
en particulier de la menstruation et de l'accouchement. Il
était défendu de manger la chair de certains animaux, par
exemple, le porc, ainsi que le sang et le tendon de la hanche.
Des causes diverses produisent le même effet ; ce n'est pas
seulement l'attouchement de ce qui est répugnant qui a

pour effet de souiller, mais aussi le contact de ce qui est

sacré. Le sang et le tendon de la hanche sont sacrés ; peut-
être l'impureté de certains animaux s'explique-t-elle par le
fait qu'à l'origine, ils étaient consacrés à tel ou tel dieu ou
démon. Non-seulement les Juifs des temps postérieurs, mais

i Deut. XVIII.
2 Le mot totaphôth doit sans doute être dérivé de F]!2 et rapproché de neti-

phôth, Jug. VIII, 26 ; Es. III, 19. On les aura portés pendus à un cordon qui
entourait la tête.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 259

les anciens Israélites déjà ont sûrement partagé la croyance
que les démons vont et viennent sous une forme animale.
Au reste, ils se distinguent des Syriens en ce qu'ils mangent
du poisson, et des Arabes, en ce qu'ils ne mangent pas la
chair du chameau. L'impureté entraîne une exclusion
temporaire de la participation aux assemblées de la communauté
et aux cérémonies du culte. La réadmission se fait au moyen
d'une cérémonie de purification. Les pratiques les plus
usuelles sont l'ablution du corps et surtout le lavage des

vêtements, la coupe des cheveux et la rognure des ongles ;

on trouve aussi mentionnée la purification au moyen d'une
touffe d'hysope et de petits oiseaux vivants.

La distinction entre le pur et l'impur, entre ce qui est

licite et ce qui est défendu, n'était en aucune façon toujours
claire et connue de tous. Dans les cas douteux, les prêtres
étaient consultés et ils décidaient en dernier ressort ; c'était
en cela que consistait essentiellement leur thora. Ils étaient
à la fois directeurs de conscience et médecins, et exerçaient
ainsi une influence prépondérante dans la vie commune. En

général, le sanctuaire n'était pas là seulement pour le culte
public, qui ne se célébrait que rarement ; il servait aussi aux
besoins privés des particuliers. De même qu'ils allaient y
chercher des conseils, ils y portaient aussi chacun ses vœux
et ses prières. L'autel était le lieu où l'on exprimait ses

souhaits, et le sacrifice servait fréquemment à introduire
auprès de la divinité telle affaire qui vous tenait à cœur ; il était
une tentative d'agir sur elle dans un but déterminé L C'est

dans la même intention qu'on se livrait auprès de l'autel à

toute sorte de pratiques magiques2.

1 De là "VfiyrTi proprement sacrifier, pris habituellement dans le sens d'implorer,

supplier.
2 A cela se rapporte la coutume déjà mentionnée de se faire à soi-même des

blessures, afin de rendre la supplication plus impressive. (Osée VII, 14 ; 1 Rois

XVIII, 28.) Il serait possible que le mot hébreu pour prier tirât son origine de

cette coutume, comme c'est le cas, selon W.-R. Smith, pour le mot araméen. En

arabe la racine signifie avoir des crevasses, des incisions. Il est remarquable
aussi que "IRE? qui, dans le langage poétique plus récent, signifie chercher en



260 JULES WELLHAUSEN

Le grand culte était, comme on l'a vu, d'origine
cananéenne1 ; quant aux observances du petit culte, elles avaient
leurs racines dans différentes couches de l'ancien paganisme.

Ces emprunts étaient, en général, considérés comme con-
ciliables avec la religion de lahvé ; on les y reportait tels
quels ou du moins on les mettait en relation avec elle. Cette

relation était de différente sorte. Certains usages avaient pour
ainsi dire dépéri : on avait oublié leur origine et leur
signification première, il était dès lors facile de les adapter à la

religion nationale. Que l'on se soit approprié les fêtes

annuelles, que l'action de grâces pour les récoltes, au lieu d'être
rendue à Bahal comme elle l'était auparavant, fût adressée

maintenant à lahvé, il n'y avait à cela rien que de convenable,
bien que le changement d'adresse n'eût pas pour conséquence
de modifier du coup la nature ou la valeur intrinsèque de la
solennité. Ce qui nous surprend davantage, c'est que les

theraphîm trouvassent une place dans les maisons de Dieu,
c'est que la prostitution sacrée eût pénétré dans le service de

lahvé. Peut-être cela ne se pratiquait-il pas partout en bonne

conscience, en tout cas pas sans rencontrer de l'opposition.
Quoiqu'il en soit, il n'en résulta jamais une défection
consciente et voulue vis-à-vis de lahvé ; les preuves qu'on allègue
du contraire montrent seulement que les Juifs des temps
postérieurs ont attribué à leur Loi un effet rétroactif. Et

malgré tout, le culte de lahvé s'éleva avec une force croissante

au-dessus du paganisme avec lequel il était mélangé.
On voit clairement, par la littérature historique, que sa religion

à lui gagna progressivement en importance. Les noms

général, dans Osée chercher Dieu, ait en même temps le sens d'exercer la magie,

conjurer par des enchantements.
1 Le mot hagg, fête, est en soi un mot sémitique primitif, mais il signifie

proprement faire le tour de la pierre sacrée, avec le hallel obligé (ce dernier mot

n'est pas non plus exclusivement hébreu) ; il ne désigne pas la célébration d'une

fête en général. — Les époques des fêtes au commencement des semestres, au

printemps et en automne, sont d'origine plus ancienne, mais les fêtes de la

moisson sont cananéennes. Il n'y a de primitivement hébraïque que la Pâque, qui

est au premier plan dans les traditions relatives à la sortie d'Egypte, mais qui
fut éclipsée plus tard par les fêtes de la moisson.



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 261

propres nous en fournissent un témoignage qu'on ne saurait
suspecter ; ceux qui sont composés avec le nom de lahvé sont
à l'origine très rares, mais peu à peu ils prennent le dessus1.

« lahvé le Dieu d'Israël » était et demeura la thèse
fondamentale de la foi. La solidarité du dieu et du peuple était un
fait donné. L'idée que lahvé s'était offert à Israël et qu'Israël
s'était ensuite déclaré pour lui, ne fut pas abordée dans les

temps anciens. Le rapport entre les deux parties était un
rapport naturel, en quelque sorte inné ; il ne pouvait être dissous

et ne reposait pas sur une convention. U était sanctionné de

la part du peuple par le culte qu'il consacrait à lahvé ; de la

part de lahvé, par l'assistance qu'il accordait à Israël. Dieu

signifiait: celui qui aide; c'était là le concept attaché à ce

mot. On attendait de lahvé le secours, l'appui dans les
affaires terrestres, et non le « salut » au sens chrétien du terme.
Le pardon de la faute était quelque chose de subordonné,
d'accessoire ; il se trouvait impliqué dans la délivrance du
mal, et n'était pas cru, mais vécu, expérimenté. L'essentiel
était que lahvé procurât la pluie et la victoire. Il donnait au

pays sa fertilité et le protégeait contre les ennemis ; en
retour, le culte consistait essentiellement dans l'offrande des

prémices du sol aux jours de fête périodiques. La moisson
servait de critère, comme qui dirait de thermomètre, pour
apprécier le degré de la communion religieuse entre lahvé et

son peuple. Dans la prospérité des campagnes on goûtait et

1 Au début prévalent des noms profanes tels que Moïse (Moshe), Debora, Jaël,

Samgar, Gédéon, Saul, David, Salomon. Au monde animal sont empruntés Thérach,

Léa, Rachel, Siméon (arabe Sim'âu), Debora, Jaël, Goal, Saphan, Akbor, Houlda ;

à des arbres, Salomon (arabe Salâmân), Eia. — Kish (arabe Qaïs), Ner, Barak, de

même que Noun, Nahash font l'impression d'être de provenance payenne. Les

noms théophores Jeroubaal, Meribaal, Ishbaal montrent pareillement que l'opposition

au paganisme n'était pas encore ressentie au degré où elle le fut dans la

suite. Des noms propres composés avec lahvé ne se rencontrent qu'en petit
nombre dans les anciens temps: Josué, Jonathan, Joas, Joab. A partir d'Elie

(Eliyahou, Eliya) et de Jonadab ils se multiplient. Comme noms de rois, ils ne

sont pas en usage avant Josaphat de Juda et Abazia d'Israël; depuis lors ils le

sont presque exclusivement. — 11 est à remarquer que des noms de femmes

composés avec lahvé ne se trouvent que rarement.



262 JULES WELLHAUSEN

voyait la bienveillance de lahvé ; la disette et la dévastation
étaient ressenties comme un opprobre religieux. On admettait
bien que lahvé fût mécontent des siens, qu'il les châtiât et
les punît. Mais en définitive il venait toujours à leur aide,
les tirant de la détresse et les délivrant des ennemis au pouvoir

desquels il les avait livrés pour un temps.
lahvé relégua dans l'ombre les broussailles du sol où il se

dressait; les plantes grimpantes qui l'enlaçaient ne parvinrent

pas à l'étouffer. Mais c'est peu à peu seulement que la
conscience se fit jour et se généralisa que lahvé représentait

un principe, qu'il n'était pas tolérant, mais jaloux.
L'importance qu'il acquit de ce fait naquit de la valeur qu'il avait

pour la nation. Le dieu du peuple déposséda les dieux des

tribus et se mit à leur place ; les images des dieux anonymes
de la famille disparurent des maisons, et c'est dans les temples

seulement qu'il s'en conserva quelques vestiges. Plus
longue et plus sérieuse fut la lutte contre les idées et les

mœurs cananéennes. Ce ne fut pas une lutte extérieure, mais
intérieure ; elle n'était pas dirigée contre les Cananéens eux-
mêmes ; ceux-ci s'étaient complètement mêlés aux Israélites et
ne pouvaient plus en être discernés ; mais contre toute la
manière d'être et de penser étrangère qui avait pénétré avec eux
et menaçait de détruire l'originalité nationale, contre le luxe,
la luxure, l'ivresse des sens, contre une divinité qui vivait de

la vie de la nature au lieu de s'intéressera la vie des hommes
et de la chose publique. La religion de lahvé, enfin, en vertu
de son rapport exclusif avec la nation, entra en opposition
avec le chaos bigarré d'un bas paganisme, difficile à

déraciner, qui, dans les phénomènes les plus divers, les plus
fortuits, voit agir des forces sacrées, et qui cherche par toute
espèce de moyens étranges à les mettre au service des désirs
de l'égoïsme. L'absence des arts occultes constituait, d'après
un vieil oracle, le caractère distinctif et antipaïen d'Israël ;

la magie et la charlatanerie passaient pour être de l'idolatrie.
Le culte des esprits et l'évocation des revenants étaient en
abomination à lahvé. Par là s'explique aussi cette indifférence,
si caractéristique pour l'Ancien Testament, à l'égard de la



VIE DOMESTIQUE, POLITIQUE ET RELIGIEUSE DU VIEIL ISRAEL 263

psychologie religieuse, de la question de la survivance après
la mort. Il suffisait que le peuple vécût éternellement ; la
roue de l'histoire passait sur l'individu ; il ne lui restait que
la résignation, sans espérance positive. Il devait trouver sa

récompense dans la prospérité collective du peuple. C'est
faire preuve de peu de sens historique que de considérer ce

fait comme une lacune dans la religion d'Israël ; ce déficit l'a
précisément délivrée des spectres de la magie et de la

superstition. Il était salutaire que la religion apparût, en face
de l'individu, comme une puissance autonome qui l'obligeait
sans conditions envers lahvé et envers Israël, et qui ne fût
pas un simple moyen de donner satisfaction à ses désirs
personnels.

La divination est sur la même ligne que la magie. Elle
aussi était en contradiction avec l'essence de lahvé. Les
médiums ne pouvaient pas lui extorquer de réponse : il se

communiquait volontairement, quand il le jugeait nécessaire. Ce

n'est pas par les entrailles des victimes et par le vol des

oiseaux, mais par des hommes, qu'il parlait aux hommes. Ce

n'est pas par la lettre, mais par l'esprit qu'il se révélait, selon
les besoins et les circonstances de l'histoire; il n'avait pas
encore fait son testament, il vivait et sa parole était une parole
vivante. Parmi les prophètes il choisissait les interprètes de sa

volonté et de son activité par rapport à Israël. C'est le mérite
de ces hommes, que l'histoire, non pas celle du passé mais
celle du présent, ait été comprise comme un produit significatif

de l'activité divine. Les événements étaient des signes et
des miracles, le hasard, l'indice d'une main dirigeant toutes
choses. De cette manière, la foi était rendue vivace et tenue
sans cesse en éveil, la notion de Dieu y gagna un sentiment
grandiose de la présence divine. Grandiose aussi en ce que
l'action de la divinité était élevée bien au-dessus de toute
spéculation, au-dessus de tout rétrécissement par des fins
salutaires qu'on aurait pu supputer, par un plan supposé du
salut. Ces hommes de l'esprit avaient l'intuition, comme par
une seconde vue, de ce que lahvé voulait faire ; il n'existait
pas de théologie, de science divine, pour construire froide-



264 JULES WELLHAUSEN

ment une théorie du divin. lahvé était trop réel, trop plein
de puissance juvénile pour qu'on pût y songer; aussi ne se

souciait-on pas de connaître les principes qui le faisaient
agir, mais ses intentions prochaines, afin de régler là-dessus

sa propre manière d'agir.
Jamais la parole ne devint la mère de la pensée, au

contraire, l'évidence vivante de ce que l'on ressentait était
compatible avec une grande insouciance quant à l'expression. La
sincérité du sentiment ne reculait même pas devant des

contradictions, lahvé avait des caprices impossibles à prévoir:
il faisait resplendir sa face, et il la voilait, sans qu'on sût
pourquoi ; il créait le bien et il créait le mal, punissait le

péché et incitait au péché ; car, à cette époque, le Satan ne
l'avait pas encore déchargé d'une partie de son être. Sa colère
agissait comme une puissance élémentaire déchaînée ; on
tremblait devant elle, mais on ne pouvait s'en garantir. Avec
tout cela, Israël ne se laissait pas décontenancer et ne perdit
pas sa confiance en Lui. Jusqu'alors, à tout prendre, les

temps avaient été favorables ; la dissonance entre l'expérience
extérieure et la foi ne s'était pas encore fait sentir assez
fortement pour qu'on éprouvât le besoin d'en chercher la
conciliation. Mais maintenant allaient venir des jours mauvais, et
dès ce moment la nation et la religion entraient dans une
période nouvelle.

Trad, par H. Jaques, pasteur.


	Vie domestique, politique et religieuse du vieil Israël

