Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 2-3

Artikel: Le dernier livre d'Auguste Sabatier : les religions d'autorité et la religion
de I'esprit

Autor: Enjalbert, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le dernier livre d’Auguste Sabatier :

LES RELIGIONS D'AUTORITE ET LA RELIGION DE L’ESPRIT

PAR

L. ENJALBERT!

Messieurs,

Oserai-je dire qu’a ’heure actuelle, le protestantisme est
a un tournant de son histoire? J’hésite, je I'avoue, car, a4y
regarder de prés, 'histoire est faite de tant de tournants, de
tant de métamorphoses successives, — dans le sens du pro-
grés ou de la décadence, — qu’il n’est point de période, dans
le domaine politique, social, économique, industriel, philoso-
phique, littéraire, théologique, religieux, a laquelle on ne
puisse appliquer cette vieille formule quelque peu défraichie.
Pourtant, ces modifications incessantes, conditions et mani-
festations de la vie, sont tantot latentes, dans les temps d’in-
cubation, tantdot manifestes, éclatantes, révolutionnaires
méme, quand elles s’affirment hautement et constituent un
courant nouveau. N’est-ce pas un peu la que nous en sommes ?

Qu’il nous soit permis, avant d’essayer de caractériser le
mouvement actuel, de rappeler briévement les transforma-
tions du protestantisme francais depuis le commencement
du dix-neuviéme siécle.

Au lendemain de la révolution, sous l'influence des ency-

t Rapport lu le 8 mars 1904 & la Société de théologie de Nimes,



108 L. ENJALBERT

clopédistes et de Rousseau, nos Eglises furent en proie & un
déisme sentimental qui renfermait sans doute quelques par-
celles infinitésimales de ’Evangile de Christ, mais qui était
incapable de nourrir les 4mes. Les sermons de cette époque
sont empreints d’une émotion factice et superficielle, qui ne
nous renseigne que trop sur les déficits d’'une piété, sincere
a coup sir, mais inapte & exercer une influence sérieuse et
durable.

Un tel éfat de choses devait amener une réaction qui se
manifesta surtout en Angleterre. Le réveil fut une protesta-
tion contre le christianisme affadi de la plupart des Eglises
officielles. A son début, il eut une exceptionnelle puissance
de vie, mais bientot, on le vit tomber du coté ot il penchait
et étayer son puritanisme sur une dogmatique d’une impi-
toyable rigueur. On avait — inconsciemment & coup sir —
quelque peu délaissé I’Evangile de Jésus pour se rattacher a
celui de Paul. Et encore, & ce dernier, on avait surtout em-
prunté son dogmatisme, sa systématisation & outrance. Tant
el si bien qu'd un moment donné, ’explication rationnelle du
fait chrétien prit une importance bien plus considérable que
le fait lui-méme. La foi apparut comme constituée presque
uniquement par la croyance, et ’adhésion & une doctrine,
considérée comme ’expression rigoureuse de la vérité, cons-
titua la plus importante, j’ai presque dit, la seule condition
exigible de salut. Je dois ajouter qu'en parlant ainsi, je tiche
simplement de caractériser 'orientation générale des esprits
et que je ne méconnais ni la remarquable intensité de vie
religieuse des hommes du réveil, au moins des premiers, ni
les ceuvres excellentes qu’ils fondérent et dont quelques-
unes subsistent encore.

Cependant, la prépondérance excessive donnée au dogme
devait nécessairement amener une réaction. Ces dogmes
sacro-saints furent examinés de trés prés. On leur demanda
leurs titres de créance. Bientot, plusieurs de ceux qui les
avalent adoptés, qui en avaient vécu, découvrant en eux des
lacunes, des erreurs incompatibles avec le role qu’on leur
avait assigné, en firent I'objet de critiques irritées et améres.



LES RELIGIONS D’AUTORITE ET LA RELIGION DE L’EspriT 109

Ne tenant peut-étre pas un compte suffisant des besoins in-
tellectuels ou religieux auxquels ces dogmes avaient répondu,
ils les cataloguérent sous deux rubriques inconciliables : le
vrai et le faux. De 14 des luttes épiques, inconnues des nou-
velles générations, qui donnerent lieu a la formation de deux
camps opposés, de deux armées ennemies. Ce fut d’abord
une guerre de plume. D’un coté, la Revue de Strasbourg dont
les rédacteurs, aprés s’étre groupés autour de la devise:
vitam impendere vero, firent prospérer l'organe des néo-
hérétiques; de l'autre, I'Espérance, feuille conservatrice
par excellence, qui se posa en champion de l'orthodoxie et
des vues traditionnelles. Comme toujours, aprés avoir pré-
tendu ne combattre que pour les idées, on en vint a des at-
taques violentes contre les personnes; des scissions se pro-
duisirent, d’abord dans le camp pastoral, puis dans les trou-
peaux. Les partis se formérent acharnés, irréconciliables et,
pendant trop longtemps, on se méconnut, on dénonca comme
infidele tout pasteur n’ayant pas le Schibboleth voulu; sous
prétexte de défendre la vérité, on devint injuste et mé-
chant.

Heureusement, si '’homme, dans les divers domaines de
son activité ou de sa pensée, se montre & certains moments
tranchant et belliqueux, au bout d’un temps, il sent que
I’état de guerre n’est pas I’état normal et un beau jour sur-
gissent des « pacifistes » dont le programme, quelque peu
flottant, répond aux aspirations du coeur, sinon aux besoins
des esprits. Ils tdchent de convaincre les belligérants qu’on
perd plus qu’on ne gagne & éterniser la lutte et qu’en parti-
culier dans le domaine religieux, il faut préparer, par des
concessions réciproques, une ére de paix. Un tel role pré-
suppose un certain courage, car, & vouloir séparer les com-
battants avant qu’ils aient spontanément mis bas les armes,
on risque non seulement de voir ses intentions méconnues,
mais encore de recevoir des coups des deux cotés.

Parmi les hommes qui, ces derniéres années, ont poursuivi
Paccomplissement de cette tdche difficile, il en est un qui
brille au premier rang, auquel ses contradicteurs, ses adver-



110 L. ENJALBERT

saires eux-mémes ont presque toujours cherché 4 rendre
justice : c’est Auguste Sabatier. A sa mort, notre Eglise sentit
qu'elle venait de faire une perte irreparable; il y eut comme
une sorte de tréve de Dieu et on peut dire que, par une trop
rare exception, il emporta d'unanimes regrets.

I1 v a une dixaine d’années, Sabatier publia sous le titre
d’Esquisse d'une philosophie de la religion le manifeste
de la nouvelle Ecole. [’apparition de ce livre fut un événe-
ment. 1l fut lu non seulement dans notre monde protestant
mais encore dans le monde littéraire, universitaire et jusque
dans le clergé catholique. Mgr Mignot, alors évéque de
Fréjus, en fit un compte rendu élogieux et sympathique,
malgre d’inévitables réserves, dans le Correspondant. Quant
4 nos journaux religieux, inutile de rappeler que pendant
longtemps, ils furent remplis d’appréciations de cet ouvrage.
(Cest que ce livre donnait & réfléchir a4 tous. Trés hardi en
critique, son auteur présentait toujours sa pensée sous une
forme imagée et singuliérement attrayante. Malheureuse-
ment, cette pensée ne brillait pas toujours par la précision.
Mais pouvait-il en étre autrement de I’exposition du Symbolo-
fidéismme? A ne voir dans 'expression d’'une pensée qu'un
symbole, ne risque-t-on pas de se contenter pour soi-méme
d’un sentimentalisme vague et flottant? Certes, je n’oublie pas
qu’il s’agit ici de choses que I’ceil n’a point vues, que I'oreille
n’a point entendues et qui, partant, semblent défier toute
précision rationnelle. Et pourtant, n’y a-t-il pas danger a
proscrire toute tentative de systématisation ? Vous [l'avoue-
rai-je ? I’ Esquisse que j’avais lue avec le plus vif intérét,
dans laquelle j’avais trouvé, avec des pensées justes et pro-
fondes, la vibration d’une vie religieuse des plus intenses, qui
fourmillait d’images tantot délicates, tantot grandioses et
éblouissantes, me fit, en somme, 'effet d’'un splendide ora-
torio, emportant ’ame bien haut, bien loin, mais laissant la
pensée par trop indécise. J’eus méme l'impertinence de me
définir & moi-méme I’Ecole nouvelle: L’Ecole des romances
sans paroles.

Cependant Sabatier tenait & poursuivre son uvre et,



LES RELIGIONS D’AUTORITE ET LA RELIGION DE L’ksprrir 111

dans ce but, il travailla & un nouvel ouvrage destiné &
déterminer la véritable orientation de la pensée religieuse et
de la théologie moderne. De la le livre paru, hélas! apreés la
mort de son auteur et qui devait étre une sorte de « discours
de la wnéthode ». Le sujet de ce livre est clairement déter-
miné par son titre: Les religions d’ Autorité et la religion
de UEsprit. Jestime, pour ma part, que c’est 14 le nceud
du probléme et que, de la solution qu’on en donne dépend,
plus qu’on ne le pense, la nature méme de la vie religieuse.

Mais voici, des le début, dés la lecture du titre, des diver-
genses se manifestent entre les critiques de cet ouvrage.
Ainsi, M. Doumergue dans Foi et vie ne parait pas ad-
mettre qu’on puisse appliquer le mot de religions d’autorité
a celles qui n’ont pas recours & la contrainte materielle, a la
coercition tangible. Or, qui ne sent qu’il est des autoritaires
parmi les adeptes des religions les plus libérales de par leur
programme et que, sous leur influence, on en vient vite non
plus & proposer, mails & imposer ce que l'on considére comme
la vérité ? N'est-ce pas, par exemple, une contrainte morale
qu’exercent sur le moribond ceux qui, sous prétexte de salut
par la foi, lui imposent I'adhésion & une sorte de dogme-
talisman destiné & lui ouvrir les portes du ciel? Quoi quon
en dise, il y a 14 une pression injustifiable car, si les procé-
dés employés n’ont plus rien de matériel, grace a I'adoucis-
sement des meeurs, la perspective de la damnation, ’évoca-
tion de l’enfer n’en sont pas moins les expédients d'un
autoritarisme coupable. Le sujet traité par Sabatier me
semble donc nous concerner dans la mesure ol I'esprit ca-
tholique peut se retrouver parmi nous.

Dés le début, notre auteur pose le probléme qu’il veut es-
sayer de résoudre. Mais avant de le suivre sur son terrain,
je me permetirai une remarque générale.

Sur des pensers nouveaux, faisons des vers antiques,

disait André Chénier. Sabatier semble parfois avoir pris le
contre-pied du poéte. Ses pensées m’ont souvent semblé moins
nouvelles que ses expressions. Ainsi, tandis qu’il était recu



112 I.. ENJALBERT

d’opposer a l'autorité la liberté, Sabatier lui oppose !'auto-
nomie. Je sais bien que les deux mots ne sont pas syno-
nymes; mais 'autonomie n’est, en somme, qu'une consé-
quence, qu'une application de la liberté. — De méme, dans
tout son livre, Sabatier oppose fréquemment & I'idée, au sys-
teme, au dogme, 'expérience. Mais ce qu’il appelie I'expé-
rience ne me parait pas étre autre chose que ce qu’on appelait:
« lavie chrétienne,» au temps ot 'on se complaisait a définir
le christianisme : une vie. Ainsi, plusieurs assertions de notre
auteur m’apparaissent comme des échos, peut-étre incon-
scients, de la pensée libérale d’il y a trente-cing ou quarante
ans; ce qui ne 'empéche pas d’avoir la fraicheur d’im-
pression du navigateur qui croit découvrir quelque ile loin-
taine déja signalée, mais autrement décrite. C’est qu’en fait,
et malgré la légitime et considérable influence qu’il a exercée,
Sabatier, I’éclectique, le conciliateur, a, au point de vue ec-
clésiastique, un peu vécu en isolé.

Cela dit, voyons comment notre auteur pose le probleme
qu’il se propose de résoudre. «L’autorité, dit-il, a sa racine
dans les conditions organiques de lavie de ’espece, et sa fin
dans la formation de l'individu. — L’autorité doit travailler
& se rendre inutile.» — Aprés avoir, au début, recu de ses
parents et de ses maitres, avec une entiére confiance, sa
langue, ses idées, ses moeurs, 'enfant sent sa raison s’éveiller
et saffermir. Dés lors, il contrdle, par son expérience, les
lecons de ses mailres; ils doivent le persuader avant de le
gagner et, §’il s’exprime & son tour sur une doctrine, ce n’est
plus sur la foi d’autrui, mais d’aprés 1'épreuve intérieure a
laquelle il I'a soumise. Quant & I’éducation de I’homme,
qu’est-elle, sinon le passage de la foi d’autorité & la conviction
personnelle? — Or, la méme évolution vers 'autonomie s’ac-
complit dans ’histoire de 'humanité, & moins que 'autorité
extérieure ne se survive et ne devienne une borne, un tyran,
alors qu’elle devrait étre un guide. De la les conflits sans
cesse renouveles, qui condamnent ’humanité & gravir son cal-
vaire en travaillant & son émancipation. Mais & quelle méthode
faudra-t-il recourir pour aboutir & des résultats sérieux? A



LES RELIGIONS D’AUTORITE ET LA RELIGION DE L’ESPRIT 113

la méthode scientifique. — Ces derniers mots ne laissent pas
que de me rendre perplexe, car on peut leur attribuer tant de
significations diverses, que je me demande quelle sera celle
de l'auteur? Est-ce que les institutions et les écoles les plus
autoritaires n’ont pas affiché la prétention de se montrer
fideles sinon & /a science, au moins & lear science?

Une fois son sujet introduit et ses conclusions futures en-
trevues, Sabatier étudie longuement V'histoire du catholi-
cisme pris comme type des religions d’autorité. La lecture
des 225 pages consacrées 4 cette étude m’a fait passer par
des impressions trés diverses. Parfois j’étais charmé par des
vues magistrales, par de fines remarques; je me disais alors:
ceux qui savent peuvent rafraichir ici leurs souvenirs, les
préciser, les compléter; ceux qui ignorent saisiront la sur
le vif les transformations, ou plutot les déformations d’une
penseée religieuse qui, partie de ’'Evangile, aboutit finalement
a la papauté infaillible. Mais parfois aussi jal regretté que
cet historique eat pris un pareil développement, d’autant
plus que, si certaines périodes sont largement et heureuse-
ment décrites, trop fréquemment notre auteur s’attarde sur
des points secondaires qui ne 'inspirent que médiocrement.

Je sais bien que nous sommes & une époque de documen-
tation & outrance; que I’érudition historique d’un sujet s’im-
pose aujourd’hui a quiconque prétend au titre d’écrivain seé-
rieux; je n’en regrette pas moins que Sabatier ait par trop
sacrifié & la mode du jour. J'aurais voulu que son livre ne
rentrat pas dans la catégorie de ces ouvrages dont le titre
vous attire, dans lesquels vous comptez trouver sur tel pro-
bleme psychologique, théologique, religieux, des idées per-
sonnelles et originales et ot vous devez franchir une mer de
documents, d’exposés de systéemes, de discussions philolo-
giques avant d’aborder la question elle-méme. Pour ma part,
ce n’est passans quelque impatience que j’ai consciencieuse-
ment lu les trop nombreuses pages consacrées aux origines,
au développement, & Porganisation du catholicisme. Un reé-
sumé, & la fois succinct et complet, n’etit-il pas été suffisant
pour montrer l'autorité religieuse & I'ceuvre, sans s’étendre



114 L. EAJALBERT

sur les argumentations étranges, pour ne pas dire biscornues,
de certains péres de 'Eglise?

En arrivant a la Réforme, Sabatier entame 1'histoire (tou-
jours I’histoire!) du principe d’autorité dans le protestan-
tisme. Je passerai rapidement sur ce qui est relatif & la renais-
sance, & 'humanisme et & la réforme religieuse, car i1l m’a
semblé ne trouver guere la que du « déja vu. » En dépit de
la formidable puissance de 1'Kglise, le malaise de la chré-
tienté augmentait sans cesse et appelait un ordre nouveau.
L’esprit chrétien, emprisonné dans une organisation mer-
veilleuse, tendait & s’échapper de sa prison et & recouvrer son
indépendance. Tandis que, dans le systéme catholique, le
christianisme s’était extériorisé jusqu’a devenir une loi,
un rite, un corps politique, dans le protestantisme, il s’in-
tériorise dans I’ame elle-méme et redevient un esprit de vie,
une force morale immanente.

Mais l'esprit catholique survivait, malgré tout, dans les
Eglises protestantes; on croyait encore 4 la nécessité d'une
autorité extérieure. On essaya de la constituer avec le dogme
de 'infaillibilité de I’Ecriture sur lequel on edifiaif un systéme
autoritaire enfantant lui-méme une confession de foi desti-
née a reglementer 'interprétation de la Bible.

Il est vrai que, de tout cela, on innocente hautement les
premiers réformateurs: N’en ont-ils pas appelé au témoignage
de I’Esprit et n’ont-ils pas ainsi transporté le siége de l'auto-
rité religieuse du dehors au dedans? Sabatier va méme jus-
qu'a dire que, cette grande révolution, ils 'ont accomplie
en parfaite connaissance de cause et avec une fermeté de lo-
gique étonnante. Vous 'avouerai-je? Cette libéralisation des
réformateurs de par ce qu’ils ont dit du témoignage intérieur
de I'Esprit m’a toujours parue contestable. Sans doute, il
leur est demeuré assez longtemps, de leur éducation catho-
lique, une certaine liberté d’allures vis-a-vis de ce qui, dans
les livres saints, ne concordait pas avec leur systéme; mais
combien rares sont leurs velléités d’indépendance au prix des
efforts tentés par Calvin, par exemple, pour harmoniser des
écrits discordants! Quand donc saura-t-on se résoudre a faire



LES RELIGIONS D'AUTORITE ET LA RELIGION DE L’mspriT 115

de I’histoire impartiale, sans tirer la couverture & soi, sans
surtout attribuer aux hommes qui vivaient il y a 350 ans une
mentalité semblable & la ndtre? Pour ma part, je suis con-
vaincu que les réformateurs n’admettaient pas qu'une Eglise
put vivre sans une autorité et cette autorité, comme ils la
tiraient de I’Ecriture interprétée par eux, ils n’hésitaient pas
a l'appliquer impitoyablement aux autres. (Vétait 14 & leurs
yeux lexpression rigoureuse de la vérité. Malheur & qui la
rejetait, et si quelqu’un avait osé invoquer sa liberté pour
eémettre des opinions différentes, nul doute qu’il n’eut éte,
de ce fait méme, excommunié et, tout au moins, chassé de
I'Eglise. Je crains done que la plupart des historiens et des
theologiens modernes aient donné a ces fameux termes: té-
moignage de I’Esprit, un sens tout autre que le sens aussi
personnel que peu libéral que lui donnaient les réformateurs.

Quoi qu’il en soit, pour Sabatier «le christianisme est vrai
non parcequ’il est dans I’Ecriture, mais il est dans PEcriture
parce qu’il est vrai.» Je 'avoue humblement: il m’est im-
possible de saisir le sens de cette déclaration visant quelque
peu & la profondeur. Je me contenterais de dire: 1° que le
christianisme me parait vrai, et 20 que je iehdégage de mon
mieux de V'Ecriture qui le contient, sans constituer cetie
Ecriture en code surnaturel et infaillible des vérités chré-
tiennes. Il est vrai qu’en pariant ainsi, je réponds bien mal
au besoin d’autorité qui se manifeste méme parmi nous,
preuve en soit ce fait incontestable que, tandis que le catho-
licisme a mis I'infaillibilité divine dans une institution sociale
ayant le pape pour chef supréme, le protestantisme a mis
Iinfaillibilité dans un livre. « Or, ajoute Sabatier, & quelque
point de vue que 'on examine les deux systémes, 'avantage
est, sans contredit, du coté du catholicisme. » Messieurs, j’aime
a voir rendre justice &4 un adversaire, méme et surtout quand
on n’a pas a attendre la pareille de lui, mais ici, ne trouvez-
vous pas que Sabatier a fait trop bonne mesure au catholi-
cisme? Oui, dans le protestantisme, l'autorité dogmatique
d’aprés I'Ecriture a un caractére sec, impersonnel, rigide,
impérieux ; dans le catholicisme, comme 'antorité s’incarne



116 L. ENJALBERT

non seulement dans des institutions, mais dans des hommes,
elle nous apparait souvent souple, accommodante, sachant
suivre les fluctuations de la pensée, les exigences des événe-
ments. Quand il le faut, I'Eglise romaine sait velouter son
despotisme selon les temps, les lieux, I’état des esprits; par
contre, elle ne désarme jamais et ce qu’elle offre de meilleur
a ses adeptes, c’est tout au plus I'illusion de la liberté.

Quant au protestantisme, n’est-ce pas & ses risques et périls
qu’il essaie d’instituer, & ’encontre de son principe, des auto-
torités extérieures? Chaque fois qu’il I'a tenté, il n’a pas
réussi. [’instinct de liberté qui se trouve, au moins en
germe, dans 'ame de ses adhérents n’a pas tardé a se ré-
veiller et le jour est venu oil, de méme qu’'une eau péné-
trante renverse, par voie d’infiltration, la digue qu’on avait
prétendu lul opposer, 'esprit huguenot a brisé les barriéres
dogmatiques et ecclésiastiques qui semblaient lui dire pour
jamais: Tu iras jusque-la et pas plus loin|

Tant qu’il en était & énumeérer les supériorités du catholi-
cisme Sabatier aurait bien di ne pas oublier la principale:
les résultats obtenus de fidéles disciplinés, marchant au doigt
et & I’ceil, obéissant 4 la premiére sommation. Ainsi est con-
jurée cette déperdition de forces qui caractérise les indépen-
dants ; ainsi est assignée & chacun une tache en harmonie avec
ses aptitudes; ainsi en vient-on & un rendement supérieur
a4 celui qu’on efit obtenu en laissant chacun & son inspiration
personnelle. Reste & savoir si ces avantages tres réels ne sont
pas pavés trop chers au prix de la liberté, de la dignité de
ceux dont on tue 'initiative pour les transformer en une force
aveugle et servile?

Cependant I'autorité absolue de ’Ecriture, aprés avoir été ad-
mise dans le protestantisme par la presque totalité des fidéles,
devint en butte aux attaques d’une critique d’abord quelque
peu timide, mais avec laquelle il fallut bientét compter. Gest
la, dans le livre qui nous occupe, 'objet d’un chapitre plein
d’érudition intitulé: « La dissolution progressive du dogme. »
Sabatier va de Richard Simon & Voltaire et Rousseau. Notre
auteur témoigne une préférence marquee pour ce dernier.



LES RELIGIONS D'AUTORITE ET LA RELIGION DE L'ESPRIT 117

Cest qu’il trouve en lui ce qui fait défaut & Voltaire: I’émo-
tion religieuse; or-« I’émotion, dit-il, estla vie méme de la re-
ligion. » Certes, je comprends que le rationalisme caustique
de Voltaire répugne a4 une nature delicate et imaginative
comme celle de Sabatier. Je comprends que le sentimenta-
lisme littéraire de Rousseau le charme et le séduise; mais
pouvons-nous oublier & quoi il aboutit, quels sentiments bas
se donneérent carriére dans I'dme de valet de ce prestigieux
écrivain ? Quant au déisme de Voltaire, déisme peu génant, il
faut en convenir, peut-on voir en lui 'expression d’un senti-
ment religieux quelconque? J’en doute, et je me demande
§’ll n’y aurait pas lieu de renvoyer dos & dos les représen-
tants de ce rationalisme et de ce sentimentalisme entre les-
quels oscille si souvent 'ame humaine? Ou plutdt, comme
d’instinct, quand la barque penche dans un sens on se rejette
dans l'autre, ne faudrait-il pas savoir, selon les moments, op-
poser tantot aux droits de la raison les exigences du cceur et
tantot aux aspirations du cceur les légitimes exigences de la
raison ?

Passant ensuite en Allemagne Sabatier salue en Lessing et
en Schleiermacher de véritables ancétres. On sent qu’il est
heureux de transcrire des pensées comme celles-ci: « La
lettre n’est pas l'esprit. L’esprit agit par la lettre, mais n’y
est pas lié. »

« La raison et le sentiment, écrit Schleiermacher & Jacobi,
habitent chez moi souvent séparés, mais ils se touchent.
C’est une espéce de pile galvanique dont I’étincelle crée en
moi 'activité de 'esprit. » Et ailleurs : « la foi n’est pas une
doctrine ni un systéme de doctrines; la foi n’est ni un dogme,
ni un précepte qu’on recoit d’une autorité étrangere; la foi,
c’est la piété vivante, c’est la détermination intérieure du
sentiment religieux lui-méme. » Fait psychologique, indé-
pendant et original, la foi devient aussi un objet d’observa-
tion et un fait d’expérience, non seulement d’expérience indi-
viduelle, mais d’expérience collective, un fait historique,
permanent dans la vie méme de I’Eglise chrétienne. Comme
tel, il s'impose a la réflexion philosophique qui doit I'étudier



118 L. ENJALBERT

et travailler a4 le rendre intelligible. Ce travail est celui de
la théologie. La foi n’est pas leffet, elle est la cause du
dogme. En exposant la pensée de Schleiermacher, Sabatier a
exposé la sienne. Chez lui, comme chez le grand théologien
allemand, le sentiment prime tellement I'idée que celle-ci
risque de s’évaporer dans les splendeurs d’un idéal qui, par-
fois, éblouit plus qu’il n’éclaire.

Nous voici maintenant au dix-neuviéme siécle et nous
assistons au défilé connu de Chateaubriand, de Joseph de
Maistre, de Kant, de Gaussen, de Samuel Vincent. Aprés une
rapide et juste caractéristique du Réveil, concentrant le
christianisme dans le dogme de I’Ecriture et, nous l'avons
vu, dans le dogme Paulinien, une inévitable réaction se pro-
duisit. Elle eut pour organe, ainsi que nous ’avons déja rap-
pelé, la Revue de Strasbourg et s’incarna surtout dans un de
ses principaux fondateurs: Scherer. Sabatier parle de Scherer
avec une sympathie respectueuse. Il le montre faisant, de
par son impitoyable critique, un dernier procés a la foi
d’autorité. « C’était, ajoute-t-il, tout le vieil édifice tradition-
nel dont Scherer sapait les fondements et sous les ruines
duquel il devait rester enseveli comme Samson, renversant
les colonnes du temple de I'idole des Philistins, mourut de
son effort, écrasé par les débris ».

La personnalité, I'esprit, ’'ceuvre de Scherer constituent un
des problémes les plus angoissants que je connaisse. Il serait
digne de tenter un chrétien capable de I’'aborder sans parti
pris ; mais quelle vigueur de pensée, quelle puissance d’a-
nalyse il présupposerait chez celul qul entreprendrait une
pareille tache ! Jusqu’a présent n’a-t-elle pas fait reculer les
plus hardis ?

Autant et plus peut-étre que saint Paul, Scherer eut pu
dire : je trouve deux hommes en moi; mais, en faisant figurer
dans ses dialogues Montaigu, I'impitoyable dialecticien qui
anéantit, les uns apres les autres, les éléments de sa croyance,
ne se dédouble-t-il pas et ne laisse-t-il pas entrevoir les rudes
et douloureux combats dont son ame fut le théatre? —
Scherer, on le sait, avait débuté par une orthodoxie rigide.



LES RELIGIONS D'AUTORITE ET LA RELIGION Dk L'BspriT 119

Il avait institué une dogmatique absolue qui constituait pour
lui une sorte de catholicisme personnel, si je puis associer
des mots aussi contradictoires. Mais en lui, la réaction fut
d’autant plus radicale qu’il s’était cru d’abord en possession
d’une vérité A jamais inattaquable. N’avait-il pas construit
autour de sa foi 'inexpugnable rempart du systéeme le mieux
agencé, le plus logique qui fut jamais? Eh bien, ce rempart
comme les murailles de pierre qui jadis enceignaient les
villes, ne put supporter les coups de la critique. A la pre-
miére atteinte de celle-ci, il v eut une bréche par laquelle ne
tardérent pas & passer tous les assiégeants. L’inspiration
resta sur le carreau, hélas! et bien d’autres choses avec,
sl bien que la place ne tarda pas a étre démantelée. Aussi,
de quels anathemes fut poursuivi l'auteur de cette cam-
pagne. Aux yeux de bien des gens, Scherer fut comme
une sorte de réincarnation du diable et les plus miséricor-
dieux se détournerent de lui comme du mauvais génie de
sa geénération. Quant & lui, il abandonna la théologie pour
la littérature; il devint le critique écouté du Temps. 1l
se complut dans des études sur I’époque la plus frivole de
notre histoire, sur la fin du dix-huitieme siecle; il suivit
les Choiseul 4 Chanteloup. Mais on le sentait quelque peu
dépaysé dans ces sujets; aussi, chaque fois que ’occasion se
présentait d’aborder quelque question d’histoire ou de phi-
losophie religieuse, il la saisissait avec empressement. Cha-
que nouveau volume de Renan sur les origines du christia-
nisme était par lui analysé et critiqué avec une rare maitrise.
S’agissail-il aussi de déterminer 'orientation générale des
esprits, de suivre dans ses évolutions la crise de la morale, il
en prenait texte pour écrire des articles d’une remarquable
profondeur. Malheureusement, ces articles se terminaient le
plus souvent par une sorte de point d’interrogation doulou-
reux. On sentait que ce dialecticien imperturbable en appa-
rence, souffrait d’avoir perdu sa foi. Il regrettait d’avoir eu
pour point de départ de sa vie religieuse des subtilités dog-
matiques qu’il avait jadis si étroitement solidarisées avec sa
piéte, qu'une fois ces subtilités repoussées, il avait senti sa



120 I.. ENJALBERT

piété compromise et, finalement, perdue. Permettez-moi d’a-
jouter que celui qui tenterait I’étude dont je viens de parler
pourrait la terminer par un instructif paralléle entre Scherer
et Renan. Ce sont tous deux de grands esprits. A ne juger
que sur les apparences, ils sont partis I'un et lautre de la
foi d’autorité. Mais I'un fut protfestant et I'autre catholique;
or cette différence d’origine me semble avoir exercé une in-
fluence prolongée sur leur carriére et leur ame. Renan,
comme Scherer, du reste, n’hésite pas a sacrifier sa position,
son pain a ses convictions; il abandonne sa chaire de la
Sorbonne plutot que d’amender son discours d’inauguration;
imitant en cela, & son insu, Scherer renoncant & sa chaire de
théologie & Geneve. Ce furent donc tous deux d’admirables
consciences. Et pourtant, en les suivant jusqu’au bout, quelle
différence d’état d’ame ! Au milieu des ruines qu’il multiplie
autour de lui, Renan engage la jeunesse a samuser et re-
grette de n’en pas avoir fait autant; il affecte une sérénité
gouailleuse et papelarde. Scherer au contraire est triste,
angoissé, malgré les efforts qu’il tente pour sourire et sou-
vent, si son il demeure sec, c’est qu’il a refoulé la larme
qui montait de son cceur. Cest que, malgré tout et quelle
qu’en soit la formule, autre chose est ’abandon de croyances
subies, autre la perte de convictions acquises.

A propos de la notion religieuse de la Bible, Sabatier a
écrit un des plus beaux chapitres de son livre. Je I'ai 14, sous
mes yeux, et en promenant mon regard sur les passages que
j’ai marqués, il me semble voir étinceler des pierreries dans
un écrin. « Il n’est ni permis, ni possible d’identifier la Bible
avec la révélation de Dieu dans la vie de I'humanité, car cette
révélation dans son développement progressif a travers I'his-
toire est universelle et permanente. » « La Bible continue et
entretient perpétuellement la révélation de Dieu dans les
ames. » Il me semble difficile de donner une définition plus
juste du probléme biblique.

Quant aux expériences qui, comme des faits moraux, té-
moignent de la puissance de la Bible, Sabatier les signale
avec un enthousiasme lyrique et vraiment communicatif.



LES RELIGIONS D'AUTORITH ET LA RELIGION DE L'msPriT 121

« Quel autre livre, s’écrie-t-il, est capable comme celui-la de
réveiller les consciences endormies et muettes, de nous ré-
véler les miséres secretes de notre Ame, d’aiguiser 'aiguillon
du péché et de nous en faire sentir la pointe cruelle, de dé-
chirer nos illusions, d’humilier notre orgueil et de troubler
notre fausse sécurité ?... Et quand nous avons pris ainsi le
juste sentiment de nos défaillances, quand le besoin du par-
don, la faim de la justice et la soif de la vie brialent notre
dme et la désesperent, quelle autre voix, comme celle du
Fils de 'homme, a le don de nous relever, de nous faire
croire & 'amour du Peére, & cet amour qui dépasse toute
intelligence et dans lequel s’envelissent toutes nos hontes
avec tous nos remords. » Ne dirait-on pas du Bossuet et du
meilleur? — Et comme conclusion: « Ceux qui ont fait ces
expériences morales ont bien pu suivre jusqu’au bout les ré-
sultats et les conséquences de la critique historique, renoncer
4 la notion surnaturelle de la Bible, ils n’en ont pas moins
conservé pour elle un sentiment indestructible de tendre
respect et de religieuse vénération. » Oui, ¢’est bien 1a ce qui
devrait étre; je ne répondrals pas que ce soit toujours la ce
qui est.

Abordons maintenant le nceud méme du probléme, la
question de I'autorité de Jésus. Sur ce point capital, Sabatier
ne me semble ni assez précis, ni assez clair. « Les paroles de
Jésus, dit-il, n’ont pas leur fin en elles-mémes : ce ne sont
que des moyens. » Je crains fort que cette assertion, profonde
en apparence, ne dise pas grand’'chose en réalité. Est-ce
qu’une prescription morale ou un article du code, imposés
I’'un et 'autre, ont leur fin en eux-mémes? « Les vérités divines
qui lui ont été révélées dans sa conscience, il les propose,
et, en les proposant, il les impose, ou plutot, elles s’impo-
sent par leur propre vertu. » Ici j’entrevois bien la pensée de
Iauteur; mais cette pensée n’est-elle pas empreinte de quelque
subtilité ? Par contre, rien de plus limpide et de plus juste
que cette observation: « L’effort de Jésus dans I’éducation
de ses disciples, est de créer en eux une conscience reli-
gieuse et morale identique & la sienne et de la mettre en me-

THEOL. ET PHIL. 1904 g



122 L. ENJALBERT

sure de poursuivre la séparation dans I’Ancien Testament
entre ce qui est éternel et ce qui est périssable. Jésus n’a pas
achevé didactiquement cette réforme. Il en a posé le prin-
cipe qu’il a appliqué & quelques cas particuliers, comme le
sabbat, le jeline, les aliments, a titre d’exemples, non pour
arréter la réforme, mais pour lintroduire, en montrer 'es-
prit et lul ouvrir la voie. » La grande ceuvre du Christ, c’est
de créer un nouvel état d’ame.

Malheureusement, quelques pages apres, nous retombons
dans le nuageux, dans le vague: « Cette autorité person-
nelle de Christ ne coincide pas le moins du monde ni ne
peut s’identifier avec celle de ses discours considérés abs-
traitement comme ’expression d’une doctrine, encore moins
avec la forme traditionnelle , historique, dans laquelle ils se
sont conservés. Cette autorité n’est donc pas celle d'une
lettre quelconque; elle nait du rayonnement au dehors de la
conscience intérieure de Jésus. » Mais, mon cher doyen, com-
ment se produit ce rayonnement sinon par les paroles du
Maitre ? Comment arriver a revivre en moi la vie spirituelle
du Christ, sinon par la méditation de ses enseignements, tels
qu’ils nous sont parvenus? Ah! prenez garde, par crainte
d’intellectualisme, nous risquons de tomber dans un mysti-
cisme par trop irrationnel et de faire de 1’enseignement de
Jésus quelque chose d’analogue aux sons majestueux de
I’orgue dans une cathédrale, sons qui, en nous impression-
nant, nous prédisposenl & quelque acte pieux, mais ne sau-
rait tenir lieu de cet acte. — Bien plus, cette parole qui n’est
aprés tout qu'une lettre parléee, est 'autorité méme de Dieu ;
elle est ressentie par nous comme souveraine et absolue. Sans
doute, l'acquiescement de notre conscience aux dires du
Maitre leur attribue une indéniable autorité ; mais pourquoi la
qualifier d’absolue; pourquoi l'identifier avec l'autorité de
Dieu? Est-ce que l'absolu lul-méme ne revét pas un carac-
tére relatif dés qu’il est pensé par nous, comme le rayon de
lumiére qui se teint de la couleur du milieu qu’il traverse?

Etre chrétien, pour Sabatier, ce n’est pas recevoir une no-
tion de Dieu ou méme une doctrine abstraite de son amour



LES RELIGIONS D’AUTORITS ET LA RELIGION DE L’ESPrIT 123

paternel, c’est revivre la vie intérieure, la vie spirituelle du
Christ et, par I'union de notre ceceur au sien, sentir en nous
la présence du Pére.

Il est entendu que les sympathies de Sabatier sont pour ce
qu’on pourrait appeler la foi du cceur, qu’il en décrit sou-
vent, en un langage imagé, les ardentes vibrations; mais
dois-je donc, pour éire chrétien, meéconnaitre les exigences
de mon étre intellectuel? Je suppose que Jésus, de par la
supériorité de sa nature religieuse et morale, se soit passé de
notions rationnelles sur ’homme, sur Dieu, sur le monde,
sur la vie — et encore, pour demeurer vrai, tout ce que je
puis en dire, c’est qu’il n’en a pas parlé; mais est-ce que je
puis, moi, élevé a ’école de Jésus, ne pas partir d’'une cer-
taine notion de Dieu? Est-ce que croire & son amour paternel
n’implique pas chez moi une certaine idée, une certaine
théorie, une certaine doctrine sur la nature et sur les ma-
nifestations de cet amour? Ou bien devrais-je, pour aban-
donner mon adme au souffle de la foi, pour linitier a la vie
en Christ, renoncer & toute pensée précise sur la nature de
ceite foi et de cette vie? Mais la vie n’implique-t-elle pas la
mise en ceuvre de toutes nos facultés, de 'intelligence aussi
bien que du cceur, de la conscience autant que de la volonté?
Quoi qu’il en soit, les disciples de Jésus, a coup sir moins
bien doués que leur maitre, n’ont pas tardé a céder aux
exigences de leur esprit, en systématisant. Le plus grand de
tous, saint Paul, ne nous apparait-il pas comme incarnant le
systeme et le dogme? Je m’empresse d’ajouter qu’a mon
sens, ce n’est pas 14 le meilleur co6té de sa personne ni de
son ceuvre et pourtant, quel eut été le sort du christianisme
sans lui? Si, en dépit de son grand cceur et de la puissance
de sa foi, il I’a desséché et peut-étre amoindri en I'intellec-
tualisant, ne faut-il pas aussi reconnaitre qu’en lui donnant
une sorte d’ossature, infiniment trop rabbinique, mais ayant
les apparences d’une logique rigoureuse, il a grandement
contribué & la propagation de I’Evangile.

Heureusement, les brumes qui, trop souvent, estompent la
pensée de notre auteur se dissipent aussi et alors, nous trou-



124 L. ENJALBERT

vons des observations justes et profondes comme celle-ci:
« le dernier et véritable objet de la foi en Jésus n’est pas
I’homme Jésus, mais la révélation du Pere qui est en lui ».
— En d’autres termes : U'élément divin est en tout homme,
mais tandis qu’en nous il n’est qu’a ’état de péle étincelle,
en Jésus il apparait comme une flamme ardente qui jaillit
vers le ciel. Il y a donc entre lui et nous diftérence de degré,
non de nature. Et voild pourquoi il est notre modele; voila
pourquoi il exerce sur nous une incontestable autorité.

Quant au domaine sur lequel doit s’exercer cette autorité,
je n’hésite pas a dire: c’est et c’est uniquement, de par la
supériorité religieuse du ‘maitre, le domaine religieux, non
dans ce qu’il y a d’intellectuel, de dogmatique, mais dans
son élément cordial, sentimental et moral.

Il s’agit maintenant de bien déterminer le sens du mot
autorité, sous peine de malentendus dangereux. Scherer la
définit quelque part: «ce qui nous fait admettre une idée ou
accomplir une action indépendamment de sa valeur intrin-
séque ». Il est clair qu’a nous en tenir 14, nous n’aurions pas
le droit de parler de l'autorité de Jésus-Christ qui fut tout
I’opposé d’un despote tyrannisant les Ames et leur infligeant
sa pensée. Et pourtant, nous sentons tous combien juste est
la constatation de 1’évangéliste Luc, définissant, au moins
d’une facon négative, Pautorité de Jésus lorsqu’il I"oppose &
celle des scribes. En réalité, Jésus base son autorité d’une
part sur sa conviction qu’il est 'interpréte de la pensée divine,
mais aussi, j’ai presque dit surtout, sur les échos que sa pa-
role doit éveiller dans ’ame de ses auditeurs et sur le libre
acquiescement qu’ils doivent lui donner. Et quoil la parole
de Jésus ne serait donc douée d’autorité que lorsqu’elle re-
vétirait & nos yeux un caractére d’évidence? Mais c’est alors
qu’elle pourrait s’en passer, tandis qu’elle doit s’imposer a
nous précisément quand notre esprit se sent enveloppé de
ténébres.

Eh bien, non! jestime qu’en matiére morale et religieuse,
I’autorité ne doit jamais nous étre, nous demeurer extérieure,
car c’est nous qui linstituons. Et ici, je dois établir une



LES RELIGIONS D’AUTORITE ET LA RELIGION DE L’ESPRIT 125

distinction importante entre le domaine religieux et les
autres domaines. 1l est clair que, causant avec un Arago ou
un Leverrier de questions astronomiques, je ne me permet-
trai ni de contredire, ni méme de contréler leurs dires. J’ai
conscience de mon ignorance et je m’incline devant leur
savoir. Mais en religion, je peux, je dois apprécier, juger et
ne me déterminer qu’en connaissance de cause. Peut-on en
conclure qu’en pareille matiére je ne reconnais aucune su-
périorité? Non certes; mais ici, ma conscience, mon senti-
ment religieux ont toujours & intervenir et & me dicter mon
opinion. Il est vrai qu’il peut me falloir du temps pour me
faire cette opinion et que, des lors, comme un tribunal, dé-
sireux de n’émettre que des jugements éclairés, je devrai me
garder de toute appréciation hative. Une comparaison éclai-
rera ma pensée. Je suppose qu’'on me montre un Raphaél
authentique. A premiere vue il ne s’impose pas & mon admi-
ration; je ne le comprends pas. Vais-je le condamner comme
une ceuvre médiocre ou mauvaise? Non. Le nom de son
auteur constitue en sa faveur une présomption qui m’impose
une prudente réserve. CVest peut-étre, c’est probablement
par ma faute que je n’en saisis pas les beautés. Aussi, je
suspends mon jugement, puis, mon éducation artistique
s’étant complétée, il se peut que je comprenne rétrospecti-
vement cette toile qui, pendant un temps, a été pour moi
lettre morte; mais, peut-étre aussi, devrai-je y voir finale-
ment l'essence d'un grand génie. De méme, si je ne com-
prends pas une parole authentique de Jésus, je devrai non la
traiter d’emblée comme sans valeur ou comme I'expression
d’'une pensée erronée, mais suspendre toute appréciation a
son sujet; je m’informerai, je réfléchirai et ce ne sera
qu’aprés avoir envisagé la question sous toutes ses faces que,
trés respectueusement, je dirai: en mon ame et conscience,
il m’est impossible de par ma raison, de par mon sens moral
dament consultés, de souscrire & cette croyance ou & cet
aphorisme; il m’est, par exemple, impossible, parce que Jésus
a cru au diable, d’y croire moi-méme. C’est donc, en derniére
analyse, ma conscience qui confére leur autorité a I’Evan-



126 L. ENJALBERT

gile et & Jésus, mais sous réserve d'un droit d’examen auquel
je ne puis ni ne dois jamals renoncer.

Dans une méme Eglise dont tous les fidéles, dont tous les
théologiens se réclament du méme Evangile, 'extréme di-
versité des solutions attribuées aux mémes problémes ne
prouve-t-elle pas que, pour chacun, la vérité, c’est sa vérité,
ce qui s'impose 4 son esprit de par son évidence? Et qu'on
ne m’accuse pas de m’attribuer une mensongére infaillibilité,
de m’inspirer de la parole du tentateur: « Vous serez comme
des Dieux ». Le reproche serait d’autant plus immérité que
j’éprouve l'impérieux besoin d’un appui, d’un guide, d’un
régulateur que je trouve dans un élément objectif que Dieu a
ménagé a ma faiblesse, dans I’Evangile de Jésus. Elevé & son
école, imprégné de son esprit, je dois devenir capable de
marcher par moi-méme, sauf & alimenter chaque jour mon
ame a cette source de vie, sauf a m’efforcer de sentir mon
cceur vibrer & Punisson avec le cceur du maitre. Et peu &
peu, j’institue hors de moi une autorité & laquelle j’obéis
librement et en connaissance de cause.

N’oublions pas non plus que nous devons bien nous garder,
une fois que I’évidence nous a conquis, subjugué, de nous
complaire & remettre sans cesse en question les résultats
acquis. Ces résultats, nous ne devons les abandonner que
contraints et forcés, quand les données d'une nouvelle et la-
borieuse expérience s’imposent & nous.

Dans tout cela, quel est le role de la volonté ? Doit-elle
nous imposer nos convictions, sous prétexte qu’on croit ce
qu’on veut? Je n’hésite pas & répondre: non! — La volonté
doit intervenir d’abord pour nous enjoindre de croire a la
vérité, de la chercher sérieusement, de ne pas nous con-
tenter, par paresse ou par enthousiasme superficiel, de la
proclamer a la légére, — puis pour nous contraindre, moins
4 I'adoption de ce qui nous est évident (notre instinct intel-
lectuel s’en charge) qu’a I'acceptation des conséquences pra-
tiques de cette vérité el a leur réalisation. _

Trahit sua quemque voluptas. Le point de vue historique
nous semble avoir trop exclusivement préoccupé Sabatier



LES RELIGIONS D'AUTORITE ET LA RELIGION DE L’sspriT 427

dans la question de lautorité en matiere religieuse. Sans
doute, il a une importance capitale; mais il est une aulre
face de la question non moins importante et qui n’a pas assez
attiré l'attention de notre auteur: Cest le coté psychologi-
que du probléeme. Si le catholicisme, par exemple, est devenu
la formidable puissance que 'on sait, n’est-ce pas parce qu’il
a répondu a certains besoins naturels ou factices, mais réels,
des dmes qu’il a subjuguées? Je ne dis pas qu’en cherchant
bien on ne trouvat ici et 14 quelques observations rela-
tives 4 ce point particulier; mais n’etit-il pas mérité un cha-
pitre spécial, profondément pensé, largement écrit, comme
Sabatier etit été si capable de le faire?

Essayons de combler cette lacune. En général, le fidéle se
considere comme exempté de recherches scientifiques, his-
toriques ou psychologiques pour lesquelles il ne se sent
aucune aptitude. Pourtant, son sentiment religieux demande
a étre nourri et satisfait. Il a 14, devant lui, des représentants
de la société spirituelle, de I'Eglise & laquelle il appartient.
Il s’adresse & eux comme a ceux qui lui semblent le plus
compétents pour lui fournir les solutions des grands pro-
blemes relatifs & Dieu, & I’éternité, au pardon, au ciel. Puis,
tranquille de ce co6té, il prie, il adore, il pratique, sans trop
s'inquiéter des questions auxquelles d’autres ont répondu
pour lui. Je sais bien que, comme rien n’est absolu ici-bas,
il se trouvera, méme parmi les plus soumis, quelques esprits
qui, une fois leur sens critique éveillé, secoueront le joug et
se livreront & des investigations indiscretes; mais ce seront
la des exceptions confirmant la régle. Nous sommes donc en
droit de dire que linstitution d’une autorité religieuse ré-
pond d’abord & un instinct de paresse, & un hesoin morbide
de sécurité et d’abdication qui explique dans une large me-
sure les succés, non seulement du catholicisme, mais encore
des partis autoritaires qui peuvent se rencontrer ailleurs.
Comment résister, alors que le tidéle, conscient de sa faiblesse
intellectuelle et de son inexpérience, sollicite I'institution
d’une autorité a laquelle il demande & se soumettre ?

Mais il y a encore chez les &mes pieuses un sérieux besoin



128 L. ENJALBERT

de discipline et, & ce nouveau point de vue, elles réclament,
elles implorent parfois une réglementation qu’elles accepte-
ront sans réserve. Je sais bien qu'on leur répondra, en se
placant & un point de vue élevé: que chacun se fasse la
sienne : on lui obéira d’autant mieux. Mais bien des fideles
ne se sentiront pas a la hauteur d’un tel idéal. lls craindront
gu'une discipline dont ils seront les auteurs subisse les fluc-
tuations de leur humeur ou de leurs passions. I’ayant insti-
tuée, ils se sentiront libres de la répudier, le jour ol elle de-
viendra par trop génante. Dés lors, en vue de se garantir
d’eux-mémes, ils iront jusqu’a solliciter au point de vue pra-
tique I'institution d’une autorité aux lois de laquelle il faudra
se soumettre aujourd’hui, demain, toujours.

Ce n’est pas tout. Une société religieuse, pas plus que toute
autre société, ne peut exister ici-bas sans une organisation
s’incarnant dans des hommes qui la représentent [et qui la
dirigent. Or, comme chacun de ceux-ci porte dans I’'exercice
de ses fonctions les exigences, les ambitions inhérentes 4 sa
nature, il ne tarde pas a s’acclimater & la situation prépon-
dérante que les circonstances lui ont faite et, « comme la
fonction crée I’organe, » il en vient bientdt, pour rendre son
pouvoir inattaquable et inattaqué, & se croire, sinon ase dire
infaillible. Je sais bien qu’on nous dira : ne généralisez pas
trop. Les confessions de foi, par exemple, ne sont autre chose
que des constatations, nullement immuables, de la croyance
actuelle d’une Eglise ou dune société religieuse. Oul, sans
doute, pour I’élite, pour ceux qu'une éducation sérieuse a
développés, a muris ; mais non pour la masse des fidéles qui,
quoi qu'on en dise, verra dans ces formules l'expression
rigoureuse, définitive de la vérité. Et, quant aux auteurs de
ces formules, est-il probable qu’ils ne se laisseront pas
influencer par la confiance excessive dont ils sont les objets ?
Seigneur, ne nous induis point en tentation !

Pourtant, pouvons-nous, devons-nous, nous placant exclu-
sivement au point de vue des principes, proclamer ’abolition
radicale et définitive de toute autorité extérieure, Dieu
excepté, et Dieu, de par le mode de son inspiration, me



LES RELIGIONS D’AUTORITE ET EA RELIGION DE L’ESPRIT 129

semble contribuer 4 cette autonomie qui, d'aprés Sabatier,
doit seule rester debout au milieu des ruines des autres pou-
voirs ? Cest ici qu’il faut observer les nuances.

Nous ’avons déja dit : 'autorité, la tutelle, au point de vue
religieux comme a lous les autres, sont indispensables &
I'enfant. Mais que d’hommes, d’ailleurs religieux, vieillissent,
en réalité, dans une longue enfance ! Leur refusera-t-on, sous
prétexte qu’ils devraient étre émancipés, sous prétexte que
le protestantisme est une Eglise de liberté, d’autonomie, les
appuis qu’ils sollicitent ? Mais ce serait agir en intellectuels
dépourvus de sens pratique et incapables de cette condescen-
dance chrétienne dont saint Paul a donné I'exemple quand il
a su étre faible avec les faibles, pour sauver les faibles. J’es-
time donc quw’il faut savoir admettre qu’'en fait de foi, ou
plutot de crovance personnelle, quelques-uns, beaucoup peut-
étre, ne sont capables d’avoir que la croyance personnelle...
de leur pasteur. Seulement (il y a un seulement d’une impor-
tance capitale) qu’on se garde bien de considérer comme nor-
mal un pareil état de chose! Le faire sciemment durer cons-
tituerait une infidélité, une méconnaissance révoltante de
I’esprit protestant ou plutdét de 'esprit chrétien. Il ne faut
donc y recourir que d’une facon provisoire, en vue de I’éman-
cipation future du fidéle. Or c’est 14 chose difficile, car on
s’habitue si vite a se sentir écouté comme un oracle, & voir
autour de soi des Philotées de I'un et de I'autre sexe recueil-
lir, boire vos paroles avec une entiere soumission. Eh bien,
avec le tact, avec 'abnégation que doit inspirer 'amour des
ames, il faut non seulement ne pas les réduire en esclavage,
mais aussi ne jamais perdre de vue l'autonomie a laquelle on
doit les préparer. Dans le domaine religieux, comme dans
tous les autres, ’éducateur doit travailler a se rendre inutile.

Je vais plus loin : ce n’est qu'en considérant I’exercice de
I’autorité comme essentiellement provisoire, qu’on pourra en
assurer les bons résultats. La ou 'autorité est instituée comme
définitive, 14 ou1 la moindre atteinte & elle portée constitue
aux yeux de ses représentants le péché contre le Saint-Esprit,
le plus léger doute, la plus discréte objection visant sa légi-



130 L. ENJALBERT

timité, ébranle et bientot renverse d’autant mieux 'imposant
édifice, que ses parties étaient mieux liées et plus étroitement
solidaires. Ayons donc assez de souplesse d’esprit, en pré-
sence des innombrables solutions données aux problémes
rationnels que soulévent maintes questions religieuses, pour
ne pas dire: en dehors de telle ou telle solution, plus de
piété ! La grande affaire n’est-elle pas, autant que possible,
pour chacun, d’avoir sa solution, par ou j’entends sa solution
positive, car, en pareille matiére, la négation du fait chrétien
est incompatible avec une piété vivante.

En tout ceci, j'espére, en formulant ma pensée, ne pas
m’étre trop éloigné de celle de Sabatier. Il est vrai que vous
y avez perdu de belles images. Puissiez-vous y avoir gagné
un peu de clarté !

Une fois ’homme libre et autonome, quel doit étre son guide,
son inspirateur? L’expérience, répond Sabatier. Certes, en
matiére religieuse, I’expérience est d’une importance capitale.
« Je sais bien une chose, c’est que j’étais aveugle et que
maintenant je vois. » Cependant, peut-elle nous fournir les
notions stables aprés lesquelles nous soupirons? Jobserve
d’abord que, quoi qu’on en dise, dans bien des cas, la théorie
dicte 'observation plutot que I'observation la théorie. On 'a
dit avec raison : quand ’homme interroge la nature, c’est le
plus souvent son ame qui répond. Ainsi le lac nous renvoie
notre image et la montagne notre voix. Qu’est-ce a dire, sinon
que nos gouts, nos préférences, notre tempérament moral
exerceront une influence prépondérante sur nos expériences.
Pour éclairer ce point délicat, descendons, — ce que Sabatier
ne fait & peu pres jamais, — sur le terrain des faits.

Voici un jeune homme pieux entrant dans la vie avec sa foi
de premiere communion., Une dogmatique des plus rigides
sert de base & sa croyance. Il a trouvé en elle la force et la
paix. Pourtant, comme il est intelligent et sérieux, il réflé-
chit, il examine, et voici qu'au bout d’un temps, sa maniére
de voir se modifie; son systéme, qu’il croyait inébranlable,
s’est démoli de lui-méme ; des idées nouvelles ont surgi dans
son esprit; il sent que c’est d’elles qu’il vit maintenant ; il



LES RELIGIONS D'AUTORITE ET LA RELIGION DE L’ESPRIT 131

constate qu’a 'expérience de jadis s’est substituée graduelle-
ment une nouvelle expérience. Ainsi, tandis que, quelques
années auparavant, il était convaincu que, sans 'acceptation
du dogme de I'expiation par le sang, on ne pouvait se croire
pardonné, il est maintenant persuadé que la parabole de I'En-
fant prodigue suffit pleinement au pécheur repentant pour
qu’il compte fermement sur la miséricorde divine. N’y a-t-il
pas la chez la méme personne conflit d’expériences? Pour-
suivons notre enquéte. Le catholique vous dira qu’il doit &
la madone tous les biens spirituels que le huguenot dogma-
tisant attribue & sa croyance et c’est avec une égale sincérité
que chacun se réclamera de son expérience.

Pourtant, que faire, me direz-vous? Tenir le plus grand
compte de 'expérience ; mais ne pas oublier que Dieu nous
a doués d’une intelligence, d’'une conscience, d’une raison
pour que nous en fissions usage. A ces facultés d’exercer un
sérieux controle sur les notions, sur les théories quli ont été
a 'origine de nos diverses expériences. Peut-étre alors éprou-
verons-nous le besoin de moins solidariser que nous ne
I’avons fait I’élément intellectuel, le dogme, le systéme, avec
la vie, tout en reconnaissant que, sous peine de saffadir et
de s’énerver, la vie implique, dans une certaine mesure, I'idée
et le systeme. Mais ici, rien d’absolu. « La foi, a dit Schleier-
macher, n’est pas l'effet, elle est la cause du dogme. » Je me
permets d’ajouter: et réciproquement. En effet, pour que
I'expérience puisse opérer un controle, il faut bien lui don-
ner quelque chose a controler. Aussi la question, peut-étre
insoluble, d’antériorité de la foi ou du dogme ne rappelle-t-
elle pas celle de 'ceuf et de la poule?

Aprés la partie négative vient, dans le livre de Sabatier, la
partie positive. Aux attaques dirigées contre les religions
d’autorité succeéde la caractéristique de la religion de I'Es-
prit. Mais avant de suivre 'auteur sur ce nouveau terrain, je
crois devoir rappeler que 'un de nos littérateurs en vue,
F. Brunetiére, qui, aprés plusieurs avatars, s’est posé en
défenseur du catholicisme, a consacré, dans la Revue des
Deux-Mondes, un article quelque peu violent & 1'ouvrage qui



132 L. ENJALBERT

nous occupe. Je m’empresse d’ajouter qu’il a été d’autant
moins géné pour le pourfendre qu’il n’y a pas compris grand’-
chose. Pour Brunetiere, une religion doit étre, non seulement
par définition, mais par essence, surnaturelle et autoritaire.
Or, dit-il « au doyen de la Faculté de théologie protestante
de Paris » (il ne cesse de souligner ce titre qui, & ses veux,
équivaut au : « il a blasphémé, que vous en semble | ») ce que
vous nous présentez comme votre religion n’étant ni sur-
naturel ni autoritaire n’est pas une religion : ce qu’il fallait
démontrer. J’estime que l'intérét de cet article consiste non
dans les arguments formulés, mais dans ce fait attristant que
Brunetiére exprime 1a la maniére de voir de 'immense majo-
rité des Francais. Pour eux, toute religion doit étre une ins-
titution & formules et & organisation fixes. Y adhérer implique
pour le fidéle une renonciation formelle & tout examen, &
toute critique et un engagement au moins tacite 4 une sou-
mission sans réserve. Comment s’entendre, comment méme
discuter avec ceux qui en sont 14 ? On ne parle pas la méme
langue.

Et maintenant, par crainte de me tromper en essayant de
réesumer la pensée maitresse de Sabatier sur la religion de
I’Esprit, je vais lui emprunter quelques citations. « La reli-
gion de 'Esprt, dit-il, c’est le rapport religieux réalisé dans
la pure spiritualité. Cest Dieu et 'homme congus 'un et
I'aulre sous la catégorie de ’Esprit et se pénétrant 'un lautre,
pour arriver & une pleine communion. La tendance intime
des esprits est de vivre de la vie les uns des autres et de s’unir
dans une vie supérieure commune. L’amour est ’énergie
vivante des esprits. Sortir d’eux-mémes, se communiquer, se
donner est le moyen pour eux de s’individualiser comme de
s'unir. La religion de I’Esprit, c’est la religion de 'amour.

» Force ultime du développement moral de I’étre humain,
I'Esprit de Dieu ne le contraint plus du dehors; il le déter-
mine, 'anime du dedans et le fait vivre. Devenu réalité inté-
rieure, fait de conscience, le christianisme n’est plus que la
conscience élevée 4 sa plus haute puissance. L’idéal religieux
et I'idéal humain, le royaume de Dieu et le souverain bien



LES RELIGIONS D'AUTORITE ET LA RELIGION DE L’ESPrIT 133

sont identiques. Les oppositions d’ou naissent les conflits et
les servitudes s’évanouissent. La religion de PEsprit est la
religion de la liberté.

» A mesure que Dieu, par son Esprit, vit et travaille en
nous, nous vivons et travaillons en lui ; nous sortons de notre
égoisme naturel, nous nous dégageons toujours plus de P'es-
clavage de la chair et du péché. Nous affranchir du mal, c’est
nous consacrer a Dieu. La religion de I’Esprit est la religion
de la sainteté.

» Aspirer a cette religion spirituelle, ce n’est pas imaginer
une religion nouvelle, c¢’est revenir au principe chrétien lui-
méme, c’est ressaisir ’Evangile primitif dans sa vérité. »

Pour ma part, je me sens en pleine communion de pensée
avec Sabatier. J’admire I’élévation, la pureté de son 1déal,
mais je ne puis m’empécher de regretter que 'expression de
cet idéal soit par trop fuyante et imprécise. En somme, 4 quoi
se réduit tout ceci sinon a I'inspiration individuelle et directe
de la part de Dieu, & la communion personnelle de ’ame avec
le Pére céleste, a la souveraineté de la conscience élevée &
P’école de I’Evangile, le tout aboutissant & une sanctification
réalisée dans l'esprit de Jésus et a son exemple. Mais, en
vérité, dans tout cela, je cherche vainement quelque élément
nouveau et J'y salue un programme dés longtemps connu. Ce
qu'il y a surtout de nouveau, c¢’est que ce vieux programme
qul, jadis, effaroucha tant de fidéles, est aujourd’hui écouté
avec respect, méme par ceux qui croient ne pas devoir y sous-
crire ou qui font, & son sujet, de sérieuses réserves. J'estime
meéme qu’aux hauteurs ot nous élevent certaines pages de
Sabatier, les divergences intellectuelles s’atténuent, le désir
d’entente religieuse s’avive et nous nous surprenons a sou-
haiter que notre volonté, comme celle du Maitre, ne devienne
de plus en plus autonome que pour se montrer de plus en
plus soumise a la volonté de Dieu.

Je regrette de ne pouvoir que signaler le chapitre intitulé :
« Contenu de la religion de I’Esprit » dans lequel Sabatier
étudie le caractere de I'enseignement du Christ. J'aurais eu
bien des pensées & v relever et aussi quelques réserves &



134 1.. ENJALBERT

faire. Ainsi, quelle que soit ma largeur, il m’est difficile d’ad-
mettre que « se consacrer a la vérité et espérer en elle, méme
en meéconnaissant Jésus et en ’écartant, soit encore une ma-
niére de le suivre, de marcher dans sa route et de le trou-
ver. » Ceux qui en sont la font preuve d’une sincérité a
laquelle je rends hommage, mais qui ne suffit pourtant pas
pour qu’on puisse dire qu'on suit Jésus-Christ et qu’on est
son disciple.

Il est encore un point auquel Sabatier attribue une impor-
tance capitale et auquel je dois m’arréter avant de poser la
plume : c’est la nécessité d'une théologie de plus en plus
scientifique. Qu’entend-il par 14 ? Une théologie qui force la
religion & se dépouiller des éléments étrangers qu’elle em-
prunte dans le cours de son évolution et & s’affirmer en son
essence purement religieuse et morale. Oui c’est bien 1a le
but auquel on doit tendre ; mais est-il possible de 'atteindre
dans les conditions qui nous sont faites en cette vie? Pour
ma part, je pense que, de méme qu’il faut quelque alliage
pour pouvoir travailler les métaux précieux, tant que nous
ne serons pas des esprits purs, nous devrons nous résoudre
a subir certaines nécessités faites pour alourdir les ailes de la
pensée ou du sentiment. En tout cas, nous savons ce qu’il en
coute, d’aprés Pascal, de trop vouloir faire 'ange. N’est-il
donc pas prudent et sage d’admettre quelques lacunes dans
notre religion, tout en nous efforcant d’y remédier, plutdt
que de prétendre, de par la science, tout épurer et réaliser
ainsi la perfection ? Il est vrai que Sabatier proclame « une
affinité profonde entre 'inspiration religieuse et I'inspiration
scientifique. » J’avoue que c’est la premiére fois que j’entends
parler de cette derniére. Sans doute, le savant aime, cherche,
conquiert la vérité et, de son coté, 'homme religieux en fait
autant. Mais c’est si peu dans le méme domaine, qu’ici je puis
avoir affaire 4 un illettré trés prés, malgré son ignorance, du
royaume des cieux, tandis que 1a je rencontre un esprit émi-
nent et exceptionnellement cultivé. 1l n’en faut pas moins
applaudir & tout effort tenté pour dégager 'or de la gangue
et le sentiment religieux des scories qui I'enveloppent. A ce



LES RELIGIONS D'AUTORITE ET LA RELIGION DE L'ESPRIT 135

point de vue, la science fournit a la critique des données his-
toriques précieuses pour réaliser, en I’épurant, la religion de
I’Esprit.

Ailleurs, la science semble avoir pour objet, pour Sabatier
comme pour Schleiermacher, le sentiment religieux, sa na-
ture, ses manifestations. C’est une sorte d’histoire naturelle
de ce sentiment. Mais le mot de science est-il bien le terme
propre en pareille matiére ? Ailleurs enfin je ne sais quel
sens donner au mot de science, dans le passage suivant, par
exemple : « La transformation de la conscience chrétienne et
sa libération de toute servitude extérieure ont commencé le
jour ou la science et la piété se sont rencontrées. Elles s’aché-
veront et la religion de I'Esprit régnera, le jour ou la piété et
la science se pénétreront au point de s’unir et de ne former
qu’une seule chose, la piété intérieure étant devenue la con-
science de la science et la science étant devenue I'expression
légitime de la piété. » Qu’a voulu dire au juste notre auteur ?
Je Vignore et plutdot que de me lancer dans des explications
qui pourraient trahir sa pensée, j’aime mieux dire humble-
ment qu’ict je ne le comprends pas trés bien. 7

Ot il est plus clair, c’est lorsqu’il fait un devoir & la science
chrétienne de vivre en bons termes avec toutes ses soeurs,
quels que soient leur objet et leur domaine. L homme de foi
ne doit jamais se mefier de la science, ou plutot des sciences.
I1 ne doit entrer en lutte avec leurs représentants que lorsque
ceux-ci, sortant de leur sphére, professent par exemple un
matérialisme agressif qu’ils se permettent, bien a tort, de
qualifier de scientifique. Mais remarquons qu’alors ce n’est
pas la science qu’ils attaquent, c’est I'abus qu’on fait des
résultats qu’elle a atteints.

En somme, Sabatier s’est proposé un noble but. Par ses
écrits, par son enseignement, par son exemple, il s’est
efforcé, en délivrant la foi chrétienne de toute autorité exte-
rieure, de la mettre 4 I'abri de toute hésitation, de toute
angoisse, de tout déficit. Il a pensé qu’en lui donnant pour
théatre unique ’dme, pour organe le sentiment religieux,
pour instrument l'expérience, pour tache la culture des



136 " L. ENJALBERT

germes de vie ‘éternelle déposés en nous par la main du
Créateur, il la mettait pour jamais & I’abri des attaques du
scepticisme, de la philosophie ou de la libre pensée. Ce n’est
plus, en effet, & un Dieu extérieur que nous avons affaire ;
mais & un Dieu dont l'esprit nous pénétre, s'unit & nous si
bien que, comme en Jésus, sa pensée devient la notre, en
attendant que la ndtre soit identique & la sienne.

Et tout cela ne constitue pas un subjectivisme isolateur.
Sabatier ne considére pas la foi comme indépendante du fait
objectif. Ce fait il le place, au contraire, & l'origine de la foi ;
il le considére comme le générateur de celle-ci. Ce qu’il com-
bat, c’est une solidarisation assez étroite entre le fait objectif
et la fol pour que celle-ci soit atteinte, compromise, anéantie
si quelque donnée historique & laquelle elle s’est rattachée
jadis doit étre considérée comme erronée. C’est donc sur la
base inébranlable, d’aprés notre auteur, du fait religieux sub-
jectif fourni par I'expérience et qui, en se reproduisant dans
les 4mes, se transforme en fait social, que la vie religieuse
s’affirme, se développe et s’épure en passant par ces trois
états : intérét, loi, amour, ou religions de la peur, de la cons-
cience et de 'esprit.

J'aurais voulu, messieurs, vous présenter une analyse
exacte et succincte de cet ouvrage. Malheureusement, j’ai eu
affaire, non, comme je le pensais, & un livre, mais & une
encyclopédie. Il n’est pas de question historigque, philoso-
phique, morale, théologique qui n’y soit abordée de face ou
de profil. Comment se retrouver au milieu de ce dédale de
pensées, trop souvent subtiles ou fuyantes, quelquefois
méme contradictoires, quoique toujours sincéres et reli-
gieuses ? Je sais bien que I’éminent doyen n’a pas pu revoir
son ceuvre; mails, en admettant qu’il I'etit rendue moins
touffue, 'aurait-il guérie de tous ses défauts ? Je crains que
non. Comment, en effet, empécher le lecteur de sentir que ce
livre est la reproduction de cours dans lesquels le maitre a
pu, a di revenir souvent sur ses pas et donner a sa pensée de
longs développements. Comment aussi remédier & ce fait que
Sabatier a professé l'idéal d'un savant trop isolé, auquel a



LES RELIGIONS D'AUTORITE ET LA RELIGION DE L'ESPRIT 137

manqué, malgré tout, ce qu’on pourrait appeler ’expérience
des autres, expérience qui ne s’acquiert qu’au contact quoti-
dien des dmes. Et pourtant, il a aimé les Ames avec ardeur,
avec passion et ¢’il fallait résumer ses sentiments & leur
égard, je rappellerais simplement le souhait de Moise en le
placant dans son cceur et sur ses lévres: « Plut & Dieu que
tout le peuple fut prophéte | »

THEOL. ET PHIL. 1904 10



	Le dernier livre d'Auguste Sabatier : les religions d'autorité et la religion de l'esprit

