Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 2-3

Artikel: Introduction a un cours de philosophie religieuse
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379753

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE

PAR

ARNOLD REYMOND

«Je conseillois en Italie, nous dit Montaigne dans ses Kssais,
4 quelqu’un qui estoit en peine de parler italien, que pourveu
qu’il ne cerchast qu’a se faire entendre sans y vouloir autre-
ment exceller, qu’il employast seulement les premiers mots
qui luy viendroyent & la bouche, latins, francois, espagnols
ou gascons et qu’en y adjoustant la cadence et terminaison
italienne, il ne faudroit jamais & rencontrer quelque idiome
du pays, ou thoscan, ou romain, ou vénitien, ou piemontois,
ou napolitain, et de se joindre & quelgqu’une de tant de formes.
Je dis de mesme de la philosophie; elle a tant de visages et
de variétés que tous nos songes et resveries s’y trouvent;
I’humaine phantasie ne peut rien concevoir en bien et en
mal qui n’y soif. Et jen laisse plus librement aller mes ca-
prices en public; d’autant que, bien qu’ils soyent nez chez
moi, et sans exemple, je scay qu’ils trouveront leur confor-
mité et relation & quelque humeur ancienne ; et il ne faudra
quelqu’'un de dire: « Voyla d’ou il le print. »

Cette pensée de Montaigne est sans doute faite pour ras-
surer celui qui cherche & exposer publiquement un sujet
d’ordre philosophique, au risque de s’avancer sur un terrain
mouvant et peu stable. Mais le scepticisme que 'auteur des
Essatis professe 4 I'égard des veérités philosophiques n’est
guére de nature a encourager des recherches dans ce do-
maine.

THEOL. ET PHIL. 1904 7



90 ARNOLD REYMOND

Et qu’eat dit Montaigne de I’état de la philosophie &
Iheure actuelle? Avec plus de raison encore que de son
vivant, il aurait pu affirmer que ’humaine phantasie ne peut
rien concevoir en bien et en mal qui ne trouve pour le dé-
fendre quelque penseur plus ou moins autorisé. Dans tous
les domaines, les vérités fondamentales et qu'une expérience
séculaire semblait garantir, sont remises en question ; et, il
faut 'avouer, elles ne résistent pas toujours & un examen
approfondi.

Sur le terrain de la métaphysique proprement dite, ils
sont bien rares aujourd’hui ceux qui s’essaient & donner
une explication rationnelle de 'univers dans son ensemble.
La philosophie moderne est en effet caractérisée, pour autant
que nous osons le préjuger, par une union de plus en plus
grande avec les sciences et par un sentiment tres vif du pro-
bléme complexe que pose la réalité. De 13, deux tendances
qui s’accusent dans l'esprit moderne. L’un'e, le criticisme,
recherche a la suite de Kant et avec une grande pénétration
les conditions et les limites de toute connaissance humaine.
L’autre, le positivisme, envisagé comme une attitude intellec-
tuelle et non comme un systéme, ne veut relever que de 1'ex-
périence dans tous les domaines. Par ce fait, la philosophie
attache une importance de plus en plus grande aux études psy-
chologiques et sociologiques. Résoudre en effet 'énigme que
pose 'existence du monde n’apparait plus comme une tenta-
tive possible. Le matérialisme, qul un moment fut en vogue,
est passablement délaissé, et quant & I’évolutionnisme, il est
accepté par les penseurs d’écoles diverses et opposées, car
il constitue bien moins un systéme philosophique qu’une
méthode de recherche. De tous coOtés I'on regarde comme
vain et téméraire 'espoir de franchir le cercle de la vie pré-
sente, pour en pénétrer le mystére des origines et de la fin.
Tous les efforts faits dans ce sens paraissent aboutir & une
déduction impuissante. Aussi la plupart des penseurs con-
temporains s’en tiennent-ils sur ce point 4 un agnosticisme
prudent. Le fil d’Ariane qui permettrait & ’homme de sortir
du labyrinthe ou il est enfermé n’est pas encore trouvé. 11 le



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 9

sera peut-étre le jour ou une réponse satisfaisante aura été
faite au probléme de la certitude ; or, celui-ci est loin d’étre
resolu.

Il faudrait pour cela que la logique parvint & déterminer
Porigine et la nature du jugement et & donner des concepts
de l'esprit humain une explication satisfaisante. L’entente
est loin de se faire dans ce domaine. Les uns avec Stuart
Mill considérent l'activité intellectuelle comme ayant sa
source unique dans I’expérience sensible. Cet appel a 'expé-
rience semble assurer a la certitude un fondement str et
certain; en fait, il I’ébranle complétement. Si les jugements
que porte notre esprit s’expliquent uniquement par le jeu
des sensations, aucune proposition ne peut étre déclarée
vraie ou fausse d'une facon certaine. L’affirmation, par
exemple, qu'un objet est a la fois blanc et noir est invrai-
semblable , parce que jusqu’a présent elle ne correspond
a aucune expérience; elle n’est pas fausse en elle-méme.
D’autres penseurs cherchent dans l'esprit lui-méme la base
de toute certitude; comme Descartes, ils en appellent a 1’évi-
dence rationnelle, mais le critérium de I’évidence reste sub-
jectif et ne peut remplir le role qu’on lui attribue. M. Re-
nouvier a cru pouvoir cependant employer le principe de
contradiction comme moyen de parvenir a des vérités cer-
taines et objectives; malheureusement ce principe reste d’un
usage purement formel et sa nature ne légitime pas ’emploi
qu’en a fait le philosophe francais. La logique kantienne a
paru un moment résoudre le probléme qui nous occupe;
toutefois I'interprétation des lols et des faits scientifiques
qu’elle suppose parait étre erronée. Aux yeux des modernes,
la nature et les fonctions de I'esprit apparaissent comme des
données de plus en plus complexes. Des facteurs dont il était
peu tenu compte autrefois semblent entrer en jeu et rendre
bien difficile la solution du probléme de la certitude.

Sera-ce peut-étre dans le domaine des mathématiques que
nous pourrons trouver les fondements d’une construction
métaphysique? Il ne le semble pas, pour le moment. Kant,
par exemple, estimait légitime de prendre comme une donnée



92 ARNOLD REYMOND

certaine les axiomes géométriques relatifs a la ligne droite.
11 partait, comme on le sait, de la vérité tenue pour indubi-
table que-la ligne droite est le plus court chemin d’un point
a un autre. Il en déduisait que I'espace avec la forme géomé-
trique qu’il comporte est une forme & priori imposée a notre
sensibilité. Cette déduction semblait définitivement acquise
a la philosophie; mais les travaux de mathématiciens tels
que Lobatschwesky, Riemann, Poincaré et Russell, pour ne
citer que les principaux, sont venus ruiner, en partie tout
au moins, la thése kantienne. La géométrie ordinaire ou
euclidienne n’est pas la seule concevable; & coté des groupes
euclidiens, il en existe d’autres parfaitement définis au point
de vue mathématique et qui ne sont pas nécessairement
incompatibles avec les données de 'expérience. Il ne semble
plus possible dés lors d’affirmer avec le philosophe de Kce-
nigsberg qu’une forme d’espace déterminée soit imposée &
notre sensibilité. On le voit, la critique moderne révéle, sinon
des contradictions, du moins des obscurités jusques en des
notions qui passaient pour solidement établies.

Et si U'incertitude semble régner dans le domaine de la
logique ou des mathématiques envisagé comme point de dé-
part des recherches philosophiques, que dire des autres
champs de la réalité que la philosophie cherche & embrasser ?
Ces divers champs se sont singuliérement étendus et leur
extension a fait surgir de nouveaux problémes. Le dévelop-
pement des sciences historiques et des sciences physiques
ou naturelles a eu son contre-coup dans la psychologie et la
morale. Les recherches psychologiques se sont développées
avec une ampleur qu’elles n’avaient jamais eue jusqu’a nos
jours. Ce travail s’est effectué de diverses facons et par
diverses méthodes. L’emploi de mesures rigoureuses a été
introduit dans un domaine qui ne paraissait pouvoir les
comporter; les cas pathologiques ont été mis & contribution
et étudiés avec soin. Aussi plusieurs notions fondamentales
ont-elles été examinées comme tout & nouveau. Les problémes
relatifs & la personnalité, a4 la volonté, & l'intelligence et a
leur nature se présentent & nous sous une forme beaucoup



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 93

plus délicate qu’ils ne I’étaient pour nos devanciers. Les
rapports entre la physiologie et la psychologie en particulier
ont été mis en lumiére d’une facon déconcertante pour plu-
sieurs penseurs.

Les problémes moraux ont de méme revétu une significa-
tion nouvelle. Les notions du bien et du mal, les questions
relatives au libre arbitre et au devoir ont été soumises & un
examen sévere et cela en tenant compte de facteurs ignorés
jusqu’alors. C’est ainsi que Guyau, en France, Nietsche, en
Allemagne, ont tenté de découvrir un systéme de morale en
suivant de nouvelles voies.

D’une fagon générale, ’extension prodigieuse des sciences
dans tous les domaines a posé & la philosophie et lui pose
encore sous un aspect tout nouveau les divers problemes
dont elle s’occupe. La philosophie moderne de quelque coté
qu'on I'envisage offre une matiere tres riche, il est vrai, mais
étonnamment confuse et peu propre a étre ordonnée. Il serait
sans doute possible de découvrir au travers de cette confu-
sion quelques grands courants et une tendance & 'unité.

Nous n’entreprendrons pas ce travail ; les remarques qui
précédent ont pour but avant tout de montrer combien le
probleme dont s’occupe la philosophie religieuse est de sa
nature difficile a poser et surtout & résoudre. Si les penseurs
modernes sont en effet en désaccord sur les principes fonda-
mentaux de la logique ou des mathématiques, n’est-il pas
illusoire d’espérer éclairer les questions religieuses, puisque
par nature elles semblent comporter 'obscurité et l'arbi-
traire. Cherchons a le voir en essayant de déterminer I’objet
et la méthode que réclame la philosophie religieuse. La
tache est quelque peu difficile, car cette discipline, comme
branche distincte a la fois de la philosophie générale et de
la dogmatique, est de formation récente.

Une question se pose tout d’abord. Ne peut-on pas simple-
ment confondre la philosophie religieuse avec la philosophie
générale? Lui donner une place a part, n’est-ce pas tomber
dans la méme illusion que les enfants jouant & la dinette et
pour lesquels la méme substance, sous des noms divers, sert



9% ARNOLD REYMOND

a la fois de potage, de viande et de légume? Plusieurs pen-
seurs, par exemple, regardent le probléme religieux comme
Pun des problémes dont s’occupe la philosophie générale.

Nous estimons qu’il v a lieu cependant de constituer la
philosophie religieuse comme ayant une place distincte et
cela pour des motifs d’ordre historique et rationnel tout a la
fois.

Cette discipline prend en effet pour point de départ dans
son travail les affirmations de la conscience religieuse dans
leur ensemble. Or, I’histoire nous montre un conflit sans cesse
renaissant entre la pensée religieuse d’'une part et la pensée
philosophique de I'autre. Dans 'antiquité déja cette opposi-
tion est manifeste. Maintes fois les représentants de la philo-
sophie durent fuir les villes qu’ils habitaient pour échapper
aux persécutions de la foule ou des prétres. Anaxagoras,
inculpé d’athéisme, dut s’exiler d’Athenes malgré 'amitié de
Périclés qui le protégeait. Socrate paya méme de sa mort les
vérités philosophiques qu’il avait découvertes au cours de
sa vie. Un moment, & I’époque du moyen age, 'on put croire
la pensée religieuse réconciliée & tout jamais avec la philo-
sophie ; mais celle-ci accepta difficilement le role de servante
que la théologie lui attribuait. Elle secoua bientot le joug,
non sans attirer sur ses défenseurs des mesures parfois vio-
lentes, comme le prouve I'exemple de Galilée. De nos jours,
I'opposition s’est calmée ; mais elle est loin d’avoir comple-
tement disparu.

A cet antagonisme que ’histoire nous montre existant sans
cesse sous une forme ou sous une autre correspond dans
la pensée une différence d’attitude en ce qui concerne la
recherche de la vérité. Caractériser cetie derniére est chose
difficile, ear, pour cela, il faudrait, avant tout, déterminer
exactement l'objet dont s’occupe la philosophie et les opi-
nions varient & ce propos. Les uns, avec Hegel, définissent
la philosophie comme étant la science de I'absolu. D’autres,
comme M. Paulsen, sont plus modestes et ne voient en elle
que la synthése de toutes les connaissances scientifiques.



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIL RELIGIEUSE 95

L’école écossaise, avec Thomas Reid, la réduisait simplement
a la psychologie. Sans trancher ce débat, disons seulement
ce qui suit pour le sujet qui nous occupe.

Le probléme religieux est pour la philosophie un probléme
important sans doute, mais au méme titre que les autres et a
la solution duquel son existence n’est pas liée. Affirmer que
Pesprit humain est capable de savoir quelque chose, ne fit-
ce (ue son impuissance i rien connaitre, estimer que, malgré
les apparences, il progresse dans 'acquisition du vrai, voila,
nous semble-t-il, le seul postulat auquel est attaché le sort
de la philosophie, quel que soit du reste le domaine exact qui
lui est attribué.

Dés lors, peu importe au philosophe en tant que philo-
sophe si par ses recherches il est amené & découvrir ou non
I'existence d’un ou de plusieurs dieux. Et, & supposer que
des étres transcendants existent, leur nature ne l'intéresse
pas & un autre titre que celle d’autres étres. Il en est de méme
pour la question suivante : Le monde et ses lois, les créatures
qui 'habitent, sont-ils le produit d’une force inconsciente ou
I'ceuvre de personnalités divines? L’homme peut-il entrer en
communication avec ces derniéres et sa vie est-elle soumise a
leur action bienveillante ou malveillante ? Ce sont 1a des pro-
blemes dont la solution négative ou positive a une égale
valeur pour le philosophe et dans lesquels le désir de con-
naitre entre seul en jeu. Méme attitude lorsqu’il s’agit d’éta-
blir une distinction entre le bien et le mal et les consé-
quences qui en résultent au point de vue religieux. Y a-t-il
un désordre moral dans le monde et, si oui, o doivent en
étre cherchés la cause et le remede ? Ce sont 1& des questions
qui intéressent le philosophe & titre de connaissances seule-
ment. Un systéme de philosophie qui supprime toute diffé-
rence entre le bien et le mal ou qui nie 'existence de Dieu,
ne peut étre jugé défectueux pour cette seule raison. Pour
Aug. Comte, par exemple, I'idée religieuse n’est qu’'une phase
momentanée dans le développement de la pensée humaine;
dans I'état positif, 'esprit humain abandonne la recherche



96 ARNOLD REYMOND

de I’absolu et se borne 4 I'observation des phénomeénes et de
leurs relations invariables; les idées religieuses doivent done
disparaitre.

Par une autre voie, Herbert Spencer aboutit & un résultat
analogue. Selon lui, les idées et les coutumes religieuses ont
pris naissance dans le culte que les peuplades primitives
rendaient & leurs héros favoris. Les explications métaphy-
siques, qui doivent leur origine & la religion, n’ont donc au-
cune valeur; en dehors du domaine accessible & l'investi-
gation scientifique se trouve celui de I'inconnaissable dont
on ne peut rien affirmer sinon qu’il est. Quelques-uns, avec
Heeckel, vont méme jusqu’a supprimer la possibilité de toute
religion. L’univers s’explique complétement par les seuls
concepts de force et d’atome.

Tous ces systémes ont leur place dans le champ de la phi-
losophie et leur valeur dépend uniquement de la satisfaction
plus ou moins grande qu’ils apportent a P'intelligence ; aussi
les conclusions favorables ou défavorables & la religion, aux-
quelles ils aboutissent, doivent-elles étre jugées & ce point
de vue seulement. Comme la religion a sa source dans un
autre besoin que celui de connaitre, il est bien rare que la
philosophie réponde pleinement aux exigences de la pensée
religieuse. Ce n’est pas, semble-t-il, sans subir des altéra-
tions souvent profondes que les aspirations religieuses trou-
vent leur place légitime dans un systéme de philosophie
geénerale.

La pensée chrétienne, par exemple, a souvent failli étre
dénaturée par des courants philosophiques élrangers & sa
source. Des les premiers siecles, les philosophes gnostiques
par la théorie des éons font courir de grands risques au
christianisme des origines. Le rdle que peu apres la philo-
sophie platonicienne exerca sur l’élaboration de la pensée
chrétienne fut capital et son influence n’a pas été en tout
point heureuse. Dans les temps modernes, les idées d’un
Spinoza ou d’'un Kant ont été prépondérantes dans ’exposé
théorique des vérités chrétiennes; et ces idées sont loin de



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 97

toujours répondre aux aspirations du croyant et de 1égitimer
ses expériences.

On le voit, le domaine religieux n’est pas le domaine essen-
tiel & la philosophie proprement dite. 11 en est tout autre-
ment pour la philosophie religieuse. Pour elle, ’expérience
religieuse est le probléeme capital par excellence. Jusqu’a
preuve indubitable du contraire, elle la tient pour une
donnée irréductible et qui s’impose a titre d’inconditionné.
Dans I’étre humain, la fonction religieuse est une fonction de
valeur égale a celle de la pensée. Or, de méme que la phi-
losophie générale regarde la pensée et son activité comme
un fait primordial, ainsi en est-il de la philosophie religieuse
qul considére la religion comme une donnée spécifique et
qui ne peut se ramener a des faits d’un autre ordre. L’expé-
rience religieuse est alors prise comme pivot des recherches
dans l'explication des problémes que 'univers et la vie
posent & 'esprit humain.

L’angle spécial sous lequel la philosophie religieuse envi-
sage les problémes cosmologique et ontologique, nous auto-
rise par conséquent a la distinguer de la philosophie en
général. Cette distinction n’exclut pas du reste une parenté
trés profonde. C’est & la philosophie, en particulier, que la
philosophie religieuse empruntera ses méthodes et ses
moyens d’investigation. Celle-14 lui sera surtout d’'un pré-
cleux secours pour controler ses affirmations et pour éprouver
la solidité de ses constructions. Réserve faite de son point
de départ et des conséquences qu’il entraine, la philosophie
religieuse se comportera comme la philosophie générale.

Mais dans ce cas ne peut-elle se confondre avec la dogma-
tique, et quelle nécessité y a-t-il a séparer ces deux disci-
plines ? M. Sabatier, par exemple, ne les distingue pas. Apres
avoir signalé le danger que la dogmatique court de s’inféo-
der soit & la philosophie, soit & I'histoire de dogmes, 1l s’ex-
prime ainsi dans son Esquisse d'une philosophie de la religion:
« La dogmatique échappe a ce double péril, d’abord en pre-
nant pour objet d’étude la tradition doctrinale de 1'Eglise



98 ARNOLD REYMOND

chrétienne, en la ramenant & son principe générateur, en la
suivant dans ses formes successives et son évolution néces-
saire, et ensuite en appliquant librement, & cette matiére
objective, les principes et les régles d’'une méthode vraiment
rationnelle, qui puisse étre avouée comme telle par les philo-
sophes. Elle fait ainsi, & proprement parler, la philosophie
de la religion en général et celle du christianisme en parti-
culier, s’efforcant, en toute loyauté de pensée, de rattacher la
conscience de I’Eglise & la conscience générale de I’humanité,
et de nouer ou d’entretenir entre elles des communications
également profitables a toutes les deux, » p. 339. Nous ne
pouvons cependant partager 'opinion de M. Sabatier et voici
pourquoi: 'objet dont s’occupe la dogmatique reste, malgré
tout, différent de celui que poursuit la philosophie religieuse.
Cherchons & le voir en les opposant I'une a 'autre.
Essayons, pour cela, de définir la dogmatique; la tiche est
délicate, car la définition en a varié au cours des siecles.
Dans les écrits apostoliques, les germes de démonstration
dogmatique reposent sans doute et avant tout sur 'expérience
individuelle ; mais les preuves théoriques sont tirées de
I’Ancien Testament considéré comme la source de toute vérité.
Ce livre reste, pour les premiers croyants, la base de 1'édifica-
tion religieuse et son autorité est reconnue par tous absolu-
ment. La vie de Jésus-Christ, ses enseignements et sa mort
sont le terme nécessaire auquel devaient aboutir les promesses
de I’Ancien Testament. A cet antique document, théme de la
dogmatique primitive, s’ajoutérent, par la suite, les écrits
des apotres qui, de bonne heure, revétirent un caractére sacré
et dont la tradition fixa peu a peu linterprétation tenue
pour normale. Cette tradition, résultat d’un labeur théolo-
gique considérable, fut sanctionnée par le décret des conciles
cecumeniques. (Cest sur cette base a la fois biblique et tradi-
tionnelle que durant tout le moyen age les penseurs catholi-
ques édifieront la dogmatique. Dans ce travail, les innovations
seront permises dans la limite ot elles ne heurteront pas les
doctrines déja fixées. Les troubles du seiziéme siécle et les



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 99

divisions qui éclatérent, & ce sujet, dans les conciles, ébran-
lérent les bases, jusque-la solides, de la dogmatique catho-
lique. Aux anciennes assises s’ajoute alors 'autorité du pape
qui alla grandissant jusqu’au moment ot elle fut, en 1870,
déclarée infaillible. Cette proclamation achéve 1’ccuvre com-
mencée depuis des siécles. La dogmatique catholique se trouve
ainsi déterminée dans son objet qui est la tradition et dans sa
méthode qui repose sur un principe d’autorité sur dans son
application et déclaré infaillible.

La réforme du seiziéme siécle orienta la pensée chrétienne
dans une autre direction. Dés l'origine, la Bible fut consi-
dérée comme l'objet propre de la dogmatique, mais & la suite
des divergences que, de bonne heure, son interprétation sus=-
cita, elle fut, au dix-septieme siécle, déclarée infaillible. La
tache de la dogmatique fut alors de donner fidélement un
exposé systématique des vérités qui étaient renfermées dans
ce document. L’on sait de quelle maniére la critique histo-
rique d'une part, le développement des sciences de l'autre,
ont complétement battu en bréche la croyance & 'inspiration
littérale de la Bible. La dogmatique s’est vue, & ce moment,
forcée de changer, en partie, tout au moins, et son objet et
sa méthode d’exposition.

Aussi pour Schleiermacher, par exemple, la dogmatique
est-elle « ’exposé scientifique de la doctrine chrétienne ayant
cours, & un moment donné, dans une Eglise donnée.» Il en
est de méme ou a peu prés pour le théologien Rothe. Clest
donc avant tout & la Bible et aux professions de foi qu’il faut
avoir recours pour formuler la dogmatique. Mais, la plupart
des théologiens modernes repoussent cette maniére de voir a
cause de l'arbitraire qu’elle comporte dans sa justification.
Les symboles confessionnels d’une Eglise ne sauraient, en
principe, revétir une valeur normative aux veux du protestant
ni servir, par conséquent, de principale matiére au travail
de la dogmatique. Aussi, est-ce de plus en plus a4 I'expérience
personnelle et collective que lathéologie moderne en appelle
pour justifier ses affirmations. Elle espére, par cette voie,



100 ARNOLD REYMOND

déterminer son objet d’étude en utilisant les méthodes d’inves-
tigation scientifique et philosophique; mais, dans ce travail,
elle rencontre des difficultés insurmontables.

L’expérience religieuse chrétienne, en effet, se produit
directement ou indirectement au contact d’un fait historique.
Or, dégager ce fait dans sa pureté, puis en déterminer la na-
ture et la portée pour la foi chrétienne, c’est 14 une tache qui
semble comporter un arbitraire inévitable. De 13, pour la
dogmatique protestante, un obstacle presque invineible lors-
qu’elle cherche & définir son objet.

De quelle maniere s’y prendre, en effet, pour établir exac-
tement la vie et les enseignements de Jésus-Christ et de ses
apotres ? Jugera-t-on les documents qui nous les rapportent
par les procédés historiques ordinaires, c’est-a-dire en écar-
tant les éléments tenus pour légendaires ou miraculeux? A
cette question, les théologiens répondent différemment et
délimitent en conséquence 'objet de la dogmatique de diverses
facons.

Et si le désaccord regne sur la question des faits histori-
ques, il n’est pas moins grand lorsqu’il s’agit de déterminer
la nature et la portée de ces faits pour la foi chrétienne. Cest
sans doute au contenu de 'expérience personnelle, confronté
avec celui de D'expérience collective, que le théologien en
appelle ; mais, suivant les écoles, ce contenu et ’objet de la
dogmatique, par conséquent, se trouvent définis d’'une ma-
niére différente. Pour M. Sabatier, par exemple, « ¢’est 'évan-
gile du salut par la foi du cceur, la révélation d’'un rapport
nouveau, du rapport filial créé et réalisé entre I’'homme
pécheur et perdu et le Pére qui 'appelle et qui lui pardonne. »
Mais tous les théologiens ne souscriraient pas & cette norme ;
plusieurs estimeraient qu’elle ne tient pas compte de toutes
les données de 'expérience chrétienne et qu’elle ’appauvrit.
Selon eux, cette derniere comporte une affirmation plus
étendue relativement au role que jouent, danslavie du croyant,
Pautorité et la personne de Jésus-Christ. Le livre de M. Har-
nack sur «UEssence du christianisme » a soulevé la grave
question de savoir si Christ appartient 4 ’Evangile, et les po-



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUsE 101

lémiques qui se sont élevées la-dessus montrent combien il
est difficile de s’entendre sur ce sujet.

Cependant, malgré des divergences profondes, un caractére
reste commun 3 toute dogmatique catholique ou protestante,
c’est le suivant: I'expérience religieuse qu’elle se propose
pour objet d’étude, gravite autour de Jésus-Christ et de ses
disciples de tout temps. Dieu s’est révélé dans I'histoire et
cette révélation a eu son point culminant dans la religion
chrétienne, quel que soit du reste le role qui, a4 I’heure actuelle,
est attribué & son fondateur. L’objet de la dogmatique est
donc d’expliquer le contenu de 'expérience religieuse norma-
lement chrétienne.

Il est facile de voir maintenant pourquoi la philosophie
religieuse doit en étre distinguée. Elle envisage comme cas
particulier d’'un probleme général le probléme que la dogma-
tique a spécialement en vue. La religion chrétienne sera con-
sidérée par elle comme une branche fort importante sans
doute de la vie religieuse; mais elle sera étudiée au méme
titre que d’autres religions également importantes, telles que
le bouddhisme ou le mahométisme. Par suite, divers problémes
qui, par la nature méme de I’expérience chrétienne, peuvent
étre négligés ou effleurés par la dogmatique, se poseront pour
la philosophie religieuse.

Doit-elle pour cela se confondre avec ’histoire des religions?
Non pas, car cette derniére joue vis-a-vis d’elle le méme role
que l’histoire des dogmes joue a I’égard de la dogmatique.
L’histoire des dogmes cherche, en effet, & décrire aussi exac-
tement que possible les diverses phases par lesquelles a passé
la pensée chrétienne. Elle étudie la naissance et le développe-
ment des dogmes, les causes historiques ou psychologiques
qui ont influé sur leur élaboration. La dogmatique, au con-
traire, s’efforce de démeéler les éléments stables qui persistent
au travers de toutes les fluctuations de la pensée chrétienne.

Le rapport qui existe entre la philosophie religieuse et
I’histoire des religions est de méme nature, nous semble-t-il.
L’histoire des religions a pour mission de décrire les diverses
formes que, dans ’humanilé, lavie et 1a pensée religieuses ont



102 ARNOLD REYMOND

revétues, c’est-a-dire d’en étudier, dans la mesure du possible,
les origines et d’en suivre les modifications au cours de
I’histoire.

La philosophie religieuse, au contraire, s’efforce de dis-
cerner au travers des manifestations que décrit ’histoire des
religions, 1’élément qui leur est commun. Elle essaie d’en
déterminer la signification et la portée. Tous les peuples ont-
ils eu la notion du bien et du mal et 'ont-ils toujours rap-
portée & leur expérience religieuse ? Le sentiment du péché
qul est & la base du christianisme existe-t-il de méme dans
d’autres religions et de quelle maniére? Quelle est au juste
la signification du polythéisme comparé aux religions mono-
théistes? Voild tout autant de questions, et 'on en pourrait
citer d’autres, auxquelles la philosophie religieuse s’attache
exclusivement. L’histoire des religions lui sera précieuse,
indispensable méme dans ce travail, car c’est elle qui lui
fournira la matiére de son étude. C’est donc 'expérience reli-
gieuse humaine, deégagée des éléments accidentels, que la
philosophie religieuse prendra pour objet de ses recher-
ches.

Ne faut-il pas alors la réduire a la psychologie religieuse ?
Cette branche, en tant que science, a longtemps été regardée
comme impossible; fondée depuis peu, elle compte déja
plusieurs représentants distingués. La philosophie reli-
gieuse doit cependant en étre séparée. La psychologie, en
effet, se propose d’étudier lei ait religieux dans ce qu’il a
d’accessible & 'observation extérieure. C’est a ce point de vue
qu’elle cherche a caractériser I'etat d’ame appelé religieux, &
en déterminer les circonstances physiologiques et & montrer
les idées, sentiments ou volitions qui 'accompagnent ; mais
I’existence des réalités suprasensibles auxquelles I’expérience
religieuse prétend se rattacher, lui importe peu et la tiche
de justifier cette croyance est en dehors de son domaine. Or,
cette tache reste capitale pour la philosophie religieuse.

L’objet qu’étudie cette derniére et le but qu’elle se propose
peuvent étre maintenant clairement définis. Considérant
I’expérience religieuse comme une donnée irréductible, quitte



INTRODUGTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 103

a justifier cette affirmation au cours de son travail, la philo-
sophie religieuse s’efforce de déterminer la portée ontolo-
gique et cosmologique que cette expérience implique.

Mais comment entreprendre ’étude d’un pareil sujet? Cher-
chera-t-on tout d’abord & montrer que la religion est une
fonction primordiale de la nature humaine et cela an méme
titre que la pensée ? Mais 'on se heurte & une difficulté. Que
faut-il entendre par religion et quelle en est l'essence? Il
semble impossible de répondre & cette question sans une
idée préconcue qui fausse le probleme et sa solution. Essaiera-
t-on alors, par une comparaison empirique, de déméler dans
les diverses religions I’élément vrai qui leur est 4 toutes
commun ? Mais comment opérer ce triage et distinguer ce
qu’il peut y avoir de vrai ou de faux dans telle affirmation reli-
gieuse ? N'est-ce pas préjuger faussement le probléme que de
choisir pour norme de ce travail une déduction qui ne peut
étre qu’empruntée & un systeme de philosophie générale ?

Dans le Marchand de Venise, Shakespeare met en scene
une noble dame, du nom de Portia, dont trois prétendants
recherchent ’alliance. A la suite d'une conversation avec l'un
d’eux, Portia dit & sa suivante: « Allez, tirez les rideaux et
montrez a ce noble prince les diverses cassettes. » « Et vous,
dit-elle au prince, faites votre choix. La premiére cassette,
qui est d’or, a comme inscription: Qui me choisit obtient ce
que plusieurs hommes désirent. La deuxiéme, d’argent, porte
cette promesse : Qui me choisit gagnera autant qu’il mérite.
Sur la troisiéme, qui est de plomb, se trouve cet avertisse-
ment : Qui me choisit donne et hasarde tout ce qu’il a. L’une
des cassettes contient mon portrait, prince, et si vous la choi-
sissez, je vous appartiens. » Le prince, aprés mure réflexion,
se décide pour la cassette d’or, qui était vide. Le second pré-
tendant fit de méme un choix malheureux. Le troisiéme seul
sortit victorieux de ’épreuve.

Le probléme qui nous occupe se présente également sous
divers aspects, entre lesquels chacun choisit d’aprés son
tempérament ; mais 'orientation prise influe sur le sens et la
solution du probléme et risque fort de les fausser. Peut-étre



104 ARNOLD REYMOND

dans ce domaine en sera-t-il toujours ainsi et sera-t-il toujours
chimérique d’espérer une solution uniforme et qui satisfasse
chacun. Cherchons cependant a réduire au minimum le coef-
ficient des appréciations individuelles que comporte notre
étude, et cela de la maniere suivante.

Dans le chaos des pensées contraires qui agitent le monde
contemporain il est un domaine ou I'accord tend a se pro-
duire de plus en plus, c’est celui des sciences. Non que les
savants soient unanimes sur la signification métaphysique
qu’il faut attribuer aux phénomeénes dont ils s’occupent. Mais,
quelle que soit leur opinion & cet égard, ils affirment, les
uns et les autres, au nom de 'expérience, que les phénomeénes
du monde sensible se conditionnent mutuellement et qu’il
est possible d’en découvrir les relations de plus en plus exac-
tement. Cette double affirmation souléve de graves problémes
au point de vue philosophique. Qu’entendre par le rapport
de cause & effet qui parait en étre la conséquence ? La mé-
thode qui consiste & induire, du particulier au général, n’est-
elle pas abusive et illégime? A ces questions le savant ne
répond pas, car leur solution n’intéresse pas I’existence et le
progres des sciences dont il s’occupe. Il sait avec une con-
flance que l'expérience ne dément pas, mais confirme au
contraire, qu'un phénomeéne déterminé avec rigueur, dans ses
conditions, se reproduit dans les mémes conditions, ’expé-
rience restant toujours et en dernier ressort le moyen de
controler les résultats acquis. Quelle que soit, par exemple,
la nature de la lumiére et son mode de propagation, cette
propagation se fait toujours suivant des directions et des
vitesses constantes, si les conditions du phénomeéne restent
identiques.

Il est donc un domaine o1 ’accord semble s’établir entre
tous, c’est celul des lois scientifiques, envisagées dans leur
signification pratique et non dans leur portée métaphysique.

Pour le sujet qui nous occupe, partir de ce domaine nous
semble la méthode la plus judicieuse. L’expérience religieuse,
en effel, par son existence et son activité, comporte des affir-
mations qui portent sur les relations phénoménales dont



INTRODUGTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUsn 105

s’occupe le savant. Dans quelle mesure ces affirmations sont-
elles compatibles avec 1’expérience scientifique? c’est la, nous
semble-t-il, la premiere question a résoudre.

Mais, dés le début, une difficulté apparait dans ce travail
de comparaison. Les affirmations de la conscience religieuse
ne sont pas une donnée a priori de la pensée humaine et
nous ne savons ol les trouver dans leur pureté et leur géné-
ralité ; nous sommes donc forcés de prendre, tout d’abord,
comme terme de comparaison avec les sciences, le contenu
d’une religion déterminée. Nous choisirons le christianisme
et cela pour les raisons suivantes: D’abord, cette religion est
plus & portée de notre expérience immédiate. Ensuite, elle
est la mieux connue, soit dans ses origines, soit dans son
développement historique.

Nous prendrons donc comme données provisoires les affir-
mations de la conscience chrétienne, dans leurs grandes
lignes et telles que I’histoire des dogmes nous les révéle.
Nous chercherons & voir si elles contredisent, et jusqu’a quel
point, 'expérience scientifique ordinaire. Nous verrons éga-
lement si le progreés des sciences élargit ou rétrécit le contenu
de 'expérience chrétienne. M. Renouvier, par exemple, invo-
que la contradiction du nombre infini pour nier I'existence
éternelle de Dieu. L’examen des sciences mathématiques nous
montrera jusqu’ad quel point une assertion de ce genre peut
8tre justifiée. Plusieurs savants s’appuient sur les lois de la
thermodynamique et sur le principe de la conservation de
I’énergie pour résoudre le probléme relatif a I'éternité du
monde physique ou & sa création a un moment déterminé du
temps. Les sciences physiques et chimiques autorisent-elles
de semblables solutions ? Dans un autre domaine, plusieurs
penseurs font appel aux lois scientifiques pour nier les mira-
cles rapportés par les récits bibliques. Nous aurons a exami-
ner jusqu’a quel point une conclusion de ce genre est per-
mise. Nous en agirons de méme pour tout probléme analogue
4 ceux que nous venons de citer.

Par ce travail, les affirmations de la conscience chrétienne
seront légitimées dans ce qu’elles peuvent avoir de vrai et de

THEOL. ET PHIL. 1904 8



106 ABRNOLD REYMOND

juste au regard de 1'expérience scientifique ordinaire. Apres
les avoir ainsi soumises séparément & la critique, il nous sera
possible de les comparer entre elles et d’en découvrir les
liaisons organiques ou peut-étre méme les contradictions
internes.

La psychologie et I'histoire des dogmes nous seront d’un
précieux secours pour cela.

De cette facon, le contenu de I’expérience chrétienne, dans
ce qu’il a de légitime, sera mis en lumiére, et nous pourrons
I’étudier dans ses rapports avec le contenu des autres reli-
gions. Plusieurs questions se poseront alors. La religion
chrétienne tient-elle compte de toutes les aspirations reli-
gieuses que nous révéle 'examen d’autres religions ? Et il
se trouve en elle des lacunes a cet égard, est-ce un bien ou
un mal & en juger d’apreés I’équilibre psychologique que toute
affirmation religieuse prétend établir chez 'nomme ? C’est &
ce moment de notre étude gu’il faudra examiner si le chris-
tianisme des origines est tel que nous le rapporte la tradition
évangélique et apostolique et s’il doit occuper une place
privilégiée dans I'histoire religieuse de ’humanite.

Ce travail achevé, il sera possible de déterminer la portée
ontologique et cosmologique de 'expérience religieuse et de
construire une métaphysique qui tiendra compte des résul-
tats acquis. Une théorie de la connalssance sera au préalable
¢laborée.




	Introduction à un cours de philosophie religieuse

