
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 2-3

Artikel: Introduction à un cours de philosophie religieuse

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE

ARNOLD REYMOND

«Je conseillois en Italie, nous dit Montaigne dans ses Essais,
à quelqu'un qui estoit en peine de parler italien, que pourveu
qu'il ne cerchast qu'à se faire entendre sans y vouloir autrement

exceller, qu'il employast seulement les premiers mots

qui luy viendroyent à la bouche, latins, francois, espagnols
ou gascons et qu'en y adjoustant la cadence et terminaison
italienne, il ne faudroit jamais à rencontrer quelque idiome
du pays, ou thoscan, ou romain, ou vénitien, ou piemontois,
où napolitain, et de se joindre à quelqu'une de tant de formes.
Je dis de mesme de la philosophie ; elle a tant de visages et
de variétés que tous nos songes et resveries s'y trouvent ;

l'humaine phantasie ne peut rien concevoir en bien et en
mal qui n'y soit. Et j'en laisse plus librement aller mes
caprices en public ; d'autant que, bien qu'ils soyent nez chez

moi, et sans exemple, je scay qu'ils trouveront leur conformité

et relation à quelque humeur ancienne ; et il ne faudra
quelqu'un de dire : « Voylà d'où il le print. »

Cette pensée de Montaigne est sans doute faite pour
rassurer celui qui cherche à exposer publiquement un sujet
d'ordre philosophique, au risque de s'avancer sur un terrain
mouvant et peu stable. Mais le scepticisme que l'auteur des

Essais professe à l'égard des vérités philosophiques n'est
guère de nature à encourager des recherches dans ce
domaine.

THÉOL. ET PHIL. 1904 7



90 ARNOLD REYMOND

Et qu'eût dit Montaigne de l'état de la philosophie à

l'heure actuelle? Avec plus de raison encore que de son
vivant, il aurait pu affirmer que l'humaine phantasiene peut
rien concevoir en bien et en mal qui ne trouve pour le
défendre quelque penseur plus ou moins autorisé. Dans tous
les domaines, les vérités fondamentales et qu'une expérience
séculaire semblait garantir, sont remises en question ; et, il
faut l'avouer, elles ne résistent pas toujours à un examen
approfondi.

Sur le terrain de la métaphysique proprement dite, ils
sont bien rares aujourd'hui ceux qui s'essaient à donner
une explication rationnelle de l'univers dans son ensemble.
La philosophie moderne est en effet caractérisée, pour autant
que nous osons le préjuger, par une union de plus en plus
grande avec les sciences et par un sentiment très vif du
problème complexe que pose la réalité. De là, deux tendances

qui s'accusent dans l'esprit moderne. L'une, le criticisme,
recherche à la suite de Kant et avec une grande pénétration
les conditions et les limites de toute connaissance humaine.
L'autre, le positivisme, envisagé comme une attitude intellectuelle

et non comme un système, ne veut relever que de

l'expérience dans tous les domaines. Par ce fait, la philosophie
attache une importance de plus en plus grande aux études

psychologiques et sociologiques. Résoudre en effet l'énigme que
pose l'existence du monde n'apparaît plus comme une tentative

possible. Le matérialisme, qui un moment fut en vogue,
est passablement délaissé, et quant à l'évolutionnisme, il est

accepté par les penseurs d'écoles diverses et opposées, car
il constitue bien moins un système philosophique qu'une
méthode de recherche. De tous côtés l'on regarde comme
vain et téméraire l'espoir de franchir le cercle de la vie
présente, pour en pénétrer le mystère des origines et de la fin.
Tous les efforts faits dans ce sens paraissent aboutir à une
déduction impuissante. Aussi la plupart des penseurs
contemporains s'en tiennent-ils sur ce point à un agnosticisme
prudent. Le fil d'Ariane qui permettrait à l'homme de sortir
du labyrinthe où il est enfermé n'est pas encore trouvé. II le



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 91

sera peut-être le jour où une réponse satisfaisante aura été
faite au problème de la certitude ; or, celui-ci est. loin d'être
résolu.

Il faudrait pour cela que la logique parvint à déterminer
l'origine et la nature du jugement et à donner des concepts
de l'esprit humain une explication satisfaisante. L'entente
est loin de se faire dans ce domaine. Les uns avec Stuart
Mill considèrent l'activité intellectuelle comme ayant sa

source unique dans l'expérience sensible. Cet appel à l'expérience

semble assurer à la certitude un fondement sûr et
certain ; en fait, il l'ébranlé complètement. Si les jugements
que porte notre esprit s'expliquent uniquement par le jeu
des sensations, aucune proposition ne peut être déclarée
vraie ou fausse d'une façon certaine. L'affirmation, par
exemple, qu'un objet est à la fois blanc et noir est
invraisemblable parce que jusqu'à présent elle ne correspond
à aucune expérience; elle n'est pas fausse en elle-même.
D'autres penseurs cherchent dans l'esprit lui-même la base
de toute certitude; comme Descartes, ils en appellent à

l'évidence rationnelle, mais le critérium de l'évidence reste
subjectif et ne peut remplir le rôle qu'on lui attribue. M.
Renouvier a cru pouvoir cependant employer le principe de

contradiction comme moyen de parvenir à des vérités
certaines et objectives ; malheureusement ce principe reste d'un
usage purement formel et sa nature ne légitime pas l'emploi
qu'en a fait le philosophe français. La logique kantienne a

paru un moment résoudre le problème qui nous occupe;
toutefois l'interprétation des lois et des faits scientifiques
qu'elle suppose paraît être erronée. Aux yeux des modernes,
la nature et les fonctions de l'esprit apparaissent comme des

données de plus en plus complexes. Des facteurs dont il était

peu tenu compte autrefois semblent entrer en jeu et rendre
bien difficile la solution du problème de la certitude.

Sera-ce peut-être dans le domaine des mathématiques que
nous pourrons trouver les fondements d'une construction
métaphysique? Il ne le semble pas, pour le moment. Kant,
par exemple, estimait légitime de prendre comme une donnée



92 ARNOLD REYMOND

certaine les axiomes géométriques relatifs à la ligne droite.
Il partait, comme on le sait, de la vérité tenue pour indubitable

que la ligne droite est le plus court chemin d'un point
à un autre. Il en déduisait que l'espace avec la forme géométrique

qu'il comporte est une forme à priori imposée à notre
sensibilité. Cette déduction semblait définitivement acquise
à la philosophie ; mais les travaux de mathématiciens tels

que Lobatschwesky, Riemann, Poincaré et Russell, pour ne
citer que les principaux, sont venus ruiner, en partie tout
au moins, la thèse kantienne. La géométrie ordinaire ou
euclidienne n'est pas la seule concevable; à côté des groupes
euclidiens, il en existe d'autres parfaitement définis au point
de vue mathématique et qui ne sont pas nécessairement

incompatibles avec les données de l'expérience. Il ne semble

plus possible dès lors d'affirmer avec le philosophe de Kœ-

nigsberg qu'une forme d'espace déterminée soit imposée à

notre sensibilité. On le voit, la critique moderne révèle, sinon
des contradictions, du moins des obscurités jusques en des

notions qui passaient pour solidement établies.
Et si l'incertitude semble régner dans le domaine de la

logique ou des mathématiques envisagé comme point de

départ des recherches philosophiques, que dire des autres
champs de la réalité que la philosophie cherche à embrasser?
Ces divers champs se sont singulièrement étendus et leur
extension a fait surgir de nouveaux problèmes. Le développement

des sciences historiques et des sciences physiques
ou naturelles a eu son contre-coup dans la psychologie et la
morale. Les recherches psychologiques se sont développées
avec une ampleur qu'elles n'avaient jamais eue jusqu'à nos
jours. Ce travail s'est effectué de diverses façons et par
diverses méthodes. L'emploi de mesures rigoureuses a été

introduit dans un domaine qui ne paraissait pouvoir les

comporter ; les cas pathologiques ont été mis à contribution
et étudiés avec soin. Aussi plusieurs notions fondamentales
ont-elles été examinées comme tout à nouveau. Les problèmes
relatifs à ia personnalité, à la volonté, à l'intelligence et à

leur nature se présentent à nous sous une forme beaucoup



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 93

plus délicate qu'ils ne l'étaient pour nos devanciers. Les

rapports entre la physiologie et la psychologie en particulier
ont été mis en lumière d'une façon déconcertante pour
plusieurs penseurs.

Les problèmes moraux ont de même revêtu une signification

nouvelle. Les notions du bien et du mal, les questions
relatives au libre arbitre et au devoir ont été soumises à un
examen sévère et cela en tenant compte de facteurs ignorés
jusqu'alors. C'est ainsi que Guyau, en France, Nietscbe, en

Allemagne, ont tenté de découvrir un système de morale en
suivant de nouvelles voies.

D'une façon générale, l'extension prodigieuse des sciences
dans tous les domaines a posé à la philosophie et lui pose
encore sous un aspect tout nouveau les divers problèmes
dont elle s'occupe. La philosophie moderne de quelque côté

qu'on l'envisage offre une matière très riche, il est vrai, mais
étonnamment confuse et peu propre à être ordonnée. Il serait
sans doute possible de découvrir au travers de cette confusion

quelques grands courants et une tendance à l'unité.
Nous n'entreprendrons pas ce travail ; les remarques qui

précèdent ont pour but avant tout de montrer combien le

problème dont s'occupe la philosophie religieuse est de sa

nature difficile à poser et surtout à résoudre. Si les penseurs
modernes sont en effet en désaccord sur les principes
fondamentaux de la logique ou des mathématiques, n'est-il pas
illusoire d'espérer éclairer les questions religieuses, puisque
par nature elles semblent comporter l'obscurité et l'arbitraire.

Cherchons à le voir en essayant de déterminer l'objet
et la méthode que réclame la philosophie religieuse. La
tâche est quelque peu difficile, car cette discipline, comme
branche distincte à la fois de la philosophie générale et de

la dogmatique, est de formation récente.
Une question se pose tout d'abord. Ne peut-on pas simplement

confondre la philosophie religieuse avec la philosophie
générale? Lui donner une place à part, n'est-ce pas tomber
dans la même illusion que les enfants jouant à la dînette et

pour lesquels la même substance, sous des noms divers, sert



94 ARNOLD REYMOND

à la fois de potage, de viande et de légume? Plusieurs
penseurs, par exemple, regardent le problème religieux comme
l'un des problèmes dont s'occupe la philosophie générale.

Nous estimons qu'il y a lieu cependant de constituer la
philosophie religieuse comme ayant une place distincte et
cela pour des motifs d'ordre historique et rationnel tout à la
fois.

Cette discipline prend en effet pour point de départ dans

son travail les affirmations de la conscience religieuse dans
leur ensemble. Or, l'histoire nous montre un conflit sans cesse

renaissant entre la pensée religieuse d'une part et la pensée

philosophique de l'autre. Dans l'antiquité déjà cette opposition

est manifeste. Maintes fois les représentants de la
philosophie durent fuir les villes qu'ils habitaient pour échapper
aux persécutions de la foule ou des prêtres. Anaxagoras,
inculpé d'athéisme, dut s'exiler d'Athènes malgré l'amitié de

Périclès qui le protégeait. Socrate paya même de sa mort les

vérités philosophiques qu'il avait découvertes au cours de

sa vie. Un moment, à l'époque du moyen âge, l'on put croire
la pensée religieuse réconciliée à tout jamais avec la
philosophie ; mais celle-ci accepta difficilement le rôle de servante

que la théologie lui attribuait. Elle secoua bientôt le joug,
non sans attirer sur ses défenseurs des mesures parfois
violentes, comme le prouve l'exemple de Galilée. De nos jours,
l'opposition s'est calmée ; mais elle est loin d'avoir complètement

disparu.
A cet antagonisme que l'histoire nous montre existant sans

cesse sous une forme ou sous une autre correspond dans

la pensée une différence d'attitude en ce qui concerne la
recherche de la vérité. Caractériser cette dernière est chose

difficile, car, pour cela, il faudrait, avant tout, déterminer
exactement l'objet dont s'occupe la philosophie et les
opinions varient à ce propos. Les uns, avec Hegel, définissent
la philosophie comme étant la science de l'absolu. D'autres,
comme M. Paulsen, sont plus modestes et ne voient en elle

que ia synthèse de toutes les connaissances scientifiques.



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 95

L'école écossaise, avec Thomas Reid, la réduisait simplement
à la psychologie. Sans trancher ce débat, disons seulement

ce qui suit pour le sujet qui nous occupe.
Le problème religieux est pour la philosophie un problème

important sans doute, mais au même titre que les autres et à

la solution duquel son existence n'est pas liée. Affirmer que
l'esprit humain est capable de savoir quelque chose, ne fût-
ce que son impuissance à rien connaître, estimer que, malgré
les apparences, il progresse dans l'acquisition du vrai, voilà,
nous semble-t-il, le seul postulat auquel est attaché le sort
de la philosophie, quel que soit du reste le domaine exact qui
lui est attribué.

Dès lors, peu importe au philosophe en tant que philosophe

si par ses recherches il est amené à découvrir ou non
l'existence d'un ou de plusieurs dieux. Et, à supposer que
des êtres transcendants existent, leur nature ne l'intéresse

pas à un autre titre que celle d'autres êtres. Il en est de même

pour la question suivante : Le monde et ses lois, les créatures

qui l'habitent, sont-ils le produit d'une force inconsciente ou
l'œuvre de personnalités divines? L'homme peut-il entrer en

communication avec ces dernières et sa vie est-elle soumise à

leur action bienveillante ou malveillante Ce sont là des
problèmes dont la solution négative ou positive a une égale
valeur pour le philosophe et dans lesquels le désir de

connaître entre seul en jeu. Même attitude lorsqu'il s'agit d'établir

une distinction entre le bien et le mal et les

conséquences qui en résultent au point de vue religieux. Y a-t-il
un désordre moral dans le monde et, si oui, où doivent en
être cherchés la cause et le remède? Ce sont là des questions
qui intéressent le philosophe à titre de connaissances seulement.

Un système de philosophie qui supprime toute
différence entre le bien et le mal ou qui nie l'existence de Dieu,
ne peut être jugé défectueux pour cette seule raison. Pour
Aug. Comte, par exemple, l'idée religieuse n'est qu'une phase
momentanée dans le développement de la pensée humaine ;

dans l'état positif, l'esprit humain abandonne la recherche



96 ARNOLD REYMOND

de l'absolu et se borne à l'observation des phénomènes et de

leurs relations invariables; les idées religieuses doivent donc

disparaître.
Par une autre voie, Herbert Spencer aboutit à un résultat

analogue. Selon lui, les idées et les coutumes religieuses ont
pris naissance dans le culte que les peuplades primitives
rendaient à leurs héros favoris. Les explications métaphysiques,

qui doivent leur origine à la religion, n'ont donc
aucune valeur; en dehors du domaine accessible à l'investigation

scientifique se trouve celui de l'inconnaissable dont
on ne peut rien affirmer sinon qu'il est. Quelques-uns, avec
Haeckel, vont même jusqu'à supprimer la possibilité de toute
religion. L'univers s'explique complètement par les seuls

concepts de force et d'atome.
Tous ces systèmes ont leur place dans le champ de la

philosophie et leur valeur dépend uniquement de la satisfaction
plus ou moins grande qu'ils apportent à l'intelligence ; aussi
les conclusions favorables ou défavorables à la religion,
auxquelles ils aboutissent, doivent-elles être jugées à ce point
de vue seulement. Comme la religion a sa source dans un
autre besoin que celui de connaître, il est bien rare que la
philosophie réponde pleinement aux exigences de la pensée

religieuse. Ce n'est pas, semble-t-il, sans subir des altérations

souvent profondes que les aspirations religieuses trouvent

leur place légitime dans un système de philosophie
générale.

La pensée chrétienne, par exemple, a souvent failli être
dénaturée par des courants philosophiques étrangers à sa

source. Dès les premiers siècles, les philosophes gnostiques
par la théorie des éons font courir de grands risques au
christianisme des origines. Le rôle que peu après la
philosophie platonicienne exerça sur l'élaboration de la pensée
chrétienne fut capital et son influence n'a pas été en tout
point heureuse. Dans les temps modernes, les idées d'un
Spinoza ou d'un Kant ont été prépondérantes dans l'exposé
théorique des vérités chrétiennes; et ces idées sont loin de



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 97

toujours répondre aux aspirations du croyant et de légitimer
ses expériences.

On le voit, le domaine religieux n'est pas le domaine essentiel

à la philosophie proprement dite. Il en est tout autrement

pour la philosophie religieuse. Pour elle, l'expérience
religieuse est le problème capital par excellence. Jusqu'à
preuve indubitable du contraire, elle la tient pour une
donnée irréductible et qui s'impose à titre d'inconditionné.
Dans l'être humain, la fonction religieuse est une fonction de

valeur égale à celle de la pensée. Or, de même que la
philosophie générale regarde la pensée et son activité comme
un fait primordial, ainsi en est-il de la philosophie religieuse
qui considère la religion comme une donnée spécifique et

qui ne peut se ramener à des faits d'un autre ordre. L'expérience

religieuse est alors prise comme pivot des recherches
dans l'explication des problèmes que l'univers et la vie
posent à l'esprit humain.

L'angle spécial sous lequel la philosophie religieuse envisage

les problèmes cosmologique et ontologique, nous autorise

par conséquent à la distinguer de la philosophie en

général. Cette distinction n'exclut pas du reste une parenté
très profonde. C'est à la philosophie, en particulier, que la
philosophie religieuse empruntera ses méthodes et ses

moyens d'investigation. Celle-là lui sera surtout d'un
précieux secours pour contrôler ses affirmations et pour éprouver
la solidité de ses constructions. Réserve faite de son point
de départ et des conséquences qu'il entraîne, la philosophie
religieuse se comportera comme la philosophie générale.

Mais dans ce cas ne peut-elle se confondre avec la dogmatique,

et quelle nécessité y a-t-il à séparer ces deux
disciplines? M. Sabatier, par exemple, ne les distingue pas. Après
avoir signalé le danger que la dogmatique court de s'inféoder

soit à la philosophie, soit à l'histoire de dogmes, il
s'exprime ainsi dans son Esquisse d'une philosophie de la religion:
« La dogmatique échappe à ce double péril, d'abord en
prenant pour objet d'étude ia tradition doctrinale de l'Eglise



98 ARNOLD REYMOND

chrétienne, en la ramenant à son principe générateur, en la
suivant dans ses formes successives et son évolution nécessaire,

et ensuite en appliquant librement, à cette matière
objective, les principes et les règles d'une méthode vraiment
rationnelle, qui puisse être avouée comme telle par les

philosophes. Elle fait ainsi, à proprement parler, la philosophie
de la religion en général et celle du christianisme en
particulier, s'efforçant, en toute loyauté de pensée, de rattacher la
conscience de l'Eglise à la conscience générale de l'humanité,
et de nouer ou d'entretenir entre elles des communications
également profitables à toutes les deux, » p. 339. Nous ne

pouvons cependant partager l'opinion de M. Sabatier et voici
pourquoi: l'objet dont s'occupe la dogmatique reste, malgré
tout, différent de celui que poursuit la philosophie religieuse.
Cherchons à le voir en les opposant l'une à l'autre.

Essayons, pour cela, de définir la dogmatique ; la tâche est

délicate, car la définition en a varié au cours des siècles.
Dans les écrits apostoliques, les germes de démonstration
dogmatique reposent sans doute et avant tout sur l'expérience
individuelle ; mais les preuves théoriques sont tirées de

l'Ancien Testament considéré comme la source de toute vérité.
Ce livre reste, pour les premiers croyants, la base de l'édification

religieuse et son autorité est reconnue par tous absolument.

La vie de Jésus-Christ, ses enseignements et sa mort
sont le terme nécessaire auquel devaient aboutir les promesses
de l'Ancien Testament. A cet antique document, thème de la

dogmatique primitive, s'ajoutèrent, par la suite, les écrits
des apôtres qui, de bonne heure, revêtirent un caractère sacré

et dont la tradition fixa peu à peu l'interprétation tenue

pour normale. Cette tradition, résultat d'un labeur théologique

considérable, fut sanctionnée par le décret des conciles
œcuméniques. C'est sur cette base à la fois biblique et
traditionnelle que durant tout le moyen âge les penseurs catholiques

édifieront la dogmatique. Dans ce travail, les innovations
seront permises dans la limite où elles ne heurteront pas les

doctrines déjà fixées. Les troubles du seizième siècle et les



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 99

divisions qui éclatèrent, à ce sujet, dans les conciles, ébranlèrent

les bases, jusque-là solides, de la dogmatique catholique.

Aux anciennes assises s'ajoute alors l'autorité du pape

qui alla grandissant jusqu'au moment où elle fut, en 1870,

déclarée infaillible. Cette proclamation achève l'œuvre
commencée depuis des siècles. La dogmatique catholique se trouve
ainsi déterminée dans son objet qui est la tradition et dans sa

méthode qui repose sur un principe d'autorité sûr dans son

application et déclaré infaillible.
La réforme du seizième siècle orienta la pensée chrétienne

dans une autre direction. Dès l'origine, la Bible fut considérée

comme l'objet propre de la dogmatique, mais à la suite
des divergences que, de bonne heure, son interprétation
suscita, elle fut, au dix-septième siècle, déclarée infaillible. La
tâche de la dogmatique fut alors de donner fidèlement un
exposé systématique des vérités qui étaient renfermées dans

ce document. L'on sait de quelle manière la critique historique

d'une part, le développement des sciences de l'autre,
ont complètement battu en brèche la croyance à l'inspiration
littérale de la Bible. La dogmatique s'est vue, à ce moment,
forcée de changer, en partie, tout au moins, et son objet et

sa méthode d'exposition.
Aussi pour Schleiermacher, par exemple, la dogmatique

est-elle « l'exposé scientifique de la doctrine chrétienne ayant
cours, à un moment donné, dans une Eglise donnée. » Il en
est de même ou à peu près pour le théologien Rothe. C'est

donc avant tout à la Bible et aux professions de foi qu'il faut
avoir recours pour formuler la dogmatique. Mais, la plupart
des théologiens modernes repoussent cette manière de voir à

cause de l'arbitraire qu'elle comporte dans sa justification.
Les symboles confessionnels d'une Eglise ne sauraient, en

principe, revêtir une valeur normative aux yeux du protestant
ni servir, par conséquent, de principale matière au travail
de la dogmatique. Aussi, est-ce de plus en plus à l'expérience
personnelle et collective que la théologie moderne en appelle

pour justifier ses affirmations. Elle espère, par cette voie,



100 ARNOLD REYMOND

déterminer son objet d'étude en utilisant les méthodes
d'investigation scientifique et philosophique ; mais, dans ce travail,
elle rencontre des difficultés insurmontables.

L'expérience religieuse chrétienne, en effet, se produit
directement ou indirectement au contact d'un fait historique.
Or, dégager ce fait dans sa pureté, puis en déterminer la
nature et la portée pour la foi chrétienne, c'est là une tâche qui
semble comporter un arbitraire inévitable. De là, pour la
dogmatique protestante, un obstacle presque invincible
lorsqu'elle cherche à définir son objet.

De quelle manière s'y prendre, en effet, pour établir
exactement la vie et les enseignements de Jésus-Christ et de ses

apôtres Jugera-t-on les documents qui nous les rapportent
par les procédés historiques ordinaires, c'est-à-dire en écartant

les éléments tenus pour légendaires ou miraculeux? A
cette question, les théologiens répondent différemment et

délimitent en conséquence l'objet de la dogmatique de diverses
façons.

Et si le désaccord règne sur la question des faits historiques,

il n'est pas moins grand lorsqu'il s'agit de déterminer
la nature et la portée de ces faits pour la foi chrétienne. C'est

sans doute au contenu de l'expérience personnelle, confronté
avec celui de l'expérience collective, que le théologien en

appelle ; mais, suivant les écoles, ce contenu et l'objet de la
dogmatique, par conséquent, se trouvent définis d'une
manière différente. Pour M. Sabatier, par exemple, «c'est l'évangile

du salut par la foi du cœur, la révélation d'un rapport
nouveau, du rapport filial créé et réalisé entre l'homme
pécheur et perdu et le Père qui l'appelle et qui lui pardonne. »

Mais tous les théologiens ne souscriraient pas à cette norme;
plusieurs estimeraient qu'elle ne tient pas compte de toutes
les données de l'expérience chrétienne et qu'elle l'appauvrit.
Selon eux, cette dernière comporte une affirmation plus
étendue relativement au rôle que jouent, dans la vie du croyant,
l'autorité et la personne de Jésus-Christ. Le livre de M.

Harnack sur « l'Essence du christianisme s a soulevé la grave
question de savoir si Christ appartient à l'Evangile, et les po-



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 101

lémiques qui se sont élevées là-dessus montrent combien il
est difficile de s'entendre sur ce sujet.

Cependant, malgré des divergences profondes, un caractère
reste commun à toute dogmatique catholique ou protestante,
c'est le suivant : l'expérience religieuse qu'elle se propose
pour objet d'étude, gravite autour de Jésus-Christ et de ses

disciples de tout temps. Dieu s'est révélé dans l'histoire et
cette révélation a eu son point culminant dans la religion
chrétienne, quel que soit du reste le rôle qui, à l'heure actuelle,
est attribué à son fondateur. L'objet de la dogmatique est
donc d'expliquer le contenu de l'expérience religieuse normalement

chrétienne.
Il est facile de voir maintenant pourquoi la philosophie

religieuse doit en être distinguée. Elle envisage comme cas

particulier d'un problème général le problème que la dogmatique

a spécialement en vue. La religion chrétienne sera
considérée par elle comme une branche fort importante sans
doute de la vie religieuse; mais elle sera étudiée au même

titre que d'autres religions également importantes, telles que
le bouddhisme ou le mahométisme. Par suite, divers problèmes
qui, par la nature même de l'expérience chrétienne, peuvent
être négligés ou effleurés par la dogmatique, se poseront pour
la philosophie religieuse.

Doit-elle pour cela se confondre avec l'histoire des religions
Non pas, car cette dernière joue vis-à-vis d'elle le même rôle

que l'histoire des dogmes joue à l'égard de la dogmatique.
L'histoire des dogmes cherche, en effet, à décrire aussi
exactement que possible les diverses phases par lesquelles a passé
la pensée chrétienne. Elle étudie la naissance et le développement

des dogmes, les causes historiques ou psychologiques
qui ont influé sur leur élaboration. La dogmatique, au
contraire, s'efforce de démêler les éléments stables qui persistent
au travers de toutes les fluctuations de la pensée chrétienne.

Le rapport qui existe entre la philosophie religieuse et
l'histoire des religions est de même nature, nous semble-t-il.
L'histoire des religions a pour mission de décrire les diverses
formes que, dans l'humanilé, la vie et la pensée religieuses ont



102 ARNOLD REYMOND

revêtues, c'est-à-dire d'en étudier, dans la mesure du possible,
les origines et d'en suivre les modifications au cours de

l'histoire.
La philosophie religieuse, au contraire, s'efforce de

discerner au travers des manifestations que décrit l'histoire des

religions, l'élément qui leur est commun. Elle essaie d'en
déterminer la signification et la portée. Tous les peuples ont-
ils eu la notion du bien et du mal et l'ont-ils toujours
rapportée à leur expérience religieuse Le sentiment du péché
qui est à la base du christianisme existe-t-il de même dans
d'autres religions et de quelle manière? Quelle est au juste
la signification du polythéisme comparé aux religions
monothéistes? Voilà tout autant de questions, et l'on en pourrait
citer d'autres, auxquelles la philosophie religieuse s'attache
exclusivement. L'histoire des religions lui sera précieuse,
indispensable même dans ce travail, car c'est elle qui lui
fournira la matière de son étude. C'est donc l'expérience
religieuse humaine, dégagée des éléments accidentels, que la
philosophie religieuse prendra pour objet de ses recherches.

Ne faut-il pas alors la réduire à la psychologie religieuse
Cette branche, en tant que science, a longtemps été regardée
comme impossible; fondée depuis peu, elle compte déjà
plusieurs représentants distingués. La philosophie
religieuse doit cependant en être séparée. La psychologie, en

effet, se propose d'étudier le' ait religieux dans ce qu'il a

d'accessible à l'observation extérieure. C'est à ce point de vue
qu'elle cherche à caractériser l'état d'âme appelé religieux, à

en déterminer les circonstances physiologiques et à montrer
les idées, sentiments ou volitions qui l'accompagnent ; mais
l'existence des réalités suprasensibles auxquelles l'expérience
religieuse prétend se rattacher, lui importe peu et la tâche
de justifier cette croyance est en dehors de son domaine. Or,
cette tâche reste capitale pour la philosophie religieuse.

L'objet qu'étudie cette dernière et le but qu'elle se propose
peuvent être maintenant clairement définis. Considérant

l'expérience religieuse comme une donnée irréductible, quitte



INTRODUCTION A UN COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 103

à justifier cette affirmation au cours de son travail, la
philosophie religieuse s'efforce de déterminer la portée ontologique

et cosmologique que cette expérience implique.
Mais comment entreprendre l'étude d'un pareil sujet? Cher-

chera-t-on tout d'abord à montrer que la religion est une
fonction primordiale de la nature humaine et cela au même

titre que la pensée Mais l'on se heurte à une difficulté. Que

faut-il entendre par religion et quelle en est l'essence? Il
semble impossible de répondre à cette question sans une
idée préconçue qui fausse le problème et sa solution. Essaiera-
t-on alors, par une comparaison empirique, de démêler dans
les diverses religions l'élément vrai qui leur est à toutes

commun Mais comment opérer ce triage et distinguer ce

qu'il peut y avoir de vrai ou de faux dans telle affirmation
religieuse? N'est-ce pas préjuger faussement le problème que de

choisir pour norme de ce travail une déduction qui ne peut
être qu'empruntée à un système de philosophie générale?

Dans le Marchand de Venise, Shakespeare met en scène

une noble dame, du nom de Portia, dont trois prétendants
recherchent l'alliance. A la suite d'une conversation avec l'un
d'eux, Portia dit à sa suivante : «. Allez, tirez les rideaux et

montrez à ce noble prince les diverses cassettes. » « Et vous,
dit-elle au prince, faites votre choix. La première cassette,

qui est d'or, a comme inscription : Qui me choisit obtient ce

que plusieurs hommes désirent. La deuxième, d'argent, porte
cette promesse : Qui me choisit gagnera autant qu'il mérite.
Sur la troisième, qui est de plomb, se trouve cet avertissement

: Qui me choisit donne et hasarde tout ce qu'il a. L'une
des cassettes contient mon portrait, prince, et si vous la
choisissez, je vous appartiens. » Le prince, après mûre réflexion,
se décide pour la cassette d'or, qui était vide. Le second
prétendant fit de même un choix malheureux. Le troisième seul

sortit victorieux de l'épreuve.
Le problème qui nous occupe se présente également sous

divers aspects, entre lesquels chacun choisit d'après son

tempérament; mais l'orientation prise influe sur le sens etia
solution du problème et risque fort de les fausser. Peut-être



104 ARNOLD REYMOND

dans ce domaine en sera-t-il toujours ainsi et sera-t-il toujours
chimérique d'espérer une solution uniforme et qui satisfasse

chacun. Cherchons cependant à réduire au minimum le
coefficient des appréciations individuelles que comporte notre
étude, et cela de la manière suivante.

Dans le chaos des pensées contraires qui agitent le monde

contemporain il est un domaine où l'accord tend à se

produire de plus en plus, c'est celui des sciences. Non que les

savants soient unanimes sur la signification métaphysique
qu'il faut attribuer aux phénomènes dont ils s'occupent. Mais,
quelle que soit leur opinion à cet égard, ils affirment, les

uns et les autres, au nom de l'expérience, que les phénomènes
du monde sensible se conditionnent mutuellement et qu'il
est possible d'en découvrir les relations de plus en plus
exactement. Cette double affirmation soulève de graves problèmes
au point de vue philosophique. Qu'entendre par le rapport
de cause à effet qui paraît en être la conséquence La
méthode qui consiste à induire, du particulier au général, n'est-
elle pas abusive et illégime? A ces questions le savant ne
répond pas, car leur solution n'intéresse pas l'existence et le

progrès des sciences dont il s'occupe. Il sait avec une
confiance que l'expérience ne dément pas, mais confirme au
contraire, qu'un phénomène déterminé avec rigueur, dans ses

conditions, se reproduit dans les mêmes conditions, l'expérience

restant toujours et en dernier ressort le moyen de

contrôler les résultats acquis. Quelle que soit, par exemple,
la nature de la lumière et son mode de propagation, cette
propagation se fait toujours suivant des directions et des

vitesses constantes, si les conditions du phénomène restent
identiques.

Il est donc un domaine où l'accord semble s'établir entre
tous, c'est celui des lois scientifiques, envisagées dans leur
signification pratique et non dans leur portée métaphysique.

Pour le sujet qui nous occupe, partir de ce domaine nous
semble la méthode la plus judicieuse. L'expérience religieuse,
en effet, par son existence et son activité, comporte des

affirmations qui portent sur les relations phénoménales dont



INTRODUCTION A UN* COURS DE PHILOSOPHIE RELIGIEUSE 105

s'occupe le savant. Dans quelle mesure ces affirmations sont-
elles compatibles avec l'expérience scientifique? c'est là, nous
semble-t-il, la première question à résoudre.

Mais, dès le début, une difficulté apparaît dans ce travail
de comparaison. Les affirmations de la conscience religieuse
ne sont pas une donnée à priori de la pensée humaine et

nous ne savons où les trouver dans leur pureté et leur généralité

; nous sommes donc forcés de prendre, tout d'abord,
comme terme de comparaison avec les sciences, le contenu
d'une religion déterminée. Nous choisirons le christianisme
et cela pour les raisons suivantes : D'abord, cette religion est

plus à portée de notre expérience immédiate. Ensuite, elle
est la mieux connue, soit dans ses origines, soit dans son

développement historique.
Nous prendrons donc comme données provisoires les

affirmations de la conscience chrétienne, dans leurs grandes
lignes et telles que l'histoire des dogmes nous les révèle.
Nous chercherons à voir si elles contredisent, et jusqu'à quel
point, l'expérience scientifique ordinaire. Nous verrons
également si le progrès des sciences élargit ou rétrécit le contenu
de l'expérience chrétienne. M. Benouvier, par exemple, invoque

la contradiction du nombre infini pour nier l'existence
éternelle de Dieu. L'examen des sciences mathématiques nous
montrera jusqu'à quel point une assertion de ce genre peut
être justifiée. Plusieurs savants s'appuient sur les lois de la

thermodynamique et sur le principe de la conservation de

l'énergie pour résoudre le problème relatif à l'éternité du
monde physique ou à sa création à un moment déterminé du
temps. Les sciences physiques et chimiques autorisent-elles
de semblables solutions Dans un autre domaine, plusieurs
penseurs font appel aux lois scientifiques pour nier les miracles

rapportés par les récits bibliques. Nous aurons à examiner

jusqu'à quel point une conclusion de ce genre est
permise. Nous en agirons de même pour tout problème analogue
à ceux que nous venons de citer.

Par ce travail, les affirmations de la conscience chrétienne
seront légitimées dans ce qu'elles peuvent avoir de vrai et de

THÉOL. ET PHIL. 1904- 8



106 ARNOLD REYMOND

juste au regard de l'expérience scientifique ordinaire. Après
les avoir ainsi soumises séparément à la critique, il nous sera
possible de les comparer entre elles et d'en découvrir les
liaisons organiques ou peut-être même les contradictions
internes.

La psychologie et l'histoire des dogmes nous seront d'un
précieux secours pour cela.

De cette façon, le contenu de l'expérience chrétienne, dans

ce qu'il a de légitime, sera mis en lumière, et nous pourrons
l'étudier dans ses rapports avec le contenu des autres
religions. Plusieurs questions se poseront alors. La religion
chrétienne tient-elle compte de toutes les aspirations
religieuses que nous révèle l'examen d'autres religions? Et s'il
se trouve en elle des lacunes à cet égard, est-ce un bien ou
un mal à en juger d'après l'équilibre psychologique que toute
affirmation religieuse prétend établir chez l'homme? C'est à

ce moment de notre étude qu'il faudra examiner si le
christianisme des origines est tel que nous le rapporte la tradition
évangélique et apostolique et s'il doit occuper une place
privilégiée dans l'histoire religieuse de l'humanité.

Ce travail achevé, il sera possible de déterminer la portée
ontologique et cosmologique de l'expérience religieuse et de

construire une métaphysique qui tiendra compte des résultats

acquis. Une théorie de la connaissance sera au préalable
élaborée.


	Introduction à un cours de philosophie religieuse

