
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1904)

Heft: 1

Artikel: Le messianisme de Jésus de Nazareth

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH

PAUL CHAPUIS

Dans un précédent article1, nous avons discuté, à propos
de publications récentes, quelques-uns des problèmes de la
vie de Jésus, essentiellement ses miracles et la notion du

royaume de Dieu qui est le centre vivant de sa prédication.
Cette idée, nous l'avons examinée et établie avec plusieurs de

nos contemporains, entre autres, Ed. Stapfer, de Paris, et
J. Weiss, de Marburg, comme revêtue de couleurs eschatologiques

précises. C'est là la part, ou si l'on veut, le tribut que
le Maître a payé à l'apocalyptique très florissante et très
active à l'heure où il a vécu.

Aujourd'hui, il nous reste à examiner un troisième et capital

problème, celui du messianisme. On le déterminera, dès

l'abord, dans ses traits essentiels, en posant les questions
suivantes : Quand et comment Jésus de Nazareth a-t-il proclamé
sa messianité, s'il l'a jamais proclamée Une question de

temps et une question de mode. Nous commencerons par la
seconde qui, très logiquement, nous conduira à la première.

I

Ordinairement et pour une large part, on rattache tout
d'abord le messianisme au titre de « Fils de l'homme », par
lequel Jésus avait coutume de se désigner lui-même. C'est,

1 Voir Revue de théologie et de philosophie.



b PAUL CHAPUIS

peut-on dire, le nom qu'il emploie le plus souvent, quand il
veut attirer J'attention sur le caractère spécifique de son
œuvre et de son individualité1. Jadis, on s'en souvient, on
croyait distinguer deux formes de l'emploi de ce nom. L'une
aurait indiqué la profonde humilité de Jésus, sa grandeur
dans la bassesse, pour ainsi dire ; ainsi : « Les renards ont
des tanières, les oiseaux du ciel des nids, mais le Fils de

l'homme n'a pas un lieu où reposer sa tête 2. »

L'autre marquerait, au contraire, la grandeur du Maître et
la sublimité du rôle qu'il s'attribuait. Ainsi ce texte frappant :

ce Le Fils de l'homme est maître même du sabbat3. »

D'autres auteurs, probablement les moins suivis, faisaient
de ce nom le synonyme de « fils d'homme », désignation que
l'on rencontre, à chaque pas, dans les œuvres du prophète
Ezéchiel4 ; il serait synonyme de notre « mortel » et marquerait,

avec une sorte de solennité, le sentiment qu'avait Jésus

de sa nature contingente.
Ce sont là des interprétations, assurément dignes d'intérêt,

mais qui ont le grave défaut de ne pas reposer sur des données

sérieuses; ces opinions-là, dirais-je, ont l'air de simples
généralisations, à peu près comme celles plus dogmatiques
et plus philosophiques, qu'on voulait bien prêter au simple
laïque, comme dit Wernle, que fut Jésus. Ainsi on a vu, dans

ce sens générique, une indication de la nature humaine de

Christ ; Neander l'entendait de l'homme idéal, non pas de

celui qui est ; mais de celui qui devrait être.
Ces dernières années, cette désignation de Fils de l'homme

a été l'objet de nombreuses et précises études qui ont aidé à

déterminer mieux le sens de l'expression 5. Wellhausen, pour
citer quelques noms, a résumé, pour une part, sa pensée, en

1 Au dire de Ph. Zahn (Das Evangelium Matthäus 1903), on trouve ce nom

trente fois dans Matthieu, treize fois chez Marc, et Luc l'a vingt-quatre fois, un

nom très ordinaire comme on voit.
2 Mat. Vili, 20.
3 Marc II, 28.
« Ezéch. II, 2 ; VI, 2 ; VII, 2 ; XI, 15, etc.
5 Voici les principales études sur le sujet: Wellhausen, Israël, und jüd. Gesch.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 7

faisant du fils de l'homme ce l'homme normal relativement à

ses rapports avec Dieu. » Sans renier absolument cette acception,

Lagarde la considère comme un aramaïsme qui serait
tout simplement le synonyme du substantif « un homme » ou,
comme le dit Arnold Meyer, l'équivalent de notre «

quelqu'un». Tout récemment, un licencié en théologie, Paul

Fiebig1 a fait, sur ces matières, d'abondantes recherches, jusque

dans le Talmud de Babylone et dans celui de Jérusalem,
et il arrive, en substance, aux conclusions suivantes : Les

sources consultées semblent démontrer que l'expression :

« fils de l'homme » avait, à l'époque de Jésus, des sens assez

divers, parmi lesquels ceux d'« homme» ou bien (f, un homme »

ou encore ce quelqu'un » sont les plus fréquents.
Mais, d'autre part, et sans discuter longuement, les Synoptiques,

confirmés en cela par des textes de l'Apocalypse d'Hénoch

et du IV Esdras, montrent assez clairement qu'au
premier siècle de notre ère ce nom de Fils de l'homme paraît
avoir été un titre assez connu du Messie, ce que Lielzmann
et même Wellhausen, c'est un mot deJ. Weiss, se sont donné

beaucoup de peine à contester. Je n'entrerai pas dans le
détail de ce débat qui, comme le professeur de Marburg l'a
remarqué, est presque entièrement philologique et en somme
sans portée essentielle dans la question. Bornons-nous à

quelques observations générales.
Ce qui est vrai, tout d'abord, c'est que, à lire les Synoptiques,

Jésus emploie ce nom propre presque aussi souvent

que le pronom personnel de la première personne. Fréquemment

même, si l'on veut bien comparer les textes entre eux, on
verra qu'ici il y a « homme » ou ce Fils de l'homme », tandis que
le passage parallèle use du simple « moi ». Un des exemples
les plus frappants est celui de Matthieu V, 11 : « Heureux serez-

vous lorsqu'on vous outragera et vous persécutera et qu'on

ire édit. 1894, p. 312. Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten, VI, 1899; Dalmann,

Worte Jesu, I, 1898; Drummond, The use and meaning of the phrase « The son

of man » in the synoptic gospels. Journal of theol. studies, 1902 ; Arnold Meyer,
Die Muttersprache Jesu, 1895; Lietzmann, Menschensohn, 1896.

1 P. Fiebig. Der Menschensohn, Jesu Selbstbezeichnung, 1901.



8 PAUL CHAPUIS

dira, faussement, contre vous toute espèce de mal à cause de

moi. » Dans Luc VI, 22, le même logion est reproduit ; mais
ici le à cause de moi est remplacé et en quelque sorte précisé

par un à cause du Fils de l'homme. Autre exemple : Dans

Matthieu XVI, 13, Jésus demande : ce Qui dit-on qu'est le Fils
de l'homme?» Marc, dans la même narration, VIII, 27, pose,
au contraire, la question en ces termes : « Qui dit-on que je
suis » Ces parallèles, qu'on pourrait aisément multiplier,
sont assurément très dignes d'attention. Mais, la conclusion
qu'on en tire n'est-elle pas très douteuse et ne faut-il pas
peut-être chercher la cause possible des deux formes de

narration dans des raisons rédactionnelles? Il serait possible,
par exemple, que le moi de Matthieu rende une autre rédaction,
une autre traduction des Logia que celle que Luc a eue sous
les yeux. Il est possible encore que ce moi, s'il est le fait des

Logia, ce qui reste douteux, ait semblé, au troisième synoptique,

un terme trop abstrait et moins immédiatement sai-
sissable que celui de Fils de l'homme.

Du reste, comme le dit très bien Barth 2, ce si l'on y prend
garde, on verra que Jésus n'emploie ce titre de Fils de

l'homme que dans un cadre précis d'idées (ce qui n'est pas
le cas du pronom personnel) ; tout d'abord, lorsqu'il parle de

sa tâche et de sa destinée personnelle. Le Fils de l'homme est

venu pour servir3, pour chercher et sauver ce qui est perdu4 ;

il répand la bonne semence, pendant les jours du Fils de

l'homme5; il souffrira beaucoup, mais il reviendra dans la
gloire6. Tout lecteur des évangiles, par contre, sentira que
Jésus ne dirait pas : ce Donne à boire au Fils de l'homme, »

mais seulement : ce Donne-moi à boire 7. » Ensuite, cette expression

se rencontre volontiers quand, pour une cause ou une
autre, le Maître se pose et se distingue en face des autres
hommes, spécialement en face de ses auditeurs. En tant que
Fils de l'homme il se distingue des oiseaux du ciel et des

1 J. Weiss, Die Predigt Jesu, vom Reiche Gottes, 2«édit. 1900,[p. 162.
2 Barth. Hauptprobleme des Lebens Jesus. 2e édit. 1903, p. 234.
3 Mat. XX, 28. — « Luc XIX, 10. — 5 Mat. XIII, 37. — 6 Luc XVII, 22.

' Mat. XVII, 12 ; XYI, 27 ; Jean IV, 7.



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH 9

renards ', de Jean Baptiste 2, de Jonas3, de Judas Iscariot4 et
même de Dieu et du Saint-Esprit5. En face de l'impersonnel,
au contraire, Jésus usera volontiers du pronom de la
première personne : celi a été dit aux anciens.... mais moi je vous
dis6.» En un mot, il s'appellera lui-même Fils de l'homme,
lorsque, d'une façon ou d'une autre, il s'agit de relever ou de

souligner la tâche spéciale de sa vie. »

Ce sont d'utiles et je crois en somme concluantes
observations. Mais il faut creuser davantage encore et nous
demander, si possible, quelle est l'origine de ce titre très spécifique.

Jésus, remarquons-le encore, se le donne lui-même,
mais jamais ses auditeurs ne l'emploient. Ils se contentent
des noms usuels de Babbi7, fils de David 8, mais aucun d'eux
n'use jamais de l'appellation que nous discutons. C'est dire
déjà qu'elle n'était pas une expression courante et populaire
et c'est précisément pour cette raison, comme nous le
montrerons, que Jésus l'a choisie. Mais auparavant essayons d'en
dire l'origine précise, qui jettera quelque lumière sur la
signification historique de ce nom, si discuté depuis un siècle
à peu près.

Or, pour ce qui est de l'origine, tous les historiens sont à

peu près d'accord pour la trouver dans le fameux texte de

Dan. VII, 13. Les arguments en faveur de ce point de vue
sont nombreux et concluants. Nous les dirons tout à l'heure.
Seul, si je ne me trompe, Gunkel de Berlin, le savant auteur de

Schöpfung und Chaos, un livre qui semble devenir classique,
estime que ce nom Fils de l'homme n'aurait aucun rapport
avec l'apocalypse de Daniel 9. C'est bien là dépasser la
mesure ; que Jésus ne l'ait pas lu, qu'il n'ait pas eu entre les
mains de manuscrits de l'ouvrage, je veux bien le croire,
mais qu'il n'ait pas été informé par la synagogue, dont il
suivait régulièrement les cultes, par l'opinion où cette
apocalypse nourrissait les préoccupations et les passions du

1 Mat. XXVI, 24, — 2 Marc II, 10. ; Mat. XII, 32. — 3 Mat. V, 21 et passim.

— * Mat. XXVI, 24. — s Marc II, 10; Matth. XII, 32. — » Mat. V, 21 et passim.

— 7 Marc IX, 5; XI, 21, etc. — « Math. XV, 22.
9 Zeitschrift für Wissenschaftl. Theologie. XLII, 4. p. 587 et suivantes.



10 PAUL CHAPUIS

messianisme national, cela, au contraire, me paraît malaisé
à admettre. En tout cas il est facile de montrer par les

réponses du Maître devant le sanhédrin4 que s'il n'avait pas lu,
ce qui s'appelle lire, les textes de Daniel, il en avait du moins

appris quelques affirmations principales, ne fût-ce que par la
tradition commune que ce document avait fortement imprégnée.

Et ce nom de Fils de l'homme, s'il n'a pas été puisé
dans un manuscrit, ce qui est fort possible, ne peut guère
procéder que de là. Mais quel est son sens dans la vieille
apocalyse?

Ici, on le sait, il se trouve dans les ce visions nocturnes »

que décrit le voyant. Il contemple, sortant de la mer, quatre
grands animaux, un lion qui a des ailes d'aigle, un ours, un
léopard et un monstre à dix cornes. Ce sont là les symboles,
tous les exégètes sont d'accord sur ce point, des grands
empires du temps, de leur force matérielle et brutale. A ces

figures de la force bestiale des empires mondains est opposée

une autre figure, semblable a un fils d'homme, littéralement
ce comme un fils d'homme » qui n'émerge pas du sein des

flots, mais descend du ciel sur les nuées. A lui est donnée la
domination définitive, la puissance, le pouvoir.

Sans entrer dans des considérations exégétiques, qui nous
entraîneraient trop loin, il est permis d'affirmer que dans le
document original ces figures colossales des quatre animaux
désignent dans le style des apocalyses les empires du monde

qui environnent le peuple de Dieu. Leur plus sérieux attribut,

leur plus frappante et leur plus sérieuse qualité est
la puissance matérielle. A cette force est opposé le peuple
d'Israël, incarné dans la figure du fils d'homme. Malgré des

apparences moins terrifiantes, malgré, dirais-je, son apparente
faiblesse, c'est elle qui a la vraie force qui vient du ciel;
aussi reçut-elle, dans l'apocalypse, la domination et triomphe
des adversaires. Cette vision du chapitre VII est en quelque
mesure parallèle à celle de la statue en métaux divers et
aux pieds d'argile que vient anéantir la petite pierre qui se

détache de la montagne1.
1 Mat. XXVI, 61. - ä Dan. II, 31-35.



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH 11

Il est dès lors probable, je dirai plus, il est certain que
pour l'écrivain de l'apocalypse, cette figure ce comme un Fils
d'homme » désigne non pas le Messie, comme on l'a pensé

parfois, mais le royaume messianique, la malcuth attendue
et désirée ou encore plus exactement le peuple d'Israël, dont
la faiblesse, surtout aux jours troublés des Macchabées,
contraste avec la force colossale des grands empires du monde.
C'est de lui que sortira la délivrance, c'est lui qui l'emportera

avec Dieu contre toutes les puissances matérielles et
mondaines.

Mais il est non moins certain que dans la suite, dans le

siècle qui précède l'ère chrétienne, la synagogue et ses écoles

ont assez généralement et naturellement traduit cette figure
du Fils d'homme, comme étant celle du Messie.

C'est en tous cas ainsi que ce titre apparaît dans le IVe

Esdras, un document de date incertaine, qu'avec d'autres
historiens je crois postérieur à l'an 70 de notre ère, date de

la ruine de Jérusalem. Il figure également et avec plus de

précision dans une autre apocalypse, celle d'Hénoch, dont
quelques parties, les plus anciennes, paraissent remonter au

règne d'Hérode le Grand (37 ante-Christum — 4 post-Chris-
tum) et peut-être plus haut encore. Qu'on me permette de

rappeler le texte de IV Esdras (chap. 13) : ce Et vidi et ecce hic
ventus ascendere fecit de corde maris quasi similitudinem
hominis. Et vidi et ecce convolabat ille homo cum nubibus
coeli. »

Il me paraît difficile de ne voir pas l'étroite parenté de ce

texte avec l'apocalypse de Daniel ; ici et là par des procédés
différents, c'est une figure, ee comme une ressemblance
d'homme » dans Esdras, ce comme un Fils d'homme » dans
Daniel. En outre un plus loin, on l'a vu, cette ressemblance
d'homme est remplacée et traduite par ce cet homme. » Et cet
homme ne peut guère dans le contexte de l'apocalypse qu'être
une désignation, vague peut être, mais d'un vague voulu, du
Messie.

L'apocalypse d'Hénoch est plus précise encore et on y
pourrait relever des textes nombreux et instructifs. Je me



12 PAUL CHAPUIS

borne au principal (chap. 46) : ce Je vis quelqu'un qui était
chargé de jours (?);.... sa tête était blanche comme de la
laine... et à côté de lui se trouvait une autre figure dont le

visage était comme la ressemblance d'un homme.... Et je
m'informai auprès d'un ange.... de ce fils d'homme et il me

répondit : celui-ci est le fils de l'homme chez qui la justice
habite. »

Ici encore, c'est toujours comme chez IV Esdras la ressemblance

d'un homme, le ce comme un fils d'homme» de Daniel,
et Henoch lui aussi interprète la figure ; il en fait celle du
fils de l'homme et lui donne cet attribut, messianique par
excellence, de la justice L

Nous pouvons conclure : La figure du fils d'homme de

Daniel est devenue dans la suite, les citations que je viens
de faire le montrent clairement, un type de l'apocalyptique
et ce type désigne le Messie des temps futurs que toutes ces

apocalypses représentent comme imminents.
C'est ce type que le Maître a choisi pour se désigner lui-

même et ce type est, par essence, eschatologique. Je veux
dire que Jésus, nous le verrons bientôt, tout Messie qu'il se

sent et se sait, projette néanmoins cette dignité dont il est

certain dans un avenir prochain, très prochain, exactement
comme le Boyaume de Dieu lui-même qui va venir.

Aux yeux de Jésus, le choix de cette désignation messianique,

qu'avaient créée les siècles antérieurs, avait, semble-

t-il, un double avantage. Elle était indicatrice du rôle auquel
il prétendait et dont il était certain, mais en même temps
cette notation avait quelque chose de réservé et ne devait
se montrer qu'aux esprits réfléchis.

Le nom de Fils de l'homme lui rappelait sans cesse ce qu'il
prétendait être et plaçait devant ses yeux la conviction et le
but de sa vie: le royaume qui va venir et dont il sera le
Messie. Ce nom, pour lui, projetait dans le royaume toute sa

1 J. Weiss, ouv. cité, p 163. — Voici encore quelques textes d'Hénoch, également

caractéristiques: XLVIII, 2; LXXII, 7, 9-14, etc. Voy. Schürer, Geschichte

des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi. Seconde édition 1898, second

vol. p. 527.



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH 13

lumière et tous ses trésors, mais s'il donnait à entendre qu'il
était le Messie, il ne jetait pas en pâture aux foules
ignorantes et passionnées une pensée, une passion propre à

réveiller tous les appétits. Le nom de Fils de l'homme, moins

connu, moins significatif que les autres, était plus ou moins
demeuré dans les écoles et n'offrait pas les dangers d'autres
désignations plus courantes. Il avait, dirai-je, quelque chose

de presque ésotérique.
C'est un caractère frappant de l'œuvre de Jésus, que les

évangiles indiquent clairement, des historiens récents ont
raison de le relever, que la manière réservée, on dirait presque

timorée, qu'il a observée dans son messianisme.
Non seulement il défend aux malades que sa miséricorde

a guéris de dire, quand ils l'ont pressenti, qu'il est le Fils
de Dieu, autrement dit le Messie l, afin d'éviter l'inévitable,
la dangereuse confusion entre son messianisme tout imprégné
de religiosité et d'héroïsme moral, jusque dans ses représentations

apocalyptiques elles-mêmes, avec le messianisme tout
politique, tout charnel de ses compatriotes ; mais il met à sa

proclamation, même indirecte2, une réserve, je dis plus, une
pudeur caractéristique. On dirait qu'il désire et qu'il veut
faire surgir cette confession du cœur même de ses adhérents
alors qu'il les aura conquis en grand nombre et préparés et

insensiblement amenés à la faire. Il prépare les siens au

royaume qui va venir et il ne saurait prématurément leur
jeter comme une pâture dangereuse cette haute pensée. A
cet égard le titre de Fils de l'homme qui disait délicatement
son messianisme, sans le proclamer à tout venant, mais en

attirant l'attention des âmes les plus profondes, était
admirablement choisi et, dans ce fait, je crois reconnaître un des

côtés, et non le moins frappant, de la pédagogie du Maître. Il
ne veut à aucun prix du messianisme politique et charnel,
il prépare le messianisme moral, traversé d'une haute
spiritualité, malgré les traits apocalyptiques qu'il a hérités du
passé et s'il n'a pas totalement réussi à vaincre ce messia-

i Mat. VIII, 4; IX, 31, etc.
2 Marc II, 28 ; Luc XI, 31-32, etc.



14 PAUL CHAPUIS

nisme charnel, même chez ses disciples, si même il a été en

apparence vaincu par ses basses tendances, du moins a-t-il
déposé quelques germes précieux qui lèveront chez les Paul
et plus tard dans les écrits johanniques.

A ce sujet, nous avons, entre autres, deux textes extraor-
dinairement impressifs, sur lesquels, avec J. Weiss1, je
voudrais un instant attirer l'attention. Ce sont tout d'abord les
textes parallèles de Mat. X, 32 et de Luc XII, 8.

Le premier synoptique dit dans le discours missionnaire
aux Douze : ce Quiconque me confessera devant les hommes, je
le confesserai aussi devant mon Père qui est dans les cieux. »

Luc de son côté s'exprime ainsi : ce Qui me confessera devant
les hommes, le Fils de l'homme le confessera aussi devant les

anges de Dieu. » Au dire des plus compétents exégètes, la
tournure qu'emploie Matthieu, plus simple, plus aisée est sans
doute ici, comme souvent, une amélioration littéraire, tandis

que Luc a probablement une forme plus rapprochée des

Logia hébreux de l'apôtre péager.
La manière dont les textes cités, dit encore le professeur

de Marburg2, mettent en parallèle le moi et le Fils de l'homme,
montrent une fois de plus que Jésus évite soigneusement de

s'identifier avec le Messie glorifié qui, pour lui, reste toujours
une grandeur eschatologique, réservée à un prochain avenir.
Il en parle comme d'une chose qui sera et, si l'on veut bien

réfléchir, cette manière, au premier abord étrange, de s'exprimer

est au fond des plus naturelles. Si Jésus, dans son
sentiment intérieur, a jugé impossible de dire par exemple :

C'est moi qui suis le Messie, ou bien c'est moi qui suis le
Fils de l'homme de Daniel, on comprendra, sans même parler
des motifs indiqués plus haut, que sa réserve profondément
humble l'ait empêché d'exprimer hautement ses espérances
d'avenir et de dire, par exemple, sans autres : Je reviendrai
sur les nuées du ciel. Tout homme quelque peu délicat éprouverait

exactement ce même sentiment.
Paul, le grand apôtre, parle quelque part des visions et

1 J. Weiss, ouv. cité, p. 107.
2 J. Weiss, ouv. cité, p. 168, 169, 170.



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH 15

révélations 1 dont il a été privilégié. Il ne le fait pas volontiers,

mais avec une visible retenue. Quand il ne peut faire
autrement que de communiquer aux autres ces faits de sa

vie intérieure, il le fera avec une pudeur accentuée et presque
à contre-cœur. Il parle d'un homme en Christ2 qui a fait ces

profondes expériences à peu près comme si cet homme était
quelqu'un d'autre que lui-même.

De même Jésus aura, en parlant et pour parler de ses

préoccupations centrales, adopté avec reconnaissance ce nom
spécifique de Fils de l'homme qui lui permettait, si je puis ainsi
dire, de faire vibrer la corde des sentiments qui le remuaient
jusqu'au fond de son être, sans les faire résonner dans l'âme
de ceux que paralysaient les aspirations du messianisme
politique et charnel qu'il avait, en des heures de réflexions et
de luttes morales, définitivement exclu de son programme3.

Car il importe, pour saisir l'âme du Maître dans toute sa

profondeur, d'avoir toujours devant les yeux l'inspiration
centrale du royaume de Dieu qui va venir et autour duquel
se groupent en un faisceau toutes les pensées, toutes les
sentences qu'il a exprimées. Ce royaume de Dieu, nous l'avons
souligné et le répétons encore, est pour Jésus une grandeur
eschatologique qui n'est pas, mais qui va incessamment se

réaliser; dès lors, s'il se sait, s'il se sent le Messie de ce

royaume, cette pensée, cette haute espérance, disons mieux,
cette certitude immense a, elle aussi, une part de futur. Il se

sait le Messie ; on dira plus exactement encore, il sait qu'il
sera le Messie et cette perspective qui se prépare, qui est un
secret à demi révélé, le préoccupe sans cesse ; il la voit devant
lui lorsqu'il considère les succès de ses disciples envoyés en

une tournée d'évangélisation et il contemple alors, dans les

tressaillements de son âme, Satan tombant du ciel, comme
un éclair qui, de la nue profonde, rejoint le sol4; il la voit
encore et se réjouit lorsque, en présence des rabbins
soupçonneux et inquiets, il refuse le miracle qu'on lui réclame
et parle et de Jonas et de Salomon et ces figures le transpor-

i 2 Cor. XII, 1 et s. — 2 2 Cor. XII, 2. — 3 Mat. IV, 1-11. — * Luc X, 18.



16 PAUL CHAPUIS

tent vers sa préoccupation constante et il s'écrie avec force :

Et voici, sous vos yeux plus que Salomonl allusion certaine
au messianisme dont il attend la proclamation en même

temps que celle du royaume. Outre ces heures où vibrent
les cordes intimes, il montrera ce messianisme autant qu'il
peut le montrer en s'appelant sans cesse le Fils de l'homme.
Plus il avance dans sa carrière, plus les temps deviennent

graves, les oppositions et les hostilités dangereuses, plus
deviennent nettes et solennelles ses affirmations messianiques.

Nous constatons ce progrès, ou cette élévation, tout
particulièrement à l'heure la plus solennelle de sa vie, racontée
en substance, d'une façon identique, par les trois synoptiques2.

Jésus, arrêté par Judas de Kerioth et sa troupe, est

amené, aux premières heures de la matinée du 14 nisan,
devant le tribunal ou le sanhédrin. On l'interroge sur les

dépositions de quelques témoins à charge qui l'accusent
d'avoir dit qu'il pouvait détruire le sanctuaire et le reconstruire

en trois jours, une pensée qui fait pressentir la
déchéance de la Thorah et que le diacre Etienne reprendra sous

une forme analogue. C'était un propos lancé, dans la dernière
semaine3, et qui avait été déformé, en plusieurs variantes,
par le bruit public. Aussi, les témoignages ne sont-ils pas
concordants, dès lors, légalement peu concluants. En face

d'eux, le Maître interrogé garde le silence ; alors, le grand
prêtre, directeur des débats, pose à l'accusé la question
centrale face à face et produit ainsi une diversion qui amènera
la perte du Galiléen. Il adjure Jésus de dire ouvertement si,
oui ou non, il est le Messie. Alors, à cette heure solennelle et

unique, lui, qui toujours avait parlé avec prudence et réserve
de cette certitude intime, ne peut plus se taire. Son devoir
est de parler et de dire ouvertement, sans ambages, ni
précautions qui seraient vaines d'ailleurs, la substance même de

ses certitudes. Son âme est agitée, la conviction de sa vie

qu'il est, qu'il sera le Messie, le fait tressaillir, et devant le

1 Mat. XII, 42.
2 Mat. XXVI, 57-75; Marc XIV, 53-72 ; Luc XXII, 54-71.

Voir Holtzmann. Leben Jesu, 1902.



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH 17

tribunal qui le condamnera, en face de tous ces regards des

prêtres et des rabbins qui sont fixés sur lui, il lâche une
catégorique affirmation. Es-tu le Messie? — Je le suis — et
alors il ne craint pas d'y ajouter ce texte de Dan. VII, 13, qui
est comme le court commentaire de ce qu'est le fils de

l'homme : ce Dès l'heure présente, s'écrie-t-il, tant est forte sa

conviction, vous allez voir le Fils de l'homme s'asseoir à la
droite de la puissance et venir sur les nuées du ciel. » Toute
sa conviction est là, claire, lumineuse. Il a senti et compris
le plan de Dieu qui veut que le Messie passe par la mort,
mais après la mort, il ressuscitera et alors se manifestera le

royaume dont il est le roi. Du ciel il va revenir sur les
nuées.

Il n'y a pas de parole qui, plus clairement, nous dise ce

qu'est le Fils de l'homme ; elle nous montre que pour Jésus

ce terme désignait sûrement le Messie, et à l'heure où il va
mourir, devant ses juges, ii le proclame enfin avec une sainte
hardiesse.

Mais ici se pose la seconde question que nous avons
rappelée au commencement du présent article. Quand, depuis
quand ou à quel moment de sa carrière Jésus s'est-il su le
Messie

Les réponses des historiens différent et je rappelle les trois
essentielles qui ont été données. Les uns se prononcent pour
la fin du ministère et se concentrent, en quelque sorte, sur
la scène de Cesaree de Philippe1, d'autres désignent le
baptême 2 de Jésus, quelques-uns, enfin, comme Wrede de Breslau,

dans son récent ouvrage3, nous disent que le Maître ne
s'est jamais donné lui-même comme le Messie.

Nous pouvons être très bref sur le premier point de vue.
Il est représenté, entre autres, par Benan 4, qui voit dans la
proclamation de Cesaree de Philippe, comme une dernière
tentative désespérée de conjurer la ruine, puis, avec infini-

1 Mat. XVI, 13-20; Marc VII, 27-30; Luc IX, 18-21.
2 Mat. III, 13-17 ; Marc I, 9-11 ; Luc III, 21-22.
3 Wrede, Das Messiasgeheimniss in den Evangelien, 1901.
4 Renan, Vie de Jésus, 15» édit., p. 320-347.

THÉOL. ET PHIL. 1904 2



18 PAUL CHAPUIS

ment plus de science et de sérieux, par Theod. Keim1 et
Albert Béville2. Mais, si l'on y regarde d'un peu près, la
scène que nous venons de rappeler n'est nullement celle d'une-

proclamation messianique par le Maître lui-même, mais bien
le moment où il interroge ses disciples sur l'état de l'opinion
à son égard et sur leur propre opinion. C'est l'heure, où dans
sa vie errante, au pied de l'Hermon, au milieu des oppositions

croissantes des théocrates, il sent le besoin de recueillir
la pensée des siens, d'autant plus qu'il va leur annoncer
l'inévitable catastrophe qui s'approche et que les apôtres ne
pouvaient rattacher à leur foi messianique.

Ce n'est pas Jésus, ce sont les apôtres ou tout au moins
quelques-uns des apôtres qui, par la bouche de Pierre,
confessent la messianité dont Jésus lui-même avait, depuis
longtemps, conscience.

A lui seul, ce titre de Fils de l'homme, que Jésus a employé
dès les débuts de son ministère, prouverait, si nous l'avons
bien compris, que sa conscience messianique, disons sa
certitude messianique, a une date beaucoup plus ancienne.

Aussi, avec Jean Weiss ', pensons-nous, qu'en somme, il
faut placer le début du messianisme, ou tout au moins, cette
distinction est plus qu'une nuance, la certitude qu'a eue-

Jésus d'être le Messie, dans la scène du baptême. C'est là, du
moins, que nous pouvons clairement saisir le fait. La tradition
évangélique est, sur ce point, semble-t-il, constante et positive.

C'est là, au bord du Jourdain, en sortant de l'eau du
fleuve, que le Nazaréen perçut, il n'importe sous quelle forme,
ce clair sentiment, cette ineffable certitude : Tu es mon fils,
c'est-à-dire, tu es le Messie. On définirait bien l'heure du
baptême de Jésus en disant que parti de Nazareth, sa bourgade

natale, pour aller auprès du prophète du Jourdain, il jrevint avec la certitude divine que Dieu le destinait au
messianisme. Il y venait avec des pressentiments peut-être, avec
des incertitudes et des hésitations aussi, ne fût-ce que pour se

1 Keim, Geschichte Jesu von Nazara. 1871, t. II, p. 542-552.
2 Réville, A., Jésus de Nazareth, 1897, II, p. 181-207.
3 Ouv. cité, p. 134-158.



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZAHETH 19

joindre, avec tant d'autres de ses compatriotes, par le
baptême, dans l'eau lustrale, à la communauté de ses frères qui,
avec Jean-Baptiste, se préparaient à recevoir le Messie qui va
venir et qui tiendra en la main son van pour opérer le jugement

et jil rentra en Galilée avec cette conviction certaine,
irréfragable : Tu es, tu dois être le Messie et tu le seras.

Voilà le fait dans son essence. On peut l'analyser encore,
en chercher les comment et les pourquoi. Mais, ici, l'histoire
reste muette ou à peu près muette, pour nous montrer, une
fois de plus, que nous ignorons le commencement des choses

et surtout des plus grandes. Vous vous promenez, en un
jour d'été qui annonce l'orage, dans la forêt ; le lendemain,
vous contemplez, sur ces tapis de mousse, une infinité de

clous d'or, qui sont le produit de la nuit. Vous ne les avez ni
vu, ni entendu, si je puis ainsi dire, se produire. Ils sont là
et c'est tout. Il en est ainsi de tous les commencements de

la vie intérieure et s'il m'est permis de rapprocher des

phénomènes spirituels, je comparerais volontiers ces commencements

du messianisme de Jésus aux expériences de l'apôtre
Paul qui nous dit, de sa conversion à l'Evangile, qu'elle est

un fait voulu et produit par Dieu lui-même, qui a jugé bon
de révéler son fils en lui. Voilà son baptême, ce Lorsqu'il plut
à Dieu, écrit-il dans les Galates1, qui m'a mis à part dès le
sein maternel et m'a appelé par sa grâce, de révéler son fils
en moi.... » Voilà tout le drame. Il en est de même du
messianisme du Maître.

ce Si aujourd'hui, dit d'autre part et très bien Jean Weiss2,
nous ne pouvons saisir la prédication et la vocation des

prophètes israëlites, sans les visions, les appels et les extases,
dont ils nous parlent comme d'expériences positives, pourquoi

devrions-nous, à propos du plus grand des prophètes
et au mépris de la tradition, renoncer à une explication de

son action Se sentir appelé à la vocation prophétique, c'est

ce que ne dira aisément aucun homme réellement
honnête, humble et pieux. Il faut qu'il se produise des faits, des

1 Gal. I. 15-16.
2 Ouv. cité, p. 155.



20 PAUL CHAPUIS

expériences qui l'obligent, qui le forcent de prendre sur lui
cet appel. D'autre part, toute la manière de Jésus interdit
de penser qu'il s'est, de lui-même, élevé à la carrière
prophétique. »

C'est même un de ses caractères spécifiques que l'œuvre à

laquelle Dieu l'a appelé et qui se présente à nous dans les
cadres du messianisme, ait pour cachet particulier d'être une
haute et profonde intuition divine. Car nous n'en sommes
plus guère à ces conceptions enfantines qui nous parlaient
d'un plan qu'aurait eu le Maitre. Il n'est pas un politique qui
a souci de ses électeurs ; mais un homme qui a conscience
de manifester Dieu, de montrer Dieu, une œuvre qui est bien
la plus centrale et la plus haute que puisse rêver un être
humain.

L'histoire ne nous dit rien ou presque rien, disions-nous

plus haut, de la manière dont s'est formé en Jésus l'appel
divin au messianisme, dont il a eu une si profonde conscience.
C'est une germination intime et secrète comme celle du
monde végétal. Et pourtant il existe un texte qui pourrait
mieux nous expliquer et mieux nous faire pressentir vaguement

les éléments de ce développement. C'est un filet de

lumière dans cette nuit profonde.
Je songe au récit de Luc d, qui nous raconte une visite des

parents de l'enfant Jésus à Jérusalem, lors d'une fête pascale.
Nous ne songeons point à discuter ce récit contesté et
partiellement contestable. Il appartient au protévangile et s'il a

pour auteur un chrétien essénien, du moins un homme
sympathique à cette tendance, il est pour le moins étonnant qu'il
signale avec intérêt ces rapports de Jésus avec le temple et
son sacerdoce avec lequel l'essénisme avait totalement rompu.
Il est possible et probable qu'au milieu de détails peut-
être controuvés, nous ayons ici un reste d'une tradition
exacte et ici je pense avant tout au mot lumineux de l'enfant
de douze ans qui naïvement, aussi naïvement que pourrait
le faire une véritable nature enfantine, s'écrie : ce Ne saviez-

1 Luc II, 40-52.



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZAKETH 21

vous pas qu'il faut que je m'occupe des affaires de mon
père11 » On dirait que cette intuition de la paternité de Dieu,
qui est la plus haute et la plus sublime des révélations que
Jésus ait fournies à l'humanité, ait germé dans l'âme du fils
de Joseph avec sa piété enfantine. Elle est là, elle apparaît,
éclairant de sa lumière des ténèbres profondes et si l'on
considère le ministère de Jésus il est très naturel de rattacher

à cette intuition primitive toutes ses affirmations si

originales sur le Père qui est aux cieux. En la forme personnelle
que le Maître a donnée à sa pensée particulière quand il
proclame Dieu son père et notre père, cette intuition
religieuse, je souligne ces deux mots, ne procède directement
ni de la religion d'Israël, où pourtant se rencontrent les
affinités les moins lointaines, ni de la philosophie païenne. Elle
est, dans son sens profond et vrai, absolument originale et
c'est elle qui, mieux que tout autre chose, note l'individualité
spécifique du Nazaréen.

Quoi qu'il en soit, en partant de cette intuition aussi bien,
pour fixer des textes, que de cette parole du même Luc qui
nous rapporte en un seul mot les trente années qui séparent
l'enfance de Jésus de sa maturité consciente en disant : ce Et
Jésus croissait en sagesse, en stature et en grâce devant Dieu
et les hommes2, » il est permis non pas d'affirmer mais de se

représenter le développement de Jésus, spécialement la
manière dont s'est épanoui jusqu'au baptême son messianisme.

Ici, je le note avec une énergie toute spéciale, nous ne

sommes plus en face des faits de l'histoire, mais en face des

représentations qui permettent le prolongement des lignes
connues.

Comme l'ont très bien remarqué Hase dans sa Vie de Jésus,

qui tout naturellement rappelle les préoccupations passées,
et partiellement Théodore Keim, on peut dans cette nuit de

trente années qui précédent le baptême du Maître et les jours
où il arriva aux certitudes de sa messianité concevoir deux
chemins de croissance, le chemin du génie et le chemin, di-

1 Luc II, 49.
2 Luc II, 52.



22 PAUL CHAPUIS

rais-je, de la croissance naturelle. Tous les deux sont des

hypothèses, je le note encore, mais des hypothèses plausibles.
Prenons le chemin du génie. C'est lui surtout qui se

rattacherait à la parole de Luc. C'est ici qu'il faudra parler
d'intuition. Dès l'enfance, à douze ans déjà, le fils de Joseph a le
sentiment profond, naïf dans sa sublimité, que Dieu est son

père. Il le dit à ses parents comme une chose qui va sans dire,
sans affectation d'aucune sorte. On a eu, paraît-il, dans l'histoire

humaine des phénomènes pareils. Plus d'un homme
devenu grand a eu dès l'enfance le pressentiment, absolument
inconscient d'ailleurs, de sa destinée. Tel homme de guerre,
paraît-il, tel politique, tel peintre ont dénoté dès l'enfance,
à la manière de l'enfance, les qualités qui les noteront plus
tard, et Jésus, à son tour, aurait passé par le même chemin.
C'est celui du génie que n'expliquent ni les hérédités, ni la

race, ni le milieu, création pure qui précisément est sa

marque distinctive. Je ne contesterai pas ce chemin possible.
Dans la nuit où nous sommes, c'est assurément déjà un
éclair qui illumine un instant la route, mais en tous cas,
quelle qu'elle soit, cette route redevient ténèbres, et l'on
prendra à peine cet éclair pour un poteau indicateur.

Mais voici le chemin de la croissance naturelle, qui n'est

pas beaucoup plus net, mais peut-être moins inaccessible à

notre esprit habitué à chercher invinciblement le pourquoi
des choses. S'il ne repose pas davantage que l'autre sur des

faits connus, du moins est-il en sa forme hypothétique plus
accessible à nos habitudes ordinaires de pensée.

Jésus pendant ses trente premières années a vécu dans la

bourgade du haut plateau galiléen. Il a de bonne heure, je
ne note que les traits essentiels de l'hypothèse, travaillé dans

l'atelier de son père. Sa nature contemplative le portait à

l'observation des choses et des hommes. Il assiste au culte
synagogal, il s'approprie peu à peu les espérances religieuses
de son peuple, les sonde et les mûrit dans son cœur. Plus

énergiquement et plus religieusement que d'autres il attend
et salue en pensée le roi de l'avenir. Les années passent
qui le grandissent et le mûrissent. Il attend toujours. U



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH 23

assiste avec ses compatriotes à l'agitation que produisit la
révolte de Judas de Galilée. Son cœur s'émeut à la pensée

que peut-être c'est le Messie qui approche. Mais Judas est

écrasé, c'est la nuit, le Messie ne vient pas. Alors son âme

¦religieuse met à profit les espérances déçues. Ce ne seront

pas les hommes qui feront le royaume ; c'est Dieu qui le

donnera et Dieu seul. Et si toi-même tu étais ce Messie? Cette

pensée éclate dans son cœur, il la repousse comme une
tentation. Cette pensée revient et revient encore et toujours dans

son âme ; elle lui devient une hantise qui peu à peu
commence à le gagner ; il passe par les alternatives du doute qui
l'assaille et des certitudes qui l'obsèdent.

C'est au milieu de ces réflexions et de ces combats moraux
¦qu'arrivent à Nazareth, les bruits, les nouvelles de l'action de

Jean-Baptiste. Avec d'autres le Galiléen est transporté; il
•court sur les bords du Jourdain, se laisse gagner, et il veut
se joindre du fond du cœur à la communauté qui se prépare
à recevoir le Messie qui va venir. Il se fait baptiser et voilà

que retentit en son âme la réponse aux prières et aux
hésitations passées, ce Tu es mon fils tu seras le Messie. »

Assurément, me semble-t-il, ce chemin psychologique dont

il serait facile de dessiner plus vivement les horizons, est,
dans la nuit où nous sommes, plus compréhensible, plus
analogue à nos chemins divers que celui que nous appelions tout
à l'heure le chemin du génie.

Quoi qu'il en soit, l'un et l'autre et tous ceux que la pensée

pourra imaginer aboutissent à nos conclusious dernières, aux
faits connus que nous rappelons encore en une courte thèse:

D'après les synoptiques, écho de la plus ancienne tradition

évangélique connue, c'est au baptême du Jourdain que
Jésus de Nazareth paraît avoir reçu une nette conscience de

son messianisme, qu'il a caractérisé durant tout son ministère

comme l'œuvre du Fils de l'homme.
Voilà en substance nos conclusions, il en est une autre qui

actuellement est très discutée et qu'a mise en relief le livre
de Wrede1, professeur à Breslau.

1 Wrede, Das Messiasgeheimnis in den Evangelien. 1901.



24 PAUL CHAPUIS

III
Les vues de Wrede ont ceci d'intéressant qu'elles remettent

devant nos yeux deux questions à la fois ; le problème
du messianisme d'une part et le problème de la composition
de nos synoptiques d'autre part. C'est, à mon sens, de ce dernier

côté que l'étude de Wrede, qui a été très discutée 1, offre
le plus d'intérêt et de profit. Nous résumerons ici brièvement
sa pensée sur le messianisme, exactement sur le ee secret
messianique » de Jésus qui, dans tous les cas, mérite d'être
considérée de très près, de plus près encore que je ne puis le
faire dans le cadre de cette étude générale des principaux
problèmes de la vie de Jésus.

Voici en substance les vues sur le messianisme, du
professeur de Breslau. Il note tout d'abord, comme un des traits
spécifiques de l'évangile de Marc, qu'il considère avec nous,
comme le plus ancien, le secret messianique. Chez notre
évangéliste, cette mention est pour ainsi dire stéréotype, on
dirait presque classique2. C'est le cas avant tout dans les

guérisons des démoniaques. Ces possédés reconnaissent Jésus

comme le Messie, avant que jamais personne ne l'ait reconnu
comme tel, avant même que Jésus lui-même se soit jamais
déclaré le Messie. Le Maître leur interdit sévèrement de le
proclamer, il ne veut pas de cette anticipation dangereuse.
Wrede déclare, sans preuves bien positives d'ailleurs, que ces

faits sont peu dignes de confiance, d'autant plus qu'on ne se

rend pas compte comment ces malades sont arrivés à saluer
toujours comme Messie un homme qui n'a jamais prétendu
qu'il l'était. Par contre, on se rend aisément compte com-

1 Je signale en particulier la critique que Bousset de Göttingue a consacrée au

livre de Wrede et que je mets largement à profit dans ces pages : Theol.

Rundschau. Cahiers d'août et septembre 1902. O. Holtzmann, Das Messiasbewusstsein

und seine neueste Bestreitung. Giessen 1902, puis un article du même auteur

dans la Zeitschrift für neutestamentliche Wissenschaft 1901, p. 205-274. Voyez

encore l'article de Baldensperger dans la Theol. Litteraturzeitung de Schürer

1902.
2 Marc I, 23-25; I, 34; III, il ; V. 6; IX, 20. Voy. Wrede, ouv. cité, p. 23-51.



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH 25

ment, dans la mentalité de l'époque, des puissances
démoniaques peuvent être conçues comme faisant soupçonner la
messianité de Jésus. Mais ce serait là, au dire de Wrede, un
trait légendaire qui montrerait Jésus chassant les démons afin
qu'ils ne puissent pas éventer son messianisme.

On j ugera de même façon les traits analogues qui, à propos
d'autres infirmités, paralysies, etc.*, guéries par Jésus, amènent

le Maître à défendre la divulgation de la guérison-
Toutes ces interdictions, dont Wrede ne croit pas possible
de trouver le motif et qui d'ailleurs ne sont jamais suivies
de l'effet voulu, sont sujettes à caution, si on les prend dans
leur sens historique. Plus Jésus défend, plus sa renommée
de guérisseur se propage. Les mentions de cette sorte ont
chez l'évangéliste un autre but que le but prochain.

A cette première observation s'en ajoute, au dire de Wrede,
une seconde également caractéristique. A entendre le second

synoptique, le but de la prédication en paraboles de Jésus

est de voiler le mystère du royaume de Dieu et nullement,
comme le dit l'opinion vulgaire, de rendre plus aisée, par le

moyen de cette figure, la compréhension des vérités
enseignées, ce A vous, dit Jésus, selon l'évangéliste, il est donné
de pénétrer le mystère du royaume de Dieu ; mais à ceux du
dehors, tout arrive sous forme de paraboles, afin que, tout
en regardant parfaitement ils ne voient point, tout en
entendant parfaitement ils ne comprennent point, et cela pour
qu'ils ne se convertissent pas et qu'il ne leur soit point
pardonné2. » A ces ce gens du dehors, » aux profanes, en un
mot, sont opposés les disciples auxquels Jésus révèle ses

secrets, lorsqu'ils sont seuls entre eux, dans l'intimité de la

chambre haute dont il faisait son domicile habituel.
Cette conception des choses repose, comme Julicher3 l'a du

reste montré dans sa classique étude des paraboles, sur le-

fait que la similitude paraît de prime abord avoir été saisie

surtout dans le monde gréco-latin auquel s'adresse Marc,

1 Marc I, 43-45 ; V. 43; VII, 36; VIII, 23-26.
2 Marc IV, 10-12.
3 Julicher, Die Gleichnisse Jesu, 2 vol., 2e édition.



26 PAUL CHAPUIS

comme un enseignement ésotérique. Elle procède de la
pensée que dans l'enseignement du Maître il y a un côté
populaire et un côté ésotérique. En tout cas, selon Wrede, dont
à cet endroit nous ne comprenons pas très bien- l'interprétation,

même dans la parabole le secret messianique serait
en première ligne renfermé. Nous aurions ainsi deux formes
de ce dernier, d'une part les défenses de, Jésus de le proclamer

Messie et d'autre part son enseignement parabolique
qui serait un des modes particuliers de son ésotérisme messianique.

La preuve ou la clef de cette pensée de Marc, le professeur
de Breslau pense la trouver dans Marc IX, 9. Après la
transfiguration, en descendant de la montagne, le Maître fait
défense à ses disciples ce de raconter à personne ce qu'ils venaient
de voir, si ce n'est lorsque le Fils de l'homme sera ressuscité

d'entre les morts. » C'est ici que le second synoptique
souligne son point de vue : La messianité de Jésus est voilée
durant la vie du Maître ; elle ne sera pleinement mise en
lumière qu'après la mort et la résurrection. C'est pourquoi
les démons ne doivent pas la proclamer, c'est pourquoi aussi
Jésus défend la publication de ses miracles, qui sont donnés
comme des signes ou des preuves de sa messianité. Aussi
tout son enseignement a-t-il pour le peuple comme un voile
qui ne le laisse que faiblement transparaître.

ee Voilà pourquoi, ajoute Bousset dans l'article indiqué,
¦ pour Marc la messianité de Jésus est en somme comme un
mystère divin. Pour lui, Jésus n'est plus le Messie dans le

sens du judaïsme1, mais le fils surnaturel de Dieu, qui est

d'une essence spécifique que lui a communiquée l'Esprit au
jour du baptême. » Wrede estime, d'une façon erronée, à

mon avis, que devant le sanhédrin2, Jésus se donne, selon

Marc(?), commele fils surnaturel de Dieu, d'une essence

particulière, car, ajoute-t-il avec l'ancienne orthodoxie, ce n'au-

1 Wrede, ouv. cité, p. 65-81.
2 Marc XIV, 61-63. Je note en passant que Marc a partout sensiblement la

même forme que Matthieu, qui l'a tirée du second synoptique.



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH 27

rait point été au sens juif un blasphèmej que de se prétendre
le Messie. Dans un autre texte encore2, le centenier, qui est

au pied de la croix, reconnaît Jésus comme le Fils de Dieu,
au sens supérieur.

Tel est, en substance, le premier argument par lequel
Wrede établit, chez Marc, ce qu'il appelle le secret messianique.

Il nous en donne un second, sinon plus probant, tout
au moins également intéressant.

Le professeur de Breslau note, avec insistance, combien
souvent apparaît, dans Marc, l'absolue inintelligence des

apôtres à l'égard des enseignements de leur Maître. Cela est

surtout frappant, lorsque Jésus veut, en quelque sorte, les

préparer à ses souffrances. Ce sont les prédictions, déjà notées

plus haut3, relatives à la passion, à la mort et à la résurrection
du Fils de l'homme4. Wrede ne trouve pas ces données
éclairantes. Il ne nie pas sans doute le fait en lui-même, mais il
estime que la forme sous laquelle ces textes nous sont
parvenus indique leur caractère peu historique5.

Ces prédictions ne sont guère que des sommaires et des

sommaires peu variés de l'histoire de la passion ; chose

étrange, ce sont, fait absolument rare, des prophéties qui ont
eu leur accomplissement littéral, ce qui fait songer à des

oracles post eventum. Mais ces paroles deviennent claires
quand on comprend que la communauté primitive, partant
de son postulat primordial, devait admettre, en fait, que
Jésus avait nettement prévu ses souffrances et sa mort. Dès

lors, insensiblement, elle a déformé la tradition évangélique
dans le sens de son postulat.

On remarquera, en outre, que ces prédictions, toutes ou à

peu près toutes, sont mises en un étroit rapport avec
l'inintelligence des disciples. Marc ne parle pas d'une éducation
des apôtres, mais les montre, du commencement à la fin,

« Marc XIV, 63.
2 Marc XV, 39.
3 Wrede, ouv. cité, p. 81-114.
4 Marc VIII, 31 ; XIV, 7, 18-24, 27, 41 ; X, 38 ; XII, 6 et 10, etc.
s Marc IV, 13; IV, 40; VIII, 16-21 ; IX, 19, etc.



«ö PAUL CHAPUIS

absolument oblitérés en face des révélations persistantes de

leur Maître.
De ce fait comme du précédent, il faut tirer une

conséquence : Dans la pensée de Marc, Jésus se révèle aux disciples
comme il n'a pas pu se révéler au peuple, mais pour eux,
comme pour le peuple, ses révélations demeurent lettre close,
et de ce point comme du premier, il faut dire, selon Marc,

que, d'après le plan de Dieu et la volonté de Jésus, le secret
messianique ne doit être éclairci qu'après la mort et la
résurrection du Maître.

Que résulte-t-il de ces faits Une telle conception du secret

messianique semble exclure logiquement toute description de

la vie de Jésus et, d'autre part, dans cette conception que
Marc partage avec son époque, toute l'œuvre du Maître, son

enseignement comme ses miracles, est en fait une constante
démonstration, une démonstration voulue de son messianisme.

Néanmoins, ces deux directions, d'apparence antithétique,
sont au fond concordantes : Jésus ne cesse de manifester son

messianisme, mais sans cesse ce messianisme reste un mystère

et doit le rester.
Il en résulte que le jugement de Marc ne repose plus sur

les faits et qu'il n'a plus une idée vraie sur la vie de Christ.
Des données et des conceptions postérieures ont étendu un
voile sur l'histoire proprement dite et, à cet égard, le second

synoptique aurait, avec l'évangile de Jean, une étroite
parenté. Mais, tandis que celui-ci absorbe, en quelque mesure,
les faits dans l'idée fondamentale qui inspire l'écrivain, Marc
avait conservé une tradition historique, déformée sans doute,
mais plus concrète. C'est dire que l'évangile de Marc n'est

pas, comme aujourd'hui on est encore disposé à le croire, le
témoignage le plus historique de la vie de Jésus, bien qu'à
d'autres points de vue, Wrede n'entende nullement diminuer
sa valeur et accorde la plupart des faits de la conception
aujourd'hui reçue par l'histoire littéraire.

Mais, c'est notre dernière question, cette conception du
ce secret messianique » qui domine le second synoptique est-

elle historiquement explicable Wrede estime que dans la



LE MESSIANISME DE JÉSUS DE NAZARETH 29

communauté primitive, comme l'indiquent du reste les
lettres de Paul et même les Actes des apôtres, on est parti de

la représentation que c'est par la résurrection que Jésus a

été déclaré Messie ou Fils de Dieu1. Telle serait la plus
ancienne pensée de l'Eglise et cette pensée est encore conservée
dans le fait que la communauté chrétienne des premiers
jours parie, non pas, comme nous, d'un retour du Messie

mais de sa venue, de sa présence ou parousie. Il résulterait
de là ce fait capital, sur lequel nous n'avons plus le temps
d'insister, c'est que historiquement Jésus ne se serait jamais
prétendu le Messie, mais que cette pensée ou cette conception
s'est formée peu à peu, à mesure que tout le tableau de Jésus

se concentrait sur la question messianique et, au fond des

choses, si nous comprenons bien le professeur de Breslau,
la conception du secret messianique, que représente Marc,
indiquerait que, du temps de la vie du Maître, cette pensée
avait été secrète, indirectement affirmée et soigneusement,
mystérieusement gardée par lui-même. Marc nous donnerait
ainsi comme le premier échelon de cette évolution qui aboutira,

sous une forme nouvelle, au quatrième évangile puis à

la christologie spéculative. L'évangéliste n'est pas, néanmoins,
le créateur de cette pensée qui doit être née aune époque où

l'on ne soupçonnait pas encore le messianisme historique de

Jésus, qui en fait, c'est la conclusion dernière du volume, ne
se serait jamais donné pour le Messie.

On comprend que ces conceptions nouvelles aient suscité

un débat qui dure encore. Nous n'entrerons pas ici dans une
critique détaillée de cette vue de l'histoire évangélique qui
présente, un grand intérêt. Bornons-nous, en terminant, à

deux remarques principales, une observation historique
proprement dite et une remarque d'ordre littéraire.

Le vice des vues de Wrede, dont, en tous cas, nous tirerons
profit et avertissement, me paraît surtout reposer sur
l'interprétation qu'il donne du texte de Marc IX, 9, relative à la
défense de Jésus de parler de sa transfiguration avant que le Fils

1 Rom. I, 3-4; Phil. II. 6; Act. II, 36.



30 PAUL CHAPUIS

de l'homme fût ressuscité des morts, c'est, au fond, le pivot du
système historique du professeur de Breslau et nous sommes
surpris qu'il ait choisi un pivot aussi faible pour une si large
construction. Qui ne voit, en effet, que dans la pensée de

l'évangéliste cette remarque s'applique exclusivement au récit
de la transfiguration qu'il vient de faire et n'a nullement la

portée d'une thèse générale comme le voudrait Wrede. Cette

remarque est strictement limitée à la transfiguration, ce elle
n'est, comme le dit Bousset, que la formule qui doit expliquer

comment une narration, d'ailleurs légendaire,
tardivement entrée dans le cycle des récits de la vie du Maître, a

pu être ignorée auparavant1. »

D'autre part, voici la remarque littéraire: Le livre dont
nous venons de donner un rapide aperçu et qui mérite une
critique de détails qui en montreront les erreurs nombreuses,
ade nouveau, et c'était l'évidente intention de l'auteur, attiré
l'attention sur le problème synoptique. Sans même modifier
absolument les conceptions reçues au sujet de Marc, Wrede
a attiré notre attention sur ce second synoptique qu'on se

plaît généralement à considérer comme le plus ancien. Au
livre de Wrede a répondu partiellement la belle publication
de Jean Weiss2 sur le plus ancien évangile. Un troisième et

dernier article reprendra sur ces bases le problème synoptique.

i Theol. Rundschau, 1902, p. 348.
2 J. Weiss, Das älteste Evangelium. Göttingue 1903.


	Le messianisme de Jésus de Nazareth

