Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 37 (1904)

Heft: 1

Artikel: Le messianisme de Jésus de Nazareth
Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379750

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH

PAR

PAUL CHAPUIS

Dans un précédent article!, nous avons discuté, & propos
de publications récentes, quelques-uns des problémes de la
vie de Jésus, essentiellement ses miracles et la notion du
royaume de Dieu qui est le centre vivant de sa prédication.
Cette idée, nous 'avons examinée et établie avec plusieurs de
nos contemporains, entre autres, Ed. Stapfer, de Paris, et
J. Weiss, de Marburg, comme revétue de couleurs eschatolo-
giques précises. C’est 1a la part, ou si 1’'on veut, le tribut que
le Maitre a payé & l'apocalyptique tres florissante et trés
active a ’heure ou il a vécu.

Aujourd’hui, il nous reste & examiner un troisiéme et capi-
tal probléme, celui du messianisme. On le déterminera, dés
I’abord, dans ses traits essentiels, en posant les questions sui-
vantes: Quand et comment Jésus de Nazareth a-t-il proclamé
sa messianité, §’il 'a jamais proclamée ? Une question de
temps et une question de mode. Nous commencerons par la
seconde qui, trés logiquement, nous conduira & la premiere.

|

Ordinairement et pour une large part, on rattache tout
d’abord le messianisme au titre de « Fils de ’homme », par
lequel Jésus avait coutume de se désigner lui-méme. Clest,

! Voir Revue de théologie et de philosophie,



6 PAUL CHAPUIS

peut-on dire, le nom qu’il emploie le plus souvent, quand il
veut attirer Jl'attention sur le caractére spécifique de son
ceuvre et de son individualitél. Jadis, on s’en souvient, on
croyait distinguer deux formes de 'emploi de ce nom. L'une
aurait indiqué la profonde humilité de Jésus, sa grandeur
dans la bassesse, pour ainsi dire; ainsi: « Les renards ont
des taniéres, les oiseaux du ciel des nids, mais le Fils de
Phomme n’a pas un lieu ou reposer sa téte 2. »

L’autre marquerait, au contraire, la grandeur du Maitre et
la sublimité du role qu’il s’attribuait. Ainsi ce texte frappant :
« Le Fils de 'homme est maitre méme du sabbat3. »

D’autres auteurs, probablement les moins suivis, faisaient
de ce nom le synonyme de «fils d’homme », désignation que
Pon rencontre, 4 chaque pas, dans les ceuvres du propheéte
Ezéchiel ¥; il serait synonyme de notre « mortel » et marque-
rait, avec une sorte de solennité, le sentiment qu’avait Jésus
de sa nature contingente.

Ce sont 14 des interprétations, assurément dignes d’intéreét,
mais qui ont le grave défaut de ne pas reposer sur des don-
nées sérieuses; ces opinions-la, dirais-je, ont 'air de simples
généralisations, a4 peu prés comme celles plus dogmatiques
et plus philosophiques, qu'on voulait bien préter au simple
laique, comme dit Wernle, que fut Jésus. Ainsi on a vu, dans
ce sens générique, une indication de la nature humaine de
Christ; Néander I'entendait de I’homme idéal, non pas de
celui qui est; mais de celui qui devrait étre.

Ces derniéres années, cette désignation de Fils de ’homme
a été I'objet de nombreuses et précises études qui ont aide &
déterminer mieux le sens de ’expression 5. Wellhausen, pour
citer quelques noms, a résume, pour une part, sa pensée, en

1 Au dire de Ph. Zahn (Das Evangelium Matthdus 1903), on trouve ce nom
trente fois dans Matthieu, treize fois chez Marc, et Luc I’a vingt-quatre fois, un
nom trés ordinaire comme on voit.

2 Mat. VIII, 20.

3 Mare II, 28.

4 Ezéch. II, 25 VI, 2; VIL, 2; XL, 15, etc.

5 Voici les principales études sur le sujet: Wellhausen, Israél. und jid. Gesch.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 7

faisant du fils de 'homme «I’homame normal relativement &
ses rapports avec Dieu. » Sans renier absolument cette accep-
tion, Lagarde la considére comme un aramaisme qui serait
tout simplement le synonyme du substantif « un homme » ou,
comme le dit Arnold Meyer, I’équivalent de notre «quel-
quun». Tout récemment, un licencié en théologie, Paul
Fiebig! a fait, sur ces matieres, d’abondantes recherches, jus-
que dans le Talmud de Babylone et dans celui de Jérusalem,
et il arrive, en substance, aux conclusions suivantes: Les
sources consultées semblent démontrer que ['expression :
« fils de 'homme » avait, & ’époque de Jésus, des sens assez
divers, parmi lesquels ceux d’« homme» ou bien « un homme »
ou encore « quelqu’un » sont les plus fréquents.

Mais, d’autre part, et sans discuter longuement, les Synop-
tiques, confirmés en cela par des textes de ’Apocalypse d’Hé-
noch et du IV Esdras, montrent assez clairement qu’au pre-
mier siécle de notre ere ce nom de Fils de 'homme parait
avoir été un titre assez connu du Messie, ce que Lielzmann
et méme Wellhausen, c¢’est un mot de J. Weiss, se sont donné
beaucoup de peine & contester. Je n’entrerai pas dans le
détail de ce débat qui, comme le professeur de Marburg I’a
remarqueé, est presque entiéerement philologique et en somme
sans portée essentielle dans la question. Bornons-nous &
quelques observations générales.

Ce qui est vrai, tout d’abord, c’est que, & lire les Synopti-
ques, Jésus emploie ce nom propre presque aussi souvent
que le pronom personnel de la premiére personne. Fréquem-
ment méme, si 'on veut bien comparer les textes entre eux, on
verra qu’ici il y a « homme » ou « Fils de ’homme », tandis que
le passage paralléle use du simple « moi ». Un des exemples
les plus frappants est celui de Matthieu V, 11 : « Heureux serez-
vous lorsqu’on vous outragera et vous persécutera et quon

ire édit. 1894, p. 312. Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten, V1, 1899 ; Dalmann,
Worte Jesu, I, 1898; Drummond, The use and meaning of the phrase « The son
of man » in the synoptic gospels. Journal of theol. studies, 1902 ; Arnold Meyer,
Die Muttersprache Jesu, 1895; Lietzmann, Menschensohn, 1896.

1 P. Tiebig. Der Menschensohn, Jesu Selbstbezeichnung, 1901.



8 PAUL CHAPUIR

dira, faussement, contre vous toute espéce de mal & cause de
moi.» Dans Luc VI, 22, le méme logion est reproduit; mais
ici le @ cause de moi est remplacé et en quelque sorte précisé
par un a cause du I'ils de Vhomme. Autre exemple: Dans
Matthieu XVI, 13, Jésus demande : « Qui dit-on qu’est le Fils
de 'homme ?» Marc, dans la méme narration, VIII, 27, pose,
au contraire, la question en ces termes: « Qui dit-on que je
suis ?» Ces paralléles, qu’on pourrait aisément multiplier,
sont assurément tres dignes d’attention. Mais, la conclusion
qu'on en tire n’est-elle pas trés douteuse et ne faut-il pas
peut-étre chercher la cause possible des deux formes de
narration dans des raisons rédactionnelles ? Il serait possible,
parexemple, que le moi de Matthieu rende une autre rédaction,
une autre traduction des Logia que celle que Luc a eue sous
les yeux. Il est possible encore que ce moi, s’il est le fait des
Logia, ce qui reste douteux, ait semblé, au troisiéme synop-
tique, un terme trop abstrait et moins immédiatement sai-
sissable que celui de Fils de ’homme.

Du reste, comme le dit trés bien Barth 2, « si I’on y prend
garde, on verra que Jésus n’emploie ce titre de Fils de
I’homme que dans un cadre précis d’idées (ce qui n’est pas
le cas du pronom personnel) ; tout d’abord, lorsqu’il parle de
sa tache et de sa destinée personnelle. Le Fils de ’homme est
venu pour servir3, pour chercher et sauver ce qui est perdu#;
il répand la bonne semence, pendant les jours du Fils de
I’homme 5; il souffrira beaucoup, mais il reviendra dans la
gloire 6. Tout lecteur des évangiles, par contre, sentira que -
Jésus ne dirait pas: « Donne & boire au Fils de ’homme, »
mais seulement: « Donne-moi 4 boire7.» Ensuite, cette expres-
sion se rencontre volontiers quand, pour une cause ou une
autre, le Maitre se pose et se distingue en face des autres
hommes, spécialement en face de ses auditeurs. En tant que
Fils de I'homme il se distingue des oiseaux du ciel et des

1 J. Weiss, Die Predigt Jesu, vom Reiche Gottes, 2¢ édit. 1900,7p. 162.
2 Barth. Hauptprobleme des Lebens Jesus. 2¢ édit. 1903, p. 234.

3 Mat. XX, 28, — 4 Luc XIX, 10. — 5 Mat. XIII, 37. — ¢ Luc XVII, 22.
7 Mat. XVII, 12; XYI, 27; Jean IV, 7.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 9

renards !, de Jean Baptiste 2, de Jonas 3, de Judas Iscariot ¥ et
méme de Dieu et du Saint-Esprit 5. En face de 'impersonnel,
au contraire, Jésus usera volontiers du pronom de la pre-
miére personne : «Il a été dit aux anciens.... mais moi je vous
dis6.» En un mot, il s’appellera lui-méme Fils de ’homme,
lorsque, d’une fagon ou d’une autre, il s’agit de relever ou de
souligner la tAche spéciale de sa vie. »

Ce sont d’utiles et je crois en somme concluantes obser-
vations. Mais il faut creuser davantage encore et nous de-
mander, si possible, quelle est I'origine de ce titre trés spéci-
fique. Jésus, remarquons-le encore, se le donne lui-méme,
mais jamais ses auditeurs ne ’emploient. Ils se contentent
des noms usuels de Rabbi’, fils de David 8, mais aucun d’eux
n’use jamais de Pappellation que nous discutons. C’est dire
déja qu’elle n’était pas une expression courante et populaire
et c’est précisément pour cette raison, comme nous le mon-
trerons, que Jésus I’'a choisie. Mais auparavant essayons d’en
dire l'origine précise, qui jettera quelque lumiére sur la
signification historique de ce nom, si discuté depuis unsiécle
a peu pres.

Or, pour ce qui est de I'origine, tous les historiens sont a
peu preés d’accord pour la trouver dans le fameux texte de
Dan. VII, 13. Les arguments en faveur de ce point de vue
sont nombreux et concluants. Nous les dirons tout a 'heure.
Seul, sije ne me trompe, Gunkel de Berlin, le savant auteur de
Schopfung und Chaos, un livre qui semble devenir classique,
estime que ce nom Fils de 'homme n’aurait aucun rapport
avec I'apocalypse de Daniel 9. C’est bien 14 dépasser la me-
sure ; que Jésus ne lait pas lu, qu’il n’ait pas eu entre les
mains de manuscrits de ouvrage, je veux bien le croire,
mais qu’il n’ait pas été informé par la synagogue, dont il
suivait réguliérement les cultes, par I'opinion ol cette apo-
calypse nourrissait les préoccupations et les passions du

1 Mat. XXVI, 24, — 2 Marc I, 10.; Mat. XII, 32. — 3 Mat. V, 21 et passim,
— 4 Mat. XXVI, 24. — 5 Marc II, 10; Matth. XII, 32. — 6 Mat, V, 21 et passim,
— 7 Marc IX, 5; XI, 21, ete. — & Math. XV, 22.

9 Zeilschrift fiir wissenschaftl. Theologie. XLII, 4. p. 587 et suivantes.



10 PAUL CHAPUIS

messianisme national, cela, au contraire, me parait malaisé
& admettre. En tout cas il est facile de montrer par les ré-
ponses du Maitre devant le sanhédrin 4 que s’il n’avait pas lu,
ce qui s’appelle lire, les textes de Daniel, il en avait du moins
appris quelques affirmations principales, ne fit-ce que par la
tradition commune que ce document avait fortement impré-
gneée. Et ce nom de Fils de 'homme, s’il n’a pas été puisé
dans un manuscrit, ce qui est fort possible, ne peut guere
procéder que de la. Mais quel est son sens dans la vieille
apocalyse ?

Ici, on le sait, il se trouve dans les « visions nocturnes »
que décrit le voyant. Il contemple, sortant de la mer, quatre
grands animaux, un lion qui a des ailes d’aigle, un ours, un
léopard et un monstre & dix cornes. Ce sont la les symboles,
tous les exégetes sont d’accord sur ce point, des grands em-
pires du temps, de leur force matérielle et brutale. A ces
figures de la force bestiale des empires mondains est opposée
une autre figure, semblable a un fils d’homme, littéralement
« comme un fils d’homme » qui n’émerge pas du sein des
flots, mais descend du ciel sur les nuées. A lui est donnée la
domination définitive, la puissance, le pouvoir.

Sans entrer dans des considérations exégétiques, qui nous
entraineraient trop loin, il est permis d’affirmer que dans le
document original ces figures colossales des quatre animaux
désignent dans le style des apocalyses les empires du monde
qui environnent le peuple de Dieu. Leur plus sérieux attri-
but, leur plus frappante et leur plus sérieuse qualité est
la puissance matérielle. A cette force est opposé le peuple
d’Israél, incarné dans la figure du fils d’homme. Malgré des
apparences moins terrifiantes, malgré, dirais-je, son apparente
faiblesse, c’est elle qui a la vraie force qui vient du ciel;
aussl recut-elle, dans 'apocalypse, la domination et triomphe
des adversaires. Cette vision du chapitre VII est en quelque
mesure parallele & celle de la statue en métaux divers et
aux pieds d’argile que vient anéantir la petite pierre qui se
détache de la montagne 1.

1 Mat. XXVI, 64. — 2 Dan. II, 31-35.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 11

Il est des lors probable, je dirai plus, il est certain que
pour l'écrivain de 'apocalypse, cette figure « comme un Fils
d’homme » désigne non pas le Messie, comme on 'a pensé
parfois, mais le royaume messianique, la malcuth attendue
et désirée ou encore plus exactement le peuple d’Israél, dont
la faiblesse, surtout aux jours troublés des Macchabées, con-
traste avec la force colossale des grands empires du monde.
C’est de lui que sortira la délivrance, c’est lui qui 'empor-
tera avec Dieu contre toutes les puissances matérielles et
mondaines.

Mais il est non moins certain que dans la suite, dans le
siécle qui précéde I’ére chrétienne, la synagogue et ses écoles
ont assez généralement et naturellement traduit cette figure
du Fils d’homme, comme étant celle du Messie.

C’est en tous cas ainsi que ce titre apparait dans le IVe
Esdras, un document de date incertaine, qu’avec d’autres
historiens je crois postérieur a 'an 70 de notre ere, date de
la ruine de Jérusalem. Il figure également et avec plus de
précision dans une autre apocalypse, celle d’Hénoch, dont
quelques parties, les plus anciennes, paraissent remonter au
réegne d’Hérode le Grand (37 ante-Christum — 4 post-Chris-
tum) et peut-étre plus haut encore. Qu'on me permette de
rappeler le texte de IV Esdras (chap. 13): « Et vidi et ecce hic
ventus ascendere fecit de corde maris quast similitudinem
hominis. Et vidi et ecce convolabat ille homo cum nubibus
ceell. » _

Il me parait difficile de ne voir pas I’étroite parenté de ce
texte avec I'apocalypse de Daniel; ici et 14 par des procédés
différents, c’est une figure, « comme une ressemblance
d’homme » dans Esdras, « comme un Fils d’homme » dans
Daniel. En outre un plus loin, on I'a vu, cette ressemblance
d’homme est remplacée et traduite par « cet homme. » Et cet
homme ne peut guére dans le contexte de I’apocalypse qu’étre
une désignation, vague peut étre, mais d’'un vague voulu, du
Messie.

L’apocalypse d’Hénoch est plus précise encore et on y
pourrait relever des textes nombreux et instructifs. Je me



12 PAUL CHAPUIS

borne au principal (chap. 46) : « Je vis quelqu’'un qui était
chargé de jours (?);.... sa téte était blanche comme de la
laine... et & coté de lui se trouvait une autre figure dont le
visage était comme la ressemblance d’'un homme.... Et je
m’informai auprés d’un ange.... de ce fils d’homme et il me
répondit : celui-ci est le fils de Uhomme chez qui la justice
habite. »

Ici encore, c’est toujours comme chez IV Esdras la ressem-
blance d’un homme, le « comme un fils d’homme » de Daniel,
et Hénoch lui aussi interprete la figure; il en fait celle du
fils de ’homme et lui donne cet attribut, messianique par
excellence, de la justice 1.

Nous pouvons conclure: La figure du fils d’homme de
Daniel est devenue dans la suite, les citations que je viens
de faire le montrent clairement, un type de I'apocalyptique
et ce type désigne le Messie des temps futurs que toutes ces
apocalypses représentent comme imminents.

C’est ce type que le Maitre a choisi pour se désigner lui-
méme et ce type est, par essence, eschatologique. Je veux
dire que Jésus, nous le verrons bientot, tout Messie qu’il se
sent et se sait, projette néanmoins cette dignité dont il est
certain dans un avenir prochain, trés prochain, exactement
comme le Royaume de Dieu lui-méme qui va venir.

Aux yeux de Jésus, le choix de cette désignation messia-
nique, qu’avaient créée les siécles antérieurs, avait, semble-
t-il, un double avantage. Elle était indicatrice du role auquel
il prétendait et dont il était certain, mais en méme temps
cette notation avait quelque chose de réservé et ne devait
se montrer qu’aux esprits réfléchis.

Le nom de Fils de ’'homme lui rappelait sans cesse ce qu’il
prétendait étre et placait devant ses yeux la conviction et le
but de sa vie: le royaume qui va venir et dont il sera le

Messie. Ce nom, pour lui, projetait dans le royaume toute sa

1 J. Weiss, ouv. cité, p. 163. — Voici encore quelques textes d’Hénoch, égale-
ment caractéristiques: XLVIII, 2; LXXII, 7, 9-14, etc. Yoy. Schiirer, Geschichte
des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi. Seconde édition 1898, second
vol. p. 527.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 13

lumiére et tous ses trésors, mais §'il donnait 4 entendre qu’il
était le Messie, il ne jetait pas en pature aux foules igno-
rantes et passionnées une pensée, une passion propre a ré-
veiller tous les appétits. Le nom de Fils de 'homme, moins
connu, moins significatif que les autres, était plus ou moins
demeuré dans les écoles et n’offrait pas les dangers d’autres
désignations plus courantes. Il avait, dirai-je, quelque chose
de presque ésotérique.

C’est un caractere frappant de I'ceuvre de Jésus, que les
évangiles indiquent clairement, des historiens récents ont
raison de le relever, que la maniére réservée, on dirait pres-
que timorée, qu’il a observee dans son messianisme.

Non seulement il défend aux malades que sa miséricorde
a guéris de dire, quand ils 'ont pressenti, qu’il est le Fils
de Dieu, autrement dit le Messie !, afin d’éviter I'inévitable,
la dangereuse confusion entre son messianisme tout imprégné
de religiosité et d’héroisme moral, jusque dans ses représen-
tations apocalyptiques elles-mémes, avec le messianisme tout
politique, tout charnel de ses compatriotes; mais il met & sa
proclamation, méme indirecte2, une réserve, je dis plus, une
pudeur caractéristique. On dirait qu’il désire et qu’il veut
faire surgir cette confession du cceur méme de ses adhérents
alors qu’il les aura conquis en grand nombre et préparés et
insensiblement amenés a la faire. Il prépare les siens au
royaume qui va venir et il ne saurait prématurément leur
jeter comme une pature dangereuse cette haute pensée. A
cet égard le titre de Fils de ’homme qui disait délicatement
son messianisme, sans le proclamer 4 tout venant, mais en
attirant I'attention des dmes les plus profondes, était admi-
rablement choisi et, dans ce fait, je crois reconnaitre un des
cOtés, et non le moins frappant, de la pédagogie du Maitre. Il
ne veut & aucun prix du messianisme politique et charnel,
il prépare le messianisme moral, traversé d’une haute spiri-
tualité, malgré les traits apocalyptiques qu’il a hérités du
passé et s’il n’a pas totalement réussi & vaincre ce messia-

1 Mat. VIII, 4; IX, 31, etc.
2 Marc I, 28 ; Luc XI, 31-32, etc,



14 PAUL CHAPUIS

nisme charnel, méme chez ses disciples, si méme il a été en
apparence vaincu par ses basses tendances, du moins a-t-il
dépose quelques germes préecieux qui léveront chez les Paul
et plus tard dans les écrits johanniques.

A ce sujet, nous avons, entre autres, deux textes extraor-
dinairement impressifs, sur lesquels, avec J. Weiss!, je vou-
drais un instant attirer I'attention. Ce sont tout d’abord les
textes paralleles de Mat. X, 32 et de Luc XII, 8.

Le premier synoptique dit dans le discours missionnaire
aux Douze: « Quiconque me confessera devant les hommes, je
le confesserai aussi devant mon Pére qui est dans les cieux. »
Luc de son coté s’exprime ainsi: « Qui me confessera devant
les hommes, le F'ils de 'homme le confessera aussi devant les
anges de Dieu. » Au dire des plus compétents exégetes, la
tournure qu’emploie Matthieu, plus simple, plus aisée est sans
doute ici, comme souvent, une amélioration littéraire, tandis
que Luc a probablement une forme plus rapprochée des
Logia hébreux de 'apotre péager.

La maniére dont les textes cités, dit encore le professeur
de Marburg 2, mettent en paralléle le moi et le Fils de ’homme,
montrent une fois de plus que Jésus évite soigneusement de
s'identifier avec le Messie glorifié qui, pour lui, reste toujours
une grandeur eschatologique, réservée & un prochain avenir.
Il en parle comme d’une chose qui sera et, si on veut bien
réfléchir, cette maniére, au premier abord étrange, de s’expri-
mer est au fond des plus naturelles. Si Jésus, dans son sen-
timent intérieur, a jugé impossible de dire par exemple:
C’est moi qui suis le Messie, ou bien c’est moi qui suis le
Fils de 'nomme de Daniel, on comprendra, sans méme parler
des motifs indiqués plus haut, que sa réserve profondément
humble l'ait empéché d’exprimer hautement ses espérances
d’avenir et de dire, par exemple, sans autres: Je reviendrai
sur les nuées du ciel. Tout homme quelgue peu délicat éprou-
verait exactement ce méme sentiment.

Paul, le grand apotre, parle quelque part des visions el

1], Weiss, ouv. cité, p. 107.
2 J. Weiss, ouv. cité, p. 168, 169, 170.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 15

révélations ! dont il a été privilégié. Il ne le fait pas volon-
tiers, mais avec une visible retenue. Quand il ne peut faire
autrement que de communiquer aux autres ces faits de sa
vie intérieure, il le fera avec une pudeur accentuée et presque
a contre-cceur. Il parle d'un homme en Christ 2 qui a fait ces
profondes expériences a peu prés comme si cet homme était
quelqu'un d’autre que lui-méme.

De méme Jésus aura, en parlant et pour parler de ses préoc-
cupations centrales, adopté avec reconnaissance ce nom spé-
cifique de Fils de ’homme qui lui permettait, si je puis ainsi
dire, de faire vibrer la corde des sentiments qui le remuaient
jusqu’au fond de son étre, sans les faire résonner dans ’ame
de ceux que paralysaient les aspirations du messianisme po-
litique et charnel qu’il avait, en des heures de réflexions et
de luttes morales, définitivement exclu de son programme 3.

Car il importe, pour saisir 'ame du Maitre dans toute sa
profondeur, d’avoir toujours devant les yeux linspiration
centrale du royaume de Dieu qui va venir et autour duquel
se groupent en un faisceau toutes les pensées, toutes les sen-
tences qu’il a exprimées. Ge royaume de Dieu, nous l'avons
souligné et le répétons encore, est pour Jésus une grandeur
eschatologique qui n’est pas, mails qui va incessamment se
réaliser; dés lors, s’il se sait, s’il se sent le Messie de ce
royaume, cette pensée, cette haute espérance, disons mieux,
cette certitude immense a, elle aussi, une part de futur. Il se
sait le Messie; on dira plus exactement encore, il sait qu’il
sera le Messie et cette perspective qui se prépare, qui est un
secret 4 demi révélé, le préoccupe sans cesse; il la voit devant
lui lorsqu’il considére les succés de ses disciples envoyés en
une tournée d’évangélisation et il contemple alors, dans les
tressaillements de son ame, Satan tombant du ciel, comme
un éclair qui, de la nue profonde, rejoint le sol 4; il la voit
encore et se réjouit lorsque, en présence des rabbins soup-
conneux et inquiets, il refuse le miracle qu’on lui réclame
et parle et de Jonas et de Salomon et ces figures le transpor-

12 Cor. XII, 1 et s. — 32 Cor, XII, 2. — 3 Mat. IV, 1-11, — 4 Luc X, 18.



16 PAUL CHAPUIS

tent vers sa préoccupation constante et il s’écrie avec force:
Et voici, sous vos yeux plus que Salomon!! allusion certaine
au messianisme dont il attend la proclamation en méme
temps que celle du royaume. Outre ces heures ou vibrent
les cordes intimes, il montrera ce messianisme autant qu’il
peut le montrer en s’appelant sans cesse le Fils de 'homme.
Plus il avance dans sa carriére, plus les temps deviennent
graves, les oppositions et les hostilités dangereuses, plus de-
viennent nettes et solennelles ses affirmations messianiques.

Nous constatons ce progres, ou cette élévation, tout parti-
culiérement & I’heure la plus solennelle de sa vie, racontée
en substance, d'une facon identique, par les trois synopti-
ques 2. Jésus, arrété par Judas de Kerioth et sa troupe, est
amené, aux premiéres heures de la matinée du 14 nisan,
devant le tribunal ou le sanhédrin. On l'interroge sur les
dépositions de quelques témoins & charge qui l'accusent
d’avoir dit qu’il pouvait détruire le sanctuaire et le recons-
truire en trois jours, une pensée qui fait pressentir la dé-
chéance de la Thorah et que le diacre Etienne reprendra sous
une forme analogue. G’'était un propos lancé, dans la derniére
semaine3, et qui avait été déformé, en plusieurs variantes,
par le bruit public. Aussi, les témoignages ne sont-ils pas
concordants, dés lors, légalement peu concluants. En face
d’eux, le Maitre interrogé garde le silence ; alors, le grand
prétre, directeur des débats, pose a I'accusé la question cen-
trale face a face et produit ainsi une diversion qui aménera
la perte du Galiléen. Il adjure Jésus de dire ouvertement si,
oul ou non, il est le Messie. Alors, a cette heure solennelle et
unique, lui, qui toujours avait parlé avec prudence et réserve
de cette certitude intime, ne peut plus se taire. Son devoir
est de parler et de dire ouvertement, sans ambages, ni pré-
cautions qui seraient vaines d’ailleurs, la substance méme de
ses certitudes. Son ame est agitée, la conviction de sa vie
qu’il est, qu’il sera le Messie, le fait tressaillir, et devant le

1 Mat. XII, 42.

2 Mat. XXVI, 57-75; Mare XIV, 53-72 ; Luc XXII, 54-71.
Voir Holtzmann, Leben Jesu, 1902.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 17

tribunal qui le condamnera, en face de tous ces regards des
prétres et des rabbins qui sont fixés sur lui, il lache une
catégorique affirmation. Es-tu le Messie? — Je le suis — et
alors il ne craint pas d’y ajouter ce texte de Dan. VII, 13, qui
est comme le court commentaire de ce qu’est le fils de
I’homme : « Dés Uheure présente, s’écrie-t-il, tant est forte sa
conviction, vous allez voir le Fils de ’homme s’asseoir a la
droite de la puissance et venir sur les nuées du ciel. » Toute
sa conviction est 1a, claire, lumineuse. Il a senti et compris
le plan de Dieu qui veut que le Messie passe par la mort,
mais aprés la mort, il ressuscitera et alors se manifestera le
royaume dont il est le roi. Du ciel il va revenir sur les
nueées.

Il n’y a pas de parole qui, plus clairement, nous dise ce
qu’est le Fils de 'homme; elle nous montre que pour Jésus
ce terme désignait sarement le Messie, et & ’heure ou il va
mourir, devant ses juges, 1l le proclame enfin avec une sainte
hardiesse.

Mais ici se pose la seconde question que nous avons rap-
pelée au commencement du présent article. Quand, depuis
quand ou a quel moment de sa carriére Jésus s’est-il su le
Messie ?

Les réponses des historiens différent et je rappelle les trois
essentielles qui ont été données. Les uns se prononcent pour
la fin du ministére et se concentrent, en quelque sorle, sur
la scéne de Césarée de Philippe!, d’autres désignent le bap-
téme 2 de Jésus, quelques-uns, enfin, comme Wrede de Bres-
lau, dans son récent ouvrage 3, nous disent que le Maitre ne
s’est jamais donné lui-méme comme le Messie.

Nous pouvons étre trés bref sur le premier point de vue.
Il est représenté, entre autres, par Renan 4, qui voit dans la
proclamation de Césarée de Philippe, comine une derniére
tentative desespérée de conjurer la ruine, puis, avec infini-

1 Mat. XVI, 13-20; Mare VII, 27-30; Luc IX, 18-21.

2 Mat, I, 13-17; Marc I, 9-11 ; Luc III, 21-22.

3 Wrede, Das Messiasgeheimniss in den Evangelien, 1901.
4 Renan, Vie de Jésus, 15¢ édit., p. 320-347.

THEOL. ET PHIL. 1004 2



18 PAUL CHAPUIS

ment plus de science et de sérieux, par Theod. Keim? et
Albert Réville2, Mais, si 'on y regarde d’un peu prés, la
scéne que nous venons de rappeler n’est nullement celle d'une
proclamation messianique par le Maitre lui-méme, mais bien
le moment ou il interroge ses disciples sur I’état de I'opinion:
a son égard et sur leur propre opinion. C’est I’heure, ot dans.
sa vie errante, au pied de ’'Hermon, au milieu des opposi-
tions croissantes des théocrates, il sent le besoin de recueillir
la pensée des siens, d’autant plus qu’il va leur annoncer
I’inévitable catastrophe qui s’approche et que les apotres ne
pouvaient rattacher a leur foi messianique.

Ce n’est pas Jésus, ce sont les apoOtres ou tout au moins
quelques-uns des apodtres qui, par la boueche de Pierre,
confessent la messianité dont Jésus lui-méme avait, depuis.
longtemps, conscience.

A lui seul, ce titre de Fils de I'homme, que Jésus a employé
des les débuts de son ministére, prouverait, si nous 'avons
bien compris, que sa conscience messianique, disons sa cer-
titude messianique, a une date beaucoup plus ancienne.

Aussi, avec Jean Weiss 1, pensons-nous, qu’en somme, il
faut placer le début du messianisme, ou tout au moins, cette:
distinction est plus qu’une nuance, la certitude qu’a eue
Jésus d’étre le Messie, dans la scéne du baptéme. C’est 1a, du
moins, que nous pouvons clairement saisir le fait. La tradition
évangélique est, sur ce point, semble-t-il, constante et posi-
tive. C’est 13, au bord du Jourdain, en sortant de l'eau du
fleuve, que le Nazaréen percut, il n’importe sous quelle forme,.
ce clair sentiment, cette ineffable certitude : Tu es mon fils,
c’est-a-dire, tu es le Messie. On définirait bien I'heure du
baptéme de Jésus en disant que parti de Nazareth, sa bour-
gade natale, pour aller auprés du prophéte du Jourdain, il y
revint avec la certitude divine que Dieu le destinait au mes-
sianisme. Il y venait avec des pressentiments peut-étre, avec
des incertitudes et des hésitations aussi, ne fiit-ce que pour se:

1 Keim, Geschichte Jesu von Nazara. 1871, t. II, p. 542-5562,
2 Réville, A., Jésus de Nazareth, 1897, II, p. 181-207.
3 Quv. cité, p. 134-158,



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 19

joindre, avec tant d’autres de ses compatriotes, par le bap-
téme, dans ['eau lustrale, & la communauté de ses fréres qui,
avec Jean-Baptiste, se préparaient & recevoir le Messie qui va
venir et qui tiendra en la main son van pour opérer le juge-
ment et il rentra en Galilée avec cette conviction certaine,
irréfragable : Tu es, tu dois étre le Messie et fu le seras.

Voila le fait dans son essence. On peut 'analyser encore,
en chercher les comment et les pourquoi. Mais, ici, I’histoire
reste muette ou & peu prés muette, pour nous montrer, une
fois de plus, que nous ignorons le commencement des choses
et surtout des plus grandes. Vous vous promenez, en un
jour d’été qui annonce l'orage, dans la forét; le lendemain,
vous contemplez, sur ces tapis de mousse, une infinité de
clous d’or, qui sont le produit de la nuit. Vous ne les avez ni
vu, ni entendu, si je puis ainsi dire, se produire. Ils sont 1a
et c’est tout. Il en est ainsi de tous les commencements de
la vie intérieure et s’il m’est permis de rapprocher des phé-
nomeénes spirituels, je comparerals volontiers ces commen-
cements du messianisme de Jésus aux expériences de 'apotre
Paul qui nous dit, de sa conversion & ’Evangile, qu’elle est
un fait voulu et produit par Dieu lui-méme, qui a jugé bon
de révéler son fils en lui. Voila son baptéme. « Lorsqu’il plut
a Dieu, écrit-il dans les Galates?, qui m’a mis & part dés le
sein maternel et m’a appelé par sa grice, de révéler son fils
en moi.... » Voilad tout le drame. 1l en est de méme du mes-
sianisme du Maitre.

« Si aujourd’hui, dit d’autre part et trés bien Jean Weiss?2,
nous ne pouvons saisir la prédication et la vocation des pro-
phétes israélites, sans les visions, les appels et les extases,
dont ils nous parlent comme d’expériences positives, pour-
quoi devrions-nous, & propos du plus grand des prophétes
et au mépris de la tradition, renoncer & une explication de
son action ? Se sentir appelé a la vocation prophétique, c’est
ce que ne dira aisément aucun homme réellement hon-
néte, humble et pieux. Il faut qu’il se produise des faits, des

1 Gal. I, 15-16. _
2 Quv. cité, p. 185,



20 PAUL CHAPUIS

expériences qui 'obligent, qui le forcent de prendre sur lui
cet appel. D’autre part, toute la maniére de Jésus interdit
de penser qu’il s’est, de lui-méme, élevé & la carriére pro-
phétique. »

(est méme un de ses caractéres spécifiques que 'ceuvre a
laquelle Dieu I'a appelé et qui se présente & nous dans les
cadres du messianisme, ait pour cachet particulier d’étre une
haute et profonde intuition divine. Car nous n’en sommes
plus guére &4 ces conceptions enfantines qui nous parlaient
d’un plan qu’aurait eu le Maitre. Il n’est pas un politique qui
a souci de ses électeurs; mais un homme qui a conscience
de manifester Dieu, de montrer Dieu, une ceuvre qui est bien
la plus centrale et la plus haute que puisse réver un étre
humain.

L’histoire ne nous dit rien ou presque rien, disions-nous
plus haut, de la maniére dont s’est formé en Jésus l'appel
divin an messianisme, dont il a eu une si profonde conscience.
(Cest une germination intime et secrete comme celle du
monde végétal. Et pourtant il existe un texte qui pourrait
mieux nous expliquer et mieux nous faire pressentir vague-
ment les éléments de ce développement. Cest un filet de lu-
miére dans cette nuit profonde.

Je songe au récit de Luc !, qui nous raconte une visite des
parents de I'enfant Jésus a Jérusalem, lors d'une féte pascale.
Nous ne songeons point & discuter ce récit contesté et par-
tiellement contestable. Il appartient au protévangile et s’il a
pour auteur un chrétien essénien, du moins un homme sym-
pathique & cette tendance, il est pour le moins étonnant qu’il
signale avec intérét ces rapports de Jésus avec le temple et
son sacerdoce avec lequel I'essénisme avait totalement rompu.
Il est possible et probable qu’au milieu de détails peut-
étre controuvés, nous ayons ici un reste d'une tradition
exacte et ici je pense avant tout au mot lumineux de 'enfant
de douze ans qui naivement, aussi naivement que pourrait
le faire une véritable nature enfantine, s’écrie : « Ne saviez-

1 Luc 11, 40-52.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 21

vous pas qu’il faut que je m’occupe des affaires de mon
pére!l» On dirait que cette intuition de la paternité de Dieu,
qui est la plus haute et la plus sublime des révélations que
Jésus ait fournies & ’humanité, ait germé dans I'ame du fils
de Joseph avec sa piété enfantine. Elle est 14, elle apparait,
éclairant de sa lumiere des ténebres profondes et si l'on
considére le ministere de Jésus 1l est trés naturel de ratta-
cher & cette intuition primitive toutes ses affirmations si ori-
ginales sur le Pére qui est aux cieux. En la forme personnelle
que le Maitre a donnée a sa pensée particuliére quand il
proclame Dieu son pére et notre pére, cette intuition reli-
gieuse, je souligne ces deux mots, ne procéde directement
ni de la religion d’Israél, ou pourtant se rencontrent les affi-
nités les moins lointaines, ni de la philosophie paienne. Elle
est, dans son sens profond et vrai, absolument originale et
c’est elle qui, mieux que tout autre chose, note I'individualité
spécifique du Nazaréen.

Quoi qu’il en soit, en partant de cette intuition aussi bien,
pour fixer des textes, que de cette parole du méme Luc qui
nous rapporte en un seul mot les trente années qui séparent
I'enfance de Jésus de sa maturité consciente en disant: « Et
Jésus croissait en sagesse, en stature et en grace devant Dieu
et les hommes 2, » il est permis non pas d’affirmer mais de se
representer le développement de Jésus, spécialement la ma-
niere dont s’est épanoui jusqu’au baptéme son messianisme.
Ici, je le note avec une énergie toute spéciale, nous ne
sommes plus en face des faits de I'histoire, mais en face des
représentations qui permettent le prolongement des lignes
connues.

Comme l'ont trés bien remarqué Hase dans sa Vie de Jésus,
qul tout naturellement rappelle les préoccupations passées,
et partiellement Théodore Keim, on peut dans cette nuit de
trente années qui précédent le baptéme du Maitre et les jours
ou il arriva aux certitudes de sa messianité concevoir deux
chemins de croissance, le chemin du génie et le chemin, di-

1 Lue I, 49.
2 Lue II, 52.



22 PAUL CHAPUIS

rais-je, de la croissance naturelle. Tous les deux sont des hy-
pothéses, je le note encore, mais des hypothéses plausibles.

Prenons le chemin du génie. C’est lui surtout qui se ratta-
cherait & la parole de Luc. C’est ici qu’il faudra parler d’in-
tuition. Dés 'enfance, & douze ans deéja, le {ils de Joseph a le
sentiment profond, naif dans sa sublimité, que Dieu est son
pere. 1l le dit & ses parents comme une chose qui va sans dire,
sans affectation d’aucune sorte. On a eu, parait-il, dans I’his-
toire humaine des phénoménes pareils. Plus d’'un homme de-
venu grand a eu deés 'enfance le pressentiment, absolument
inconscient d’ailleurs, de sa destinée. Tel homme de guerre,
parait-il, tel politique, tel peintre ont dénoté des 'enfance,
a la maniére de 'enfance, les qualités qui les noteront plus
tard, et Jésus, & son tour, aurait passé par le méme chemin.
C’est celui du génie que n’expliquent ni les hérédités, ni la
race, ni le milieu, création pure qui précisément est sa
marque distinctive. Je ne contesterai pas ce chemin possible.
Dans la nuit ol nous sommes, c¢’est assurément déja un
éclair qui illumine un instant la route, mais en tous cas,
quelle qu’elle soit, cette route redevient ténébres, et I'on
prendra & peine cet éclair pour un poteau indicateur.

Mais voici le chemin de la croissance naturelle, qui n’est
pas beaucoup plus net, mais peut-étre moins inaccessible a
notre esprit habitué & chercher invinciblement le pourquoi
des choses. S’il ne repose pas davantage que 'autre sur des
faits connus, du moins est-il en sa forme hypothétique plus
accessible & nos habitudes ordinaires de pensée.

Jésus pendant ses trente premiéres années a vécu dans .la
bourgade du haut plateau galiléen. Il a de bonne heure, je
ne note que les traits essentiels de I’hypotheése, travaillé dans
I’atelier de son pere. Sa nature contemplative le portait a
I'observation des choses et des hommes. 1l assiste au culte
synagogal, il s’approprie peu & peu les espérances religieuses
de son peuple, les sonde et les murit dans son cceur. Plus
énergiquement et plus religieusement que d’autres il attend
et salue en pensée le roi de I'avenir. Les années passent
qui le grandissent et le murissent. 11 attend toujours. Il



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 23

assiste avec ses compatriotes & l'agitation que produisit la
révolte de Judas de Galilée. Son ceoeur s’émeut & la pensée
que peut-étre c’est le Messie qui approche. Mais Judas est
€crasé, c’est la nuit, le Messie ne vient pas. Alors son ame
religieuse met & profit les espérances décues. Ce ne seront
pas les hommes qui feront le royaume ; c’est Dieu qui ledon-
nera et Dieu seul. Et si tol-méme tu étais ce Messie ? Cette
pensée éclate dans son coeur, il la repousse comme une ten-
tation. Cette pensée revient et revient encore et toujours dans
son ame ; elle lui devient une hantise qui peu a peu com-
mence & le gagner ; il passe par les alternatives du doute qui
I’assaille et des certitudes qui ’obsédent.

(’est au milieu de ces réflexions et de ces combats moraux
qu’arrivent & Nazareth, les bruits, les nouvelles de I’action de
Jean-Baptiste. Avec d’aulres le Galiléen est transporté; il
court sur les bords du Jourdain, se laisse gagner, et il veut
se joindre du fond du cceur a la communauté qui se prépare
4 recevoir le Messie qui va venir. Il se fait baptiser et voila
que retentit en son 4me la réponse aux priéres et aux hési-
tations passées. « Tu es mon fils! tu seras le Messie. »

Assurément, me semble-t-il, ce chemin psychologique dont
il serait facile de dessiner plus vivement les horizons, est,
dans la nuit ot nous sommes, plus compréhensible, plus ana-
logue & nos chemins divers que celui que nous appelions tout
4 I’heure le chemin du génie.

Quoi qu’il en soit, 'un et 'autre et tous ceux que la pensée
pourra imaginer aboutissent & nos conclusious derniéres, aux
faits connus que nous rappelons encore en une courte these:

D’aprés les synoptiques, écho de la plus ancienne tradi-
tion évangélique connue, c’est au baptéme du Jourdain que
Jésus de Nazareth parait avoir recu une nette conscience de
son messianisme, qu’il a caractérisé durant tout son minis-
tére comme I'ceuvre du Fils de 'homme.

Voila en substance nos conclusions, il en est une autre quit
actuellement est trés discutée et qu’a mise en relief le livre
de Wrede!, professeur & Breslau.

1 Wrede, Das Messiasgeheimnis in den Evangelien. 1901,



2% PAUL GHAPUIS

I

Les vues de Wrede ont ceci d’intéressant qu’elles remet-
tent devant nos yeux deux questions a la fois; le probléme
du messianisme dune part et le probléme de la composition
de nos synoptiques d’autre part. C’est, & mon sens, de ce der-
nier coté que l'étude de Wrede, qui a été tres discutée 1, offre
le plus d’intérét et de profit. Nous résumerons ici brievement
sa pensée sur le messianisme, exactement surle « secret mes-
sianique » de Jésus qui, dans tous les cas, mérite d’étre con-
sidérée de trés prés, de plus prés encore que je ne puis le
faire dans le cadre de cette étude générale des principaux
problemes de la vie de Jésus.

Voici en substance les vues sur le messianisme, du pro-
fesseur de Breslau. Il note tout d’abord, comme un des traits
spécifiques de I’'évangile de Marc, qu’il considéere avec nous,
comme le plus ancien, le secret messianique. Chez notre
évangéliste, cette mention est pour ainsi dire stéréotype, on
dirait presque classique2. C’est le cas avant tout dans les
guérisons des démoniaques. Ces possédés reconnaissent Jésus
comme le Messie, avant (ue jamais personne ne l'ait reconnu
comme tel, avant méme que Jésus lui-méme se soit jamais
déclaré le Messie. Le Maitre leur interdit sévérement de le
proclamer, il ne veut pas de cette anticipation dangereuse.
Wrede déclare, sans preuves bien positives d’ailleurs, que ces
faits sont peu dignes de confiance, d’autant plus qu’on ne se
rend pas compte comment ces malades sont arrivés a saluer
toujours comme Messie un homme qui n’a jamais prétendu
qu’il I'était. (?) Par contre, on se rend aisément compte com-

1 Je signale en particulier la critique que Bousset de Gittingue a consacrée au
livre de Wrede et que je mets largement a profit dans ces pages: Theol. Rund-
schaw. Gahiers d’aoit et septembre 1902. 0. Holtzmann, Das Messiasbewusstsein
und seine neueste Bestreilung. Giessen 1902, puis un article du méme aufeur
dans la Zeitschrift fiir neutestamentliche Wissenschaft 1901, p. 205-274. Voyez
encore Parlicle de Baldensperger dans la Theol. Litteraturzeitung de Schiirer
1902.

2 Marc 1, 23-25; 1, 34; 11T, 11; V. 6; IX, 20. Yoy. Wrede, ouv. cité, p. 23-51.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 25

ment, dans la mentalité de I'époque, des puissances démo-
niaques peuvent étre concues comme faisant soupconner la
messianité de Jésus. Mais ce serait 1a, au dire de Wrede, un
trait légendaire qui montrerait Jésus chassant les démons afin
qu’ils ne puissent pas éventer son messianisme.

On jugera de méme facon les traits analogues qui, & propos
d’autres infirmités, paralysies, etc. !, guéries par Jésus, ame-
nent le Maitre & défendre la divulgation de la guérison.
Toutes ces interdictions, dont Wrede ne croit pas possible
de trouver le motif et qui d’ailleurs ne sont jamais suivies
de Peffet voulu, sont sujettes a caution, si on les prend dans
leur sens historique. Plus Jésus défend, plus sa renommeée:
de guérisseur se propage. Les mentions de cette sorte ont
chez I’évangéliste un autre but que le but prochain.

A cette premiére observation s’en ajoute, au dire de Wrede,
une seconde également caractéristique. A entendre le second
synoptique, le but de la prédication en paraboles de Jésus.
est de voiler le mystére du royaume de Dieu et nullement,
comme le dit Popinion vulgaire, de rendre plus aisée, par le
moven de cette figure, la compréhension des vérités ensei-
gnées. « A vous, dit Jésus, selon I'évangéliste, il est donné
de pénétrer le mystére du royaume de Dieu ; mais & ceux du
dehors, tout arrive sous forme de paraboles, afin que, tout
en regardant parfaitement ils ne voient point, tout en en-
tendant parfaitement ils ne comprennent point, et cela pour
qu’ils ne se convertissent pas et qu’il ne leur soit point
pardonné?. » A ces « gens du dehors, » aux profanes, en un
mot, sont opposés les disciples auxquels Jésus révele ses se-
crets, lorsqu’ils sont seuls entre eux, dans lintimité de la
chambre haute dont 1l faisait son domicile habituel.

Cette conception des choses repose, comme Julicher 3 'a du
reste montré dans sa classique étude des paraboles, sur le
fait que la similitude parait de prime abord avoir été saisie
surtout dans le monde gréco-latin auquel s’adresse Marc,

1 Mare I, 43-45; V. 43; VII, 36; VIII, 23-26,

2 Mare 1V, 10-12.

S Julicher, Die Gleichnisse Jesu, 2 vol., 2¢ édition.



206 PAUL CHAPUIS

comme un enseignement ésotérique. Elle procéde de la

pensée que dans l'enseignement du Maitre il v a un co6té po-
pulaire et un coté ésotérique. En tout cas, selon Wrede, dont
& cet endroit nous ne comprenons pas trés bien 'interpré-
tation, méme dans la parabole le secret messianique serait
en premiére ligne renfermé. Nous aurions ainsi deux formes
de ce dernier, d’une part les défenses de, Jésus de le procla-
mer Messie et d’autre part son enseignement parabolique
qui serait un des modes particuliers de son ésotérisme messia-
nique.

La preuve ou la clef de cette pensée de Marc, le professeur

-de Breslau pense la trouver dans Marc IX, 9. Apres la trans-

figuration, en descendant de la montagne, le Maitre fait deé-
fense & ses disciples « de raconter & personne ce qu’ils venaient

de voir, st ce n'est lorsque le Fils de Uhomme sera ressus-

cité d’entre les morts. » Cest ici que le second synoptique
souligne son point de vue: La messianité de Jésus est voilée

durant la vie du Maitre; elle ne sera pleinement mise en

lumiére qu’aprés la mort et la résurrection. C’est pourquoi
les démons ne doivent pas la proclamer, ¢’est pourquoi aussi

Jésus défend la publication de ses miracles, qui sont donnés
‘comme des signes ou des preuves de sa messianité. Aussi

tout son enseignement a-t-il pour le peuple comme un voile

-qul ne le laisse que faiblement transparaitre.

« Voilda pourquoi, ajoute Bousset dans l'article indiqué,

pour Marc la messianité de Jésus est en somme comme un

mystere divin. Pour lui, Jésus n’est plus le Messie dans le
sens du judaisme !, mais le fils surnaturel de Dieu, qui est
d’une essence spécifique que lui a communiquée I’Esprit au

jour du baptéme. » Wrede estime, d’une facon erronée, a

mon avis, que devant le sanhédrin2, Jésus se donne, selon
Mare (?), comme le fils surnaturel de Dieu, d’une essence par-
ticuliére, car, ajoute-t-il avec ’ancienne orthodoxie, ce n’au-

1 Wrede, ouv. cité, p. 65-81. .
2 Marc XIV, 61-63. Je note en passant que Marc a partout sensiblement la

‘méme forme que Matthieu, qui 'a tirée du second synoptique.



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 27

rait point été au sens juif un blasphéme ! que de se prétendre
le Messie. Dans un autre texte encore 2, le centenier, qui est
-au pied de la croix, reconnait Jésus comme le Fils de Dieu,
au sens supérieur.

Tel est, en substance, le premier argument par lequel
Wrede établit, chez Mare, ce qu’il appelle le secret messia-
nique. Il nous en donne un second, sinon plus probant, tout
au moins également intéressant.

Le professeur de Breslau note, avec insistance, combien
souvent apparait, dans Marc, I'absolue inintelligence des
apotres & ’'égard des enseignements de leur Maitre. Cela est
surtout frappant, lorsque Jésus veut, en quelque sorte, les
préparer a ses souftrances. Ce sont les prédictions, déja notées
plus haut?3, relatives & la passion, & la mort et & la résurrection
du Fils de 'homme*. Wrede ne trouve pas ces données éclai-
rantes. Il ne nie pas sans doute le fait en lui-méme, mais il
-estime que la forme sous laquelle ces textes nous sont par-
venus indique leur caractére peu historique 3.

Ces prédictions ne sont guére que des sommaires et des
sommaires peu variés de ['histoire de la passion; chose
étrange, ce sont, fait absolument rare, des prophéties quiont
eu leur accomplissement littéral, ce qui fait songer & des
oracles post eventum. Mais ces paroles deviennent claires
quand on comprend que la communauté primitive, partant
«de son postulat primordial, devait admettre, en fait, que
Jésus avait nettement prévu ses souffrances et sa mort. Des
lors, insensiblement, elle a déformé la tradition évangélique
-dans le sens de son postulat.

On remarquera, en ouire, que ces prédictions, toutes ou a
peu pres toutes, sont mises en un étroit rapport avec I'inin-
telligence des disciples. Marc ne parle pas d’une éducation
«des apoOtres, mais les montre, du commencement & la fin,

1 Mare XIV, 63.

2 Marc XV, 39.

3 Wrede, ouv. cité, p. 81-114.

4 Marc VIII, 315 XIV, 7, 18-24, 27, 41; X, 38 XII, 6 et 10, ete.
5 Mare 1V, 13 ; IV, 40; VIII, 16-21; 1X, 19, etc.



28 PAUL CHAPUIS

absolument oblitérés en face des révélations persistantes de
leur Maitre.

De ce fait comme du précédent, il faut tirer une consé-
quence : Dans la pensée de Marc, Jésus se révele aux disciples
comme 1l n’a pas pu se révéler au peuple, mais pour eux,
comme pour le peuple, ses révélations demeurent lettre close,
et de ce point comme du premier, il faut dire, selon Mare,
que, d’apreés le plan de Dieu et la volonté de Jésus, le secret
messianique ne doit étre éclairci qu’aprés la mort et la
résurrection du Maitre.

Que résulte-t-il de ces faits ? Une telle conception du secret
messianique semble exclure logiquement toute description de
la vie de Jésus et, d’autre part, dans cette conception que
Marc partage avec son époque, toute I'ceuvre du Maitre, son
enseignement comme ses miracles, est en fait une constante
démonstration, une démonstration voulue de son messianisme.
Néanmoins, ces deux directions, d’apparence antithétique,
sont au fond concordantes : Jésus ne cesse de manifester son
messianisme, mais sans cesse ce messianisme reste un mys-
tére et doit le rester.

Il en résulte que le jugement de Marc ne repose plus sur
les faits et qu’il n’a plus une idée vraie sur la vie de Christ.
Des données et des conceptions postérieures ont étendu un
voile sur ’histoire proprement dite et, & cet égard, le second
synoptique aurait, avec I’évangile de Jean, une étroite pa-
rente. Mais, tandis que celui-ci absorbe, en quelque mesure,
les faits dans I'idée fondamentale qui inspire I’écrivain, Marc
avait conservé une tradition historique, déformée sans doute,
mais plus concréte. Cest dire que 1'évangile de Marc n’est
pas, comme aujourd’hui on est encore disposé a le croire, le
témoignage le plus historique de la vie de Jésus, bien qu’a
d’autres points de vue, Wrede n’entende nullement diminuer
sa valeur et accorde la plupart des faits de la conception
aujourd’hui recue par I’histoire littéraire.

Mais, c’est notre derniére question, cette conception du
« secret messianique » qui domine le second synoptique est-
elle historiquement explicable ? Wrede estime que dans la



LE MESSIANISME DE JESUS DE NAZARETH 29

communauté primitive, comme l'indiquent du reste les let-
tres de Paul et méme les Actes des apotres, on est parti de
la représentation que c’est par la résurrection que Jésus a
été déclaré Messie ou Fils de Dieul1. Telle serait la plus an-
cienne pensée de I'Eglise et cette pensée est encore conservée
dans le fait que la communauté chrétienne des premiers
jours parle, non pas, comme nous, d'un retour du Messie
mais de sa venue, de sa présence ou parousie. Il résulterait
de la ce fait capital, sur lequel nous n’avons plus le temps
d’insister, c’est que historiquement Jésus ne se serait jamais
prétendu le Messie, mais que cette pensée ou cette conception
s’est formée peu 4 peu, & mesure que tout le tableau de Jésus
se concentrait sur la question messianique et, au fond des
choses, si nous comprenons bien le professeur de Breslau,
la conception du secret messianique, que représente Mare,
indiquerait que, du temps de la vie du Maitre, cette pensée
avait été secrete, indirectement affirmée et soigneusement,
mystérieusement gardée par lui-méme., Marc nous donnerait
ainsi comme le premier échelon de cette évolution qui abou-
tira, sous une forme nouvelle, au quatrieme évangile puis &
la christologie spéculative. I’évangéliste n’est pas, néanmoins,
le créateur de cette pensée qui doit étre née a une épogque ou
I’on ne soupconnait pas encore le messianisme historique de
Jésus, qui en fait, c’est la conclusion derniéere du volume, ne
se serait jamais donné pour le Messie.

On comprend que ces conceptions nouvelles aient suscité
un débat qui dure encore. Nous n’entrerons pas ici dans une
critique détaillée de cette vue de I'histoire évangélique qui
présente un grand intérét. Bornons-nous, en terminant, &
deux remarques principales, une observation historique pro-
prement dite et une remarque d’ordre littéraire.

Le vice des vues de Wrede, dont, en tous cas, nous tirerons
profit et avertissement, me parait surtout reposer sur I'inter-
prétation qu’il donne du texte de Marc 1X, 9, relative a la dé-
fense de Jésus de parler de sa transfiguration avant que le Tils

1 Rom. I, 8-4; Phil. II, 6; Act. 11, 36.



30 PATL CHAPUIS

de’homme fiit ressuscité des morts, ¢’est, au fond, le pivot dw
systeme historique du professeur de Breslau et nous sommes
surpris qu’il ait choisi un pivot aussi faible pour une si large
construction. Qui ne voit, en effet, que dans la pensée de
I’évangéliste cette remarque s’applique exclusivement au récit
de la transfiguration qu’il vient de faire et n’a nullement la
portée d'une thése générale comme le voudrait Wrede. Cette
remarque est strictement limitée & la transfiguration, celle
n’est, comme le dit Bousset, que la formule qui doit expli-
quer comment une narration, d’ailleurs légendaire, tardi-
vement entrée dans le cycle des récits de la vie du Maitre, a
pu étre ignorée auparavanti.»

D’autre part, voici la remarque littéraire: Le livre dont
nous venons de donner un rapide apercu et qui mérite une
critique de détails qui en montreront les erreurs nombreuses,
a de nouveau, et ¢’était I'évidente intention de 'auteur, attiré
I’atiention sur le probléme synoptique. Sans méme modifier
absolument les conceptions recues au sujet de Marc, Wrede
a altiré notre attention sur ce second synoptique qu’on se
plait généralement & considérer comme le plus ancien. Au
livre de Wrede a répondu partiellement la belle publication
de Jean Weiss? sur le plus ancien évangile. Un troisieme et
dernier article reprendra sur ces bases le probleme synop-
tique.

1 Theol. Rundschau, 1902, p. 348.
2 J. Weiss, Das dlteste Evangelium. Gottingue 1903.




	Le messianisme de Jésus de Nazareth

