
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 5-6

Artikel: Le calvinisme selon M. Kuyper [suite]

Autor: Bridel, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CALVINISME SELOxN M. KUYPER

PH. BRIDEL

IV

Calvinisme et science.

1° Nul ne saurait contester que le calvinisme ait éveillé et

entretenu l'amour pour la science. Or ce ne fut point là l'effet
d'un pur hasard, mais un résultat direct de ses principes.
L'esprit scientifique n'est-il pas en effet un esprit d'unité? Et
qu'est-ce que le dogme de la prédestination, sinon une
application spéciale, faite à notre vie personnelle, de la conviction

que le monde entier est gouverné par la volonté de Dieu, que
cet univers n'est donc point un simple amas de choses et que
la série des phénomènes qui s'y succèdent n'est pas une pure
chronique, plus ou moins décousue, mais une véritable
histoire, obéissant à un ordre bien réglé? Au risque de se faire

accuser, — tout à fait à tort, — de rejeter ainsi sur Dieu la

responsabilité du mal, le calvinisme a tenu à faire rentrer
nos péchés eux-mêmes dans le plan divin, pour bannir de

celui-ci toute incohérence2. Combattant de la sorte les
principes dissolvants des mystiques, des épicuriens et de tous

ceux qui vers la fin du moyen âge ébranlaient l'influence du

thomisme, le calvinisme a posé une base éminemment pro-

1 Voir Revue de théol. et de phil., livraison de juillet.
2 Voir la Remarque N" 6.



502 PH. BHIDEC

pice à l'éclosion de l'esprit scientifique. On remarque chez
tous ses adhérents la solidité logique, la fermeté de pensée ;

il n'y a pas jusqu'à leur conduite quotidienne qui n'en soit
tout imprégnée, dominée qu'elle est par une claire conscience
de la réalité, et non par ces élans fantaisistes auxquels aboutit

en pratique la fausse doctrine qui accorde la primauté au
vouloir.

2° Le calvinisme a rendu à la science toute l'étendue du
domaine qui lui revient. Réagissant avec excès contre le
matérialisme mondain de la culture antique, le moyen-âge crut
devoir, au profit de la vie surnaturelle et future, dédaigner
la terre, le corps, la nature. Le calvinisme n'a eu garde de
tomber dans cette erreur antibiblique, lui qui a si bien compris

que la rédemption a une valeur non seulement sotério-
logique, mais cosmologique, et que, si notre salut est d'un
grand prix, ce qui importe plus encore c'est la gloire de Dieu
se manifestant par la restauration de la création que le péché
avait compromise.

A cet égard encore (voir plus haut p. 331 et 345) sa
doctrine de la gratia communis est d'une grande importance1. Ne

pouvant contester l'existence de tant de belles et bonnes
choses au sein du paganisme même, ne pouvant se contenter
de taxer de splendida vitia les vertus, souvent réelles, des

incrédules ou des irrégénérés, les théologiens romains avaient

recouru àia théorie des puranaturalia. D'après eux l'homme
a été créé en vue d'accomplir une double série de fonctions,
l'une constituant une vie purement naturelle et terrestre,
l'autre formant une vie supérieure et céleste (joies de la vision
divine) ; le créateur lui avait donné les facultés nécessaires à

l'exercice de la première de ces vies et y avait ajouté des dons
surnaturels assurant la seconde à l'homme : celui-ci a perdu
ces derniers par la chute, mais il a conservé ses facultés
naturelles. Ce dualisme, qui a empoisonné toute la morale
romaine, a le tort tout à la fois de méconnaître la gravité du

péché et d'estimer trop bas la valeur de la vie naturelle, qui

1 Voir la Remarque N° i



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 503

dès lors est considérée comme ne méritant guère la sympathie

et l'intérêt du chrétien. Selon le calvinisme, au
contraire, le péché est une puissance de mort qui a atteint la
nature humaine dans toute son étendue ; mais Dieu, par sa

gratia communis, est intervenu pour en empêcher l'entière
destruction. Pareil au regard du dompteur qui, sans
transformer entièrement la bête fauve, l'arrête et l'empêche de

nuire ; semblable à cette domestication, qui ne supprime point
la sauvagerie foncière de l'animal, où celui-ci retombe dès

qu'il est rendu à la vie spontanée (et combien aisément
aussi l'homme irrégénéré retourne à la barbarie : qu'on
pense à la Saint-Rarthélemy, aux massacres d'Arménie,
etc. I) ; comparable enfin à cette corde, grâce à laquelle un
bac, sans être soustrait à la poussée du fleuve, est du
moins dirigé de manière à parvenir au bord, la grâce divine,
outre le salut des élus, procure à tous les hommes la vie
sociale avec les biens qui en résultent et les enrichit parfois
de dons excellents. Assurés que tout cela vient de Dieu, non
moins que les trésors plus excellents encore dont ils ont le

privilège, comment les calvinistes dédaigneraient-ils le
monde et la nature

3° Le calvinisme a procuré à la science l'atmosphère de

liberté qui lui est indispensable. On sait comment l'Eglise
romaine s'était assujetti les universités du moyen-âge,
supposant à la publication de toutes les idées qui ne lui agréaient
pas et supprimant ainsi la libre concurrence des opinions
diverses, nécessaire au progrès scientifique. Déjà par le seul
fait que son apparition venait briser l'unité ecclésiastique, le
calvinisme travaillait à la libération de la science ; mais il y
contribuait bien mieux encore par ce point de vue
fondamental en vertu duquel, ainsi que nous l'avons déjà fait
voir, il établissait à côté du domaine de l'Eglise d'autres
domaines, appartenant en propre à l'Etat, à l'art, et notamment

à la science.

Ajoutons que le calvinisme procura à la science un public
intéressé à la voir progresser. Pour qui estime que le seul

but sérieux de la vie présente est d'y gagner les mérites



504 PH. BRIDEL

nécessaires pour se faire ouvrir plus tard le ciel, les choses
de la science ne peuvent avoir une grande valeur ; mais

quand, se sachant sauvé par la volonté de Dieu lui-même, on

a compris que l'on a une tâche terrestre à accomplir —
conformément au programme donné dès l'origine par le Créateur
à sa créature : peupler la terre et l'assujettir — on se met
vaillamment à l'œuvre, commerciale, industrielle, agricole,
et, pour la mieux accomplir, on fait appel à toutes les

ressources du savoir humain.
4° La liberté de la science entraîne nécessairement un conflit,

dont le calvinisme a reconnu la véritable portée et auquel
il offre une solution. C'est à tort qu'on présente souvent ce

conflit comme existant entre la science et la foi. Non 1 toute
science repose à certain degré sur une foi (foi dans le témoignage

de nos sens, foi aux axiomes, etc.) ; et d'autre part
toute foi tend à constituer une science, un ensemble de pensées

cohérentes dans lequel elle s'exprime. En réalité le conflit

règne entre le point de vue des savants qu'on pourrait
appeler « normalistes » et celui des savants « anormalistes. »

Les premiers estiment que l'univers, tel qu'il s'offre actuellement

à notre étude, est dans son état normal ; en

conséquence tout doit s'expliquer comme résultat d'un développement

évolutionnel, sans terme premier, sans interruption,
sans miracle, sans fin, — tout, y compris l'apparition de

l'homme et celle de Jésus-Christ; — pour un tel point de vue
le péché n'est qu'une phase inférieure et préalable du
développement normal. Les anormalistes, au contraire, croient
que le monde est actuellement dans un état de trouble ; ils
lui donnent pour point de départ une création, ils font de

l'homme, image de Dieu, une espèce véritablement distincte
des diverses races animales, ils voient dans le péché une
destruction de la nature humaine originelle, et, à cause de cela ils
estiment nécessaire l'intervention miraculeuse de Dieu :

régénération, révélation biblique, incarnation, trinité sont autant
de termes réclamés par ce point de vue fondamental. Norma-
lisme et anormalisme sont deux systèmes complets et
inconciliables entre lesquels il faut choisir, deux lignes parallèles



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 505

¦et sans interférences possibles. Ceux qui essaient de les
combiner ne sont que des amphibies, sans loyauté scientifique,
ou du moins sans énergie logique.

Quand le christianisme triompha de l'antiquité païenne, ce

fut le système anormaliste qui prévalut; longtemps il a régné
d'une façon presque exclusive, les adversaires n'étant pas
admis à se faire entendre ; peu à peu, à partir de la Renaissance,

ces derniers ont relevé la tête ; au dix-huitième siècle
ils ont pris pleine conscience de l'importance de leur principe

et depuis lors celui-ci a été développé dans un grand
nombre de philosophies, aux formes diverses, mais
identiques pour le fond ; finalement, la « pensée moderne » est
devenue si puissante que plusieurs parmi les croyants,
effrayés, ont cru devoir chercher leur refuge dans le
mysticisme, en rejetant toute science, tandis que d'autres, par
exemple de nombreux théologiens allemands, se sont efforcés
de bâtir des doctrines de « conciliation, » vaine entreprise
qui ne pouvait aboutir qu'à la déroute totale, à l'exclusion de

tout surnaturel et au pur panthéisme. Le calvinisme, lui, ne

s'égarera pas dans ces fâcheux compromis, ni ne perdra son

temps en inutiles escarmouches autour de quelques-uns des

ouvrages avancés de sa forteresse. Remontant au principe de

l'antagonisme en question, le calvinisme prend pour point
de départ la conscience humaine et il constate que, précisément

parce que l'humanité se trouve dans un état anormal,
les diverses consciences humaines ne peuvent pas être
d'accord : tandis que la conscience d'un calviniste connaît le

péché, a, par suite de la régénération, les certitudes de la
foi, possède enfin le témoignage du Saint-Esprit en faveur de

la Rible, d'autres hommes, sans être dénués de ce sensus
divinitatis qui se manifeste plus ou moins explicitement chez
tous les membres de notre race, n'ont point conscience de

leur état anormal et dès lors construisent nécessairement
tout leur savoir sur une base très différente de la nôtre1.
Longtemps opprimés, les normalistes, devenant maîtres de la

1 Voir la Remarque N° 7.

THÉOL. ET PHIL. 1903 31



506 PH. BRIDEL

situation, oppriment à leur tour et rejettent les calvinistes.
Comment pourraient-ils agir autrement? En conséquence
même de leur point de vue, ils ne sauraient admettre qu'il y
ait réellement deux sortes de consciences humaines ; ils n'ont
aucune raison pour penser que les hommes ne doivent pas
être tous du même avis sur le fond des choses, et, dès lors,
il ne se concevrait pas qu'ils vissent dans nos principes autre
chose qu'une déplorable illusion. Nous au contraire, précisément

en vertu de notre point de vue, pouvons très bien nous
expliquer pourquoi ils pensent ainsi. En effet, qui part de

la nature actuelle et ne connaît qu'elle, ne peut s'élever à

la compréhension du surnaturel ; mais « les enfants de la
palingénésie » n'ont aucune peine à comprendre la nature
déchue et à en discerner les lois1.

Les choses étant telles, qu'avons-nous à faire? Défendre
contre nos adversaires la liberté de la science, et développer
à côté d'eux le système total du savoir selon les principes qui
nous sont propres. Gardons-nous de leur abandonner toutes
les branches de la science sauf la théologie, comme si cette
dernière pouvait subsister à l'écart : ce serait vouloir nous
confiner paisiblement dans les combles d'une maison dont
nous abandonnerions à l'incendie tous les autres étages. Au
cœur même des deux points de vue opposés que nous avons
mentionnés se trouvent précisément deux conceptions
contraires de l'Etre suprême, c'est-à-dire deux théologies ; et
toute science particulière est plus ou moins affectée par
l'antithèse concernant ces principes fondamentaux ; nous avons
donc à renouveler toutes les sciences à la lumière du principe

que nous savons être le vrai. C'est ce que Calvin avait
bien saisi quand il réclamait la construction d'une philoso-
phia Christiana. L'organisation universitaire demande donc
à être profondément transformée. Les universités ont été

constituées généralement en partant de l'idée fausse que la
science se développe sur la base d'une conscience humaine

1 J'emprunte cette formule « enfants de la palingénésie » à un compte rendu
de ['Encyclopédie de M. Kuyper (Presbyt. and Reformed Review, octobre 1899,

p. 680).



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 507

homogène, et que, par conséquent, tout ce dont il faut se

préoccuper quand il s'agit de nommer un professeur, c'est
de savoir s'il est instruit et capable d'enseigner. On avait
cependant compris, au moment de la Réformation, qu'on ne
pouvait se passer de constituer des universités protestantes
à côté des universités catholiques ; de même on a vu, de nos

jours, les catholiques éprouver parfois le besoin d'avoir leurs
Facultés à eux dans des pays où leur point de vue se trouvait

plus ou moins exclu de l'enseignement officiel ; et
inversement, les « modernes, » mécontents de la position qui leur
était faite dans certain corps enseignant, ont voulu avoir leur
« Université libre » à Bruxelles. Eh bien, les calvinistes ne
doivent pas manquer d'universités où leur point de vue soit
systématiquement appliqué à toutes les branches du savoir.
C'est sur ce principe qu'a été fondée la Vrge Universiteit
d'Amsterdam ; et nous demandons que l'Etat et l'Eglise
officielle cessent d'intervenir dans le domaine universitaire,
sinon absolument par l'appui financier qu'ils accordent, du
moins par le monopole qu'ils confèrent à certaines tendances,
alors qu'il faudrait laisser pleine liberté à des universités de

divers types de se constituer sur le terrain d'une loyale
concurrence. Jadis, les empereurs romains rêvèrent d'un Etat
unique, d'une universelle monarchie où toute indépendance
des peuples eût lamentablement sombré ; il a fallu que cette

tyrannie fût rompue pour que les nations modernes prissent
leur essor. Puis est venue la chimère de l'Eglise catholique,
brisée à son tour pour le plus grand bien de l'éclosion du
vrai christianisme. Reste le fantôme de la science une et
uniforme ; qu'elle périsse à son tour, pour qu'il se constitue
divers systèmes cohérents d'enseignement et d'éducation,
constitués chacun autour des grands principes inspirateurs
du romanisme, du calvinisme, de l'évolutionnisme, et que
dès lors chacun puisse récolter sa propre moisson sur son

propre terrain sans mélange de semence étrangère1

1 Voir la Remarque N° 8.



508 PH. BRIDEL

V

Calvinisme et art.

Le calvinisme est accusé d'avoir été iconoclaste et de reconnaître

pour son maître un homme dénué de sens esthétique.
Cela ne suffirait pas encore à établir que le calvinisme soit
incapable de production artistique : l'Eglise d'Orient fut, au
huitième siècle, emportée par un mouvement iconoclaste
bien plus violent que celui de notre seizième siècle, et chacun
sait pourtant qu'il existe un art byzantin. Mais il faut avouer
qu'en effet le calvinisme n'a donné naissance à aucun style
nouveau; il n'y a pas d'architecture calviniste à mettre en

parallèle avec le Parthenon, le Panthéon de Rome, Sainte-
Sophie, les cathédrales, les mosquées ou les pagodes. Et c'est
là le résultat de la supériorité même du calvinisme
Expliquons-nous. Tout style proprement dit est l'effet d'une
conception religieuse. D'autre part l'alliance de l'art avec la
religion est inhérente à un stage inférieur du développement de

cette dernière. Comme, au berceau, fille et garçon se distinguent

à peine, ainsi l'art et la religion dans l'état d'enfance ;

mais en se développant ils doivent diverger l'un de l'autre.
En émancipant du joug du prêtre ou du prince la piété
individuelle, en substituant aux ombres du symbolisme la lumière
d'une foi consciente et d'un culte en esprit et en vérité, le

calvinisme est venu séparer enfin l'art de la religion.
Ce n'était point pour détruire le premier ou en proscrire

l'usage. Mainte parole de Calvin atteste la valeur qu'il attribuait

aux arts, dons excellents de la bonté du Seigneur. Les

principes mêmes du calvinisme conduisent à considérer le
monde comme ayant été créé par Dieu dans un état d'excellence,

d'où il est déchu, mais dont il a conservé de beaux
restes et qui est destiné à être restauré ; or, que fait l'art,
sinon d'anticiper en quelque mesure sur cette restauration?

La Réformation a émancipé l'art de la tutelle de l'Eglise.
Ce n'est point la Renaissance qui accomplit cette œuvre
libératrice : témoins Bramante, Vinci, Michel-Ange et Raphaël



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 509

travaillant encore au service de l'Eglise de Rome ; c'est la
Réforme. Et, si d'une main elle a expulsé l'art du domaine
de la religion, de l'autre elle lui a largement ouvert celui de

l'humanité. On peignait ci-devant les grands et les saints ;

intérêt pour le peuple, pour la vie de famille, pour la vie
terrestre et civile, voilà ce qu'on voit fleurir désormais chez les

artistes, tels que Rembrandt, qui, sans être tous des

calvinistes fidèles (les artistes italiens ou espagnols étaient-ils tous
de bons catholiques?), ont subi l'influence de la Réforme.

Quant à la musique, nul n'ignore ce que le calvinisme a

fait par Rourgeois et Goudimel.
L'anabaptisme vint malheureusement, par son dualisme,

paralyser en quelque mesure l'éclosion commencée ; mais
surtout les persécutions, les massacres, les dures conditions
d'existence faites longtemps à une bonne partie des réformés,
ne suffisent que trop à expliquer leur pauvreté artistique ;

M. Douen l'a fort bien dit, à propos de Goudimel frappé à

la Saint-Rarthélemy : Est-ce à ceux qui ont tué le rossignol
qu'il convient de venir se plaindre si la forêt demeure
silencieuse i

VI

Le calvinisme et l'avenir.

Tout ce qui précède a eu pour but d'établir que le
calvinisme n'est pas simplement un fait de l'ordre dogmatique ou
ecclésiastique, mais un principe fondamental et fécond,
capable d'engendrer un régime entier, un régime total de la
vie humaine. Le calvinisme a élevé le christianisme à son
plus haut degré de splendeur spirituelle, il a créé une orga-

1 Nous avons abrégé particulièrement ce chapitre, le lecteur français pouvant
lire sur le même sujet et dans une direction analogue le récent écrit de M le
professeur E. Doumergue : L'art et le sentiment dans l'œuvre de Calvin, 3

conférences (Genève, Société suisse d'édition, 1902). C'est par erreur que (p. 10) on y
trouve attribué à M. Kuyper le mot de M. Douen que nous venons de citer. II n'est

que juste de rappeler aussi, à propos du calvinisme et de l'art, le charmant petit
livre d'Athanase Coquerel fils, Rembrandt et l'individualisme dans l'art (Paris,
Sandoz & Fischbacher, 1875).



510 PH. BRIDEL

nisation ecclésiastique qui a servi de modèle à l'Etat fédéra-

tif, il a émancipé la science et l'art, il a inspiré une politique
dont l'aboutissement naturel est le régime constitutionnel, il
a encouragé l'agriculture, l'industrie et le commerce, il a

marqué d'un cachet vraiment chrétien la vie de famille et

purifié, en les moralisant, toutes les sphères de l'existence
sociale.

Il ne s'agit pas de vouloir aujourd'hui reproduire servilement

le passé, par une littérale imitation de ce qu'il fut;
mais il faut s'appliquer à rendre la vigueur à cette racine
féconde pour que la plante refleurisse. Un nouvel essor du
calvinisme est rendu absolument nécessaire par l'état actuel
des choses. Certes les conquêtes du dix-neuvième siècle ont
été splendides dans l'ordre matériel et même dans l'ordre
spirituel ; mais moralement cela ne va pas, chacun le sent,
et les symptômes de malaise vont se multipliant du haut en
bas de l'échelle. Espérerait-on peut-être voir cette mauvaise

phase se dissiper d'elle-même L'histoire ne nous permet pas
de nourrir cette douce illusion. Qu'on se rappelle l'Inde,
Babylone, l'Egypte, la Perse, la Chine, qui toutes, après l'éclosion

des beaux jours, ont vu venir la décadence et ne s'en

sont pas relevées. Il est vrai, l'Europe a déjà traversé sans y
périr de redoutables crises : une fois à la fin de l'empire
romain, et c'est alors l'arrivée du christianisme qui l'a sauvée

; une autre fois au terme du moyen âge, et c'est alors la
Réformation évangélique qui l'a fait échapper à la ruine.
Aujourd'hui nous sommes perdus, ou, s'il y a encore un
remède, il est dans une restauration du christianisme
réformé.

Le mal dont souffre notre monde date du dix-huitième
siècle, mais il est résulté de déficits antérieurs à cette date.

Tandis que la tyrannie régnait dans les pays qui n'avaient

pas su s'affranchir du joug romain, les Eglises de la Réforme,
d'autre part, épuisées par les luttes qu'il leur avait fallu
soutenir, s'étaient endormies, abandonnant peu à peu la tâche

qu'elles eussent dû accomplir en pénétrant de leur esprit les

diverses sphères de la vie humaine. Par une réaction natu



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 511

relie, les philosophes déistes ou athées, en Angleterre d'abord,
puis en France, tentèrent de fonder un nouvel ordre de

choses, un nouveau système de vie, fondé sur l'idée que la
nature humaine n'est point corrompue, mais subsiste en son
état normal. La proclamation de ces principes fit vibrer dans

beaucoup de cœurs certaines cordes nobles et suscita un
grand mouvement d'enthousiasme. Mais tout cela vint aboutir

à la dangereuse révolution de 1789. Celle-ci reprit, en

partie, le programme d'affranchissement qui avait été celui
du calvinisme ; mais, tandis que ce dernier avait été un
mouvement de l'ordre spirituel, la Révolution recourut à la
violence, opposa crimes à crimes et ne parvint qu'à l'établissement

d'un régime pseudo-démocratique.
L'état de la France est manifestement effrayant ; mille symptômes

de décadence, y compris la dépopulation, montrent,
qu'à l'exception des quelques milliers qui ont su résister au
voltairianisme, ce peuple s'est vraiment laissé « bestialiser ».

Voyant arriver la contagion, de bons esprits, notamment en

Allemagne, ont tâché de purifier le système révolutionnaire
sans s'y opposer entièrement; au lieu de l'athéisme, ils ont
adopté le panthéisme ; au lieu de mettre à la base de la
politique le prétendu « état de nature» ou l'atomisme du vouloir
individuel, ils ont fait appel aux «lois» naturelles, au
processus historique, au vouloir collectif de la race tendant
inconsciemment vers un but idéal. Grâce à ces atténuations de

la fausse doctrine, et surtout grâce à la solidité des institutions
germaniques, le mal a été plus lent à éclater dans cette partie
de l'Europe. Il a fini pourtant par se manifester: Nietzsche
dépasse Voltaire ; et, de toute part on voit la vie « moderne »,
fondée sur l'idée que l'homme est un animal perfectionné
par la concurrence vitale, aboutir à ce « droit de la force »

qu'a si brutalement proclamé Bismarck. De fait, ce qu'on
pratique, c'est une existence toute matérielle, âpre au gain,
sensuelle, dénuée de scrupule, et que les classes supérieures
cherchent à embellir, d'une façon toute superficielle du reste,

par l'art et par la science.

Il serait injuste d'oublier qu'il y a parmi les « modernes »



512 PH. BRIDEL

beaucoup de nobles âmes qui cherchent à combattre le mal.
Les uns, recourant au dualisme kantien, maintiennent, à

côté des résultats du savoir, les droits de la conscience morale

; d'autres y ajoutent une sorte de culte mystique du
sentiment; plusieurs enfin continuent de faire appel au
christianisme. Il ne faut pas parler sans respect de cette
lignée de théologiens qui va de Schleiermacher à Ritschl
ou à Pfleiderer; mais, quelque excellentes qu'aient été et

que soient les intentions des moyenneurs, leur prétendu
christianisme n'a plus que le nom de commun avec celui
des apôtres : plus d'autorité biblique, la création est niée,
le péché constitue une phase inférieure et préalable du
développement spirituel, le Christ n'est ni miraculeusement
engendré, ni réellement ressuscité, la rédemption enfin n'est
qu'une simple modification de notre façon de sentir. Dira-ton,

comme on n'a cessé de le faire dans cette école, que le
christianisme des apôtres n'est pas exactement celui de Jésus

lui-même et que c'est à ce dernier seul qu'il faut s'attacher?
Nous répondons que, de fait, historiquement, il est certain
que ce qui a conquis notre monde, il y a dix-neuf siècles et
l'a fait vivre jusqu'à ce jour, ce n'est point la conception
moderne et soi-disant authentique de l'Evangile de Jésus de

Nazareth, mais bel est bien la foi apostolique en un Christ
divin1.

Serait-ce peut-être du catholicisme romain que le salut
pourrait venir? Certes, il ne faut pas oublier que, nonobstant
tout ce qui nous en sépare, nous avons bien des choses en

commun avec lui, et précisément celles qui sont en cause
dans la lutte entre le christianisme et le panthéisme, entre
la foi en des commandements divins, pour toujours établis,
et l'idée que le décalogue n'est qu'un document archéologique,

la conscience humaine étant appelée à tirer de son

propre fond le texte d'une loi morale toujours changeante
au gré de l'évolution historique. Pas plus que Calvin ne se

faisait faute d'utiliser Thomas d'Aquin, pas plus nous ne

1 Voir la Remarque N° 9.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 513

devons, dans notre sainte guerre, dédaigner l'alliance des

fidèles de l'Eglise de Rome, sachant que sans cet appui nous
ne triompherons pas1. Pour ma part, dit M. Kuyper, je
confesse franchement que, sur plus d'un point, mes vues se

sont éclaircies grâce aux travaux des savants romains. Mais

ce n'est pas Rome qui pourra ouvrir la voie à la rénovation
désiiable: rien de plus triste que les produits de son
influence tels que nous les présente l'Amérique du Sud ; en

Enrope même tous les pays soumis à l'inspiration du papisme
sont en décadence, et, chose curieuse, à l'heure actuelle, le
catholicisme n'est vraiment vigoureux que là où il peut
s'épanouir dans l'atmosphère salubre que lui procurent les

états protestants, dans le nord de l'Allemagne, en Hollande,
en Angleterre, aux Etats-Unis

Voici donc le dilemme qui s'impose à nous, en conclusion:
De deux choses l'une, ou bien c'est au «modernisme»
qu'appartient l'avenir; or il est incapable d'alimenter la vie et
d'ailleurs sa prétendue modernité n'est qu'un retour au
paganisme, à Epicure, tout au plus à Zenon ; — ou bien le salut
se trouvera dans un renouveau du protestantisme. Sous peine
de n'aboutir qu'à des déceptions, il faut que ce renouveau
soit conscient, systématique, complet. Rien à tort plusieurs
préconisent aujourd'hui l'abandon du dogme, difficile à

défendre, disent-ils, et propre à occasionner de fâcheuses
divisions, pour se livrer avec d'autant plus d'ardeur aux œuvres
pratiques, qui offrent un terrain d'entente pour tous les
chrétiens. — Ah 1 certes, il faut le zèle pratique ; sans lui la
profession de la foi n'est plus que dogmatisme stérile. Mais
l'œuvre salutaire du Christ ne s'est point épuisée sur le seul
terrain de la bienfaisance: il a aussi et surtout «rendu
témoignage à la vérité ». Si nous négligeons cette partie du

programme évangélique, en quoi ferons-nous revivre le

protestantisme? Les catholiques et les incrédules peuvent,
quant à la bienfaisance, faire tout ce que nous faisons, et parfois

ils le font mieux que nous. Une tendance purement

1 Voir la Remarque N° 10.



514 PH. BRIDEL

mystique ne saurait pas mieux suffire. Oui, certes, encore, il
faut la piété, la chaleur du cœur; mais jamais le mysticisme
abandonné à lui-même n'a rien sauvé ; ce n'est pas Bernard
de Clairvaux, c'est Thomas d'Aquin qui a imprimé son sceau
à l'Eglise catholique ; ce n'est pas Thomas a Kempis, mais
Luther qui a fait la Réformation ; et que de fois, livré à ses

seules inspirations, le mysticisme n'a-t-il pas dégénéré gravement

Nous avons reçu de Dieu : main, tête et cœur (hand,
head and heart), pour agir, penser, aimer ; que chacun de

nous soit donc roi par l'action, prêtre par le cœur, prophète

par la profession de la vérité
Contre le modernisme le christianisme n'a donc qu'une

ressource : un retour conscient et complet à l'esprit de la
Réformation. Et cela ne peut signifier qu'une chose : le

retour au calvinisme. En effet, pris en un sens tout général
et amorphe, le protestantisme n'est qu'une notion négative,
que les ennemis de Dieu n'ont point à redouter. Le socinianisme

a fait preuve de totale impuissance; l'anabaptisme
s'est perdu dans les folies révolutionnaires ; quant à Luther,
il n'est jamais parvenu à tirer nettement les conséquences
de son principe (Luther never ivorked out his fundamental
thought) et nous avons pu voir récemment à quoi mène cette
souveraineté spirituelle que le luthéranisme a abandonnée

au prince : l'empereur d'Allemagne, ce même empereur qui,
tantôt, rejetait Stöcker pour avoir demandé l'abolition de

l'épiscopat royal et l'affranchissement de l'Eglise, n'a-t-il pas
jeté ses troupes sur la Chine avec l'ordre d'y aller prêcher
« l'évangile impérial, » et n'a-t-il pas averti ses sujets d'avoir
à se souvenir qu'après la mort ils comparaîtront « devant
Dieu et devant le grand empereur » Seul le calvinisme a

suivi logiquement, jusqu'au bout, les lignes maîtresses de la
Réformation ; seul il a su constituer d'une façon conforme à

son principe non seulement des Eglises, mais aussi des Etats,
créant ainsi, dans son style à lui, un monde entier, véritablement

cohérent.
Quelle est donc notre ambition, et qu'entendons-nous

réclamer? Il ne peut être question de demander que tous les



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 515

protestants deviennent calvinistes. L'histoire a amené la
production de diverses branches distinctes sur l'arbre de la
Réformation et il n'est guère probable que des transformations

s'exercent à cet égard, si ce n'est à l'occasion de quelque
grand mouvement historique, que nous ne pouvons ni
provoquer ni même prévoir ; en outre le calvinisme est si spirituel

qu'il ne sera jamais l'affaire des grandes masses ; enfin,
avouons-le, aucune de nos confessions n'étant infaillible et

parfaite n'a droit à absorber les autres. Mais notre but n'est
nullement ecclésiastique ; ce que nous voulons, c'est le réveil
et le triomphe du calvinisme comme direction générale de

l'esprit. Et pour cela, voici ce que nous réclamons :

1° Qu'on ne méconnaisse plus les effets du calvinisme là
où ils sont patents, par exemple dans la constitution et les

meilleurs caractères de la démocratie américaine, si différente
de la démocratie révolutionnaire française. Il ne faut pas
laisser oublier à cet égard la vérité historique et permettre
qu'on aille répétant partout faussement que ces conquêtes
admirables sont un simple produit de l'humanisme;

2° Il faut entreprendre, avec un nouveau zèle, l'étude du
calvinisme, pour bien faire voir en quoi il consiste ;

3° Il faut poursuivre le développement et l'application du
principe calviniste à nos besoins actuels, dans tous les domaines

de la science et de la vie, sans se confiner dans le domaine

théologique, mais sans le négliger non plus ; ceci demande à

être dit, car, « hélas il faut constater que la théologie même
des Eglises réformées, en plusieurs contrées, a passé sous

l'influence de principes qui lui sont foncièrement étrangers ;{»
4° Il faut que les Eglises nées du calvinisme cessent d'en

avoir honte, comme c'est trop souvent le cas.
Et de quoi donc aurions-nous honte dans cet antique et

noble héritage Serait-ce peut-être de la doctrine de l'élection1?

Il y a, quoi qu'on fasse, un redoutable problème, qu'il
faut bien considérer et résoudre, sous peine de superficialité.
Tout ce qui existe ne se produit, ne se développe qu'au tra-

1 Voir la Remarque N° 11.



516 PH. BRIDEL

vers de « différences » et par des différenciations. Or, du
moment qu'il y a différences, il y a aussi « préférences », il y a

des états préférables à d'autres. Qui ne voudrait, s'il lui fallait
devenir végétal, être rose plutôt que champignon? s'il lui
fallait devenir animal, être lion plutôt qu'hyène? et comment
n'aimer pas mieux être riche que mendiant, Européen que
Cafre? Eh bien, d'où viennent ces différences, et pourquoi
l'un est-il ceci tandis que l'autre est cela? La philosophie
moderne, abordant enfin cette terrible question, a répondu :

c'est l'effet d'une sélection naturelle, résultant nécessairement
de l'évolution. Une telle doctrine, on l'avouera, ne saurait
engendrer la paix, ni fournir aucune consolation aux déshérités,

elle ne peut qu'inciter tous les êtres aux plus furieux
combats. Le calvinisme avait eu, voilà trois siècles, le courage

de sonder le redoutable problème et il l'avait résolu, non

par le mot de sélection, mais par celui d'élection. Toutes les
différences qui se manifestent dans la nature sont fondées,
a-t-il dit, non dans le hasard ou l'aveugle nécessité, mais dans
la volonté du Dieu tout-puissant : pensée propre à calmer le

pauvre, à consoler le malade et l'homme imparfaitement
doué. Mais, s'il y a eu élection dans le domaine de la création
et de la providence, il faut appliquer la même notion au

royaume de la grâce : la même volonté divine qui a choisi
l'un pour être Européen, l'autre pour être Africain, a choisi
aussi l'un pour être Abel et l'autre pour être Caïn. Il n'est

pas de chrétien qui ne croie à l'élection divine en ce qui
concerne la création et la providence ; le calviniste, fidèle à

l'unité de pensée, à la cohérence de la foi, et, d'ailleurs,
plaçant la gloire de Dieu seul au dessus de tout intérêt, ne
recule pas devant cette conséquence1. Est-ce là une « étroi-
tesse dogmatique » dont il faille rougir?

Soyons donc calvinistes avec courage, avec espoir Ah 1

certes, de Dieu seul vient la vie ; nous ne saurions créer de
toutes pièces un réveil, par la restauration d'un système, si
excellent soit- il. Le vent souffle où il veut ; mais, tandis qu'il

1 Voir la Remarque N° 12.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 517

ne peut faire entendre qu'un gémissement confus quand il
passe sans rencontrer dans sa course aucun instrument de

musique, il produira les sons les plus harmonieux s'il trouve
devant lui quelque harpe éolienne. Le calvinisme est cette

harpe ; plaçons-la aux fenêtres de nos maisons ; et vienne le

souffle de Dieu pour en faire vibrer les cordes 1

Dans un discours que M. Kuyper prononça en 1892 à l'ouverture

des cours de la Vrye Universiteit d'Amsterdam, sous ce titre :

L'effacement des frontières, nous recueillons les pensées
suivantes :

Comparé aux platitudes du déisme, dont il nous a délivrés,
le panthéisme n'est pas sans mérites. Au froid glacial de

celui-là qui ne préférerait celui-ci, en dépit du danger qu'il
offre de tout fondre et confondre en son ardent creuset?
Entre le déiste, dans le compte duquel Dieu n'est inscrit que
« pour mémoire », et le panthéiste, qui dans son élan pour
rejoindre la divinité va jusqu'à lui manquer de respect,
comment ne pas donner la préférence au second Mais il n'en
reste pas moins que le panthéisme constitue une erreur, une
très dangereuse erreur, contre laquelle il est d'autant plus
nécessaire de se garer qu'elle est plus répandue aujourd'hui.
Sans doute la philosophie panthéistique n'a plus actuellement
dans l'école la victorieuse prééminence qu'elle a possédée

pendant un temps ; mais l'esprit du panthéisme a partout
pénétré, dans les sciences, dans.la littérature, dans les
opinions courantes, et toute notre vie en est affectée : cette folle
adoration du « progrès, » c'est-à-dire en réalité du changement

sans terme, cette soif de nouveauté, cette existence
harcelante et sans sabbat, qu'est-ce que l'application pratique
du fameux nmra psî xal oùSsv pêvsi qu'est-ce sinon le culte d'une
divinité qui se développe sans trêve et ne connaît elle-même
aucun repos?

L'un des traits les plus caractéristiques du panthéisme est

la façon dont il travaille à supprimer toutes les frontières
entre les diverses sortes d'êtres. Par les premiers mots du
« symbole des apôtres » l'Eglise atteste l'existence d'une



518 PH. BRIDEL

grande ligne de démarcation entre Dieu et le monde qu'il a
créé : distinction fondamentale d'où toutes les autres résultent

; car, selon Genèse I, 4, 6, etc., le Créateur a procédé en
établissant des « séparations » entre les choses (7,':13'ïï/

712). Mais le panthéisme commence précisément par
supprimer la distinction entre Dieu et le monde, entre l'éternité
et le temps.

En religion, non content de réagir contre le déisme qui
prêche une divinité lointaine et inactive, il a conduit à

l'absorption mutuelle de l'âme et de Dieu. En philosophie,
délaissant la réalité pour jongler avec des concepts
abstraits qui cédaient plus aisément à son désir d'unité, il a

prétendu trouver partout des conciliations, des synthèses,
des identités ; et l'on a vu s'avancer, conduit par Hegel, ce
cortège où, bras dessus bras dessous, venaient par couples
l'être avec le non-être, le fini avec l'infini, etc. En science,
le même courant s'est traduit par l'évolutionnisme. Simple
hypothèse, basée sur une induction très fragile, pourquoi
cette théorie de l'évolution a-t-elle fait fortune, pourquoi
a-t-elle pénétré triomphalement dans toutes les provinces de
la science, pourquoi est-elle devenue le mot de passe qu'il
fallait répéter pour être considéré comme instruit, pourquoi
sinon parce que ce procédé propre à supprimer les « espèces »

et à effacer toute frontière, dans le domaine matériel, dans le
domaine spirituel, et entre ces deux domaines, répondait aux
tendances panthéistiques auxquelles le public était inféodé?
En pratique, enfin, le panthéisme vise à tout niveler, jusqu'à
ce qu'il n'y ait plus de différence entre le cèdre du Liban et
l'hysope qui sort de la muraille. Une fois supprimée la
distinction entre Dieu et l'homme, les individus humains sont
bien vite engloutis à leur tour dans un océan sans rive et
sans fond ; la patrie est reniée au profit du cosmopolitisme ;
les pittoresques costumes locaux disparaissent devant une
uniformisation générale ; les langues sont battues en brèche

par le volapûk. Et puis, l'opposition du mal et du bien
s'atténue ; on identifie le droit et la force, la propriété et le vol,
la responsabilité et l'atavisme ; on confond l'art et la morale ;



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 519

on en vient, comme Rothe, à demander que l'Eglise disparaisse

absorbée par l'Etat ; on abolit enfin toute différence
entre le sacré et le profane, en sorte que la théologie doit
faire place à une étude scientifique des religions, considérées
comme n'étant toutes que des manifestations de l'esprit
humain valables à des degrés divers. Toujours l'estompe,
jamais le burin qui grave des lignes fermes dans l'airain
Faut-il s'étonner après cela que les hommes de caractère
soient rares parmi nous Où trouver un appui pour nos
personnalités quand est niée la personnalité de notre Créateur
et Père? Comment se tenir ferme quand le sol fond en boue,
inondé par un torrent que rien n'arrête Où trouver un
recours contre les iniquités, contre les violences d'en haut ou
d'en bas, quand on ne connaît plus d'autre source au droit
que les caprices gouvernementaux ou populaires?

La défense de la vérité contre de si dangereuses erreurs a
été menée jusqu'ici d'une manière bien faible et bien
maladroite. Il y a eu des apologistes, courant en hâte, ici, là,
suivant que l'ennemi attaquait tel ou tel bastion : déplorable
tactique, qui revient à nous laisser imposer par l'adversaire
le terrain de la lutte, en sorte que nous finissons par être
entraînés loin de notre vrai centre d'opération. Il y a eu, en

outre, en grand nombre des conciliateurs (Vermittler), qui
s'avançaient avec le drapeau des parlementaires dans une main,
et dans l'autre une trompette sonnant le pax vobiscurn;
c'étaient les Schleiermacher, les Rothe, les Martensen, les

Hoffmann, etc. ; qu'ont-ils fait sinon de perdre la vérité, sans

sauver toujours leur propre véracité Ils ont joué le rôle du

pot de terre voulant voyager amicalement avec le pot de fer.
Après toutes ces bonnes intentions impuissantes, après toute
cette would-be theology, on salue avec quelque soulagement le
dualisme ritschlien. Mais c'est en effet un dualisme que cette
théorie des Werturteile, et un dualisme réellement impraticable.

Qu'un amphibie puisse tour à tour plonger joyeusement

dans les abîmes de la critique, et revenir brouter
quand il lui plaît les gras pâturages de l'Eglise, — un vrai
chrétien ne saurait se faire à pareil régime. Notre religion



520 PH. BRIDEL

est révélée, historique, elle ne peut se passer de concepts
à analyser, de faits à saisir. Apologistes impuissants, moyen-
neurs tentant un impossible et infécond mariage, dualistes

qui oublient l'unité foncière de la conscience humaine,
quelque fruit que j'aie retiré de plus d'un de leurs travaux,
je ne saurais adopter leur tactique.

L'essence même de notre religion proteste contre a l'effacement

des limites». L'Eglise chrétienne vit du miracle; elle vit
de Celui qui est venu briser le cours naturel de l'histoire
humaine ; elle nie, par son existence même, la possibilité

pour nous pécheurs de nous sauver par simple évolution

; il faut donc qu'elle soit franchement dualiste en face de

ce monde irrégénéré1. Une telle position peut nous paraître
pénible à prendre : on nous appellera « ignorantins, » nous,
les « croyants ; » et nous aurons la douleur de susciter des

déchirements au sein même des familles. Il faut s'y résigner ;

nous ne sommes pas les adeptes de ce mensonger panthéisme
qui va répétant que la vérité fera bien ses affaires toute
seule, que tout va se développant d'une façon spontanée et
nécessaire ; nous sommes les disciples de Celui qui a dit :

« Je ne suis pas venu apporter la paix, mais l'épée ; » et : « Si

quelqu'un aime père ou mère, fils ou fille plus que moi, il
n'est pas digne de moi »

Dans le discours qu'il a consacré à VEvolutionnisme, en
1900, M. Kuyper fait au contraire ressortir la différence qui
existe entre le panthéisme (toujours plus ou moins idéaliste
et téléologique) et l'évolutionnisme, tel qu'il s'est affirmé
dans le domaine des sciences biologiques, psychologiques et
sociales, avec Spencer, Darwin, Hseckel, etc. : système dont
le principe fondamental est de tout ramener à des processus
d'ordre mécanique, notamment à la fameuse et inéluctable
«concurrence vitale. » — A la lumière des travaux les plus
récents des spécialistes (dont il résume surtout les discus-

1 Voir la Remarque N° 13



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 521

sions concernant les causes de l'hérédité), l'auteur montre la

banqueroute de plus en plus manifeste de cette fausse
doctrine.

Les évolutionnistes ont eu un mérite, il est vrai, celui de

réagir contre la désintégration des sciences, celui de
combattre le scepticisme des ignorabimus et de vouloir arriver à

•quelque unité systématique. Mais leur principe est faux, et

de plus, mortel à toute vie spirituelle, atout respect d'autrui ;

Rudyard Kipling, le poète attitré de l'impérialisme anglais, en

résume bien la morale, quand il donne ce mot d'ordre à ses

concitoyens : « battre tout le monde et s'emparer de tout »,
to fight everybody and to take everything. Avec une pareille
philosophie il n'y a pas, pour nous chrétiens, d'alliance
possible. Imprudents et aveugles ceux qui croient pouvoir lui
faire une parti II faut purement et simplement l'exclure:
« mettre de côté tout manuel d'enseignement où cette
doctrine a pénétré, ne confier nos enfants à aucun maître qui la

professe. »

Cela ne veut pas dire que nous méconnaissions la valeur
de tant de recherches et de découvertes accomplies par
l'école évolutionniste, ni que nous prétendions rejeter aucun
des faits réellement constatés. Cela ne veut pas dire non plus
que nous croyions inconciliable avec la foi chrétienne l'idée
d'un engendrement spontané des espèces les unes par les
autres. Le texte biblique (Gen. I, 11, 24) serait plutôt favorable
à ce point de vue ; et l'on concevrait fort bien que Dieu eût
choisi ce procédé-là pour le déploiement graduel de son plan
créateur. Mais l'opposition de principe demeure irréductible
entre nous qui, croyant au créateur, voyons dans la nature
l'œuvre d'une volonté sage, juste, et bonne, et ceux qui font
tout provenir d'une nécessité aveugle sans caractère moral.

THÉOL. ET PHIL. 1903 35



522 PH. BRIDEL

REMARQUES

N° 1 (pages 315 et 317). Ce que Voltaire a pensé et dit de Jésus

ne peut être examiné ici; mais nous tenons à ne pas laisser passer
sans rectification une erreur qui, pour être fort répandue, n'en est

pas moins patente. Ce delenda Carthago par lequel Voltaire a

terminé beaucoup de ses lettres des vingt dernières années : « Ecrasez

l'infâme I » n'est point un blasphème direct contre le Christ.
« Toutes les fois, atteste M. le prof. L. Thomas, que [dans la
correspondance de V.] nous avons pu discerner le genre du mot infâme,
nous l'avons trouvé féminin. » Exemple : « Je voudrais voir...
l'infâme confondue. » (v. ici-même 1902, p. 290, et L. Thomas : La
dernière phase de la pensée relig. de J.-J. Rousseau, 1903, p. 46

et ssq. Cf. Strauss, Voltaire, tr. fr., p. 237.) Il s'agit donc de la
superstition, mère du fanatisme persécuteur et de l'intolérance.

Quant à la Révolution française, on ne s'étonne pas de la voir
jugée d'une façon très partiale et, dès lors, peu historique, par le
chef d'un parti qui, à tout autre titre pouvant servir à caractériser
ses aspirations, préfère la désignation négative de « parti
anti-révolutionnaire, » en spécifiant bien, dans l'art. 1er ae SOn programme,
qu'il ne s'oppose pas à toute révolution, mais seulement à la
Révolution française. Tout ce que nous relèverons ici, c'est l'erreur
que commet M. Kuyper, en répétant sans cesse que la devise de

cette révolution fut : « Ni Dieu, ni maître. » Nous avons trouvé
cette formule — si nous nous rappelons bien — deux fois dans la
notice sur le Parti anti-révolutionnaire et six fois dans les
conférences sur le Calvinisme Quel est le lecteur de M. K. qui n'en
doive conclure que cette formule est textuelle et qu'elle caractérise
d'une manière authentique l'esprit du mouvement en question, à

la différence des révolutions glorieuses des Pays-Bas, de l'Angleterre

et de l'Amérique? Or, cela n'est point vrai. S'il y avait peu
de croyants décidés, il n'y avait pas davantage d'athées parmi
les hommes de 1789. La Convention elle-même saisit toute occasion,
pendant les huit premiers mois de sa carrière, pour affirmer et

publier qu'elle ne voulait point détruire la religion catholique :

allant, à cet égard, jusqu'à déclarer que «le traitement des

ecclésiastiques fait partie de la dette publique. » Robespierre, après
avoir, en novembre 1793, à la tribune des Jacobins, affirmé avec
énergie l'existence de Dieu, fit, comme chacun le sait, voter, le



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 523

18 floréal an II, le décret qui commence par ces mots : « Le peuple
français reconnaît l'exislence de l'Etre suprême et l'immortalité
de l'âme. » (Voir sur tout cela: A. Aulard, Histoire politique de

la Révol. franc., 1901, p. 466 et suiv.) Les manifestations athées,
les essais de culte de la Raison, tant à Paris qu'en province, ne
furent que d^s écarts passagers, œuvre de quelques esprits excessifs

(Chaumette, Hébert, etc.), qu'écouta trop facilement une foule
exaspérée par de longues souffrances; il serait souverainement
injuste d'y voir l'esprit même de la Révolution.

« L i Révolutiou n'est point athée, a fort bien dit M. Hyacinthe
Loyson (La croix du Panthéon, dans Revue chrétienne, 1885,

p. 583). Quel fut son berceau? Quel fut son premier cri, en
naissant? Esl-ce que ce fut un blasphème' Non, ce fut un serment! »

Et il rappelle comment, le 20 juin 1789, les députés, trouvant leur
salle fermée par ordre du roi, transformèrent le Jeu de paume « en

une sorte de sanctuaire patriotique, et là, levèrent leurs mains
vers le ciel et jurèrent de ne se séparer que lorsque la France
aurait reçu une constitution digne d'elle. » A cette constitution servit
de prologue la Déclaration des Droits de l'homme et du citoyen.
C«lle-ci proclame — a-t-elle donc tort? — que, dans la société

humaine, il ne doit plus y avoir de tyran, plus d'autorité exercée

d'une manière arbitraire; mais il faut vraiment la plus haineuse
des partialités pour l'opposer, comme une œuvre d'athéisme et
d'insubordination anarchique, à ces Déclarations américaines,
dont les Constituants français se sont ouvertement inspirés. Dans
la Déclaration de 89, le « maître » est bel et bien proclamé, le seul

maître dont il s'agisse proprement en affaires civiles, à savoir la
loi, la justice, le respect des droits du prochain; et, de plus, un
mot bref, mais sérieux, rappelle, au début, de quelle source
auguste découlent ces principes « sacrés » et « inaliénables, » qui sont
tout autre chose que l'expression du bon vouloir capricieux d'une
foule. «Les représentants du Peuple français... ont résolu d'exposer

dans une déclaration solennelle les droits naturels, inaliénables

et sacrés de l'homme, afin que cette Déclaration, constamment
présente à tous les membres du corps social, leur rappelle sans
cesse leurs droits et leurs devoirs L... En conséquence, l'Assemblée

Nationale reconnaît et déclare, en présence et sous les
auspices de l'Etre suprême, les Droits suivants de l'Homme et du

Citoyen, etc. » La Déclaration, moins célèbre, de juin 1793, emploie,
1 C'est moi qui souligne.



524 PH. BRIDEL

elle aussi, la formule « en présence de l'Etre suprême, » et dit, à

l'art. 6 : « La liberté [qu'on veuille bien n'oublier jamais qu'il
s'agit en tout ceci de liberté politique et civile], la liberté est le

pouvoir qui appartient à l'homme de faire tout ce qui ne nuit pas
aux droits d'autrui: elle a pour principe la nature; pour règle la
justice; pour sauvegarde la loi; sa limite morale est dans cette
maxime : Ne fais pas à un autre ce que tu ne veux pas qu'il te soit
fait. » Je n'ai pas besoin de rappeler à mes lecleurs d'où sort cette
« maxime» qui trace la limile morale d'une liberté, dont la règle
est la justice.... Y a-t-il justice à résumer de tels principes en ces

mots: <i Ni Dieu, ni maître,» et à prétendre que dans un tel point
de vue la seule autorité reconnue est le caprice du « peuple,»
devant qui chacun doit fléchir le genou? Aux principes opposera-t-on
les faits: ces actes de plébolâlrie dont on vit tant d'exemples dans
la France révolutionnaire " D'abord, nous demanderons qu'on
n'oublie pas combien il y eut alors, et dans des camps divers, de

héros qui surent mourir avec enthousiasme pour leurs principes,
« pour la liberté, » bien ou mal comprise; et quant aux lâches,
nous diions : ce furent surtout des victimes de la déplorable
éducation moutonnière que leur avait si longtemps imposée le

catholicisme,... bonne raison pour ne pas approuver la monstrueuse
alliance que préconise aujourd'hui M. K. (Voir La déclaration
des droits de l'homme et du citoyen. Teorie avec commentaire,
par Eug. Rlum, 1902, et comp. L'Eglise et la Révolution
française, par Edm. de Pressensé, 1864.)

N° 2 (p. 317). Prétendre que le calvinisme est moins systématique

que le luthéranisme, c'est soutenir une thèse bien étrange,
i.uiel pie spontanés, populaires, qu'aient été les débuts de noire
Réforme, comment nier que le puissant et impérieux génie de Calvin
ne lui ait bientôt, et en tous pays, imprimé un caractère plus
rigoureusement déterminé que n'en a pu donner à l'Allemagne la
théologie un peu floitante de Luther?

No 3 (p. 330). Nous ne prétendons pas approuver Schleiermacher
d'avoir trop exclusivement placé le siège de la religion dans le

senliment; mais il serait juste de se rappeler que, s'il l'a fait, c'est

parce qu'il croyait trouver dans le sentiment la région centrale de

notre être, la racine profonde qui entretient la sève dans ces deux
branches de notre vie spirituelle : connaissance et action (v. Ueber

die Religion. 2d discours). Qu'on n'oublie pas non plus que, s'il y a



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 525

eu avec Schleiermacher un sentimentalisme exclusif, et avec Kant
un moralisme exclusif, c'est qu'il y avait eu tout d'abord un
dogmatisme (c'est-à-dire un intellectualisme) exclusif. Nous demanderons

enfin si l'on est bien placé pour accuser les autres de limiter

la religion à un cercle de gens bien doués pour la piété, quand
on parle soi-même au nom d'un système qui exclut de toute
participation à la vie éternelle quiconque n'est pas « élu ».

N° 4 (p. 331, comp. 322, 345 et 502). Saint Augustin (Cité de

Dieu, 1. V, ch. xi-xxi) avait fait voir que Dieu gouverne avec
bienveillance les hommes mêmes qui ne le connaissent pas; c'est

ainsi qu'à ces Romains, auxquels il ne réservait point de place
clans sa cité céleste, le Seigneur accorda la gloire d'un empire
florissant, juste récompense des vertus que plusieurs d'entre eux
déployaient. Calvin, plus nettement encore (Institution chr., 1. II,
ch. n, 13-17, comp. 1. IV, ch. xx), reconnut « deux régimes en

l'homme, » le premier « qui réside en l'homme intérieur et concerne
la vie éternelle, » le second « lequel appartient à ordonner seulement

une justice civile et réformer les mœurs extéri°ures. » A ce

second régime appartiennent divers biens, tels que la raison, etc.,
qui sont de vraies « grâces, » des « dons de l'Esprit de Dieu. » Cette

notion, sur laquelle insiste tant M. Kuyper, et que M. Doumergue
(L'art et le sentiment dans l'œuvre de Calvin, p. 12 et 13) relève
comme si théologiens et historiens s'étaient entendus jusqu'ici
pour en méconnaître la présence dans le système de Calvin, est,
à coup sûr, d'une grande importance, au point de vue moral,
politique, artistique même. Mais il nous est impossible de voir en

quoi elle pourrait corriger le vice fondamental de la théologie
calviniste, sa négation du principe posé par l'apôtre: «Dieu veut que
tous les hommes soient sauvés. » Et quand on insinue que c'est

par une sorte de compensation que Dieu comble ici-bas de talents
et de gloires ceux qui vont avoir pour partage les peines éternelles,
cela nous rappelle les horribles bombances que certains Etats
accordent aux condamnés à mort la veille de leur exécution.

N° 5 (p. 333). Merle d'Aubigné, Vinet, Bonald, Chateaubriand.
Quel singulier quatuor I Quand il s'agit de caractériser un réveil
vraiment religieux par opposition aux entraînements esthétiques
du symbolisme, quel nom mal choisi que celui de l'auteur du
Génie du christianisme! Quant à Bonald, je vois bien ce qu'a de

réactionnaire ce sensualiste-traditionnaliste, mais je me demande



526 ph. bridel

en vain ce qu'il a de religieux. Si l'on eût mentionné Joseph
de Maistre, c'eût été autre chose. — Un peu plus loin, comment
peut-on opposer aux principes de 1789 Kant et Fichte, tous deux
si enthousiastes de la Révolution française, et de qui la morale
rationnelle et les idées politiques présentent tant d'analogie avec
celles qui ont inspiré les Droits de l'homme?

N° 6 (p. 338 et 501). Il est vrai que le calvinisme respire une
profonde horreur pour le péché ; mais il n'est pas moins vrai,
qu'en voulant faire rentrer le péché lui-même dans le plan de

Dieu, le calvinisme froisse la conscience chrétienne; aussi les
Réformés n'ont-ils pas tardé à chercher d'autres formules qui
fussent plus satisfaisantes. (Voir la remarque suivante.)

N° 7 (p. 505). L'anormalisme, c'est-à dire la conviction nette et
sérieuse que l'état actuel de l'homme et du monde est le résultat
d'un désordre, n'est nullement le monopole des « calvinistes. »

Beaucoup de théologiens se sont détournés, au contraire, des

thèses strictement calvinistes pour mieux affirmer la réalité d'une
chute, d'un état de choses contraire à la volonté de Dieu.

N° 8 (p. 507). Il est vrai que certaines idées générales peuvent
agir sur les recherches des spécialistes, même à leur insu; mais
ce serait exagérer l'unité philosophique du savoir humain que de

prétendre reconnaître une géométrie, une chimie, une physique
confessionnelles. Des universités où serait imposé à toutes les
branches d'étude le respect du calvinisme, auraient les mêmes
défauts que les universités « catholiques » : tout s'y trouverait
subordonné au verdict de Messieurs les théologiens, pour le plus
grand malheur de la théologie comme des autres sciences.

N° 9 (p. 512). M. Kuyper taxe d'impuissance toute la théologie
moderne et veut nous ramener au « calvinisme ; » cela a l'air très
clair et le serait, en effet, si l'auteur n'avouait (v. ici p. 510) qu'il
ne s'agit pas pour nous de reproduire servilement le passé, puis
n'ajoutait (v. ici p. 521) que telle idée, fort étrangère au seizième

siècle, comme celle de l'engendrement des espèces les unes par les

autres, est peut-être bien acceptable. — Alors?... Alors : que M. K
soutienne (on le peut) que nous n'avons jamais eu, depuis Calvin,
de théologien qui en ait égalé la force; mais qu'il ne nous propose
pas de restaurer « le calvinisme ». Comme l'est toute théologie, —
qu'elle l'avoue ou non,—le calvinisme fut une Vermittelung,\me
œuvre de médiation, une traduction de l'Evangile dans le langage



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 527

«t avec les ressources philosophiques et scientifiques de l'époque.
Notre programme ne saurait être la reprise d'un système, qui, tout
fort qu'il était, a donné lieu à mille critiques, qui ont fini par en

ébranler le prestige; nous devons aujourd'hui, quelque infimes

que nous puissions nous sentir à côté d'un génie comme Calvin,
essayer d'exprimer «en notre propre langue,» c'est-à-dire avec
les matériaux que nous fournit l'état actuel de la science, et

«n face des problèmes qu'elle pose à notre génération, « les
merveilles de Dieu. » Et ces « merveilles » c'est à leur source même

qu'il faut aller les prendre; car, ainsi que M. K. vient de nous le

rappeler, c'est « la foi apostolique » qui a conquis le monde il y a

dix-neuf siècles, la foi apostolique, et non « le calvinisme ». Une

théologie évangélique, réelle Vermittlung entre « la foi apostolique

» et, non pas les préjugés antichrétiens de tel penseur
«ontemporain, mais les acquisitions authentiques de la science:
voilà quel doit être notre mot d'ordre.

Nous sommes heureux de voir des idées toutes pareilles aux
nôtres exprimées par M. Kahler, clans un récent discours publié
sous ce titre : Der gegenwärtige Stand der Theologie (Berlin, 1903).

Empruntant une image à ce qu'on appelle en mécanique le

parallélogramme des forces, il montre que la théologie a toujours été et
doit toujours être la « diagonale» produite par le concours entre

l'Evangile originaire et immuable, d'une part, et, de l'autre, l'état
du savoir humain à chaque époque donnée. Pour la théologie
moderne, il s'agit, depuis assez longtemps déjà, mais plus que
jamais aujourd'hui, de combiner la certitude d'une révélation
authentique et définitive avec ces connaissances historiques, disons

plus généralement : avec ce sens de l'évolution historique, que les

anciens théologiens ne possédaient pas au même degré que nous.

N° 10 (p. 513). Qu'un parti, avant tout «antirévolutionnaire,»
c'est-à-dire « antilibéral, » puisse trouver son avantage à faire
alliance avec le catholicisme, cela se comprend; mais c'est là
servir bien mal la cause du calvinisme et, plus généralement,
la cause évangélique : tout aussi mal que Stahl et tutti quanti
servirent jadis les intérêts du luthéranisme en Allemagne.

Sans doute, un protestant croyant se sent mieux en harmonie,
dans les profondeurs de son âme, avec un catholique vraiment
chrétien qu'avec un incrédule; mais le catholicisme, comme
système, n'en est pas moins l'irréductible adversaire de l'Evangile,
le plus terrible pourvoyeur du mauvais esprit révolutionnaire; et



528 PH. BRIDEL

le plus triste service qu'un chrétien puisse rendre à sa patrie, au
point de vue de la prospérité civile comme au point de vue de la
vie religieuse, c'est d'y favoriser « le catholicisme » en tant que
parti. Ils y voyaient plus clair que M. K. ces anciens Gueux de

Hollande qui, dans leur rudesse, avaient pris, dit-on, pour devise
ces mots : « Plutôt Turcs que papistes »

N° 11 (p. 515). Ici, enfin, nous pouvons nous déclarer d'accord
avec M. K. Avec lui nous déplorons que de longues et terribles
souffrances aient, d'une façon si générale, interrompu le développement

normal de notre théologie réformée; nous souhaitons
vivement que Calvin et le calvinisme soient enfin mieux étudiés parmi
nous, et que, préférablement à certains matériaux importés du
luthéranisme (telle, entre autres, la kénose, qui a fait si belle
fortune en nos pays), on retourne chercher dans « la carrière d'où
nous fûmes tirés » tant de pierres solides que nous pouvons
encore lui emprunter. Un de nos maîtres regrettés, Ch. Viguet, le
disait en fort bons termes, il y a près de trente ans, dans un article
(De l'influence de la théologie allemande sui' la théologie des

Eglises réformées de langue française, dans Chrétien évangélique,

1875, p. 68 et suiv.) auquel nous empruntons les citations
suivantes : « Toute la question christologique se pose en

Allemagne avec une gravité et dans des termes qui n'auraient pas de

raison d'être en partant du dogme réformé. » « Il ne saurait être
question, ajoutait-il, de demander à nos prédécesseurs une théologie

toute formulée et de répéter machinalement, fût-ce en style
du XIXe siècle, la science du XVIe et du XVIIe. Ce que nous
chercherons auprès d'eux, c'est un esprit dont nous nous pénétrerons;
ce sont des tendances à développer; ce sont des lignes directrices à

prolonger, à compléter, à rectifier au besoin. »

N° 12 (p. 516). Il est très vrai que la théorie de la sélection
rabaisse les individus, en ne les considérant que comme les moyens
aux dépens desquels s'opère le perfectionnement de la race. Mais
la race elle-même est considérée comme passagère, dans ce

système. Les champions de l'immortalité conditionnelle, qui,
cherchant dans la thèse sélectionniste un appui pour leur doctrine,
ont appliqué à la vie spirituelle la notion du combat pour l'existence

avec survivance des plus aptes (c'est-à-dire, ici, des plus
méritants), ont abouti à ôter toute valeur à la race humaine, comparée

par eux à ces quantités innombrables d'œufs de poissons dont



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 529

le seul but se trouve dans la réussite de quelques-uns d'entre eux.
Certains ont cru voir dans cette doctrine le dernier mot de

l'individualisme. Mais non; si elle dédaigne la race, elle ne déprise pas
moins les individus, dont tant de milliers lui paraissent pouvoir
disparaître sans causer aucun déficit sérieux (à comp. Luc XV, 3

La vérité est que l'importance accordée à l'unité de la race et la
valeur reconnue à l'individu, loin d'être deux notions opposées,

dépendent directement l'une de l'autre : si la race est vraiment un
« corps », alors chaque individu est un « membre », qui ne peut
lui manquer sans qu'il y ait mutilation ; si elle est une famille,
alors chacun des enfants prodigues laisse une place vide à la table
du Père aussi longtemps qu'il n'est pas rentré de l'exil. L'élection
calviniste, selon laquelle « Dieu ordonne les uns à vie éternelle, les

autres à éternelle damnation, » en sorte que, « selon la fin à

laquelle est créé l'homme,... il est prédestiné à mort ou à vie»
(Tnstit., III, xxi, 5), ne donne, elle non plus, leur véritable valeur
ni à la race ni aux individus.

Quant au caractère impitoyable de cette doctrine de la sélection,

qui n'a aucune consolation à offrir aux victimes de la concurrence
vitale, on est mal venu à le dénoncer quand on affirme soi-même

que beaucoup d'hommes n'ont été créés de Dieu qu' « afin de

glorifier son nom en leur perdition» (Instit., III, xxin, 6). Que

répondre alors au cri terrible de ceux qui pourront dire au Père

céleste, comme Esaù à Isaac : « N'as-tu que cette seule bénédiction,
mon père? Bénis-moi aussi?»

N° 13 (p. 520). Calvin lui-même s'est rendu coupable d'une
terrible «Verwischung der Grenzen » quand, s'appuyant sur la
doctrine de saint Augustin « que la volonté de Dieu est la nécessité
de toutes choses, » il a supprimé toute différence, en Dieu, entre
vouloir et laisser possible; d'où il résulte que, selon lui, la chute
d'Adam a eu lieu parce que Dieu positivement « l'a ainsi voulu »

et « ordonné » (Instil., Ill, xxin, 7, 8). Certes, nous apprécions les

raisons historiques qui ont conduit Calvin à ces formules: mais
elles sont à la fois trop essentielles à son système et trop dangereuses

selon notre jugement, pour que nous voulions jamais ni
revendiquer ni accepter le nom de « calviniste ».


	Le calvinisme selon M. Kuyper [suite]

