Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 36 (1903)

Heft: 5-6

Artikel: Le calvinisme selon M. Kuyper [suite]
Autor: Bridel, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379749

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CALVINISME SELON M. KUYPER'

PAR

PH. BRIDEL

Iv

Calvinisme et science.

10 Nul ne saurait contester que le calvinisme ait éveillé et
entretenu 'amour pour la science. Or ce ne fut point 14 I'effet
d’un pur hasard, mais un résultat direct de ses principes.
L’esprit scientifique n’est-il pas en effet un esprit d’unité ? Et
qu’est-ce que le dogme de la prédestination, sinon une appli-
cation spéciale, faite & notre vie personnelle, de la conviction
que le monde entier est gouverné par la volonté de Dieu, que
cet univers n’est donc point un simple amas de choses et que
la série des phénoménes qui s’y succédent n’est pas une pure
chronique, plus ou moins décousue, mais une véritable his-
toire, obéissant & un ordre bien réglé? Au risque de se faire
accuser, — tout a fait a tort, — de rejeter ainsi sur Dieu la
responsabilité du mal, le calvinisme a tenu a faire rentrer
nos péchés eux-mémes dans le plan divin, pour bannir de
celui-ci toute incohérence 2. Combaltant de la sorte les prin-
cipes dissolvants des mystiques, des épicuriens et de tous
ceux qul vers la fin du moyen Age ébranlaient 'influence du
thomisme, le calvinisme a posé une base éminemment pro-

1 Voir Revue de théol. et de phil., livraison de juillet.
2 Yoir la Remarque N° 6,



502 PH. BRIDEL

pice & I’éclosion de l'esprit scientifique. On remarque chez
tous ses adhérents la solidité logique, la fermeté de pensée;
il n’y a pas jusqu’a leur conduite quotidienne qui n’en soit
tout imprégnée, dominée qu’elle est par une claire conscience
de la réalité, et non par ces élans fantaisistes auxquels abou-
tit en pratique la fausse doctrine qui accorde la primauté au
vouloir.

20 Le calvinisme a rendu & la science toute I'étendue du
domaine qui lui revient. Réagissant avec exces contre le ma-
térialisme mondain de la culture antique, le moyen-age crut
devoir, au profit de la vie surnaturelle et future, dédaigner
la terre, le corps, la nature. Le calvinisme n’a eu garde de
tomber dans cette erreur antibiblique, lui qui a si bien com-
pris que la rédemption a une valeur non seulement sotério-
logique, mais cosmologique, et que, si notre salut est d’'un
grand prix, ce qui importe plus encore c’est la gloire de Dieu
se manifestant par la restauration de la création que le péché
avait compromise.

A cet égard encore (voir plus haut p. 331 et 345) sa doc-
trine de la gratia communis est d’'une grande importance!l. Ne
pouvant contester l'existence de tant de belles et bonnes
choses au sein du paganisme méme, ne pouvant se contenter
de taxer de splendida wvitia les vertus, souvent réelles, des
incrédules ou des irrégénérés, les théologiens romains avaient
recouru a la théorie des pura naturalia. D’aprés eux '’homme
a été créé en vue d’accomplir une double série de fonctions,
I'une constituant une vie purement naturelle et terrestre,
I’autre formant une vie supérieure et céleste (joies de la vision
divine) ; le créateur lui avait donné les facultés nécessaires a
I’exercice de la premiére de ces vies et y avait ajouté des dons
surnaturels assurant la seconde & ’homme : celui-ci a perdu
ces derniers par la chute, mais il a conservé ses facultés
naturelles. Ce dualisme, qui a empoisonné toute la morale
romaine, a le tort tout a la fois de méconnaitre la gravité du
péché et d’estimer trop bas la valeur de la vie naturelle, qui

t Voir la Remarque N° 4



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 503

des lors est considérée comme ne meéritant guére la sympa-
thie et I'intérét du chrétien. Selon le calvinisme, au con-
traire, le péché est une puissance de mort qui a atteint la
nature humaine dans toute son étendue ; mais Dieu, par sa
gratia communis, est intervenu pour en empécher l'entiére
destruction. Pareil au regard du dompteur qui, sans trans-
former entiérement la béte fauve, 'arréte et I’empéche de
nuire ; semblable & cette domestication, qui ne supprime point
la sauvagerie fonciere de 'animal, ol celui-ci retombe dés
qu’il est rendu & la vie spontanée (el combien aisément
aussi I’homme irrégénéré retourne & la barbarie: qu’on
pense & la Saint-Barthélemy, aux massacres d’Arménie,
etc. !); comparable enfin & cette corde, grice & laquelle un
bac, sans étre soustrait a la poussée du fleuve, est du
moins dirigé de maniére & parvenir au bord, la grace divine,
outre le salut des élus, procure a tous les hommes la vie
sociale avec les biens qui en résultent et les enrichit parfois
de dons excellents. Assurés que tout cela vient de Dieu, non
moins que les trésors plus excellents encore dont ils ont le
privilége, comment les calvinistes dédaigneraient-ils le
monde et la nature ?

3d° Le calvinisme a procuré & la science 'atmosphére de
liberté qui lui est indispensable. On sait comment I'Eglise
romaine s’était assujetti les universités du moyen-ige, s’op-
posant & la publication de toutes les idées qui ne lui agréaient
pas et supprimant ainsi la libre concurrence des opinions
diverses, nécessaire au progrés scientifique. Déja par le seul
fait que son apparition venait briser I'unité ecclésiastique, le
calvinisme travaillait & la libération de la science ; mais il y
contribuait bien mieux encore par ce point de vue fonda-
mental en vertu duquel, ainsi que nous l'avons déja fait
voir, il établissait & coté du domaine de I’Eglise d’aulres
domaines, appartenant en propre & I’Etat, & I'art, et notam-
ment & la science.

Ajoutons que le calvinisme procura & la science un public
intéressé a la voir progresser. Pour qui estime que le seul
but sérieux de la vie présente est d’y gagner les mérites



H04 PH. BRIDEL

nécessaires pour se faire ouvrir plus tard le ciel, les choses
de la science ne peuvent avoir une grande valeur; mais
quand, se sachant sauvé par la volonté de Dieu lui-méme, on
a compris que l'on a une tache terrestre a accomplir — con-
formément au programme donné des lorigine par le Créateur
a sa créature : peupler la terre et I'assujettir — on se met
vaillamment a I'ceuvre, commerciale, industrielle, agricole,
et, pour la mieax accomplir, on fait appel & toutes les res-
sources du savoir humain.

40 La liberté de la science entraine nécessairement un con-
flit, dont le calvinisme a reconnu la véritable portée et auquel
il offre une solution. C’est & tort qu’on présente souvent ce
conflit comme existant entre la science et la foi. Non! toute
science repose a certain degré sur une foi (foi dans le témoi-
gnage de nos sens, foi aux axiomes, etc.); et d’autre part
toute foi tend a constituer une science, un ensemble de pen-
sées cohérenles dans lequel elle s’exprime. En réalité le con-
flit regne entre le point de vue des savants qu’'on pourrait
appeler « normalistes » et celul des savants « anormalistes. »
Les premiers estiment que I'univers, tel qu’il s’offre actuelle-
ment & notre étude, est dans son état normal ; en consé-
quence tout doit s'expliquer comme résultat d’un développe-
ment évolutionnel, sans terme premier, sans interruption,
sans miracle, sans fin, — tout, y compris 'apparition de
I'homme et celle de Jésus-Christ; — pour un tel point de vue
le péché n’est qu'une phase intérieure et préalable du déve-
loppement normal. Les anormalistes, au contraire, croient
que le monde est actuellement dans un état de trouble; ils
lui donnent pour point de départ une création, ils font de
I’homme, image de Dieu, une espece véritablement distincte
des diverses races animales, ils voient dans le péché une des-
truction de la nature humaine originelle, et, & cause de cela 1ls
estiment nécessaire 'intervention miraculeuse de Dieu : rége-
nération, révélation biblique, incarnation, trinité sont autant
de termes réclamés par ce point de vue fondamental. Norma-
lisme et anormalisme sont deux systémes complets et incon-
ciliables entre lesquels il faut choisir, deux lignes paralléles



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 505

et sans interférences possibles. Ceux qui essaient de les com-
biner ne sont que des amphibies, sans loyauté scientifique,
ou du moins sans énergie logique. |

Quand le christianisme triompha de 'antiquité paienne, ce
fut le systéme anormaliste qui prévalut; longtemps il a régné
d’une facon presque exclusive, les adversaires n’étant pas
admis 4 se faire entendre ; peu & peu, 4 partir de la Renais-
sance, ces derniers ont relevé la téte ; au dix-huitieme siécle
ils ont pris pleine conscience de l'importance de leur prin-
cipe et depuis lors celui-ci a été développé dans un grand
nombre de philosophies, aux formes diverses, mais iden-
tiques pour le fond; finalement, la « pensée moderne » est
devenue si puissante que plusieurs parmi les croyants,
effrayés, ont cru devoir chercher leur refuge dans le mysti-
cisme, en rejetant toute science, tandis que d’autres, par
exemple de nombreux théologiens allemands, se sont efforcés
de batir des doctrines de « conciliation, » vaine entreprise
qui ne pouvait aboutir qu’a la déroute totale, & 'exclusion de
tout surnaturel et au pur panthéisme. Le calvinisme, lui, ne
g’égarera pas dans ces fAcheux compromis, ni ne perdra son
temps en inutiles escarmouches autour de quelques-uns des
ouvrages avancés de sa forteresse. Remontant au principe de
I’antagonisme en question, le calvinisme prend pour point
de départ la conscience humaine et il constate que, précisé-
ment parce que 'humanite se trouve dans un état anormal,
les diverses consciences humaines ne peavent pas étre d’ac-
cord : tandis que la conscience d’un calviniste connait le
péché, a, par suite de la regénération, les certitudes de la
foi, posséde enfin le témoignage du Saint-Esprit en faveur de
la Bible, d’autres hommes, sans étre dénués de ce sensus
divinitatis qui se manifeste plus ou moins explicitement chez
tous les membres de notre race, n'ont point conscience de
leur état anormal et dés lors construisent nécessairement
tout leur savoir sur une base trés différente de la notred.
Longtemps opprimés, les normalistes, devenant maitres de la

1 Voir la Remarque No 7.
THEOL. ET PHIL. 1303 34



506 PH. BRIDEL

situation, oppriment a leur tour et rejettent les calvinistes.
Comment pourraient-ils agir autrement? En conséquence
méme de leur point de vue, ils ne sauraient admettre qu’il y
ait réellement deux sortes de consciences humaines ; ils n’ont
aucune raison pour penser que les hommes ne doivent pas
élre tous du méme avis sur le fond des choses, et, dés lors,
il ne se concevrait pas qu’ils vissent dans nos principes autre
chose qu’'une déplorable illusion. Nous au contraire, précisé-
ment en vertu de notre point de vue, pouvons trés bien nous
expliquer pourquoi ils pensent ainsi. En effet, qui part de
la nature actuelle et ne connait qu’elle, ne peut s’élever a
la compréhension du surnaturel; mais « les enfants de la
palingénésie » n’ont aucune peine 4 comprendre la nature
déchue et & en discerner les lois1.

Les choses étant telles, qu’avons-nous a faire ? Défendre
contre nos adversaires la liberté de la science, et développer
a coté d’eux le systéme total du savoir selon les principes qui
nous sont propres. Gardons-nous de leur abandonner toutes
les branches de la science sauf la théologie, comme si cette
derniére pouvait subsister & 'écart: ce serait vouloir nous
confiner paisiblement dans les combles d’une maison dont
nous abandonnerions & 'incendie tous les autres étages. Au
ceeur méme des deux points de vue opposés que nous avons
mentionnés se trouvent précisément deux conceptions con-
traires de V'Etre supréme, c’est-a-dire deux théologies ; et
toute science particuliére est plus ou moins affectée par I’an-
tithése concernant ces principes fondamentaux ; nous avons
donc & renouveler toutes les sciences a la lumiere du prin-
cipe que nous savons étre le vrai. C’est ce que Calvin avait
bien saisi quand il réclamait la construction d’une philoso-
phia christiana. L’organisation universitaire demande donc
a étre profondément transformée. Les universités ont été
constituées généralement en partant de 'idée fausse que la
science se développe sur la base d’une conscience humaine

1 Jemprunte cette formule « enfants de la palingénésie » & un compte rendu
de I'Encyclopédie de M. Kuyper (Presbyt. and Reformed Review, octobre 1899,
p. 6G8V).



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 507

homogene, et que, par conséquent, tout ce dont il faut se
préoccuper quand il s’agit de nommer un professeur, c'est
de savoir §’il est instruit et capable d’enseigner. On avait
cependant compris, au moment de la Réformation, qu'on ne
pouvait se passer de constituer des universités protestantes
a cote des universités catholiques ; de méme on a vu, de nos
jours, les catholiques éprouver parfois le besoin d’avoir leurs
Facultés & eux dans des pays ou leur point de vue se trou-
vait plus ou moins exclu de I’enseignement officiel ; et inver-
sément, les « modernes, » mécontents de la position qui leur
était faite dans certain corps enseignant, ont voulu avoir leur
« Université libre » 4 Bruxelles. Eh bien, les calvinistes ne
doivent pas manquer d’universités ot leur point de vue soit
systématiquement appliqué & toutes les branches du savoir.
C’est sur ce principe qu’a été fondée la Vrye Universiteit
d’Amsterdam ; et nous demandons que I'Etat et 'Eglise offi-
cielle cessent d’intervenir dans le domaine universitaire,
sinon absolument par 'appui financier qu’ils accordent, du
moins par le monopole qu’ils conférent & certaines tendances,
alors qu’il faudrait laisser pleine liberté & des universités de
divers types de se constituer sur le terrain d’une loyale con-
currence. Jadis, les empereurs romains révérent d’'un Etat
unique, d’'une universelle monarchie o1 toute indépendance
des peuples elit lamentablement sombré ; il a fallu que cette
tyrannie fiit rompue pour que les nations modernes prissent
leur essor. Puis est venue la chimére de I’Eglise catholique,
brisée & son tour pour le plus grand bien de I’éclosion du
vrai christianisme. Reste le fantome de la science une et uni-
forme ; qu’elle périsse & son tour, pour qu’il se constitue
divers systémes cohérents d’enseignement et d’éducation,
constitués chacun autour des grands principes inspirateurs
du romanisme, du calvinisme, de I’évolutionnisme, et que
dés lors chacun puisse récolter sa propre moisson sur son
propre terrain sans mélange de semence étrangére?! !

1 Voir la Remarque N° 8.



508 PH. BRIDEL

v

Calvinisme et art.

Le calvinisme est accusé d’avoir été iconoclaste et de recon-
naitre pour son maitre un homme dénué de sens esthétique.
Cela ne suffirait pas encore a établir que le calvinisme soit
incapable de production artistique : ’Egiise d’Orient fut, au
huitiéme siécle, emportée par un mouvement iconoclaste
bien plus violent que celui de notre seizieme siécle, et chacun
sait pourtant qu’il existe un art byzantin. Mais il faut avouer
qu’en effet le calvinisme n’a donné naissance & aucun style
nouveau ; il n’y a pas d’architecture calviniste a mettre en
paralléle avec le Parthénon, le Panthéon de Rome, Sainte-
Sophie, les cathédrales, les mosquées ou les pagodes. Et c’est
l1a le résultat de la supériorité méme du calvinisme ! Expli-
quons-nous. Tout style proprement dit est 'effet d’une con-
ception religieuse. D’autre part l'alliance de 'art avec la reli-
gion est inhérente & un stage inférieur du développement de
cette derniére. Comme, au berceau, fille et garcon se distin-
guent & peine, ainsi l'art et la religion dans ’état d’enfance ;
mais en se développant ils doivent diverger 'un de l'autre.
En émancipant du joug du prétre ou du prince la piété indi-
viduelle, en substituant aux ombres du symbolisme la lumiére
d’'une foi consciente et d’un culte en esprit et en vérité, le
calvinisme est venu séparer enfin 'art de la religion.

Ce n’était point pour détruire le premier ou en proscrire
I'usage. Mainte parole de Calvin atteste la valeur qu’il attri-
buait aux arts, dons excellents de la bonté du Seigneur. Les
principes mémes du calvinisme conduisent & considérer le
monde comme ayant été créé par Dieu dans un état d’excel-
lence, d’oti il est déchu, mais dont il a conservé de beaux
restes et qui est destiné & étre restauré; or, que fait lart,
sinon d’anticiper en quelque mesure sur cette restauration ?

La Réformation a émancipé l'art de la tutelle de I’Eglise.
Ce n’est point la Renaissance qui accomplit cette ceuvre libé-
ratrice : témoins Bramante, Vinci, Michel-Ange et Raphaél



-

LE CALVINISME SELON M. KUYPER 509

travaillant encore au service de I’Eglise de Rome ; c’est la
Réforme. Et, si d'une main elle a expulsé I'art du domaine
de la religion, de l'autre elle lui a largement ouvert celui de
I’humanité. On peignait ci-devant les grands et les saints;
intérét pour le peuple, pour la vie de famille, pour la vie ter-
restre et civile, voila ce qu’on voit fleurir désormais chez les
artistes, tels que Rembrandt, qui, sans étre tous des calvi-
nistes fidéles (les artistes italiens ou espagnols étaient-ils tous
de bons catholiques ?), ont subi 'influence de la Réforme.

Quant & la musique, nul n’ignore ce que le calvinisme a
fait par Bourgeois et Goudimel.

L’anabaptisme vint malheureusement, par son dualisme,
paralyser en quelque mesure l’éclosion commencée; mais
surtout les persécutions, les massacres, les dures conditions
d’existence faites longtemps & une bonne partie des réformés,
ne suffisent que trop & expliquer leur pauvreté artistique ;
M. Douen I’a fort bien dit, & propos de Goudimel frappé a
la Saint-Barthélemy : Est-ce & ceux qui ont tué le rossignol
qu’il convient de venir se plaindre si la forét demeure silen-
cieuse!?

VI

Le calvinisme et l'avenir.

Tout ce qui préceéde a eu pour but d’établir que le calvi-
nisme n’est pas simplement un fait de 'ordre dogmatique ou
ecclésiastique, mais un principe fondamental et fécond,
capable d’engendrer un régime entier, un régime total de la
vie humaine. Le calvinisme a élevé le christianisme & son
plus haut degré de splendeur spirituelle, il a créé une orga-

1 Nous avons abrégé particuliérement ce chapitre, le lecteur francais pouvant
lire sur le méme sujet et dans une direction analogue le récent écrit de M. le
professeur E. Doumergue : L’art et le sentiment dans I'ccuvre de Calvin, 3 confé-
rences (Genéve, Société suisse d’édition, 1902). C’est par erreur que (p. 10) on y
trouve attribué & M. Kuyper le mot de M. Douen que nous veuons de citer. 1l n'est
que juste de rappeler aussi, & propos du calvinisme et de l'art, le charmant petit
livre d’Athanase Coquerel fils, Rembrandt et l'individualisme dans Uart (Paris,
Sandoz & Fischbacher, 1875).



510 PH. BRIDEL

nisation ecclésiastique qui a servi de modéle a I’Etat fédéra-
tif, il a émancipé la science et ’art, 1l a inspiré une politique
dont 'aboutissement naturel est le régime constitutionnel, il
a encouragé l'agriculture, U'industrie et le commerce, il a
marqué d’un cachet vraiment chrétien la vie de famille et
purifié, en les moralisant, toutes les sphéres de I'existence
soclale.

Il ne s’agit pas de vouloir aujourd’hui reproduire servile-
ment le passé, par une littérale imitation de ce qu’il fut;
mais il faut s’appliquer & rendre la vigueur a cette racine
féconde pour que la plante refleurisse. Un nouvel essor du
calvinisme est rendu absolument nécessaire par 1’état actuel
des choses. Certes les conquétes du dix-neuviéme siécle ont
été splendides dans l'ordre matériel et méme dans l'ordre
spirituel ; mais moralement cela ne va pas, chacun le sent,
et les symptomes de malaise vont se multipliant du haut en
bas de I’échelle. Espérerait-on peut-étre voir cette mauvaise
phase se dissiper d’elle-méme ? L’histoire ne nous permet pas
de nourrir cette douce illusion. Qu’on se rappelle 'Inde, Ba-
bylone, I’Egypte, la Perse, la Chine, qui toutes, aprés 1’éclo-
sion des beaux jours, ont vu venir la décadence et ne s’en
sont pas relevées. Il est vrai, ’'Europe a déja traversé sans y
périr de redoutables crises: une fois a la fin de I'empire
romain, et ¢’est alors 'arrivée du christianisme qui ’a sau-
vée ; une autre fois au terme du moyen 4ge, et c’est alors la
Réformation évangélique qui I'a fait échapper & la ruine.
Aujourd’hui nous sommes perdus, ou, s’ill y a encore un
reméde, il est dans une restauration du christianisme
réformé.

Le mal dont souffre notre monde date du dix-huitiéme
siécle, mais il est résulté de déficits antérieurs a cette date.
Tandis que la tyrannie régnait dans les pays qui n’avaient
pas su s’affranchir du joug romain, les Eglises de la Réforme,
d’autre part, épuisées par les luttes qu’il leur avait fallu sou-
tenir, s’étaient endormies, abandonnant peu & peu la tache
qu’elles eussent di accomplir en pénétrant de leur esprit les
diverses spheéres de la vie humaine. Par une réaction natu



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 511

relle, les philosophes déistes ou athées, en Angleterre d’abord,
puis en France, tentérent de fonder un nouvel ordre de
choses, un nouveau systéme de vie, fondé sur l'idée que la
nature humaine n’est point corrompue, mais subsiste en son
état normal. La proclamation de ces principes fit vibrer dans
beaucoup de cceurs certaines cordes nobles et suscita un
grand mouvement d’enthousiasme. Mais tout cela vint abou-
tir & la dangereuse révolution de 1789. Celle-ci reprit, en
partie, le programme d’affranchissement qui avait été celui
du calvinisme ; mais, tandis que ce dernier avait été un mou-
vement de 'ordre spirituel, la Révolution recourut a la vio-
lence, opposa crimes a crimes et ne parvint qu’a I’établisse-
‘ment d’un régime pseudo-démocratique.

L’état de la France est manifestement effrayant; mille symp-
tomes de décadence, y compris la dépopulation, montrent,
qu’a 'exception des quelques milliers qui ont su résister au
voltairianisine, ce peuple s’est vraiment laissé « bestialiser ».
Voyant arriver la contagion, de bons esprits, notamment en
Allemagne, ont tiché de purifier le systéme révolutionnaire
sans s’y opposer entiérement; au lieu de athéisme, ils ont
adopté le panthéisme; au lieu de mettre 4 la base de la poli-
tique le prétendu « état de nature » ou 'atomisme du vouloir
individuel, ils ont fait appel aux «lois» naturelles, au pro-
cessus historique, au vouloir collectif de la race tendant in-
consciemment vers un but idéal. Grace a ces atténuations de
la fausse doctrine, et surtout grace a la solidité des institutions
germaniques, le mal a été plus lent & éclater dans cette partie
de I’Europe. Il a fini pourtant par se manifester: Nietzsche
dépasse Voltaire ; et, de toute part on voit la vie « moderne »,
fondée sur l'idée que '’homme est un animal perfectionné
par la concurrence vitale, aboutir & ce «droit de la force »
qu’a si brutalement proclamé Bismarck. De fait, ce qu’on
pratique, c’est une existence toute matérielle, &pre au gain,
sensuelle, dénuée de scrupule, et que les classes supérieures
cherchent & embellir, d’une facon toute superficielle du reste,
par I’art et par la science.

Il serait injuste d’oublier qu’il y a parmi les « modernes »



512 PH. BRIDEL

beaucoup de nobles Aames qui cherchent & combattre le mal.
Les uns, recourant au dualisme kantien, maintiennent, &
cOté des résultats du savoir, les droits de la conscience mo-
rale; d’autres y ajoutent une sorte de culte mystique du
sentiment ; plusieurs enfin continuent de faire appel au
christianisme. Il ne faut pas parler sans respect de cette
lignée de théologiens qui va de Schleiermacher a Ritschl
ou a Pfleiderer; mais, quelque excellentes qu’aient été et
que soient les intentions des moyenneurs, leur prétendu
christianisme n’a plus que le nom de commun avec celui
des apotres : plus d’autorité biblique, la création est niée,
le péché constitue une phase inférieure et préalable du déve-
loppement spirituel, le Christ n’est ni miraculeusement
~ engendré, ni réellement ressuscité, la rédemption enfin n’est
qu'une simple modification de notre facon de sentir. Dira-t-
on, comme on n’a cessé de le faire dans cette école, que le
christianisme des apoOtres n’est pas exactement celui de Jésus
lui-méme et que c’est & ce dernier seul qu’il faut s’attacher?
Nous répondons que, de fait, historiquement, il est certain
que ce qui a conquis notre monde, il y a dix-neuf siécles et
I'a fait vivre jusqu’a ce jour, ce n’est point la conception
moderne et soi-disant authentique de ’Evangile de Jésus de
Nazareth, mais bel est bien la foi apostolique en un Christ
divin1.

Serait-ce peut-étre du catholicisme romain que le salut
pourrait venir? Certes, il ne faut pas oublier que, nonobstant
tout ce qui nous en sépare, nous avons bien des choses en
commun avec lui, et précisément celles qui sont en cause
dans la lutte entre le christianisme et le panthéisme, entre
la foi en des commandements divins, pour toujours établis,
et 'idée que le décalogue n’est qu’un document archéolo-
gique, la conscience humaine étant appelée a tirer de son
propre fond le texte d’une loi morale toujours changeante
au gré de l'évolution historique. Pas plus que Calvin ne se
faisait faute d’utiliser Thomas d’Aquin, pas plus nous ne

1 VYoir la Remarque N0 9.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 513

devons, dans notre sainte guerre, dédaigner 1’alliance des
fideles de ’Eglise de Rome, sachant que sans cet appul nous
ne triompherons pas?!. Pour ma part, dit M. Kuyper, je con-
fesse franchement que, sur plus d’'un point, mes vues se
sont éclaircies griace aux travaux des savants romains. Mais
ce n’est pas Rome qui pourra ouvrir la voie & la rénovation
désirable: rien de plus triste que les produits de son in-
fluence tels que nous les présente I’Amérique du Sud; en
Enrope méme tous les pays soumis & I'inspiration du papisme
sont en décadence, et, chose curieuse, a I’heure actuelle, le
catholicisme n’est vraiment vigoureux que la ou il peut
s’épanouir dans 'atmosphére salubre que lui procurent les
états protestants, dans le nord de I’Allemagne, en Hollande,
en Angleterre, aux Etats-Unis!

Voici donc le dilemme qui s’impose 4 nous, en conclusion :
De deux choses 'une, ou bien c’est au « modernisme» qu’ap-
partient P’avenir; or il est incapable d’alimenter la vie et
d’ailleurs sa prétendue modernité n’est qli’un retour au paga-
nisme, a4 Epicure, tout au plus & Zénon ; — ou bien le salut
se trouvera dans un renouveau du protestantisme. Sous peine
de n’aboutir qu’a des déceptions, il faut que ce renouveau
soit conscient, systématique, complet. Bien & tort plusieurs
préconisent aujourd’hui ’abandon du dogme, difficile & dé-
fendre, disent-ils, et propre a occasionner de ficheuses divi-
sions, pour se livrer avec d’autant plus d’ardeur aux ceuvres
pratiques, qui offrent un terrain d’entente pour tous les chré-
tiens. — Ah'! certes, il faut le zéle pratique ; sans lui la pro-
fession de la foi n’est plus que dogmatisme stérile. Mais
Pceuvre salutaire du Christ ne s’est point épuisée sur le seul
terrain de la bienfaisance; il a aussi et surtout «rendu
témoignage 4 la vérité ». Si nous négligeons cette partie du
programme eévangelique, en quoi ferons-nous revivre le
protestantisme ? Les catholiques et les incrédules peuvent,
quant a la bienfaisance, faire tout ce que nous faisons, et par-
fois ils le font mieux que nous. Une tendance purement

1 Voir la Remarque Ne 10.



bli PH. BRIDEL

myslique ne saurait pas mieux suffire. Oui, certes, encore, il
faut la piété, la chaleur du cceur; mais jamais le mysticisme
abandonné a lui-méme n’a rien sauvé; ce n’est pas Bernard
de Clairvaux, c’est Thomas d’Aquin qul a imprime son sceau
a I'Eglise catholique ; ce n’est pas Thomas a Kempis, mais
Luther qui a fait la Réformation ; et que de fois, livré & ses
seules inspirations, le mysticisme n’a-t-il pas dégénéré grave-
ment! Nous avons recu de Dieu: main, téte et ceeur (hand,
head and heart), pour agir, penser, aimer; que chacun de
nous soit donc roi par I'action, prétre par le cceur, propheéte
par la profession de la vérité !

Contre le modernisme le christianisme n’a donc qu’'une
ressource : un retour conscient et complet & lesprit de la
Réformation. Et cela ne peut signifier qu'une chose: le
retour au calvinisme. En effet, pris en un sens tout général
et amorphe, le protestantisme n’est qu’une notion négative,
que les ennemis de Dieu n’ont point & redouter. Le socinia-
nisme a fait preuve de totale impuissance; 'anabaptisme
s’est perdu dans les folies révolutionnaires ; quant & Luther,
il n’est jamais parvenu & tirer nettement les conséquences
de son principe (Luther never worked out his fundamental
thought) et nous avons pu voir récemment & quoi méne cette
souveraineté spirituelle que le luthéranisme a abandonnée
au prince : 'empereur d’Allemagne, ce méme empereur qui,
tantot, rejetait Stocker pour avoir demandé l'abolition de
I’épiscopat royal et 'affranchissement de ’Eglise, n’a-t-il pas
jeté ses troupes sur la Chine avec 'ordre d’y aller précher
« I’évangile impérial, » et n’a-t-il pas averti ses sujets d’avoir
a se souvenir qu’apres la mort 1ls comparaitront « devant
Dieu et devant le grand empereur! » Seul le calvinisme a
suivi logiquement, jusqu’au bout, les lignes maitresses de la
Réformation ; seul il a su constituer d’'une facon conforme &
son principe non seulement des Eglises, mais aussi des Etats,
créant ainsi, dans son style & lui, un monde entier, véritable-
ment cohérent.

Quelle est donc notre ambition, et qu’entendons-nous
réclamer ? Il ne peut étre question de demander que tous les



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 55

protestants deviennent calvinistes. L’histoire a amené la pro-
duction de diverses branches distinctes sur Parbre de la
Eéformation et il n’est guére probable que des transforma-
tions s’exercent A cet égard, si ce n’est & ’occasion de quelque
grand mouvement historique, que nous ne pouvons ni pro-
voquer ni méme prévoir ; en outre le calvinisme est si spiri-
tuel qu’il ne sera jamais l'affaire des grandes masses ; enfin,
avouons-le, aucune de nos confessions n’étant infaillible et
parfaite n’a droit & absorber les autres. Mais notre but n’est
nullement ecclésiastique ; ce que nous voulons, c¢’est le réveil
et le triomphe du calvinisme comme direction générale de
I’esprit. Et pour cela, voici ce que nous réclamons :

1° Qu’on ne méconnaisse plus les effets du calvinisme la
ou ils sont patents, par exemple dans la constitution et les
meilleurs caractéres de la démocratie américaine, si différente
de la démocratie révolutionnaire francaise. Il ne faut pas
laisser oublier & cet égard la vérité historique et permettre
qu'on aille répétant partout faussement que ces conquétes
admirables sont un simple produit de I’humanisme;

20 11 faut entreprendre, avec un nouveau zele, I’étude du
calvinisme, pour bien faire voir en quoi il consiste ;

30 Il faut poursuivre le développement et I'application du
principe calviniste & nos besoins actuels, dans tous les domai-
nes de la science et de la vie, sans se confiner dans le domaine
théologique, mais sans le négliger non plus; ceci demande &
étre dit, car, « hélas ! il faut constater que la théologie méme
des Eglises réformées, en plusieurs contrées, a passé sous
Iinfluence de principes quilui sont fonciérement étrangers;1»

4o 11 faut que les Eglises nées du calvinisme cessent d’en
avoir honte, comme c’est trop souvent le cas.

Et de quoi donc aurions-nous honte dans cet antique et
noble héritage ? Serait-ce peut-étre de la doctrine de 1’élec-
tion? Il y a, quoi qu’on fasse, un redoutable probléme, qu'il
faut bien considérer et résoudre, sous peine de superficialité.
Tout ce qui existe ne se produit, ne se développe qu’au tra-

! Voir la Remarque N° 11.



H16 PH. BRIDEL

vers de « différences » et par des différenciations. Or, du
moment qu’il y a différences, il y a aussi « préférences »,ilya
des états préférables & d’autres. Qui ne voudrait, s’il lui fallait
devenir végétal, étre rose plutdt que champignon ? §’il lui
fallait devenir animal, étre lion plutdét qu’hyéne? et comment
n’aimer pas mieux étre riche que mendiant, Européen que
Cafre ? Eh bien, d’ott viennent ces différences, et pourquoi
I'un est-il ceci tandis que l'autre est cela? La philosophie
moderne, abordant enfin cette terrible question, a répondu :
c’est 'effet d’une sélection naturelle, résultant nécessairement
de I’évolution. Une telle doctrine, on 'avouera, ne saurait
engendrer la paix, ni fournir aucune consolation aux déshé-
rités, elle ne peut qu’inciter tous les étres aux plus furieux
combats. Le calvinisme avait eu, voild trois siecles, le cou-
rage de sonder le redoutable probléme et il 'avait résolu, non
par le mot de sélection, mais par celui d’élection. Toutes les
différences qui se manifestent dans la nature sont fondées,
a-t-il dit, non dans le hasard ou I'aveugle nécessité, mais dans
la volonté du Dieu tout-puissant : pensée propre a calmer le
pauvre, a consoler le malade et I’homme imparfaitement
doué. Mais, s’il y a eu élection dans le domaine de la création
et de la providence, il faut appliquer la méme notion au
royaume de la grace: la méme volonté divine qui a choisi
I'un pour étre Européen, l'autre pour étre Africain, a choisi
aussi 'un pour étre Abel et 'autre pour étre Cain. Il n’est
pas de chrétien qui ne croie a 'élection divine en ce qui
concerne la création et la providence ; le calviniste, fidéle a
Punité de pensée, a la cohérence de la foi, et, d’ailleurs, pla-
cant la gloire de Dieu seul au dessus de tout intérét, ne
recule pas devant cette conséquence!. Est-ce 14 une « étroi-
tesse dogmatique » dont il faille rougir?

Soyons donc calvinistes avec courage, avec espoir! Ah!
certes, de Dieu seul vient la vie ; nous ne saurions créer de
toutes piéces un réveil, par la restauration d’un systéme, si
excellent soil-il. Le vent souffle ot il veut ; mais, tandis qu’il

1 Voir la Remarque Ne 12,



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 17

ne peut faire entendre qu’'un gémissement confus quand il
passe sans rencontrer dans sa course aucun instrument de
musique, il produira les sons les plus harmonieux s’il trouve
devant lui quelque harpe éolienne. Le calvinisme est cette
harpe ; placons-la aux fenélres de nos maisons ; et vienne le
souffle de Dieu pour en faire vibrer les cordes !

Dans un discours que M. Kuyper pronon¢a en 1892 a l'ouver-
ture des cours de la Vrye Universiteit d’Amsterdam, sous ce titre :
Leffacement des frontiéres, nous recueillons les pensées sui-
vantes:

Comparé aux platitudes du déisme, dont il nous a délivrés,
le panthéisme n’est pas sans mérites. Au froid glacial de
celui-1a qui ne préférerait celui-ci, en dépit du danger qu’il
offre de tout fondre et confondre en son ardent creuset?
Entre le déiste, dans le compte duquel Dieu n’est inscrit que
« pour mémoire », et le panthéiste, qui dans son élan pour
rejoindre la divinité va jusqu’a lui manquer de respect, com-
ment ne pas douner la préférence au second ? Mais il n’en
reste pas moins que le panthéisme constitue une erreur, une
trés dangereuse erreur, contre laquelle il est d’autant plus
nécessaire de se garer qu’elle est plus répandue aujourd’hui.
Sans doute la philosophie panthéistique n’a plus actuellement
dans l’école la victorieuse prééminence qu’elle a possédée
pendant un temps; mais 'esprit du panthéisme a partout
pénétré, dans les sciences, dans.la littérature, dans les opi-
nions courantes, et toute notre vie en est affectée : cette folle
adoration du « progres, » c’est-a-dire en réalité du change-
ment sans terme, cette soif de nouveauté, cette existence har-
celante et sans sabbat, qu’est-ce que l'application pratique
du fameux mavre gei xai 0ddév pévee ? qu’est-ce sinon le culte d’une
divinité qui se développe sans tréve et ne connait elle-méme
aucun repos?

L’un des traits les plus caractéristiques du panthéisme est
la facon dont il travaille & supprimer toutes les frontiéres
entre les diverses sortes d’étres. Par les premiers mots du
« symbole des apétres » I’Eglise atteste I’existence d’une



B PH. BRIDEL

grande ligne de démarcation entre Dieu et le monde qu’il a
crée : distinction fondamentale d’out toutes les autres résul-
tent ; car, selon Genése I, 4, 6, etc., le Créateur a procédé en
etabllssant des « séparations » entre les choses (b"'T:?‘,

5"[3) Mais le panthéisme commence précisément par sup-
primer la distinction entre Dieu et le monde, entre I'éternité
el le temps.

En religion, non content de réagir contre le déisme qui
préche une divinité lointaine et inactive, il a conduit a I'ab-
sorption mutuelle de l'ame et de Dieu. En philosophie,
délaissant la réalité pour jongler avec des concepts abs-
traits qui cédaient plus aisément & son désir d’unité, il a
prétendu trouver partout des conciliations, des synthéses,
des identités ; et 'on a vu s’avancer, conduit par Hegel, ce
cortege oli, bras dessus bras dessous, venaient par couples
I’étre avec le non-étre, le fini avec Vinfini, etc. En science,
le méme courant s’est traduit par 1’évolutionnisme. Simple
hypothése, basée sur une induction trés f{ragile, pourquoi
celle théorie de I'évolution a-t-elle fait fortune, pourquoi
a-t-elle pénétré triomphalement dans toutes les provinces de
la science, pourquoi est-elle devenue le mot de passe qu’il
fallait répéter pour étre considéré comme instruit, pourquoi
sinon parce (que ce procédé propre a supprimer les « especes »
et & effacer toute frontiére, dans le domaine matériel, dans le
domaine spirituel, et entre ces deux domaines, répondait aux
tendances panthéistiques auxquelles le public était inféodé ?
En pratique, enfin, le panthéisme vise & tout niveler, jusqu’a
ce qu’il n’y ait plus de différence entre le cédre du Liban et
I’hysope qui sort de la muraille. Une fois supprimée la dis-
tinction entre Dieu et ’homme, les individus humains sont
bien vite engloutis & leur tour dans un océan sans rive et
sans fond ; la patrie est reniée au profit du cosmopolitisme ;
les pittoresques costumes locaux disparaissent devant une
uniformisation générale ; les langues sont baltues en bréche
par le volapiik. Et puis, 'opposition du mal et du bien s’at-
ténue ; on identifie le droit et la force, la propriété et le vol,
la responsabilité et ’atavisme ; on confond I'art et la morale ;



1LE CALVINISME SELON M. KUYPER 519

on en vient, comme Rothe, & demander que I'Eglise dispa-
raisse absorbée par I’Etat ; on abolit enfin toute différence
entre le sacré et le profane, en sorte que la théologie doit
faire place 4 une étude scientifique des religions, considérées
comme n’étant toutes que des manifestations de D'esprit
humain valables a4 des degrés divers. Toujours I’estompe,
jamais le burin. qui grave des lignes fermes dans P'airain |
Faut-il s’étonner aprés cela que les hommes de caractére
soient rares parmi nous ? Ou trouver un appui pour nos per-
sonnalités quand est niée la personnalité de notre Créateur
et Pére ? Comment se tenir ferme quand le sol fond en boue,
inondé par un torrent que rien n’arréte? Ou trouver un
recours contre les iniquités, contre les violences d’en haut ou
d’en bas, quand on ne connait plus d’autre source au droit
que les caprices gouvernementaux ou populaires ?

La défense de la vérité contre de si dangereuses erreurs a
été menée jusqu’ici d’'une maniére bien faible et bien mala-
droite. Il y a eu des apologistes, courant en héte, ici, la, sui-
vant que l'ennemi attaquait tel ou tel bastion : déplorable
tactique, qui revient & nous laisser imposer par 'adversaire
le terrain de la lutte, en sorte que nous finissons par élre en-
trainés loin de notre vrai centre d’opération. Il y a eu, en
outre, en grand nombre des conciliateurs (Vermittler), qui s’a-
vancaient avec le drapeau des parlementaires dans une main,
et dans 'autre une trompette sonnant le pax vobiscum; c’é-
taient les Schleiermacher, les Rothe, les Martensen, les Hoff-
mann, etc.; qu'ont-ils fait sinon de perdre la vérité, sans
sauver toujours leur propre véracité ? Ils ont joué le role du
pot de terre voulant voyager amicalement avec le pot de fer.
Aprés toutes ces bonnes intentions impuissantes, aprés toute
cette would-be theology, on salue avec quelque soulagement le
dualisme ritschlien. Mais c¢’est en effet un dualisme que cette
théorie des Werturteile, et un dualisme réellement imprati-
cable. Qu'un amphibie puisse tour & tour plonger joyeuse-
ment dans les abimes de la critique, et revenir brouter
quand il lui plait les gras paturages de I’Eglise, — un vrai
chrétien ne saurait se faire & pareil régime. Notre religion



H20 PH. BRIDEL

est révélée, historique, elle ne peut se passer de concepts
4 analyser, de faits & saisir. Apologistes impuissants, moyen-
neurs tentant un impossible et infécond mariage, dualistes
qui oublient l'unité fonciére de la conscience humaine,
quelque fruit que j'aie retiré de plus d’un de leurs travaux,
je ne saurais adopter leur tactique.

L’essence méme de notre religion proteste contre « 'efface-
ment des limites ». L’Eglise chrétienne vit du miracle; elle vit
de Celui qui est venu briser le cours naturel de I’histoire
humaine ; elle nie, par son existence méme, la possibi-
lité pour nous pécheurs de nous sauver par simple évolu-
tion ; il faut donc qu’elle soit franchement dualiste en face de
ce monde irrégénérél. Une telle position peut nous paraitre
pénible & prendre: on nous appellera « ignorantins, » nous,
les « croyvants; » et nous aurons la douleur de susciter des
déchirements au sein méme des familles. |l faut s’y résigner ;
nous ne sommes pas les adeptes de ce mensonger panthéisme
qui va répétant que la veérité fera bien ses affaires toute
seule, que tout va se développant d’une facon spontanée et
nécessaire ; nous sommes les disciples de Celui qui a dit:
« Je ne suis pas venu apporter la paix, mais ’'épée ; » et : « Si
quelqu'un aime pére ou meére, fils ou fille plus que moi, il
n’est pas digne de moi! »

Dans le discours qu’il a consacré & I’Evolutionnisme, en
1900, M. Kuyper fait au contraire ressortir la différence qui
existe entre le panthéisme (toujours plus ou moins idéaliste
et téléologique) et I'évolutionnisme, tel qu’il s’est affirmé
dans le domaine des sciences biologiques, psychologiques et
sociales, avec Spencer, Darwin, Heaeckel, etc. : systéme dont
le principe fondamental est de tout ramener a4 des processus
d’ordre mécanique, notamment a la fameuse et inéluctable
« concurrence vitale. » — A la lumiére des travaux les plus
récents des spécialistes (dont il résume surtout les discus-

1 Voir la Remarque N° 13.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 521

sions concernant les causes de ’hérédité), 'auteur montre la
banqueroute de plus en plus manifeste de cette fausse doc-
trine.

Les évolutionnistes ont eu un mérite, il est vrai, celui de
réagir contre la désintégration des sciences, celui de com-
battre le scepticisme des ignorabimus et de vouloir arriver &
quelque unité systématique. Mais leur principe est faux, et
de plus, mortel & toute vie spirituelle, & tout respect d’autrui;
Rudyard Kipling, le poéte attitré de 'impérialisme anglais, en
résume bien la morale, quand il donne ce mot d’ordre & ses
concitoyens : « battre tout le monde et s’emparer de tout »,
to fight everybody and to take everything. Avec une pareille
philosophie il n’y a pas, pour nous chrétiens, d’alliance pos-
sible. Imprudents et aveugles ceux qui croient pouvoir lui
faire une part! Il faut purement et simplement l’exclure:
« mettre de coté tout manuel d’enseignement ot cette doc-
trine a pénétré, ne confier nos enfants & aucun maitre qui la
professe. »

Cela ne veut pas dire que nous méconnaissions la valeur
de tant de recherches et de découvertes accomplies par
I’école évolutionniste, ni que nous prétendions rejeter aucun
des faits réellement constatés. Cela ne veut pas dire non plus
que nous croyions inconciliable avec la foi chrétienne I'idée
d’un engendrement spontané des espéces les unes par les au-
tres. Le texte biblique (Gen. I, 11, 24) serait plutot favorable
a ce point de vue; et 'on concevrait fort bien que Dieu et
choisi ce procédé-la pour le déploiement graduel de son plan
créateur. Mais 'opposition de principe demeure irréductible
entre nous qui, croyant au créateur, vovons dans la nature
I’ceuvre d’une volonté sage, juste, et bonne, et ceux qui font
tout provenir d’une nécessité aveugle sans caractére moral.

THEOL. ET PHIL. 1903 35



52 PH. BRIDEL

REMARQUES

No 1 (pages 315 et 347). Ce que Voltaire a pensé et dit de Jésus
ne peut étre examiné ici; mais nous tenons 4 ne pas laisser passer
sans rectification une erreur qui, pour étre fort répandue, n’en est
pas moins patente. Ce delenda Carthago par lequel Voltaire a ter-
miné beaucoup de ses lettres des vingt derniéres années: « Ecra-
sez I'infame ! » n’est point un blasphéme direct contre le Christ.
« Toutes les fois, atteste M. le prof. L. Thomas, que [dans la corres-
pondance de V.] nous avons pu discerner le genre du mot infdme,
nous 'avons trouvé féminin. » Exemple : « Je voudrais voir... I'in-
fame confondue. » (v. ici-méme 1902, p. 290, et L. Thomas: La
derniére phase de la pensée relig. de J.-J. Rousseaw, 1903, p. 46
et ssq. Cf. Strauss, Voltaire, tr. fr., p. 237.) 1l s’agit donc de la
superstition, mére du fanatisme persécuteur et de I'intolérance.

Quant a la Révolution francaise, on ne s’étonne pas de la voir
jugée d’une facon trés partiale et, dés lors, peu historique, par le
chef d’un parti qui, & tout autre titre pouvant servir a caractériser
ses aspirations, préfére la désignation négative de « parti anti-révo-
lutionnaire, » en spécifiant bien, dans I’art. 1er de son programme,
qu’il ne s’oppose pas a toute révolulion, mais seulement a la
Révolution francaise. Tont ce ¢que nous reléverons ici, c’est erreur
que commet M. Kuyper, en répétant sans cesse que la devise de
cette révolution fut: « Ni Dieu, ni maitre. » Nous avons trouvé
cette formule — si nous nous rappelons bien — deux fois dans la
notice sur le Parti anti-révolutionnaire et six fois dans les con-
férences sur le Calvinisme! Quel est le lecteur de M. K. qui n’en
doive conclure que cette formule est textuelle et qu’elle caractérise
d’'une maniére authentique Pesprit du mouvement en question, a
la différence des révolutions glorieuses des Pays-Bas, de Angle-
terre et de 'Amérique? Or, cela n’est point vrai. S’il y avait peu
de croyants décidés, il n’y avait pas davantage d’athées parmi
les hommes de 1789. La Convention elle-méme saisit toule occasion,
pendant les huit premiers mois de sa carriére, pour affirmer et
publier qu’elle ne voulait point détruire la religion catholique :
allant, a cet égard, jusqu'a déclarer que «le traitement des ecclé-
siastiques fait partie de la dette publique.» Robespierre, aprés
avoir, en novembre 1793, a la tribune des Jacobins, affirmé avec
énergie l'existence de Dieu, fit, comme chacun le sait, voter, le



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 523

18 floréal an II, le décret qui commence par ces mots : « Le peuple
francais reconnait I'existence de I'Etre supréme et I'immortalité
de Pame. » (Voir sur tout cela: A. Aulard, Histoire politique de
la Réval. frang., 1901, p. 466 et suiv.) Les manifestations athées,
les essais de culte de la Raison, tant & Paris qu’en province, ne
furent que des écarts passagers, ceuvre de quelques esprits exces-
sifs (Chaumeltte, Hébert, etc.), qu’écouta trop facilement une foule
exaspérée par de longues souffrances; il serait souverainement
injuste d'y voir l'esprit méme de la Révolution.

« L+ Révolution n’est point athée, a fort bien dit M. Hyacinthe
Loyson (La croix du Panthéon, dans Revue chrétienne, 1885,
p- 983). Quel fut son berceau? Quel fut son premier cri, en nais-
sant? Est-ce que ce fut un blasphéme? Non, ce ful un serment! »
Et il rappelle comment, le 20 juin 1789, les députés, trouvant leur
salle fermée par ordre du roi, transformérent le Jen de paume «en
une sorte de sanctuaire patriotique, et la, levérent leurs mains
vers le ciel et jurérent de ne se séparer que lorsque la France au-
rait recu une constitution digne d’elle. » A cette constitution servit
de prologue la Déclaration des Droits de homme et du citoyen.
Celle-¢i proclame — a-t-elle donc torl? — que, dans la société
humaine, il ne doit plus y avoir de tyran, plus d’autorité exercée
d’une maniére arbitraire; mais il faut vraiment la plus haineuse
des partialités pour l'opposer, comme une ceuvre d’athéisme et
d’insubordination anarchique, a ces Déclarations américaines,
dont les Constituants francais se sont ouvertement inspirés. Dans
la Déclaration de 89, le « maitre » est bel et bien proclamé, le seul
maitre dont il s’agisse proprement en affaires civiles, & savoir la
loi, la justice. le respect des droits du prochain; et, de plus, un
mot bref, mais sérieux, rappelle, au début, de quelle source au-
guste découlent ces principes « sacrés » et « inaliénables, » qui sont
tout autre chose que l'expression du bon vouloir capricieux d’une
foule. « Les représentants du Peuple francais... ont résolu d'expo-
ser dans une déclaration solennelle les droits naturels, inaliéna-
bles et sacrés de ’homme, afin que cette Déclaration, constamment
présente a tous les membres du corps social, leur rappelle sans
cesse leurs droits et leurs devoirs?t.... En conséquence, ’Assem-
blée Nationale reconnait et déclare, en presence et sous les aus-
pices de 'Etre supréme, les Droits suivants de ’'Homme et du
Citoyen, etc.» La Déclaration, moins eélébre, de juin 1793, emploie,

1 (’est moi qui souligne.



b4 TH. BRIDEL

elle aussi, la formule «en présence de I'Etre supréme, » et dit, a
Part. 6: « La liberté [qu'on veuille bien n’oublier jamais qu’il
s'agit en tout ceci de liberté politique et civile], la liberté est le
pouvoir qui appartient a 'homme de faire tout ce qui ne nuit pas
aux droits d’autrui: elle a pour principe la nature; pour régle la
justice; pour sauvegarde la loi; sa limite morale est dans cette
maxime : Ne fais pas 4 un autre ce que tu ne veux pas qu’il te soit
fait. » Je n’ai pas besoin de rappeler & mes lecteurs d’otl sort cette
« maxime» qui trace la limite morale d’une liberté dont la régle
est la justice.... Y a-t-il justice 4 résumer de tels principes en ces
mots: « Ni Dieu, ni maitre,» ¢l & prétendre que dans un tel point
de vue la seule autorité reconnue ext le caprice du « peuple, » de-
vant qui chacun doit fléchir le genou? Aux principes opposera-t-on
les faits: ces actes de plébolatrie dont on vit tant d’exemples dans
la France révolutionnaire * D’abord, nous demanderons qu’on
n‘oublie pas combien il y ent alors, et dans des camps divers, de
héros qui surent mourir avec enthousiasme pour leurs principes,
« pour la liberté, » bien ou mal comprise; el quant aux laches,
nous dirons : ce furent surtout des victimes de la déplorable édu-
cation moutonniére que leur avait si longtemps imposée le catho-
licisme,... bonne raison pour ne pas approuver la monstrueuse
alliance que préconise aujourd’hui M. K.! (Voir La deéclaration
des droits de 'homme el du citoyen. Texte avec commenlaire,
par Eug. Blum, 1902, et comp. L'Eglise et la Revolulion fran-
caise, par-Edin. de Pressensé, 1864.)

Ne 2 (p. 317). Prétendre que le calvinisme est moins systéma-
tique jque le luthéranisine, c’est sountenir une thése bien étrange.
Luel-jue spontanés, populaires, qu'aient été les débuts de notre Ré-
forme, comment nier que le puissant et impérieux génie de Calvin
ne lui ait bientdt, et en tons pays, imprimé un caractere plus ri-
goureusement déterminé que n’en a pu donner a ’Allemagne la
théologie un peu floitante de Luther?

No 3 (p. 330). Nous ne prétendons pas approuver Schleiermacher
d’avoir trop exclusivement placé le siége de la religion dans le
sentiment; mais il serait juste de se rappeler que, s'il I'a fait, c’est
parce qu’il croyait trouver dans le sentiment la région centrale de
notre étre, la racine profonde qui entretient la séve dans ces deux
branches de notre vie spirituelle : connaissance et action (v. Ueber
die Religion. 24 discours). Qu’on n’oublie pas non plus que, s’ily a



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 525

eu avec Schleiermacher un sentimentalisme execlnsif, et aveec Kant
un moralisme exclusif, ¢’est qu’il y avait eu tout d’abord un dog-
matisme (c¢’est-a-dire un intellectualisme) exclusif. Nous deman-
derons enfin si I'on est bien placé pour accuser les autres de limi-
ter la religion & un cercle de gens bien doués pour la piété, quand
on parle soi-méme au nom d’un systéme qui exclut de toule par-
ticipation a la vie éternelle quiconque n’est pas « élu ».

No 4 (p. 331, comp. 322, 345 et 502). Saint Augustin (Cite de
Diew, 1. V, ch, x1-xx1) avait fait voir que Dieu gouverne avec
bienveillance les hommes mémes qui ne le connaissent pas; c’est
ainsi qu’a ces Romains, auxquels il ne réservait point de place
dans sa cité céleste, le Seigneur accorda la gloire d'un empire flo-
rissant, juste récompense des vertus que plusieurs d’entre eux dé-
ployaient. Calvin, plus nettement encore (Institulion chr., 1. II,
ch. u, 13-17, comp. 1. IV, c¢h. xX), reconnut « deux régimes en
I'homme, » le premier « qui réside en ’homme intérieur et concerne
la vie élernelle, » le second « lequel appartient a ordonner seule-
ment une justice civile et réformer les mosurs extérieures. » A ce
second régime appartiennent divers biens, tels que la raison, ete.,
qui sont de vraies « graces,» des « dons de I’Esprit de Dieu. » Cette
notion, sur laquelle insiste tant M. Kuyper, et que M. Doumergue
(L’art et le sentiment dans Ucuvre de Calvin, p. 12 et 13) reléve
comme si théologiens et historiens s’étaient entendus jusqu’ici
pour en méconnaitre la présence dans le systéme de Calvin, est,
a coup sur, d’'une grande importance, au point de vue moral, poli-
tique, artistique méme. Mais il nous est impossible de voir en
quoi elle pourrait corriger le vice fondamental de la théologie cal-
viniste, sa négation du principe posé par I’apétre: « Dieu veut que
tous les homies soient sauvés. » Et quand on insinue que c'est
par une sorte de compensation que Dieu comble ici-bas de talents
et de gloires ceux qui vont avoir pour partage les peines éternelles,
cela nous rappelle les horribles bombances que certains Etats ac-
cordent aux condamnés a mort la veille de leur exécution.

No 5 (p. 333). Merle d’Aubigné, Vinet, Bonald, Chateaubriand.
Quel singulier quatuor! Quand il s’agit de caractériser un réveil
vraiment religieux par opposition aux entrainements esthétiques
du symbolisme, quel nom mal choisi que celui de l'auteur du
Génie du christianisme! Quant 4 Bonald, je vois bien ce qu’a de
reactionnaire ce sensualiste-traditionnaliste, mais je me demande



526 PH. BRIDEL

en vain ce qu’il a de religieux. Si l'on et mentionné Joseph
de Maistre, c’efit été autre chose. — Un peu plus loin, comment
peut-on opposer aux principes de 1789 Kant et Fichte, tous deux
si enthousiastes de la Révolution francaise, et de qui la morale
rationnelle et les idées politiques présentent tant d’analogie avec
celles qui ont inspiré les Droits de 'homme?

Ne 6 (p. 338 et 501). Il est vrai que le calvinisme respire une
profonde horreur pour le péché; mais il n’est pas moins vrai,
quen voulant faire rentrer le péché lui-méme dans le plan de
Dieu, le calvinisme froisse la conscience chrétienne; aussi les Ré-
formés n’ont-ils pas tardé a chercher d’autres formules qui fus-
sent plus satisfaisantes. (Voir la remarque suivante.)

Ne 7 (p. 505). L’anormalisme, ¢’est-2 dire la conviction nette et
sérieuse que l’état actuel de ’homme et du monde est le résultat
d’'un désordre, n’est nullement le monopole des «calvinistes.»
Beaucoup de théologiens se sont détournés, au contraire, des
théses strictement calvinistes pour mieux affirmer la réalité d’une
chute, d’un état de choses contraire a la volonté de Diew.

No 8 (p. 507). Il est vrai que certaines idées générales peuvent
agir sur les recherches des spécialistes, méme & leur insu; mais
ce serait exagérer I'unité philosophique du savoir humain que de
prétendre reconnaitre une géométrie, une chimie, une physique
confessionnelles. Des universités ou serait imposé a toutes les
branches d’étude le respect du calvinisme, auraient les mémes
défauts que les universités « catholiques »: tout s’y trouverait
subordonné au verdict de Messieurs les théologiens, pour le plus
grand malheur de la théologie comme des autres sciences.

Ne 9 (p. 512). M. Kuyper taxe d'impuissance toute la théologie
moderne et veut nous ramener au « calvinisme ; » cela a P’air trés
clair et le serait, en effet, si I'anteur n’avouait (v. ici p. 510) qu’il
ne s’agit pas pour nous de reproduire servilement le passé, puis
n'ajoutait (v. ici p. 521) que telle idée, fort étrangére au seiziéme
siécle, comme celle de ’engendrement des espéces les unes par les
autres, est peut-étre bien acceptable. — Alors?... Alors: que M. K
soutienne (on le peut) que nous n’avons jamais eu, depuis Calvin,
de théologien qui en ait égalé la force; mais qu’il ne nous propose
pas de restaurer « le calvinisme ». Comme l'est toute théologie, —
qu’elle 'avoue ou non, — le calvinisme fut une Vermitielung, une
ceuvre de médiation, une traduction de I'Evangile dans le langage



LE CALVINISME SELON M. KUYPER b2

el avec les ressources philosophifques et scientifiques de I'époque.
Notre programme ne saurait étre la reprise d’un systéme, qui, tout
fort qu’il était, a donné lieu a mille eritiques, qui ont fini par en
ébranler le prestige; nous devons aujourd’hui, quelque infimes
que nous puissions nous sentir & c¢6té d'un génie comme Calvin,
essayer d'exprimer «en notre propre langue, » c’est-a-dire avec
les matériaux que nous fournit 1'état acluel de la science, et
en face des problémes qu’elle pose a notre génération, «les mer-
veilles de Dieu. » E{ ces « merveilles» ¢’est a leur source méme
qu’il faut aller les prendre; car, ainsi que M. K. vient de nous le
rappeler, ¢’est « la foi apostolique » qui a conquis le monde il y a
dix-neuf siéecles, la foi apostolique, et non «le calvinisme ». Une
théologie évangélique, réelle Vermiilelung entre « la foi aposto-
lique » et, non pas les préjugés antichrétiens de tel penseur
contemporain, mais les acquisitions authentiques de la science:
voila quel doit étre notre mot d’ordre.

Nous sommes heureux de voir des idées toutes pareilles aux
noélres exprimées par M. Kédhler, dans un récent discours publié
sous ce titre : Der gegenwdrtige Stand der Theologie (Berlin, 1903).
Emprﬁntant une image a ce qu’on appelle en mécanique le paral-
lélogramme des forces, il montre que la théologie a toujours été et
doit toujours étre la « diagonale » produite par le concours entre
IPEvangile originaire et immuable, d'une part, et, de l'autre, I'état
du savoir humain & chaque époque donnée. Pour la théologie
moderne, il s’agit, depuis assez longtemps déja, mais plus que ja-
mais aunjourd’hui, de combiner la certitude d’une révélation au-
thentique et définitive avec ces connaissances historiques, disons
plus généralement: avec ce sens de I'évolution historique, que les
anciens théologiens ne possédaient pas au méme degré que nous.

No 10 (p. 513). Qu’un parti, avant tout « antirévolutionnaire, »
¢’est-a-dire « antilibéral, » puisse trouver son avantage a faire
alliance avec le catholicisme, cela se comprend; mais c’est 1a
servir bien mal la cause du calvinisme et, plus généralement,
la cause évangélique: tout aussi mal que Stahl et tuili quanti
servirent jadis les intéréts du luthéranisme en Allemagne.

Sans doute, un protestant croyant se sent mieux en harmonie,
dans les profondeurs de son ame, avec un catholique vraiment
chrétien qu’aveec un incrédule; mais le catholicisme, comme sys-
témne, n’en est pas moins irréductible adversaire de I'Evangile,
le plus terrible pourvoyeur du mauvais esprit révolutionnaire; et



528 PH. BRIDEL

le plus triste service qu’un chrétien puisse rendre a sa patrie, au
point de vue de la prospérité civile comme au point de vue de la
vie religieuse, c’est d’y favoriser « le catholicisme » en tant que
parti. Ils y voyaient plus clair que M. K. ces anciens Gueux de
Hollande qui, dans leur rudesse, avaient pris, dit-on, pour devise
ces mots: « Plutdt Tures que papistes! »

Neo 11 (p. 515). Ici, enfin, nous pouvons nous déclarer d’accord
avec M. K. Avec lui nous déplorons que de longues et terribles
souffrances aient, d’une facon si générale, interrompu le dévelop-
pement normal de notre théologie réformée; nous sonhaitons vive-
ment que Calvin et le calvinisme soient enfin mieux étudiés parmi
nous, et que, préférablement a certains matériaux importés du
luthéranisme (telle, entre autres, la kénose, qui a fait si helle for-
tune en nos pays), on retourne chercher dans «la carriére d’ou
nous flmes tirés » tant de pierres solides que nous pouvons en-
core lui emprunter. Un de nos maitres regrettés, Ch. Viguet, le di-
sait en fort bons termes, il y a prés de trente ans, dans un article
(De Pinfluence de la theéologie allemande sur la théologie des
Eglises reformées de langue francaise, dans Chretien évange-
ligue, 1875, p. 68 et suiv.) auquel nous empruntons les citalions
suivantes : « Toute la question christologique se pose en Alle-
magne avec une gravité et dans des termes qui n’auraient pas de
raison d’étre en partant du dogme réformé. » « Il ne saurait étre
question, ajoutait-il, de demander a nos prédécesseurs une théo-
logie toute formulée et de répéter machinalement, flit-ce en style
du XIXe siécle, la science du XVIe et du XVIIe. Ce que nous cher-
cherons auprés d’eux, ¢’est un esprit dont nous nous pénétrerons;
ce sont des tendances a développer; ce sont des lignes directrices a
prolonger, & compléter, a rectifier au besoin. »

Neo 12 (p. 516). Il est trés vrai que la théorie de la sélection ra-
baisse les individus, en ne les considérant que comme les moyens
aux dépens desquels s’opére le perfectionnement de la race. Mais
la race elle-méme est considérée comme passagere, dans ce sys-
téme. Les champions de I'immortalité conditionnelle, qui, cher-
chant dans la thése sélectionniste un appul pour leur doctrine,
ont appliqué & la vie spirituelle la notion du combat pour Pexis-
tence avec survivance des plus aptes {(c’est-ia-dire, ici, des plus mé-
ritants), ont abouti & 6ter toute valeur a la race humaine, compa-
rée par eux a ces quantités innombrables d’ceufs de poissons dont



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 529

le seul but se trouve dans la réussite de quelques-uns d’entre eux.
Certains ont cru voir dans cette doctrine le dernier mot de l'indi-
vidualisme. Mais non; si elle dédaigne la race, elle ne déprise pas
moins les individus, dont tant de milliers lui paraissent pouvoir
disparaitre sans causer aucun déficit sérieux (4 comp. Luc XV, 3!).
La vérité est que 'importance accordée a 'unité de la race et la
valeur reconnue a l'individu, loin d’étre deux notions opposées,
dépendent directement Pune de 'autre: si la race est vraiment un
« corps », alors chaque individu est un «membre », qui ne peut
lui manquer sans qu’il y ait mutilation; si elle est une famille,
alors chacun des enfants prodigues laisse une place vide a la table
du Pére aussi longtemps qu’il n’est pas rentré de I'exil. L’élection
calviniste, selon laquelle « Dieu ordonne les uns & vie éternelle, les
autres a éternelle damnation, » en sorte que, «selon la fin a la-
quelle est créé I’homme,... il est prédestiné & mort ou a vie»
(Instit., 111, xx1, 5), ne donne, elle non plus, leur véritable valeur
ni a la race ni aux individus.

Quant au caractére impitoyable de cette doctrine de la sélection,
qui n’a aucune consolation a offrir aux victimes de la concurrence
vitale, on est mal venu a le dénoncer quand on affirme soi-méme
que beaucoup d’hommes n’ont été créés de Dieu qu’ « afin de glo-
rifier son nom en leur perdition » (Imstit., 111, xx111, 6). QuUe ré-
pondre alors au cri terrible de ceux qui pourront dire au Pére cé-
leste, comme Esatll 4 Isaac: « N'as-tu que cette seule bénédiction,
mon pére? Bénis-moi aussi?»

No 13 (p. 520). Calvin lui-méme s’est rendu coupable d’une ter-
rible « Verwischung der Grenzen » quaund, s’appuyant sur la doc-
trine de saint Augustin « que la volonté de Dieu est la nécessité
de toutes choses, » il a supprimé toute différence, en Dieu, entre
vouloir et laisser possible; d’ou il résulte que, selon lui, la chute
d’Adam a eu lieu parce que Dieu positivement «1’a ainsi voulu »
et « ordonné » (Instit., IT1, xx111, 7, 8). Certes, nous apprécions les
raisons historiques qui ont conduit Calvin a ces formules; mais
elles sont a la fois trop essentielles & son systéme et trop dange-
reuses selon notre jugement, pour que nous voulions jamais ni
revendiquer ni accepter le nom de « calvinisie ».




	Le calvinisme selon M. Kuyper [suite]

