
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 5-6

Artikel: Les extases et les souffrances de l'apôtre Paul : essai d'une
interprétation de 2 Corinthiens XII,1-10

Autor: Lombard, Emile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL

ESSAI

d'une interprétation de 2 Corinthiens XII, 1-10

PAR

EMILE LOMBARD

Parmi tant de problèmes pauliniens sur lesquels l'érudition

allemande s'est acharnée depuis quelque cent ans, il
n'en est pas de plus ardu que celui qui se pose à propos de

ce fragment. Quelle est l'épreuve mystérieuse dont parle
l'apôtre? Quel en est le rapport avec les visions et révélations
dont elle doit l'empêcher de s'enorgueillir? Nul n'a pu le

dire, jusqu'à présent, avec une entière certitude. Que si,
malgré ce résultat peu encourageant, la discussion continue,
on aurait tort d'en prendre prétexte pour accuser une fois de

plus de pédantisme et de puérilité les esprits que passionne
ce genre de recherches. Rien de ce qui touche à un homme
comme saint Paul ne saurait nous laisser indifférents. Et la
question débattue est de celles précisément qui nous font
pénétrer le plus avant dans l'intimité de sa grande âme.
Résoudre cette question d'une manière définitive ne serait pas
seulement élucider une curieuse énigme historique, ce serait

apporter une contribution précieuse à l'étude scientifique
du phénomène religieux. Notre ambition ne va pas si loin.
Toutefois peut-être ne sera-ce pas absolument en vain que
nous aurons rassemblé et essayé de classer à nouveau les

divers éléments du problème.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 451

I

La liaison de 2 Cor. XII, 1-10 avec ce qui précède est
difficile à marquer. C'est à cela probablement qu'il faut attribuer

le mauvais état du texte au v. 1. La leçon ¦x.a.vy&rfai Sei,

«ù tnipfepov pév, slsóo-opui Ss est relativement la mieux attestée1.
Mais il y a des variantes qui ont pour elles de bons témoins.

Ainsi, S« OU Se après f.a.oyûnHu.1, — où aupyipu fxot, — ùivmpMi yàp.

Dans ces conditions, on peut se demander si XII, lab ne
provient pas de l'obligation où l'on se sera vu de raccorder tant
bien que mal au contexte la notice historique XI, 32-33, qui
paraît interpolée2. Pourquoi cet épisode est-il mentionné
ici? On a essayé de l'expliquer de diverses façons3. Mais de

deux choses l'une. Ou bien il rentre dans la catégorie des

faits précédemment énumérés, v. 23-29 : et alors pourquoi
revenir en arrière? Ou bien il introduit une idée nouvelle;
dans ce cas, pourquoi s'en tenir là? Car on ne voit pas la
moindre corrélation entre les visions et la fuite de Damas. Il
est possible évidemment que Paul, en dictant, se soit
interrompu pour évoquer cet incident de sa vie mouvementée.
Mais du moment qu'il faut, d'une manière ou de l'autre,
admettre dans le texte tel qu'il s'offre à nous une interruption
de la pensée de l'auteur, le retranchement de XI, 32 — XII,
lab, sans s'imposer absolument, se justifie. L'attestation
solennelle XI, 31 se comprend mieux si elle porte sur les

visions, spécialement sur XII, 2-4, que si elle vise l'évasion

1 B F G P. — Tischendorf vin, Westcott et Hort (del- ov), Nestle, B. Weiss. (Die

pauünischen Briefe im berichtigten Text. Leipzig 1896.)
2 Holsten, Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 1871, p. 388 et ss.;

Schmiedel, Hand-Kommentar nu S. Corinther, 2. Aufl. 1892.
3 Par l'intention, exprimée v. 30, d'insister sur les côtés peu glorieux du ministère

de Paul (Hofmann, Die heilige Schrift Neuen Testaments, II m [zu 2.

Corinther] 1866); — par le désir, au contraire, de faire paraître l'assistance

particulière dont il a été l'objet dès le lendemain de sa conversion {Klöpper,
Kommentar über das zweite Sendschreiben des Apostels Paulus an die Gemeinde zu

Corinth, 1874); — par la nécessité de se défendre contre le reproche de lâcheté

dont cette fuite aurait fourni le prétexte (Heinrici, Das zweite Sendschreiben

des Apostels Paulus an die Corinther, 1887, et Meyer-Heinrici, 8. Aufl. 1900).



452 EMILE LOMBARD

dans une corbeille. Nous lirons donc IXriao^at yìp et considérerons

ces mots comme faisant suite à XI, 31L
Par quelle transition, maintenant, l'apôtre passe-t-il des

travaux et des douleurs de son apostolat au domaine de ses

plus sublimes expériences religieuses? L'antithèse est très
naturelle, en elle-même d'abord, puis en rapport avec le

genre d'attaques dont Paul était l'objet de la part des judaïsants,

et avec l'attitude adoptée par lui dans toute cette
polémique.

Les griefs de ses adversaires peuvent se résumer en deux
mots: àaQévu«. et xaû/»jpa. De loin, disait-on, dans ses lettres,
votre Paul est un terrible homme. De près, on s'aperçoit que
sa parole est timide et que toute sa personne respire la
faiblesse (2 Cor. X, 1, 10; cf. XIII, 3, 9). Avec cette allégation
malveillante, une autre allait de pair. On reprochait à l'apôtre
de se vanter, de se prévaloir d'une autorité qui n'appartenait
qu'aux proches de Jésus (1 Cor. IX, 1 ; 2 Cor. XI, 22) et à leurs
mandataires (2 Cor. III, 1). De là à le taxer de folie, il n'y
avait pas loin (XI, 1, 16). Cette dernière accusation, qu'on
le remarque bien, ne fait qu'un avec le reproche de vantardise

(XII, 6, 11). De ce qu'il y avait à leurs yeux d'exorbitant

dans les prétentions de l'apôtre, ses adversaires
s'autorisaient pour dire: 11 est fou. Ainsi, faiblesse personnelle d'un
côté, de l'autre, présomption poussée jusqu'à l'aberration
mentale, ces deux idées fournissent à Paul comme les deux
pôles autour desquels gravite toute sa réfutation.

Feignant de donner raison à ses adversaires: Si vous voulez

à toute force que je sois fou, s'écrie-t-il, eh bien,
admettons-le, pour que je puisse un peu chanter mes louanges,
comme tant de gens chez vous ne se font pas faute de chanter
les leurs (traduction libre de XI, 16 et ss.) Cet artifice
rhétorique lui permet de se livrer à une apologie en règle :

« Ils (ceux qui m'attaquent) sont ministres de Christ? Je dis,

1 Par contre il n'y a pas de raison suffisante pour retrancher le v. 1 en entier

(Michelsen, Theol. Tiijdschrift, 1873, p. 424-427). Quand bien même Paul ne va

citer qu'un seul fait de la catégorie « visions et révélations y>,'E?,£vGo/iai yàp, etc.,
se comprend parfaitement comme allusion à plusieurs de ces faits.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 453

— suprême délire, — que je le suis plus qu'eux 1 » (v. 23.)
C'est alors que dans une période admirable d'élan, il évoque
toutes les dramatiques péripéties de son ministère:
emprisonnements, bastonnades, voyages difficultueux, fatigues,
dangers et privations de toute espèce, sans compter l'écrasant

souci de son œuvre de conquête et d'organisation. De

tout ce tableau se dégage une impression d'héroïsme, mais

d'héroïsme dans la douleur. C'est un procédé familier à

l'apôtre que de choisir de préférence, en fait de garanties de

sa vocation, celle que le Seigneur lui a donnée en lui
permettant de souffrir pour l'amour de son nom (1 Cor. IV,
9 et ss. ; 2 Cor. VI, 4 et ss.). Dans le morceau qui nous occupe,
l'intention est manifeste d'insister non sur les succès qu'il a

remportés, mais sur les tribulations qu'il a traversées. D'où
le v. 30, — extérieurement amené, peut-être, par les mots
ào-Qeveï et àaQivû (v. 29) : — « S'il faut me vanter, c'est de ma
faiblesse (litt, des choses de ma faiblesse) que je me
vanterai1. » Cette phrase formule la règle dont Paul entend ne

pas se départir dans ce qui va suivre. En même temps, elle

s'oppose aux dires de ses détracteurs. A ceux qui lui reprochent

de se vanter, lui, si faible, Paul répond qu'il ne se

vantera de rien sinon de son infirmité même (en tant qu'il
y voit la preuve de l'assistance de Dieu).

Cependant il n'a pas rencontré que souffrance et

qu'opprobre au cours de ses travaux apostoliques. Dieu lui a
accordé d'inappréciables faveurs. Il mentionnera donc ces

compensations sublimes; mais ce ne sera que pour faire
ressortir d'autant mieux l'impossibilité morale où il se voit d'en
tirer gloire. Et tout en ayant la valeur d'une riposte à

l'adresse des gens qui dénient à son ministère toute sanction

1 II est juste d'observer, comme le fait par exemple Schmiedel, que l'énumé-

ration XI, 23-29 met en relief la force qu'il a fallu à Paul pour surmonter tant
de souffrances. Mais cette force ne vient pas de lui (SII, 9-10). Les maux qu'il
endure, dans l'accomplissement de sa tâche, rendent manifeste à ses yeux sa

faiblesse naturelle, lui font sentir combien, livré à lui-même, il serait au-dessous

d'une lâche si grande. Nous ne pouvons donc pas admettre qu'au point de vue

du sens, le v. 30 coupe court au développement précédent.



454 EMILE LOMBARD

divine, ce bref aperçu sur Je domaine de ses expériences
glorieuses lui fournira l'occasion de mettre en lumière les
raisons intimes de son parti pris d'humilité.

« Car j'en arrive aux visions et révélations du Seigneur. »
Le yip indique pour quel motif l'apôtre a pris Dieu à témoin
de la vérité de ses paroles *. Nous ne nous attarderons pas à

nous demander dans quel rapport sont les deux termes òmonylai

et à7Tox«Mi|«tî. Paul n'a évidemment pas voulu établir deux
catégories distinctes, mais embrasser, sous cette double
dénomination, tous les modes à lui connus d'aperception surnaturelle:

messages reçus d'en haut sous n'importe quelle forme,
aussi bien qu'apparitions de Christ. Les textes que nous
aurons à passer en revue à cet égard ne permettent d'accorder
qu'une valeur relative aux tentatives de l'exégèse pour définir
en les différenciant les deux vocables en question .On doit se

borner à dire que le second est plus compréhensif que le
premier 2. S'il y avait seulement òmaiùtt xu/>tou, il serait naturel
d'admettre que Christ est l'objet des visions (cf. Mal. Ill, 2;
Add. Esth. IV, 13; Luc XXIV, 23). Mais le génitif w
dépendant à la fois d'OTrrarn'ecç et d'àn-oxaMiJistç3, on y verra plutôt
un génitif subjectif4 (cf. Apoc. I, 1).

Les mots « visions et révélations » se rapporteraient-ils,
non pas à toute une série de faits de ce genre5, mais seulement

à celui dont parlent les v. 2-4? Dans ce cas, le pluriel
ne se comprendrait guère. C'est en vain qu'on voudrait
l'expliquer par la pluralité des moments de la scène extatique6.

1 Selon Klöpper, qui maintient dans le texte XI, 32-33, yào motive la répétition
(XII, 1»") de la règle énoncée XI, 30.

2 Calvin : « La différence entre visions et révélations est que Révélation advient

souvent ou par songe ou par oracle: c'est-à-dire advertissement venant de Dieu

sans que rien nous soit proposé devant les yeux ; mais Vision n'est quasi jamais
sans Révélation, c'est-à-dire que le Seigneur ne démontre que c'est qu'il signifie
en ce qui s'est présenté à nous. »

3 Et non pas seulement d'àiroKaXvipeiç, comme le veut arbitrairement Holmann.
4 Klöpper fait remarquer que lorsque, chez Paul, ùttok. est visiblement suivi

du génitif objectif, c'est dans un sens eschatologique. (1 Cor. I, 7 ; Rom. VIII, 18;

11,5).
5 Opinion généralement admise : Calvin, Meyer, Hofmann, Reuss, Klöpper, etc.
6 Heinrici, p. 485. Cf. Meyer-Heinrici.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 455

Par contre, on conçoit très bien que Paul, après avoir introduit

le sujet « visions, » s'en tienne à un épisode visionnaire
qui lui paraît typique et d'une importance particulière. Outre

que son intention, bien marquée, est de s'étendre sur ce

sujet le moins possible, il ne s'agit pas ici, pour lui, d'une
vérité historique à établir, — comparer l'énumération de

preuves qu'il donne de l'autonomie de son apostolat, Gal. I
et II, — mais d'expériences échappant par leur nature à tout
contrôle étranger.

La phrase dans laquelle il évoque cette mystérieuse aventure

spirituelle est d'un rythme musical très sensible et d'une
emphase voulue. « Je sais un homme en Christ. » Le dessein
de l'apôtre, en se désignant lui-même à la troisième personne,
est manifeste. Il veut faire abstraction de son moi (cf. v. 5).
'Ev XpujTO détermine l'ordre de relations et d'expériences dans

lequel il se meut1. La date est indiquée avec précision :

ce Voici quatorze ans de cela. » Il n'est pas besoin d'expliquer
cette détermination exacte par un autre motif2 que l'intensité
du souvenir que Paul a gardé de l'événement3. La donnée

chronologique qui nous est fournie là n'a, d'ailleurs, pour
nous, qu'une valeur négative. La seconde aux Corinthiens
ayant été écrite en 58, le ravissement aurait eu lieu vers 44,
soit entre la première visite de Paul à Jérusalem et la conférence

de l'an 52 (Gai. I, 18; II, 1). Pendant ce temps, l'apôtre
travailla en Syrie et en Cilicie (Gai. I, 21) ; en outre, c'est

1 Bèze fait la liaison avec olâa et explique : Novi hominem (quod in Christo

dico) ante annos quatuordecim, etc., id est quod sine ambitione dictum velim,

quum nihil aliud quam unum Ckristum respicias. Trop forcé pour être admissible.

— On efface le sens en traduisant simplement : un chrétien (Meyer, Reuss). — Par

contre, on ne peut aller avec Klöpper jusqu'à dire que h xqwtù mette en relief le

rapport de Paul avec le Christ glorifié, en opposition au Xçibtov eivai des Judaïsants.

2 Calvin: « Sainct Paul a tenu la chose cachée quatorze ans durant, et encore

il n'en eust point parlé, si l'importunile des envieux ne l'y eust contraint. » —

Klö|.per : correspondance voulue entre le commencement des délivrances miraculeuses

(XI, 32-33) et le commencement des communications et visions.— Heinrici :

importance de l'événement au point de vue de la carrière de Paul. (Il aurait eu

lieu dans le temps où l'apôtre prenait conscience de sa vocation.)
3 Meyer.



456 EMILE LOMBARD

vraisemblablement vers la fin de cette période qu'il fit le

voyage d'évangélisation raconté Actes XIII et XIV. Mais il est

impossible de rapprocher d'une circonstance connue ce qu'il
nous dit de l'extase qui l'a si durablement impressionné.
Nous pouvons, en revanche, repousser toute tentative de la
rattacher à l'incident du chemin de Damas '. Actes XXII, 17,

ne cadre pas non plus avec notre passage2. Sans parler de

l'incertitude historique du renseignement, il n'y a nul rapport

entre les àppnra p-hu-on«. du v. 4 et l'injonction : « hâte-toi
de quitter Jérusalem » (Actes XXII, 18).

Paul ne peut dire s'il a été ravi « en son corps ou hors de

son corps. » Sa réflexion s'est donc appliquée à cette question,
sans toutefois parvenir à la résoudre, et sans qu'un témoin
quelconque se soit trouvé pour le renseigner. Il y a eu chez

lui suppression momentanée, non pas de la conscience de

soi, puisque la mémoire est restée entière, mais bien de la
faculté de se rendre compte des conditions de sa vie physique.
Cette circonstance, dans son idée, laisse le champ libre à

deux suppositions également plausibles : l'essor brusque de

tout l'être vers les sphères supérieures, ou la séparation du

corps et de l'âme, celle-ci étant ravie loin du corps inanimé3.
En faveur de l'une ou de l'autre possibilité, l'apôtre, évidemment,

connaissait des exemples dont il ne mettait pas
l'authenticité en doute. Philon (De somn. I, 626) cite une tradition

d'après laquelle Moïse serait resté quarante jours et
quarante nuits dans un état d'annihilation corporelle, àawparov

7ôvO(asvov. D'autre part, des hommes pieux de l'Ancien Testament,

Enoch, Elie, passaient pour avoir été enlevés au ciel

1 Stölting, Beiträge zur Exegese der paiilinischen Briefe, 1869, p. 179. Michelsen,
Theol. Tiijdschrift, 1873, p. 427-429. La conversion de Paul est antérieure à

3 Cor. de plus de vingt ans.
3 Contre Calvin (qui cependant n'affirme pas), Osiander (Commentar 1858),

Wieseler, Chronologie des apostolischen Zeitalters, 1818, p. 161 et ss. — Le voyage,
Act. X, 30; XI, 25, coïnciderait, quant à la date, mais il est difficile de l'admettre

comme historique en présence de Gai. H, 1.

3 D'après Henrici, l'article après èktoç el xa?k pourrait indiquer que Paul

attribue une plus grande vraisemblance à la seconde possibilité. A quoi Schmiedel

répond que la locution èv danari, plus usuelle, ne demande pas l'article.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 457

lv <7wu«Tt. (Irénée, adv. haer. V, 5, 1. — Cf. Livre d'Enoch.
On a cherché, il est vrai, à interpréter lv a&pom autrement. Il
s'agirait d'une simple exaltation intérieure anima in corpore
manente, en opposition à un ravissement véritable de l'esprit
ÈxtÔç (¦/apiç) roi/ iToifiKTO;1. Mais les mots ipimyétrct et -fipTiàrjri, qui
s'appliquent également aux deux termes de l'alternative et

dont le sens est assez clair (1 Thess. IV, 17 ; Actes VIII, 39 ;

Apoc. XII, 5), s'opposent absolument à cette interprétation.
C'est en vain qu'on voudrait retrouver là l'anthropologie

familière à l'apôtre2. L'idée d'une dissociation possible de

l'âme et du corps est plus platonicienne qu'hébraïque et

paulinienne. (Voir, par exemple, dans Platon, de rep. X, le

mythe de Er l'Arménien.) Et 1 Cor. XV, 50, s'oppose à l'accès
dans le Royaume céleste des éléments périssables du corps
actuel. Mais il n'y a pas à s'étonner de cette discordance, qui
tient à la nature exceptionnelle du phénomène dont il s'agit.
De telles dispensations arrachent Paul au domaine où il se

sent bien lui-même (v. 5 : îmèp toû toioûtou — xmkp SI lumn-oü). Il ne

songe pas à en rendre compte au moyen de ses théories
propres et de son vocabulaire habituel ; il cherche plutôt à les

définir par voie d'analogie, en les comparant tacitement à

d'autres faits extraordinaires recueillis par la tradition.
La dualité des expressions «jusqu'au troisième ciel» et

«jusqu'au paradis, » la répétition, au v. 3, de la double
interrogation du v. 2 (avec ywpk au lieu de Ixtôç3), semblent indiquer

qu'il y a eu, dans le ravissement, deux phases successives.

Quant à déterminer avec quelque exactitude la situation

respective de ces deux régions, il faut y renoncer. Les

citations talmudiques et pseudépigraphiques qu'on peut
faire à ce propos, ne contribuent guère à éclairer la question *.

1 Voir Beyschlag, Stud, und Krit., 1864, p. 206-207 ; 1870, p. 202-203.
2 L'antithèse ipvxi — irvevua ne peut, sans arbitraire, être introduite ici.

(Contre Osiander, qui s'autorise de la trichotomie, 1 Thess. V, 23, pour penser à

une séparation du seul Trvevua [sans ipvxil d'avec le aû/xa.)
3 La leçon ènroç, au v. 3, provient sans doute du v. 2.
4 Voir Thilo, notes sur l'évangile de Nicodème, Codex apocrgphus Novi-Testamenti,

1832,1, p. 748-768; Weber, System der altsynagogalen palästinischen Theo-

THÉOL. ET PHIL. 1903 31



458 EMILE LOMBARD

On retrouve bien, dans la manière dont l'apôtre s'exprime,
l'idée de la pluralité des cieux (cf. Eph. IV, 10; Hébr. IV, 14).
Mais on se perd en conjectures dès qu'on essaie de préciser
la forme sous laquelle il s'est approprié cette donnée toute
générale L

Conformément à la réserve qu'il s'est imposée, Paul s'abstient

de toute description des lieux célestes qu'il a visités. Il
y a entendu, se borne-t-il à dire, « des paroles ineffables,
qu'il n'est pas permis à un homme de rapporter. » Qu'ont pu
être ces paroles? Toute supposition à ce sujet se heurte au
non licet de l'apôtre2. Tel est bien le sens de oûx l|òv3. Paul se

tait, non parce que les mots lui manqueraient, mais parce
qu'il se sent tenu de garder le silence. Comme l'indique
l'accent sur àvBptànw, il craindrait, en parlant, de commettre
une profanation4. On a rapproché ce passage de ceux de
1 Corinthiens où il est question de la glossolalie. Quoique la
nature extatique du phénomène ainsi dénommé ne fasse pas
de doute, et que Paul bénisse Dieu de lui avoir accordé ce

don plus qu'à aucun autre (1 Cor. XIV, 18), ce n'est pas du

«parler en langues» qu'il s'agit ici. Des &ppnzx phpm«. qu'il
convient de garder pour soi par scrupule religieux, ne répon-

logie, 1880, réédité en 1886 sous le titre : Die Lehre des Talmud, p. 197-198, 330-

333; Klöpper, Comm. in loc.
1 D'après les rabbins, qui comptaient, en général, sept cieux (plus rarement

deux), le troisième ciel ne serait pas une région bien élevée. Il faudrait donc

situer le paradis dans un des cieux au-dessus du troisième (Meyer, Klöpper,
Schmiedel). Cependant Paul parle du troisième ciel avec une emphase qui semble,

au premier abord, exclure la possibilité de s'élever plus haut. Bengel définit le

paradis, tel que Paul se l'est représenté : interius quiddam in coelo tertio, quam
ipsum caelum tertium. Calvin fait du chiffre 3 la désignation Kar' è^óxnv du

suprême séjour de Dieu.
2 Sans revenir aux imaginations des Pères et des scholastiques, certains

commentateurs modernes, comme Hofmann, Meyer, Henrici, ont le tort de ne pas
imiter la sage réserve de Calvin.

3 Luther et d'autres ont traduit, à tort, comme s'il y avait ov cvvaróv èarì..
4 Quoiqu'il soit intéressant de rappeler, à ce propos, les mystères de la religion

grecque, l'inspiration du présent passage procède bien plutôt de l'Ancien Testament

et du respect dont y sont entourées toutes les manifestations spéciales de

Dieu à l'homme.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 459

dent pas à l'appréciation du discours glossolalique, dont le

propre est d'avoir besoin d'interprétation pour servir à

l'édification de l'église1 (1 Cor. XIV, 2-5 et passim.)
Est-ce qu'à cette audition a correspondu une vision appropriée

La double désignation àimurùa xat ànmtàtysi; n'implique
nullement que, dans le cas particulier, l'œil intérieur, comme
l'oreille intérieure, ait eu sa part2. Mais, outre que l'apôtre
doit bien avoir rapporté une image visuelle des lieux où il
raconte qu'il a été, il est conforme à la nature du phénomène
d'admettre qu'il a vu l'être divin par qui les paroles ineffables
ont été prononcées.

Il n'entend d'ailleurs nullement se prévaloir des faveurs
accordées à ce Paul des heures d'extase, qui lui apparaît
comme un sublime étranger. Il ne veut revendiquer comme
titre de gloire que les dispensations qui font de son ministère

un ministère de faiblesse selon la chair3 (v. 5). Ainsi
revient sous sa plume la ferme déclaration de XI, 30,
renforcée par le contraste de la prestigieuse évocation intermédiaire,

et précisée par la distinction établie entre son moi
ordinaire et sa personnalité d'exception. Le v. 6 affirme le
droit qu'il aurait de se vanter, sans mériter l'accusation de

folie4. Le xavyfivoiaQca tout court est mis par contraste avec le

x«u^äo-6at lv roâç à<r9svs('«t;. Veut-il dire que même en faisant
abstraction de ses visions, il lui serait permis de se vanter,
— de se vanter d'autre chose que de sa faiblesse, —¦ sans

cesser d'être vrai? On se souviendra de passages comme
1 Cor. IX, 1-2 ; 2 Cor. III, 1-3, sur les preuves vivantes de

l'authenticité de sa vocation; 2 Cor. I, 12; V, 11, sur le bon

témoignage de sa conscience d'apôtre. Mais l'unité et le mou-

1 Cf. Heinrici.
2 Klöpper, Schmiedel.
3 Tov ToiovTov n'est pas neutre (Rückert) mais masculin, comme l'indiquent

l'accord de toiovtov avec âvffçomov aux v. précédents, l'antithèse avec èfiavrov,
et l'emploi de virèo au lieu de èv (Meyer-Heinrici).

4 Uà&çoiTvvn feinte de l'apôtre n'est censée finir qu'au v. 11. Mais dans

l'intervalle il se reprend à parler en homme raisonnable : ovk ëco/iai âtppuv. L'opposition

entre « être fou » et « dire la vérité » est conforme à l'identité des deux

griefs : vantardise et folie.



460 EMILE LOMBARD

vement du morceau sont mieux respectés, si l'on s'en tient
à l'antithèse posée par XI, 30 et XII, 1, entre des manifestations

extatiques, certes réelles et glorieuses, mais dont l'auteur

se refuse à tirer parti pour son apologie personnelle, et
l'ensemble de faits compris sous la catégorie rà tâç à<x6eveîaç.

Malgré qu'il faille distinguer entre le visionnaire et l'homme,
celui-ci n'offenserait pas la stricte vérité en se glorifiant des

divines faveurs accordées à celui-là. Mais il croit devoir s'en

abstenir, pour que nul ne conçoive de sa personne une idée

supérieure à celle qu'on peut s'en faire en le voyant et en
l'entendant. Ce qui suppose que les apparences n'étaient pas
sans favoriser en une certaine mesure les jugements malveillants

portés sur l'apôtre par ses adversaires (X, 1, 10; cf.
1 Cor. H, 3).

Au surplus, pour contrebalancer l'effet des révélations
dont la grandeur extraordinaire risquait de le jeter dans

l'orgueil, une épreuve lui a été dispensée, bien propre à le

maintenir dans l'humilité (v. 7)1. Cette épreuve est] l'objet
d'une double qualification. Quoique mSk>$ ait aussi dans les

auteurs classiques le sens de pieu ou pal12, ce terme ne peut
signifier dans notre passage que épine ou écharde, conformément

à l'usage des LXX. (Nomb. XXXIII, 55; Ezéch. XXVIII,
24; Osée II, 8; Sir. XLIII, 19). Le datif t^ vapxi, sans préposition

(dativus incommodi), indique la portion de l'être que
l'écharde est destinée à affecter3. La chair doit être ici envi-

1 S ABFG ont êib avant le premier Iva. Si l'on accepte cette leçon, à cause de

sa difficulté et de la supériorité de l'attestation, on doit relier /cai rrj vTrecßolij

rûv àTTonaÀvipeuv, soit au v. 5, en faisant du v. 6 une parenthèse (Lachmann,
Nouveau Testament. Il, 1850) soit au v. 6 (Westcott et Hort, Nestle, B. Weiss;
Heinrici; Weizsaecker dans sa traduction). Dans les deux cas, le sens est

incompréhensible, tandis que l'intercalation de ôio peut très bien provenir de ce qu'on
n'aura pas compris l'inversion — très dure, il est vrai, — destinée à faire
ressortir mi tj; hiTeoßo'A,ri (Tischendorf VIII, Meyer, Schmiedel).

1 Meyer cite entre autres comme exemples de ce sens : Horn. Iliade 8, 343 ; O,

1 ; E, 177 ; Xén. Anab. V, 2, 5. La traduction de Luther : Pfahl, conforme à ces

exemples, donne une image peu heureuse.
3 Certains, dont Osiander, font de ttj oaoni une détermination locale servant à

préciser fioi : « à moi, c'est-à-dire, à ma chair. » (Rom. Vil, 18.) Cette idée serait

ici insuffisamment exprimée.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 461

sagée comme siège de la vie sensible et aussi du péché, puisqu'il

s'agit de velléités d'orgueil à réprimer ou à prévenir1.
L'expression â-yyeta; 2«T«vâ (ou ïaTâv; dans les deux cas
c'est le génitif) désigne un des sous-ordres du diable2. (Cf.
Math. XXV, 41.) K.o>a<j>iÇw, frapper à coups de poing, souffleter,

est choisi à dessein comme éveillant l'idée du traitement
le plus pénible et le plus humiliant. Ainsi que le prouve la

relation de ha «.e xotaçpiÇvj avec le verbe principal «809» et avec
les deux autres ha qui indiquent le but final de la dispensation,

l'ange de Satan apparaît comme l'instrument d'une
volonté providentielle3. Cette conception ne doit pas étonner,
étant donné le rôle assigné à Satan dans le livre de Job.
1 Cor. V, 5 offre une idée analogue.

Le rapport des deux expressions : « écharde » et « ange
de Satan », a été diversement compris. Que l'on fasse de

tniàtri/ l'apposition de a.yyùoçi OU de a.yyùcç Celle de tntôlo^5

(dans ce dernier cas il faut admettre que ha y* wlayiÇri se

rapporte non au vrai sujet, mais seulement à l'apposition), il
est difficile d'assimiler un démon qui frappe à une écharde

qui point. Ce sont deux images qui ne se recouvrent pas
mais se juxtaposent, chacune répondant à une manière
d'envisager la dispensation infligée. Paul veut dire, d'une part,
que le mal dont il souffre est cruel, torturant, lancinant ;

d'autre part qu'il y discerne l'effet mortifiant d'une influence
diabolique. Il n'y a d'ailleurs aucun doute à avoir quant à la
nature physique de ce mal. T« oapxî signifie « pour la chair »

plutôt que « dans la chair ». Mais d'une façon ou de l'autre
c'est la chair qui est affectée. Les mots axakoty et xoXayt'Çeiv

concordent en ceci du moins qu'ils font tous deux penser à une
souffrance corporelle. Nous discuterons plus loin la question

1 Contre Hofmann et Schmiedel.
2 Le nominatif ne saurait être admis. Satan, dans le livre de Job, passe bien

pour l'un des tils de Dieu, mais jamais dans le Nouveau Testament il n'est appelé

ayyeXoç. Il est encore moins admissible de prendre aarâv adjectivement.
3 Meyer fait de Satan le sujet de èôodn tout en admettant que iva p-f) indique

le but providentiel. C'est compliquer gratuitement la pensée.
4 Hofmann.
5 Meyer.



462 EMILE LOMBARD

de savoir de quelle maladie Paul était atteint. Mais nous
pouvons d'ores et déjà écarter, comme n'offrant plus qu'un intérêt

rétrospectif, les hypothèses d'après lesquelles il ferait
allusion à des luttes morales (remords, tentations, etc.) ou
aux attaques et persécutions dont il serait l'objet1.

Cet ange de Satan, qui le moleste et l'humilie, Paul a trois
fois prié le Seigneur (c'est-à-dire Christ, v. 9) de l'éloigner
de lui (v. 8). De ce que le chiffre trois a une valeur symbolique

et religieuse (Nomb. XXIV, 10; 1 Sam. III, 8; Math.

XXVI, 34, 44; Jean XXI, 17; Actes X, 16), il ne suit pas qu'il
n'y ait pas eu en réalité trois requêtes successives, mais il
est impossible de dire à quels invervalles elles se sont
suivies, impossible également de déterminer sous quelle forme
la réponse a été donnée. On n'est pas fondé à croire, en tous

cas, que Paul l'ait reçue à l'occasion du ravissement
précédemment mentionné. Il s'agit ici d'une communication
divine qu'il ne se fait pas scrupule de divulguer, ce qui nous
éloigne du v. 42. « Ma grâce te suffit. Car la force s'accomplit

(s'affirme pleinement) dans la faiblesse» (v. 9). La leçon
Suvapuj f*ou, inférieure au point de vue de l'attestation3, n'est

pas supérieure au point de vue du sens. L'idée ne perd rien
à être ainsi présentée dans sa généralité : la force remporte
son plus décisif triomphe là où elle dispose des moyens les

plus chétifs.
Après une telle déclaration du Maître, l'apôtre, au lieu de

1 Le v. 10 ne parle pas en faveur de cette dernière supposition. L'écharde

apprend à l'apôtre à se complaire dans les tribulations de son ministère, mais ne se

confond pas avec celles-ci. —Voir dans Meyer-Heinricil'énumération des diverses

hypothèses. Il est inexact cependant que Calvin soit de ceux qui pensent aux «

attaques et persécutions. » 11 comprend dans le mot écharde « toutes sortes de

tentations par lesquelles sainct Paul était exercé. » Mais il n'admet pas que l'apôtre
« ait esté sollicité à paillardise. » Cette dernière opinion, chère à l'exégèse catholique,

est encore reprise, mais sans grandes chances dj succès, par Döller,
Zeitschrift für katholische Theologie, 1902, p. 208-211.

2 Cf. Heinrici.
3 D'après Meyer, la chute du pov proviendrait du voisinage de la syllabe piç

(èvvapiç). Mais l'intercalation s'explique bien mieux encore par la proximité de

Xâoiç fiov.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 463

demander à être affranchi de ses infirmités1, s'en glorifiera
de grand cœur, afin que du haut du ciel la puissance de

Christ vienne faire son habitation en lui2. En mentionnant
ses souffrances, ainsi que la réponse du Seigneur à sa triple
imploration, Paul a révélé la raison intime de son attitude
morale. Malgré ses visions qui l'élèvent bien au-dessus des

misères de la vie, c'est dans ces dernières qu'il expérimente
le mieux l'action et la puissance de Celui par qui il peut tout
(cf. Phil. IV, 13). « C'est pourquoi, dit-il, je me complais
dans les infirmités, dans les outrages, dans les misères, dans

les persécutions, dans les angoisses, pour l'amour de Christ »

(v. 10). Cette enumeration n'est qu'un raccourci de celle de

XI, 23-29. On remarquera la transition: l'écharde, c'est une
àrrQéveta sui generis, une manifestation spéciale et précise
de faiblesse, mais qui a, pour la conscience religieuse de

l'apôtre, la valeur d'une indication générale, d'une invitation
à chercher son plaisir et sa gloire dans toutes sortes de

tribulations et de souffrances. Le mot àvQôveiaiç est développé

par les mots qui suivent. Xnèp Xpivroû, quoique un peu éloigné
de eùSoxfi, s'y rapporte3. Paul, d'après tout le contexte, veut se

glorifier non pas seulement des choses qu'il endure pour
Christ, mais, absolument parlant, des choses qu'il endure,

1 MâMov se rapporte non au superlatif r/ôiara mais à mvxfioopai. Hofmann

explique : « Nachdem er diese Belehrung empfangen hat, soll es ihm eine Freude

sein, noch mehr als er dies ohnehin thun würde, nämlich nicht bloss aus dem in
Vers 6 benannten Grunde, sondern auch zu dem jetzt zu benennenden Zwecke

(iva 'mwHTjvùai), etc.) seiner Schwachheiten sich zu rühmen. » Mais, d'après tout

le con'exte, le motif énoncé au v. 9 ne s'ajoute pas à celui qu'indique le v. 6;
celui-ci rentre dans l'autre. C'est la parole de Christ qui donne la clef de toute

l'attitude de l'apôtre. Nous préférons donc, avec Schmiedel, sous-entendre avant

/j-àMov xavxycopai : Statt um Befreiung zu bitten. (Comp. jiäXKov xpftaai, 1 Cor.

VII, 21). Le plus simple, au point de vue du sens, serait de raccorder /nä?2ov

— èv ralç àodeveiaiç (Bengel). Mais la position des mots ne le permet guère.
"2 Sur le sens figuré de OKnvr/, gktjvoç et dérivés, voir en particulier Apoc. XXI,

3; JeanI, H; 2 Cor. V, 1).
3 Klöpper et d'autres rattachent imèç Xçuarov aux cinq substantifs qui précèdent.

Mais on ne peut sans impropriété parler de àodéveiai inèp Xçiarov.
Hofmann relie imèo au dernier seul. Mais alors la liaison pourrait tout aussi bien se

faire avec vßgeciv, àvâyicaiç et âiuypoïç.



464 EMILE LOMBARD

parce que par elles se manifeste la puissance de Christ.
C'est ce que confirme encore, sous une forme paradoxale, le

mot final du morceau : « car, lorsque je suis faible, c'est alors

que je suis fort1. »

II

Appliquons maintenant notre attention à ce qui constitue
la difficulté principale et le principal intérêt du morceau
dont nous venons d'esquisser l'exégèse. L'écharde de saint
Paul, avons-nous dit, ne peut être qu'une souffrance corporelle.

Mais laquelle? Les termes mêmes de 2 Cor. XII, 7, ne

permettant pas de le conjecturer, il est naturel qu'on ait
interrogé à cet égard les autres épitres pauliniennes, voire les

Actes des apôtres. Si l'on s'en tient aux généralités, l'impression

qui se dégage de ce que nous connaissons de la biographie

de Paul est double. Nous voyons, par les dangers qu'il
a eu à affronter, par les privations et les fatigues qu'il a eu
à subir, par les mauvais traitements auxquels il a fréquemment

été en butte, qu'il était doué d'une grande capacité de

résistance. D'autre part, nous constatons avec non moins
d'évidence que cette endurance extraordinaire n'était nullement

liée à la possession d'un de ces tempéraments de fer
qui défient la maladie et la douleur. La façon dont il parle
de ses tribulations dénote plutôt une sensibilité très vive,
contre les révoltes de laquelle il avait à se raidir (1 Cor. IV,
9 et ss.; 2 Cor. VII, 4 et s. ; XI, 23-29). Et sa tragique envie
d'être délivré de son corps de chair (2 Cor. V, 2 et contexte;
cf. Gai. II, 20; Pbil. I, 21 et ss.), sa comparaison saisissante
du trésor porté dans des vases de terre (2 Cor. IV, 7), ses

allusions au manque de prestige extérieur qu'exploitaient
si habilement les adversaires de son apostolat (1 Cor. H, 1-3;
2 Cor. X, 10), ne sont pas d'un homme qui se porte bien.
Dès qu'on veut aller au-delà de cette constatation toute
générale, il faut procéder avec précaution. Un diagnostic
historique est toujours difficile, surtout quand on a affaire à des

1 Voir dans Heinrici, p. 513, d'intéressants parallèles profanes.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 465

indications fragmentaires et qui n'ont absolument rien de

médical1.

L'hypothèse d'un mal d'yeux2 trouve dans l'épitre aux
Galates un appui assez sérieux. Paul rappelle (IV, 13 et ss.) que
la cause occasionnelle de sa première prédication en Galatie
fut une maladie qui l'obligea à séjourner dans ce pays. Il ne

nous paraît pas, du moins, que les mots Si' AoBémm puissent
être compris autrement3. Cette maladie était, pour les Galates,
une épreuve (v. 14)4, ce qui suppose qu'elle se manifestait
d'une manière qui pouvait impressionner péniblement les

personnes présentes. L'apôtre y insiste pour faire ressortir
d'autant mieux la bienveillance avec laquelle il a été accueilli.
Mupropw yàp vpXv, — lisOlIS-nOUS au V. 15, — òri si Suvarbv toÙç ôySaX-

fjtovç ûfiwv jÇojoifavTeç sowxkt! poi. S'il y avait: je vous rends témoignage

que si c'avait été nécessaire, vous vous seriez bien arraché

les yeux pour moi, nous devrions voir là une tournure
proverbiale destinée à exprimer l'empressement des Galates à

se dévouer pour Paul5. Mais il en est autrement du moment
qu'il écrit: a Si vous l'aviez pu» et qu'il parle d'un don à lui
faire. Et Suvaróv ne se comprend que relié à ISwxarl pot. Ce n'est

pas de s'arracher les yeux qui est impossible, mais bien de

les donner à quelqu'un pour qu'il en fasse usage. L'accent
mis sur cette idée, et le rapport étroit de la phrase avec celle
où l'apôtre fait allusion à sa maladie, rendent presque inévi-

1 D'après Col. IV, 11, Luc, que Paul avait pour compagnon de voyage, était
médecin. Mais nous ne savons pas s'il fut jamais appelé à soigner son maître.

2 Lomier, Annalen der gesammten theologischen Litteratur, 1831, Bd. I,

p. 266 et ss.; Schott, Epistolse Pauli ad Thess. et Gal., 1834; Rückert,
Commentar über den Brief an die Galater, 1833; Nyegaard, Revue chrétienne, 1878,

p. 179 et ss.

3 /lia avec l'ace, indique la cause. Cf. Lipsius, Hand-Kommentar zu Galater,
2. Aufl. 1802; Meyer-Sieffert, Kommentar über den Galaterbrtef, 9. Aufl., 1899;

4 Lire ixtiçaapôv vpûv avec S ABDaG cop. vuly. it.
5 Lipsius, Meyer-Sieffert. Ces deux commentateurs, tout en combattant le sens

propre, fournissent des arguments à ceux qui l'adoptent; le premier en écrivant:
« Unmöglich nicht das Ausreissen der Augen, wol aber das Hingeben für Paulus » ;

le second en disant que, en dehors de l'hypothèse d'une affection ophtalmique, on

ne peut voir dans èôÙKarê poi l'idée d'un don « zum Gebrauch » (Hofmann) sans

aboutir à une « monströsen Vorstellung »



466 EMILE LOMBARD

table la conclusion qu'il était atteint d'une affection ophtalmique

'.
Dans la même épitre (VI, 11), se trouve cette phrase dont

l'interprétation a beaucoup varié : iSsts mrjUxou òph ypi.pp.amv

sypaS/a -ro Ipvj yjipî. Dans le grec classique, il arrive fréquemment
que ypâppara soit mis pour smarob) (Thuc. VII, 8; Xén. Cyr.
IV, 5, 26; Plut. Pyrrhus, 6; Comp. Act. XXVIII, 21.) Mais ce

n'est pas le cas chez Paul (Rom. II, 27, 29; VII, 6; 2 Cor.

III, 6). En outre il faudrait, avec ce sens, l'accusatif plutôt que
le datif (Rom. XVI, 22). Enfin si la lettre peut bien passer

pour longue, on ne voit pas la portée d'une remarque à ce

sujet2. Il faut donc traduire: «Voyez avec quels gros caractères

je vous écris de ma main. » Qu'est-ce à dire Annoncer
à ses lecteurs son intention d'écrire gros, pour souligner
l'importance de ce qu'il dit3, serait de la part de Paul un
un procédé bien enfantin. Il faut croire plutôt que la grandeur

des caractères était propre à son écriture4. Que toute
l'épitre soit autographe ou que la conclusion seule le soit,
— ce qui est beaucoup plus probable5, —on comprend qu'il
ait rendu les destinataires attentifs à une particularité
graphique qui permettait de distinguer au premier coup d'œil
les lettres ou fragments de lettres où il avait tenu la plume
lui-même. Et, quoique une grande écriture puisse parfaitement

se rencontrer avec une vue excellente, il faut reconnaître

qu'un rapprochement avec IV, 13 et ss. donnerait au

passage un sens plus clair et plus touchant6.
Nous écarterons, par contre, la prétendue présomption

* Cf. Weizsäcker (Apostolisches Zeitalter, 3. Aufl., 1902, p. 213-214.)
"2 Hofmann (Der Brief Pauli an die Galatei-; Heilige Schrift, N.-T., II, 1,

1863), pour rendre acceptable la traduction : « Voyez quelle grande lettre je vous

ai écrite de ma propre main », fait porter tout l'accent sur rij épy xslÇh — ce

que la construction n'autorise guère.
3 Meyer-Sieffert.
4 C'est ce que reconnaît Lipsius.
3 "Eypaipa, aoriste épistolaire, comme Philemon 19. La position du verset

suppose bien qu'il ne s'agit que de la fin de la lettre. Paul dictait (Rom. XVI, 22),

mais ajoutait volontiers quelques mots de sa main (1 Cor. XVI, 21 ; Philém., 19).
6 Cf. Nyegaard, article cité, p. 184 (trop affirmatif cependant).



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE l'APOTRE PAUL 467

tirée du fait que Paul dictait ses lettres. Cet usage était courant

dans l'antiquité. Nous mettrons aussi de côté les assertions

des Actes relatives à la cécité passagère qui suivit la
conversion (IX, 8-9, 18). Il s'agit là de toute autre chose que
d'une lésion de l'organe même de la vue1.

En nous en tenant aux textes précédemment étudiés, nous

pouvons qualifier de très plausible l'hypothèse d'après
laquelle Paul aurait eu les yeux malades. Nous pouvons en tout
cas admettre que telle fut la cause de son séjour en Galatie.

Maintenant, faut-il identifier purement et simplement cette
affection avec l'écharde de 2 Cor. XII, 7? En soi, une maladie
des yeux peut très bien répondre à la double notion de

souffrance et d'humiliation qu'implique ce texte, de même qu'à
l'idée, exprimée par Gai. IV, 13, d'un aspect pénible et

repoussant. On a parlé du glaucome2. Un mal dont la description

concorderait en tous points avec les déclarations de

l'apôtre est le trachome ou ophtalmie granuleuse d'Egypte,
t affection chronique, désagréable, qui fait écrire gros et

difficilement, douloureuse souvent, souvent horrible à voir,
à cause des yeux rouges, suppurants, des regards éteints,
des paupières retroussées. On peut voir assez pour se
conduire et circuler des dizaines d'années sans devenir aveugle

3. » Pas besoin de faire ressortir l'importance particulière

de ce dernier point pour nous. Toutefois, avant de se

prononcer en ce qui concerne 2 Cor. XII, 7, il faut voir si

les phénomènes extatiques dont la mention précède celle
de l'écharde ne constituent pas déjà un indice morbide dont
il y a à tenir compte dans la détermination du sens de ce

texte.
1 Meyer (Zu Galater, 5. Aufl., 1870) insiste avec raison sur le fait que cette

cécité consécutive à la conversion a eu une cause surnaturelle et a été guérie
surnaturellement (c'est-à-dire était de nature non pas organique, mais psychique).

2 Nyegaard, toc. cit.
3 Extrait d'une lettre particulière de M. le Dr Georges Borei, médecin-oculiste,

à Neuchâtel, 14 mai 1903. Nous lui empruntons encore cette remarque. « Les

myopes écrivent généralement avec de petits caractères.... Ce sont en général le»

amblyopes pour affections externes qui écrivent gros (ulcères à la cornée, pannus,
trachome) ».



468 EMILE LOMBARD

Une autre supposition, intéressante parce qu'elle s'appuie
sur l'observation directe des lieux, est la suivante : après les

fatigues du voyage en Chypre, l'apôtre aurait pris la malaria
à Perge (le climat de la Pamphilie est insalubre et énervant).
C'est pour trouver un climat meilleur qu'il se serait rendu
de là à Antioche de Pisidie. Ainsi s'expliquerait le St« de

IV, 13, qui assigne à l'évangélisation de la Galatie une cause

étrangère à la volonté de Paul1. Seulement, dans ce cas, les

allusions à un extérieur rebutant ne se comprennent pas bien.
De plus, si l'on veut maintenir la connexion de Gai. IV, 13

et de 2 Cor. XII, 72, il est difficile d'admettre qu'un homme

aux prises avec la fièvre paludéenne depuis quelque dix ans
soit encore capable de déployer une activité aussi considérable

3.

Venons-en à une hypothèse très accréditée aujourd'hui
parmi les théologiens, et qui prétend avoir l'avantage de ne

pas séparer la question de l'écharde de celle des visions.
D'après cette hypothèse l'apôtre des Gentils aurait été épi-
leptique 4. Malheureusement, parmi les preuves qu'on en

1 Bamsay, Church in the roman empire, Londres, 2B éd., 1893, p. 62-64, 86.
2 Ramsay ne se prononce pas à cet égard.
3 Cf. Dr méd. W. Herzog, An welcher Krankheit litt der Apostel Paulus (Ref.

Kirchenzeitung, Erlangen 1S99, nos 10 et 11.) Sur ce point spécial voy. n° 10,

p. 75, col. 1.

4 Cette hypothèse a pour premier auteur Werner K.-L. Ziegler (Theol.

Abhandlungen, Bd. 2, Göttingen 1804, note de la p. 127). Admise notamment par
Holsten (Zeitschrift für iviss. Theol., 1861, p. 250-253. Zum Evangelium des

Paulus und des Petrus, Boslock 1868, p. 85-88), Hofmann (Comm., p. 309),

Klöpper (Comm., p. 515). elle a été reprise et développée avec un grand luxe de

citations classiques et de renvois aux écrits des anciens médecins, par Krenkel,
(d'abord dans Zeitschrift für iviss. Theol., 1873, p. 238 et ss., puis dans le vol.

Beiträge zur Aufhellung der Geschichte und der Briefe des Apostels Paulus,

Braunschweig 1890, p. 47 125, deuxième édition, conforme à la première, en

1895). C'est ce savant que nous avons suivi dans notre discussion. H. Holtzmann

(Theol. Jahresbericht, 1891, p. 97), Schmiedel (Handkómm., p. 295) se rangent
aux conclusions de Krenkel. Harnack Text und Untersuchungen, Vili. 4,

p. 93-91 [Medizinisches aus der ältesten Kirchengeschichte]), sans se prononcer
d'une manière catégorique, accorde le plus haut degré de probabilité à l'hypothèse
en question.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 469

donne, les unes sont faibles, les autres auraient du poids,
mais sont annulées par les solides raisons qui militent en

sens contraire.
1. Le fait que Paul attribue ses souffrances à un démon ne

prouve absolument rien. Les Juifs du temps de Jésus

expliquaient par l'influence du diable et de ses anges les affections
les plus diverses (Luc. XIII, 11 ; Mat. IX, 32; XII, 22). Sans

doute maladie et possession n'étaient pas synonymes. A côté
des infirmes et des malades que l'on disait en proie aux
mauvais esprits à cause simplement de la corrélation admise
entre l'existence du mal physique et l'empire du mal moral,
il y avait ceux chez qui prédominaient les symptômes mystérieux

et terribles où l'on croyait voir la marque propre de

Satan L Les épileptiques déclarés, à crises caractéristiques,
comme le malheureux enfant qui fut un jour amené à Jésus

(Marc IX, 14-29; Mat. XVII, 14-21; Luc. IX, 37-43), étaient
du nombre. Mais en dépit des analogies qu'on relève entre
iva ànouiï) an' IptoO (2 Cor. XII, 7) et piyt; ànoyvpeï an aùrov (Luc
IX, 39), entre xolayiÇri et o-uvt^Sov (id., id,), il ne saurait être

question de faire de l'auteur de 2 Corinthiens un possédé au
sens strict. A la façon dont il parle de son épreuve, il est hors
de doute qu'elle ne compromettait en rien le sentiment de

son union avec Dieu. « Ma grâce te suffit, car la force
s'accomplit dans la faiblesse », de telles paroles n'eussent pas
été en place, si l'homme qui les entendit avait cru être, —
ne fût-ce qu'à certains moments, — sous l'absolue domination
d'une volonté infernale.

Il est facile de répondre que l'apôtre pouvait très bien,
quoique atteint d'épilepsie, assimiler sa situation à celle de

tout autre malade douloureusement éprouvé et se juger en

butte aux injures d'un mauvais esprit sans pourtant avoir
l'impression de lui appartenir corps et âme. Seulement,
l'épilepsie ainsi envisagée n'est plus l'épilepsie-possession de

la croyance juive; et du coup tombe la présomption qu'on

» Les Evangiles font la distinction: Maie 1, 32,34; Mat. VIII, 16; Luc. IV,40-41;
Mat. IV, 24; Luc. VI, 17-18; Mat. X, 1, 8; Luc. IX, 1; Marc VI, 13; Act. V, 16.—
Cf. Stapfer, La Palestine au temps de Jésus-Christ, p. 217 et ss.



470 EMILE LOMBARD

pensait obtenir en rapprochant 2 Cor. XII, 7 des fragments
évangéliques où il est question de démoniaques et de démons.

Mais, nous dit-on, Paul parle de coups à la tête ou au
visage1 que lui administre un ange persécuteur. Or, d'après
la médecine ancienne, les accès épileptiques ont leur origine
dans la tête ou intéressent la tête tout spécialement2. A quoi
nous répondrons que les douleurs céphaliques, quand elles

existent, ne sont qu'un à-côté dans l'épilepsie. De même à

propos du v. 8: vnkp-ioinm rplç xt>., nous ne voyons pas qu'il
soit bien suggestif de citer les déclarations d'Hippocrate3, de

Celse4, et autres auteurs sur le caractère incurable de

l'épilepsie chez l'adulte. Outre qu'on en peut dire autant de bien
des maladies, la réponse négative du Seigneur à la prière
réitérée de son serviteur ne permet pas de conclure à l'incu-
rabilité absolue du mal dont celui-ci souffrait. Le texte suppose

seulement que ce mal était à forme chronique.
Qu'on nous permette une remarque générale au sujet des

nombreuses citations d'auteurs médicaux anciens qui, par
leur concordance réelle ou prétendue avec les textes apostoliques

sont censées nous prouver que la maladie de l'apôtre
était, bien le sacer morbus5. Ces citations peuvent avoir un
intérêt d'érudition. Mais du moment qu'il s'agit non de

témoignages historiques à recueillir, mais de descriptions
nosographiques à consulter à titre comparatif, l'autorité des

documents employés se trouve être en raison inverse de leur
ancienneté ; et ce n'est pas en prenant pour guides Hippo-

1 Telle est bien l'idée éveillée par KoXaijiitJa. Pourtant ce verbe pourrait être

employé alors que les coups atteindraient une autre partie du corps (voir Meyer
et la Clavis N.-T. de Wilke et Grimm).

2 Cœlius Aurelianus Morb. chron. I, c. 4: Patitur enim omnis nervositas,
sed principaliter caput (Artis medicse principes, ree. Albertus de Haller,
Lausanne 1772, t. XI, p. 38); — Alexandre de Tralles, 1, c. 15: Trjç yàç tit§a\i]ç
èori t'o irâdoç êv6a ij àçx'i ^<rû "-ai a'uxdijaswç /cal xiv^ceaç. (Dans l'édition de

Haller, qui, malheureusement, ne donne pas le texte grec, voir t. VI, p. 53.)
3 Œuvres complètes, traduction nouvelle avec texte en regard, par E. Littré,

Paris 1861, t. IV, 7, p. 534.
4 De medicina libri octo, édition Almoloveen, Lyon 1746, p. 73.

5 Cette manière d'argumenter est spéciale à Krenkel.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 471

crate et ses émules grecs ou latins qu'on aura le plus de

chances d'interpréter avec justesse les quelques passages qui
font allusion à l'état de santé de l'apôtre. La vraie question
serait de savoir ce que conclurait de ces indices un médecin
de nos jours, — à supposer qu'il se crût autorisé à en
conclure quelque chose.

2. L'argument décisif que 2 Cor. XII, 7 ne fournit pas, on

prétend le tirer de Gai. IV, 13 et ss. Dans les mots oYà<r9svsiav

tâç aapxh;, il n'y a rien qui fasse penser à l'épilepsie plutôt
qu'à telle autre maladie. Mais le verbe IJsîttûo-kts (v. 14) semble

autoriser une conclusion plus précise. Au point de vue de

la construction, on est fondé à donner pour complément à

ce verbe et à li-ouOswo-aTs non pas ps, trop éloigné1, mais tòv

¦nupaaphv ûpiwv. On arrive ainsi à la traduction suivante : « Cette

infirmité de ma chair, si propre à vous mettre à l'épreuve,
vous ne l'avez pas méprisée, vous n'avez pas craché pour
l'éloigner de vous. » Or, Pline nous atteste avec toute la netteté

désirable que les Anciens tenaient l'épilepsie pour
contagieuse et pensaient s'en préserver en crachant, conformément

à la croyance populaire qui faisait de l'expuition un
moyen de conjurer les influences malignes : despuimus corni-
tiales morbos, hoc est contagia regerimus (Hist. nat. XXVIII,
c. 4, 7). Ailleurs, — à propos des cailles, que certains ont
exclues du nombre des oiseaux qui se mangent, parce que,
seules des animaux à côté de l'homme, elles sont sujettes au
mal comitial, — le célèbre naturaliste s'exprime ainsi :

simulque comitialem propter morbum despui suetum (X

c. 23, 33)2. Dans les Captifs (acte III, se. 4, vers 18), Plaute
fait dire à l'esclave Tyndare, — en parlant d'Aristophonte,
autre esclave à qui le premier veut nuire: — Et illic isti
qui sputatur3 morbus interdum venit. S'agit-il de l'épilepsie,

1 Contre Sieffert, qui traduit: Ihr wisset, dass ich euch, etc., und wie ihr an

meinem Fleische auf die Probe gestellt wurdet : nicht verächtlich behandelt

und nicht schimpflich abgewiesen, sondern wie einen Engel Gottes aufgenommen

habt ihr mich, ja wie Christum-Jesum.
2 Suivant une conjecture (Gronov, cité par Krenkel, p. 77), comitialem serait

exact, mais superflu, et aurait été ajouté après coup.
3 insputari étant employé aux v. 21 et 23, on s'est demandé si la leçon pn-



47:2 EMILE LOMBARD

comme l'admettent la plupart des commentateurs? Cela n'est

pas évident. La maladie attribuée par le fourbe à son compagnon

de captivité doit aller de pair avec la folie furieuse (v. 15,

17, 26, etc.) ; et, en effet, les accidents mentaux sont
fréquents chez les épileptiques. Mais les taches jaunâtres que
Tindare feint de voir apparaître sur le corps d'Aristophonte,
mais l'atra bilis dont il le dit agité (v. 63 et 64), n'ont
vraiment rien qui rime avec le mal sacré1. Quoi qu'il en soit
d'ailleurs du texte de Plante, l'usage existait de cracher à la

vue des épileptiques; et c'est une sérieuse instance en faveur
de ceux qui voient dans le IjottOsiv de Gai. IV, 14 la désignation

classique de ce singulier procédé de préservation.
Il y a lieu cependant de remarquer que cette pratique

n'était qu'une forme particulière delà superstition qui attribuait

une valeur magique à l'acte de l'expuition. On crachait

pour éloigner non pas seulement l'épilepsie, mais en général
toute influence néfaste, la folie (Théophraste, Char. XVI, 14),
le mauvais sort, la colère des dieux provoquée par la
présomption ou l'orgueil (Tbéocrite, 6, 39 et s. ; Plaute, Asin.
I, 1, 25 et s.; Libanius, Epist. Ili:; Pétrone, Satyr, c. 74).

Il était naturel, étant donnée l'étroite association de la magie
et de la thérapeutique dans la croyance populaire, d'attribuer
aussi à la salive des propriétés médicinales. Pline, dans le

passage déjà cité à propos du crachat préservatif de

l'épilepsie (XXVIII, c. 4, 8), énumère une foule d'utilisations de la
salive comme remède (cf. Marc VII, 33 ; VIII, 23 ; Jean IX, 6).

mitive n'était pas qui insputalur. La chute du in est peu explicable, tandis qu'on
s'en expliquerait l'adjonction. Cependant Aristophonte, puis Hegio, dans leurs

répliques (v. 19 et ss.) s'expriment bien comme s'il y avait insputalur. Il s'agirait

alors d'un mal (lequel ï) que l'on guérirait en crachant sur le malade. D'après

Krenkel, Aristophonte aurait compris de travers. Mais seule l'existence d'une
coutume précise donnerait quelque sel au malentendu. (Sur tout ceci, nous avons

utilisé une communication particulière de M. le prof. Dr Jules Le Coultre.)
1 On commentateur, Dombart (cité par Krenkel p. 76). s'est prononcé pour la

mélancolie ave: accès de fureur; le médecin Hieronymus Mercurialis, pour le
mal appelé herpès miliaris. Krenkel cite Platon (Timée, c 40) et Hippocrate (de

mort/, vulg. I. VI; éd. Littré, t. V, § 31, p. 354 et s.) sur la parenté de l'épilepsie
et de la mélancolie, — rapprochement de textes qui ne prouve rien.



EES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 473

Toutes ces pratiques se ramènent à l'idée de l'efficacité du
crachat contre les maux et dangers qui, par leur nature
effrayante ou odieuse, semblaient imputables à quelque pouvoir

surnaturel et malfaisant. De là l'emploi fréquent de res-

puere et de despuere, de nróu-j et de ses composés xaranróav,

ùnom-óuv, etc., dans le sens de mépriser ou de détester d'une
façon marquée, de repousser avec effroi, dédain ou
abomination. Un exemple typique est fourni par Sophocle (Antigone,

V. 650): Alla. Tnwaj ùudzs Suaftsvri, pities tïjv iraïS' lv ASov tmv

¦Ss vufttpEÙEiv rivi. Par contre Ixtttvsiv, qui se dit seulement des

choses, ne se trouve employé métaphoriquement que dans

Plutarque (Alex. I, 5): ânnep yalnóv -rbvloyov IxnTÛtravTsç1. Mais à

la rigueur, le lx peut s'expliquer par le voisinage de l|ou9svri<xaTs2.

On n'est donc pas absolument contraint de prendre ICstttiWts

au pied de la lettre, comme si la maladie de Paul l'avait
réellement exposé à voir les gens cracher à son approche3. Et
même s'il fallait adopter cette traduction littérale, la
supposition d'après laquelle des crises épileptiques l'auraient
retenu en Galatie n'aurait pour elle que le maximum de

vraisemblance; nous avons vu comme quoi la pratique
superstitieuse du crachat était usitée spécialement contre l'épilepsie,
— et non exclusivement.

En résumé, l'argumentation philologique basée sur Gai.

IV, 14, quoique séduisante et d'une incontestable valeur, n'est

pas suffisamment péremptoire pour infirmer les observations
suivantes :

Que Paul, au v. 15, fasse allusion à une affection
ophtalmique, c'est ce dont il est difficile de douter, comme nous
l'avons vu. Mais qu'une affection de cette nature puisse être
mise sur le compte de l'épilepsie, c'est ce qui ne saurait
sérieusement se soutenir. La médecine antique a signalé l'ap-

1 Voir Kypke, Observationes sacrae in N.-F. libros, 1755, t. II, p. 280. Cet

exemple ne peut être récusé à cause de ûtrirep xa^lv^>v (Mever> Krenkel). Ces

mots concrétisent l'image, mais n'exigent pas « le maintien du sens propre. »

2 Meyer-Sieffert.
3 Image analogue Apoc. III, 16 : p.è'AÀiù ae èpéoai èie tov CTÓparòc /J-ov.

THÉOL. ET PHTL. 1903 32



474 EMILE LOMBARD

parition d'anomalies oculaires chez les sujets épileptiques1.
Et il est vrai que leurs yeux présentent certains troubles.
Mais ces troubles sont en rapport étroit avec l'accès, et jouent
dans l'ensemble de la scène morbide un rôle trop accessoire

pour concentrer l'attention de simples spectateurs. Il est

tout à fait invraisemblable de prêter aux témoins d'une crise
le regret de ne pouvoir sacrifier leurs propres yeux pour que
le patient en ait de meilleurs. Si donc l'on reconnaît que
l'apôtre a probablement souffert des yeux en Galatie, il faut
reconnaître en même temps que l'épilepsie n'y est pour rien.

Ce n'est pas tout. Paul ne cache pas que dans les conditions

de misère physique où il se trouvait, les Galates auraient
pu mal l'accueillir. Mais il se plaît à dire qu'il n'en a rien
été, qu'ils l'ont reçu, au contraire, « comme un envoyé de

Dieu, comme Christ Jésus. » Ceci ne se comprend guère s'il
a été terrassé en leur présence par des accès épileptiques.
Pour que l'hypothèse tienne debout, il faut que ces accès se
soient produits coram populo, et cela avec une fréquence et
une violence inaccoutumées. En effet, tandis que d'ordinaire
sa maladie ne l'empêchait pas de voyager, le voici obligé de

s'arrêter dans un pays qu'il pensait ne faire que traverser.
De plus, il devient, par son aspect, une « épreuve » pour les

habitants du pays, ce qui interdit de penser à une épilepsie
larvée, aux symptômes peu apparents. Se représente-t-on,
dès lors, l'apôtre annonçant l'Evangile, entre deux paroxysmes,
à ses auditeurs d'occasion? Déjà, la courbature et la prostration,

qui suivent les crises graves, auraient singulièrement
entravé son travail d'évangélisation. Mais, en outre, comment
serait-il parvenu à se faire écouter dans de pareilles
conditions? En pays gréco-romains, l'épileptique était, pour la

grande masse du peuple, un être de mauvais augure, objet

1 Voir en particulier Hippocrate, neçi iepijc vovaov, § 7 (éd. Littré, t. VI, p. 372) :

rà ô/iiMiTa ôiacïTçÉtpovTai. [L'authencité de ce traité est contestée.] — Celse, VI,

c. 6 (de resolutione oculorum. Ed. Almeloveen, p. 3C8). — Arétée, De sign. acut,

morb I, c. 5 (éd. de Haller, t. V, p. 3). — Cœlius Aurelianus, Morb. chron. \,
c. 4 (ibid. t. XI, p. 32 et ss.). — Alexandre de Tralles, I, c. 15 (ibid. t. VI, p. 54):
ol rrjç xetpa/J/ç rrpuTOTradoi'ûnç -JinxovTeç ay.oTovvrai y.cà aju,ß/.vJ>T-ovai.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L APOTRE PAUL 475

et présage de la malédiction des dieux1. Dira-t-on que c'est
bien ce que suppose l'auteur de l'épître, en insistant, comme
il le fait, sur le contraste entre le bon accueil qu'il a

rencontré en Galatie et les circonstances qui lui donnaient à

craindre un accueil tout différent Il vaut mieux, cependant,
ne pas exagérer ce contraste au point d'avoir à expliquer
l'attitude des Galates par un véritable miracle de la grâce,
alors qu'il n'est question, dans tout le passage, que de franches

et cordiales dispositions.
Une chose encore à considérer, c'est qu'aucun mot de la

lettre n'autorise à croire que les Judaïsants, contre qui l'apôtre

polémise, se soient servis de sa maladie pour le discréditer2.

Il leur aurait été si facile, pourtant, de faire passer le
missionnaire épileptique pour un suppôt de Satan Toute
négative qu'elle est, cette objection ne nous paraît pas
dépourvue d'importance. Si, à cette époque, la vue d'un homme

qui tombait du haut mal était bien faite pour détourner de

lui le public le mieux intentionné, quel avantage des adversaires

acharnés ne pouvaient-ils pas tirer de cette infirmité
terrible et odieuse entre toutes

Pour ces raisons, nous ne croyons pas, — malgré èl-amiami,

— que Gai. IV, 13 et ss., fournisse une base solide à l'hypothèse

dont nous nous occupons.
3. En fait d'argument pour, il en est un si mal choisi

qu'au premier examen il se change en argument contre. C'est

celui qui consiste à alléguer les visions de l'apôtre, comme
si de tels phénomènes devaient procéder de l'épilepsie. Les

épileptiques ont des absences ; l'automatisme, chez eux, n'est

pas rare. Mais, les hallucinations en rapport avec la vie
intérieure du sujet, et au sortir desquelles il peut dire ce

qu'il a vu et entendu, appartiennent au domaine d'une tout
autre névrose. Le propre d'un épileptique, après un accès,

1 Le traité hippocratique nspi isprjç vovaov, dont les premières pages sont

consacrées à montrer que la « maladie sacrée » n'avait, tn réalité, rien de surnaturel,

ne représente qu'une opinion savante.
2 On peut se demander s'ils ne l'ont pas fait à Corinthe. Mais voir plus loin.



476 EMILE LOMBARD

est de ne se souvenir de rien L La méconnaissance de ce fait
n'a pas même pour excuse qu'il ne se trouve pas mentionné
dans les traités anciens. Cœlius Aurelianus (Morb. chron. I,
c. 4) écrit qu'à la cessation de l'accès, le malade est dans

l'ignorance de tout ce qu'il a fait (omnium gestorum igno-
rantia)2. Alexandre de Tralles est encore plus explicite :

outs yàp àmvsiv -i) ôpâv v? vosbi ôlwç r, pepi/viBai tivoç SùvavTai (I C 15).

Qu'a donc à faire avec le mal caduc l'état d'un homme qui
raconte avoir été ravi au troisième ciel

L'accusation de folie portée contre l'apôtre ne saurait non
plus s'expliquer par les perturbations qu'apporte l'épilepsie
dans les fonctions de l'esprit. Uifpovjvy, à laquelle font allusion
certains passages, n'est autre que l'orgueil excessif attribué
à Paul (2 Cor. XI, 1,16, 23 ; XII, 6,11). Les mots tant discutés
sîts yàp !Çl7Tvju.£v (V, 13), semblent viser des moments d'exaltation,

voire de transports extatiques3. Si Paul en parle, ce

n'est pas qu'on les lui reproche comme tels, — ce reproche
étonnerait de la part d'agitateurs judaïsants, — c'est qu'il
veut montrer qu'il n'a pas plus cherché à en tirer gloire que
de son habituelle pondération. Il a tout fait pour Dieu et pour
le bien de l'Eglise. En tout cas, rien dans ce texte, et rien
dans les précédents, ne donne la moindre raison de supposer

que des désordres psychiques, d'origine comitiale, aient
été pour quelque chose dans les imputations contre lesquelles
l'apôtre avait à se défendre. En vertu de son caractère de
brutalité souvent criminelle, le délire épileptique ne saurait, en

aucune manière, être mis en cause ici. Et il faudrait le mettre

en cause pour être logique avec une pareille supposition.

1 Cf. Dr Herzog, article cité, p. 76, col. 1. Ce que l'auteur dit de la vision du

chemin de Damas s'applique aussi, cela va de soi, à celle de 2 Cor. XII, 2-4.
2 Ed. cit., t. XI, p. 34
3 Sur l'emploi de èÇiarripi, spécialement de l'aor. 2 moyen klJkoTriv, voir Marc II,

12; III, 21; V, 42; Luc II. 47. A l'actif Actes VIII, 9, 11. Ce verbe s'applique à tout
sentiment violent et exagéré. 11 prend ici un sens précis par son opposition à

cu0oovovp.ev. L'accent est mis. non sur le fait lui-même, que Paul ne nie pas,
mais sur l'intention, marquée par les mots 0eü et vßiv. Meyer généralise trop en

parlant d'une appréciation malveillante du saint zèle de l'apôtre. Cf. Baur, Theol.

Jahrbücher, 1850, p. 182-185, Klöpper, Heinrici, Schmiedel.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 477

De même, les expressions loyoç !£ou6sv»uivoç et îSiwttjç m liyu>

(X, 10 ; XI, 6) ne peuvent raisonnablement pas signifier que
des troubles de la parole s'étaient manifestés chez Paul. Nous
devons seulement en déduire que le grand missionnaire,
lorsqu'il parlait en public, n'avait en partage ni le prestige
de la forme, ni les moyens physiques de l'éloquence. L'état
de faiblesse et de crainte dans lequel il commença son oeuvre
à Corinthe (1 Cor. II, 3) s'explique par un très vif sentiment
d'insuffisance personnelle, qui s'exagérait jusqu'à l'angoisse
sous l'influence d'un tempérament maladif et, disons-le bien,
nerveux. Mais qui dit nervosité ne dit pas épilepsie.

4. Les récits de la conversion de Paul, dans les Actes, ne
doivent pas être écartés du débat. Ils renferment, selon toute
vraisemblance, un noyau historique. Et l'événement qu'ils
relatent a bien été de nature à laisser des traces profondes
dans la vie physico-psychique de l'apôtre. Mais des réserves

s'imposent, dès qu'on entre dans les détails de l'interprétation,

dès qu'on cherche, ces récits en mains, à aller au delà
des sobres affirmations des épîtres : ...su5óxtj<tsv ó à<?opfaas pz...
ànoxaM^xi tov ûiôv aùroû sv spot (Gai. I, 15-16) ; — ovyi tnaoôv tov xvpiov

Y,pû>v iàpaxx (1 Cor. IX, 1); — 'irjyatm Ss wóvtwv ùantpu tw èxrpàpaTi

wy9>j xàpoi (XV, 8).

D'après Actes IX, 4, et XXII, 7, Paul tombe soudainement
à terre. D'après XXVI, 14, tous ses compagnons tombent avec
lui. Sans insister sur cette divergence, nous remarquerons
que la chute soudaine mentionnée ici ne saurait être mise

sur le compte de l'épilepsie que si on l'isole des autres traits
du récit. Quelques anomalies que présentent les yeux,
pendant et après l'accès, il n'en résulte jamais une cécité consécutive

de trois jours (IX, 8 et s., 18 ; XXII, 11 et ss.). Et ce

n'est pas dans le foudroiement d'une crise comitiale, qui
plonge le sujet dans l'inconscience, puis le laisse dans la
stupeur, que Saul de Tarse aurait trouvé la révélation décisive

qui s'objective en cette apostrophe : « Je suis Jésus que
tu persécutes L » Quand ensuite il nous est dit qu'il s'abstint

1 Cf. Dr W. Herzog, loc. cit.



478 EMILE LOMBARD

de nourriture pendant trois jours (IX, 9,19), faut-il en conclure
que ce fut par suite d'une prescription médicale comme
celle-ci (Celse III, c. 23): necessarium autem est,... cibum
post diemtertium, simulcum transit hora qua concidit, dare?
Le jeûne était une pratique si fréquente, en cas d'épreuve ou
de maladie, ou en signe d'humiliation, qu'il n'y a vraiment
pas besoin de voir autre chose dans l'abstinence observée par
Paul. La narration des Actes, d'ailleurs, se meut en plein
surnaturel, et ne fait pas la moindre allusion à des soins
médicaux qu'il aurait reçus à l'occasion de l'incident du
chemin de Damas. Au moment de sa conversion, et les jours
qui suivirent, il était entouré de Juifs. Et la médecine, chez
les Juifs, n'existait pas comme telle1. C'étaient les rabbis qui
la pratiquaient ; et bien qu'il leur arrivât d'employer des

recettes médicinales, leurs procédés thérapeutiques consistaient

principalement en rites religieux : prières, onctions
d'huile (Marc VI, 13 ; Luc X, 34 ; Jacques V, 14), exorcismes,
ceux-ci surtout lorsqu'il s'agissait d'une maladie extraordinaire

comme l'épilepsie. Or, on ne peut assimiler à un
exorcisme l'imposition des mains à la suite de laquelle Paul
est censé recouvrer la vue (Actes IX, 18). Nous voyons bien
Jésus imposer les mains à une femme qui avait « un esprit
d'infirmité » (nveïip« àaBmiat, Luc XIII, 12). Mais il ne lui parle
pas autrement qu'à une malade ordinaire (Cf. Marc VI, 5 ;

VII, 32; VIII, 22,23; XVI, 18; Actes XXVIII, 8).
Nous avons aussi à parler du petit roman que l'on bâtit sur

la notice Actes XVIII, 18. Paul, nous est-il dit, s'embarqua

pour Ephèse après s'être fait raser la tête à Cenchrées. Or,
la coupe rase des cheveux était recommandée contre
l'épilepsie (Celse III, c. 23; Ccelius Aurelianus I, c. 4). Comme,

en outre, habitait à Cenchrées la diaconesse Phœbé, dont
Rom. XVI, 1 mentionne les bons offices envers plusieurs et

en particulier envers Paul, on conclut que l'apôtre, ayant eu

a souffrir dans cette ville d'une recrudescence de son mal,
fut soigné par Phœbé conformément aux prescriptions médi-

Cf. Stapfer, op. et toc. cit.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 479

cales de l'époque. La grosse objection à laquelle se heurte
cette interprétation, c'est que les Actes motivent autrement
le fait qu'ils rapportent : sl^sv yàp ivyjiv. Les procédés de

composition des Actes permettent a priori de supposer que le

fait soit historique sans que le motif le soit; d'autant plus
qu'on ne sait pas au juste de quelle sorte de vœu il pouvait
bien s'agir1. Mais c'est tout ce qu'il est permis de dire. En

lui-même, le texte XVIII, 18 donnerait à peu près autant de

poids à l'opinion d'un exégète facétieux qui prétendrait,
d'après Celse VI, c. 1, que l'apôtre suivait un traitement
contre l'alopécie.

Enfin, comme complément à tous les arguments que nous
venons de discuter, sont invoquées deux descriptions du

physique de Paul, qui se trouvent l'une dans les Acta Pauli
et Thcclse (§ 3)2, l'autre dans l'Histoire ecclésiastique de Nicé-

phoros Callistos Xanthopoulos (II, c. 37)3. D'après ces textes,
l'apôtre aurait eu la taille voûtée et les sourcils rapprochés,
traits qui concorderaient avec les observations d'Hippocrate
(neplkpri; vovvov, § 6) 4 et d'Arétée (De sign. acut, morb., c. 5) 5

sur l'habitus des épileptiques. On nous comprendra de ne

pas nous arrêter à de pareilles analogies, dépourvues de

toute signification médicale et établies au moyen de
documents trop postérieurs pour n'être pas sujets à caution. Ces

descriptions ont ceci d'intéressant néanmoins qu'elles
attestent la persistance dans l'Eglise d'une tradition qui
attribuait à Paul un extérieur chétif et plutôt laid, persistance
d'autant plus remarquable qu'on sent dans les mêmes textes
la tendance de l'hagiographie à embellir ses héros 6.

Au terme de cette longue discussion, nous ne croyons pas
avoir besoin de dire que ce n'est pas par une sorte de pudeur

1 Voir H. Holzmann, Hand-Commenlar zum Neuen Testament I, u, 3. Aufl. 1901.
2 Acta apostoiorum apocrgpha, post C. Tischendorf denuo ediderunt R. A.

Lipsius et VI. Bonnet. Pars I, 1891, p. 237.
3 Migne, Patrologia graeca, t 145, col. 853.
« Ed. Littré. t. VI, p. 370.
5 Cf. éd. Haller, t. V, p. 3. — Arétée ne signale le rapprochement des sourcils

que pendant l'accès.
B Cf. Renan, Les apôtres, p. 170.



480 EMILE LOMBARD

morale que nous nous sommes laissé influencer. L'hypothèse-
de l'épilepsie viendrait-elle à se confirmer, qu'il faudrait
bien continuer à regarder les épitres aux Galates, aux
Corinthiens, aux Romains, comme d'admirables monuments de la
foi. Toute la question est de savoir si de tels écrits peuvent
avoir eu un épileptique pour auteur. Dans d'autres domaines
d'activité, on cite des hommes que cette maladie n'aurait
pas empêchés de fournir des carrières brillantes : Jules-César,
Pierre-le-Grand, Napoléon Ier, le pape Pie IX, etc. Nous
ajouterons à la liste le romancier Flaubert, en faisant remarquer

qu'elle se restreindrait fort, si l'on en retranchait les
noms à propos desquels on ne peut parler que d'une épi-
lepsie à forme très atténuée. Et il demeure notoire, en thèse

générale, que l'épilepsie grave, avec accès violents et répétés,

laisse rarement à ceux qui en souffrent durant de
longues années l'intégrité de leurs facultés intellectuelles et
morales L

III

Ce résultat négatif n'est évidemment pas pour nous satisfaire.

Quelle autre voie nous frayer? — 11 est tout un ordre
de faits devant lesquels l'hypothèse de l'épilepsie échoue,

que d'autres hypothèses laissent simplement de côté, et dont
nous avons maintenant à approfondir la nature: ce sont les-

visions et révélations.
Nous trouvons dans 2 Cor. XII, 1 et ss. : a) une allusion à

1 D' W. Herzog, p. 75 de la publication citée. — M. le Dr Borei nous autorise à

reproduire cette déclaration orale: « L'amnésie de l'épileptique est un symptôme

appartenant si régulièrement au tableau de cette névrose, qu'en médecine légale
l'épileptique est considéré comme irresponsable ou d'une responsabilité limitée.

Lorsqu'on peut prouver qu'un criminel a eu des attaques d'épilepsie, si rares

soient-elles, les experts se prononceront toujours contre sa responsabilité, quelle

que puisse être son intelligence ordinaire. L'épileptique comme l'absmthiste peut

commettre un crime par le fait d'une impulsion involontaire et dont il n'aura

gardé aucun souvenir quelconque une fois l'acte accompli. Le mariage de

l'épileptique est considéré médicalement comme une monstruosité, tant à cause des

conséquences de l'hérédité qu'au point de vue des dangers que le malade peut
faire courir à son conjoint et à ses enfants. »



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 481

plusieurs òmaalai et àiroxaMipsij; b) la mention d'un phénomène
appartenant à cette catégorie, mais y occupant une place à

part. En effet, les hallucinations visuelles ou auditives sont

beaucoup plus communes que l'extase au sens spécifique et
restreint du terme. Au dire des auteurs mystiques, les visions
non accompagnées d'insensibilité corporelle représentent,
par rapport au ravissement, une forme inférieure de l'union
avec Dieu à laquelle ils aspirent1. Bien qu'il n'y ait pas trace
chez Paul d'une théorie de l'extase, ce qu'il dit de ses
expériences en ce domaine peut fournir l'ébauche d'une classification

analogue.
Les Actes mentionnent, après le prodige de la route de

Damas, une série de cas dans lesquels Christ se serait montré

à Paul ou lui aurait révélé surnaturellement sa volonté.
C'est l'apparition d'un Macédonien qui décide l'apôtre à passer

d'Asie en Europe (XVI, 9). Quoique cette apparition ait
lieu «de nuit», il est permis d'y voir quelque chose de

plus qu'un simple songe, peut-être une vision interrompant
le sommeil2. A Corinthe, c'est Christ en personne qui vient,
également de nuit, encourager l'apôtre (XVIII, 9). De même
à Jérusalem, après son emprisonnement (XXIII, 11). Sur le

vaisseau, par contre, pendant la tempête, c'est un ange qui
lui apporte des paroles d'espoir (XXVII, 24).

Ces citations des Actes, relatives aux visions et révélations
accordées à Paul, auraient une valeur plus grande, si les
apparitions d'anges, les avertissements célestes, etc., n'abondaient

dans les Actes et n'y revêtaient le plus souvent un
caractère fabuleux (1,10; VIII, 26; IX, 10; X, 3 et ss., 11 et
ss ; XI, 7 et ss.; XII, 7 et ss., etc.). Il faut cependant tenir
compte de l'état d'effervescence spirituelle qui, dans les
premières communautés chrétiennes, devait rendre ces sortes de

phénomènes particulièrement fréquents. Il faut remarquer

1 Voir Murisier, Les maladies du sentiment religieux, 1901 (p. 58-61).
2 yiià vvxtoç n'équivaut pas nécessairement à kot bvag (Mat. I, 20; II, 12,

19, 22). Le terme consacré pour les communications à l'état de sommeil, est

èvimviov, correspondant à l'hébreu Dibn (Dan. I, 17 ; Joël II, 28 [Act. II, 16];
Gen. XX, 3). Voir Klöpper.



483 EMILE LOMBARD

d'un autre côté que la partie des Actes consacrée aux voyages
de l'apôtre des Païens est celle qui renferme le plus
d'éléments historiques.

D'après Gai. II, 2, c'est à la suite d'une « révélation » que
l'apôtre monta à Jérusalem pour la conférence de l'an 52. Sous

quelle forme lui fut-elle octroyée? Le texte ne le dit pas.
Mais il ne semble pas que dans la circonstance une simple
intuition de l'esprit ait pu avoir pour lui la valeur décisive
d'un ordre venu d'en-haut. Nous devons voir là, en tout cas,
une confirmation du point de vue des Actes, qui aux
tournants critiques de la carrière de l'apôtre, aiment à faire
intervenir quelque phénomène interprété comme une
manifestation directe de la volonté de Dieu.

Si, des ònravicKi et ànoxaltyzti qui paraissent avoir été en assez

grand nombre dans la vie de l'apôtre, nous passons au
ravissement qu'il juge digne d'une mention spéciale, nous ne

trouvons à citer en regard que l'extase où. il serait tombé
alors qu'il était en prière dans le temple (Act. XXII, 17).
Mais le renseignement est suspect. En effet, cette extase se

placerait à Jérusalem, tôt après la conversion (tmoirzptyœm sì;

Upovaulhp) ; et l'épitre aux Galates nie formellement que Paul

s'y soit rendu à cette date (I, 17). Il serait néanmoins
étonnant, malgré la rareté relative du phénomène, qu'à l'époque
où il écrivait la deuxième aux Corinthiens, l'apôtre visionnaire

n'eût éprouvé qu'une seule fois la sensation sui generis
du ravissement.

Quoi qu'il en soit, notre passage est assez significatif par
lui-même. Il ne saurait être question de l'expliquer par une
concentration intense de la pensée isolant le sujet du monde
extérieur. Entre Archimede, sourd au vacarme de la prise
d'assaut de Syracuse, et saint Paul ravi au paradis, il y a plus
qu'une différence de degré. Les déclarations de l'apôtre nous
mettent en présence d'un état affectif caractérisé par la perte
momentanée de tout sentiment corporel, en même temps que
par une vive hallucination de l'ouïe, vraisemblablement aussi
de la vued. Or, cet état particulier, comme au reste les épisodes

1 Faits intéressants cités dans Ideler, Versuch einer Theorie des religiösen



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE l'aPOTRE PAUL 483

hallucinatoires précédemment énumérés, offre une ressemblance

remarquable avec certaines manifestations de l'hystérie.

C'est au vaste domaine de cette névrose que paraissent
se rattacher les phénomènes analogues signalés chez nombre
de personnalités religieuses des plus marquantes parmi
lesquelles nous citerons Mahomet, saint François d'Assise,
sainte Thérèse.

Psychologiquement, on a attribué ces diverses variétés
extatiques à l'envahissement progressif du champ de la conscience

par l'émotion religieuse1. De semblables interprétations sont
certes légitimes, mais ne justifient pas autant que paraissent
le croire leurs auteurs la prétention de sortir de la théorie

pure. Autant vaut s'en tenir au langage des théologiens et
dire que le sentiment de dépendance qui est au fond de la
religion, porté à un certain degré d'intensité, peut agir sur
l'organisme au point de suspendre ou de troubler plus ou
moins complètement les fonctions de la vie physique. Mais

comment ne pas voir qu'ainsi nous revenons purement et

simplement à cette constatation : que l'extase et les hallucinations

religieuses correspondent à des perturbations motrices
et sensorielles très voisines de celles qui s'observent dans

l'hystérie.
Ce serait méconnaître complètement le caractère de cette

maladie que de croire qu'en en parlant ici, nous retombions,
ou peu s'en faut, dans l'hypothèse de l'épilepsie. Le mal co-
mitial et l'hystérie sont deux affections essentiellement
distinctes, quoique certaines de leurs manifestations puissent
se ressembler2. Les anciens, dominés par l'idée que l'hysté-

Wahnsinns, 1848-1850. Cas de David Joris, né en 1501 (t. I, p. 271-272) et de

Hans Engelbrecht, né en 1599 (t. II, p. 607 et ss.).
1 Murisier, op. cit. p. 58 et passim. — Le regretté psychologue se meut presque

constamment sur le terrain de l'hystérie, sans accorder à cette circonstance
l'attention qu'elle mérite (p. 22-23, 33-31, etc.). Il décrit comme maladies du sentiment

religieux, les formes données par la névrose à la manifestation de ce

sentiment.

2 Différenciation due à Charcot. L'hystérie et l'épilepsie peuvent exister à l'état
isolé chez le même sujet, mais non se combiner. Le terme « hystéro-épilepsie »

aujourd'hui reconnu impropre, ne désigne que l'hystérie pure, l'hysteria major.



484 EMILE LOMBARD

rie, - comme son nom le suppose à tort, — avait son siège
dans l'utérus, rétrécissaient singulièrement son domaine au

profit de l'épilepsie. Hippocrate (t. VIII, 7, p. 32), Celse (IV,
c. 20)*, Cœlius Aurelianus (Morb. chron. I, c. 4)2 signalent
la ressemblance de l'accès comitial avec l'attaque hystérique.
Mais le seul fait qu'ils envisagent celle-ci comme ne pouvant
apparaître que chez les femmes (ils l'appellent aussi
suffocation de matrice), montre le peu de valeur de leurs essais

de différenciation3. Cette distinction imparfaite se retrouve
chez les théologiens qui persistent à rattacher au morbus

sacer les phénomènes d'extase religieuse, et qui, au mépris
de la dissociation nécessaire des deux névroses, appellent
épileptiques tous les malheureux appelés démoniaques dans
le Nouveau Testament, alors qu'un bon nombre n'étaient
certainement que des hystériques d'un type spécial4. C'est à

tort également qu'on fait figurer Mahomet sur une liste d'épi-
leptiques illustres, tout en reconnaissant que son cas rentre
plutôt dans l'hystérie5. Comme si les deux assertions ne se

contredisaient pas Il n'y a pas à alléguer, en ce qui

concilies de la Tourette. Traité de l'hystérie, 1891-1895, t. I, p. 32 et ss. — Cet

ouvrage nous a été recommandé comme étant à l'heure qu'il est ce qu'il y a de plus

complet et de plus sur en la matière.)
1 Ed. Almeloveen, p. 232.
2 Ed. Haller, t. XI, p. 37.
3 Galien, De locis affectis, VI, c. 5, a dit le premier : id vero virìs quoque

evenire solet. Mais sou idée est seulement que des accidents analogues à la «

suffocation de matrice » sont dus chez l'homme à la rétention du sperme. (Galeni

omnia qu« extant. Venise 1562, III, fol. 38b.)
4 Les démoniaques de Gadara et de la synagogue de Capernaum (Marc, I, 23-28;

V, 2-9 et parai.) présentent les symptômes les plus frappants de ce qu'on appelle

en langage clinique la variété démoniaque de la grande attaque hystérique :

hurlements, contorsions épouvantables, exagération fantastique des forces musculaires.

11 s'y joint souvent le curieux phénomène du dédoublement de la personnalité.

Voir la thèse de baccalauréat en théol. de notre ami M. Ulric Draussin:
Les démoniaques au temps de N. S- J.-C, 1902.

5 Krenkel (p. 119-120) cite, sans voir qu'elles contredisent sa thèse, ces bonnes

remarques de A. Sprenger (Das Leben und die Lehren des Mohammed):
« Zugleich litt er auch an Kopfschmerzen (Hysteria cepltalica) und wenn die

Paroxysmen sehr heftig waren, erfolgte Katalepsie: er fiel wie betrunken zu

Boden, sein Gesicht wurde rot, der Alhem schwer und er schnarchte « wie ein



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 485

cerne Paul, la rareté de l'hystérie chez l'homme1. Les
spécialistes contemporains varient quant à la fréquence
comparative de ce mal dans les deux sexes. Il ressort néanmoins
de leurs statistiques que la proportion d'hystériques hommes

est beaucoup plus forte qu'on ne le croit généralement2.
Ajoutons,— renseignement qui ne manque pas d'importance
pour nous, — que « dans la race blanche, les Israélites
paient le plus lourd tribut à l'hystérie, comme du reste à

toutes les maladies nerveuses3. »

L'hystérie, ce mal protée, qu'aucune lésion organique
constatée n'a pu jusqu'à présent servir à caractériser, a été

l'objet de diverses définitions, qui de plus en plus tendent à

en ramener tous les symptômes à un état d'extrême sugges-
tibilité4. Chez les hystériques, toute modification psychique
est susceptible de se traduire par quelque altération
correspondante des fonctions physiques. Ainsi apparaît l'unité
foncière d'un ensemble de phénomènes si complexes à en juger
par l'extérieur. A côté des stigmates permanents dont la
constatation permet le plus souvent de fixer le diagnostic, —
anesthésies, hyperesthésies, rétrécissement du champ visuel,
— des désordres peuvent se produire qui simulent à s'y
méprendre des maladies organiques. De même, s'il est presque

toujours possible de retrouver dans les paroxysmes au
moins les linéaments des quatre phases de la grande attaque,
— période épileptoïde, période des contorsions et des grands

Kameel ». Es scheint aber nicht, dass er das Bewusstsein verlor, und insofern
unterscheiden sich seine Anfälle von Epilepsie. »

1 Krenkel, p. 119, Schmiedel, in toc.
2 Voir Gilles de la Tourette, t. I, p. 57-66.
3 Id. p. 119.

4 C'est ce que Gilles de la Tourette fait ressortir avec puissance, en élaguant
soigneusement du champ de l'hystérie les stigmates de la dégénérescence mentale,

qu'on y faisait jadis rentrer (chap. XI du t. I, p. 486 et ss.) — Charcot appelait

l'hystérie « le mal psychique par excellence. » — M. Pierre Janet (L'état mental
des hystériques. Accidents mentaux, Paris 1894) s'occupe de l'hystérie au point de

vue spécialement psychologique. — Définition du Dr Rabinski (Revue neurologique,

15 nov. 1901): « L'hystérie est un état psychique rendant le sujet qui s'y

trouve capable de s'auto-suggestionner. »



486 EMILE LOMBARD

mouvements, période des attitudes passionnelles, période
terminale1, — de sensibles différences proviennent, selon
les individus, de la prédominance ou de l'effacement de telle
ou telle de ces phases. La troisième période, renforcée et

prolongée au détriment des autres, constitue les cas de

somnambulisme, si remarquables parfois par l'intensité de vie
psychique subconsciente qu'ils révèlent chez le sujet. Ce

type spécial de paroxysme, dont le rapport est étroit avec les
états hypnotiques artificiellement provoqués, a pour témoins
dans l'histoire les Sybilles et pythonisses du paganisme, les

voyants de l'antique Israël, les glossolales des premières
communautés chrétiennes. L'attaque d'extase dérive aussi
de la grande attaque dont elle est une modification par
immixtion de phénomènes cataleptiques. Dans ce cas l'hallucination,

moins variable, plus une, que dans ceux où le malade

s'agite et gesticule, n'en devient que plus intense. C'est,
parait-il, à l'intensité même de l'hallucination qu'il faut
rapporter la fixité de l'attitude2.

Ajoutons qu'à côté des hallucinations dépendant de

l'attaque, il en est d'autres plus fréquentes, qui se produisent
en général de n lit et jouent également un grand rôle dans
la vie mentale de l'hystérique3.

Voilà certes qui nous rapproche singulièrement des extases
et des visions de saint Paul. Pour conclure dans le sens

indiqué par ces frappantes analogies, il serait pourtant nécessaire,

en bonne médecine, de découvrir chez lui des altérations

de la sensibilité ou autres anomalies irrécusablement
révélatrices de l'hystérie. Il arrive que cette constatation

1 Le schéma de l'attaque a été établi à la Salpétrière et illustré par les

remarquables croquis de P. Richer.
2 Gilles de la Tourette op. cit. t. II, p. 265 et ss. — « Dans cette extase, dit

sainte Thérèse, le corps est comme mort sans pouvoir le plus souvent agir en

aucune sorte, et elle le laisse en l'état où elle le trouve. Ainsi, s'il était assis, i"

demeure assis; si les nriins étaient ouvertes, elles demeurent ouvertes ; et si elles

étaient fermées, elles demeurent fermées.... » Œuvres, trad. Arnauld d'Andilly

[la seule que nous ayons pu consulter], Anvers 1707 ; Vie de sainte Thérèse écrite

par elle-même, t. I, p. 166.

3 Gilles delà Tourette, t. I, p. 5U0-501.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 487

puisse se faire historiquement1. Ainsi, il nous est dit de

saint François d'Assise qu'il ne ressentit aucune douleur
quand on le cautérisa au front2. En ce qui concerne l'apôtre,
nous n'avons pas d'indices somatiques à utiliser. 11 s'agit
d'autre chose que d'une anesthésie dans le passage qui nous
le montre mordu impunément par un serpent (Act. XXVIII, 3

et ss.). Par contre, s'il est vrai qu'il resta trois jours aveugle
après la violente crise qui le rendit croyant et qu'il
recouvra la vue à la suite de l'imposition des mains d'Ana-
nias3, nous aurions là l'exacte description d'une de ces

amauroses hystériques, consécutives à une attaque, qui
disparaissent spontanément ou cèdent à un simple traitement

psychique*.
Où commence l'hystérie, et où finit-elle? Précisément

parce que le cadre de cette névrose est fort vaste, et encore
imparfaitement délimité, il importe de n'y annexer un symptôme

donné que sur preuves irrécusables. C'est pourquoi
nous nous abstiendrons de formuler affirmativement un
diagnostic auquel manquerait plus d'un élément de certi-

1 Pour ce qui est de sainte Thérèse, le tableau morbide est si complet
(gastralgie, vomissements hystériques, spasme laryngé, catalepsie allant jusqu'à la

mort apparente, hypéresthésies rendant tout contact insupportable) que
l'investigation clinique la plus directe ne pourrait rien apprendre de plus.

2 Paul Sabatier, Vie de saint François d'Assise, 1898, p. 358. — Voir aussi

p. 3:19-340, et Appendice, p. 401 et ss., sur les stigmates (hémorrhagies cutanée»

imitant les marques des clous et du fer de lance) que reçut le corps du saint

pendant une extase. Le même phénomène a été constaté chez Louise Lateau, la

stigmatisée belge, et chez Françoise Hellegouarch, la stigmatisée d'Inzinzac

(1895), — A propos de Gai. VI, 17, Reuss dit — avec raison croyons-nous —:
« Le terme grec de stigmates., sert aujourd'hui à désigner un fait physiologique

dont il n'est pas question ici. » Paul, ayant souffert en son corps pour le

service de Christ, se compare à un esclave marqué au nom de son maître. — Sur

le cas de saint François, voir Gilles de la Tourette, t. II, p. 439 : « La lecture de

sa vie ne permet pas de mettre en doute un seul instant l'hystérie du saint

personnage. »

3 Actes XXVI, 18 ne prouve nullement que cette cécité soit allégorique.
4 M. le Dr Borei a guéri, en l'envoyant à Lourdes, une religieuse atteinte d'une

amblyopie n'allant pas, il est vrai, jusqu'à l'aniaurose, comme cela peut arriver

(Gilles de la Tourette, t. I, p. 337, 351-352), mais l'empêchant de se conduire

seule (Hystéro-traumatismes oculaires, Neuchâtel 1K9Ö, p. 88-89).



488 EMILE LOMBARD

tude1, quoique à vrai dire parier de « nervosisme » ou de

« neurasthénie2 » paraisse vague, en présence de particularités

qui offrent avec l'hystérie un air de famille aussi
prononcé.

Maintenant, faut-il attribuer à l'écharde la même cause

névro-pathique qu'aux visions et révélations dont elle doit
empêcher l'apôtre de s'enorgueillir? Du rapprochement des

deux idées, il paraît naturel de conclure au rapprochement
des deux ordres de faits. D'autant que les affections nerveuses,
et en particulier l'hystérie, sont capables de procurer de

grandes souffrances, à la fois cruelles et humiliantes.
On pourrait être tenté de penser à des accidents hystériques

épileptiformes. Il en est qui extérieurement rappellent
à s'y méprendre la véritable épilepsie, malgré la distinction
foncière qu'il y a lieu d'établir entre les deux névroses. Ce

serait une manière de revenir au sens littéral de êÇenroaare,

Gai. IV, 14. L'apôtre, alors, aurait passé pour épileptique
sans l'être. Une confusion que toute la médecine antique a

commise, les gens du peuple à qui Paul s'adressait, et Paul
lui-même pouvaient aisément la commettre. Mais, cette

modification, tout en ajoutant à l'hypothèse discutée plus
haut quelque chose d'un peu bien artificiel, laisserait
subsister les difficultés qui nous l'ont fait rejeter sous sa pre-

1 « Quand on parle, nous dit M Borei, de l'hystérie chez l'homme, tant dans

la médecine légale que dans les ouvrages médicaux, on entend la grande hystérie,

dont la preuve doit être donnée par des phénomènes somatiques qui font
défaut dans le cas présent. Il ne pourra donc s'agir que d'une névrose fruste,
caractérisée par des phénomènes psychiques. » — Le diagnostic a été nettement

posé par Furrer (art. « Krankheiten » dans le Bibel-Lexikon de Schenkel, t. Ill,
1871, p. 594): «Von allen Aposteln besass aber Paulus am meisten eine stark

ausgesprochene hysterische Constitution ». — Heinrici (Comm. p. 519) dit aussi

que les extases et l'écharde « appartiennent au vaste domaine de l'hystérie. »

2 Le Dr Herzog (art. cité, p. 83) conclut à des « neurasthenische Zustände von
zei'weiser Uebermüdung und Ueberanstrengung seines Nervensystems, verbunden

mit periodischen Nervenschmerzen. » Mais il doit, pour concilier la bénignité
relative de ce mal avec le ton des déclarations de l'apôtre, alléguer la tendance

des neurasthéniques à exagérer leurs maux. Et il ne tient pas compte des visions.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 489

mière forme. Au point de vue de la vraisemblance historique,

un des avantages qu'il y aurait à croire Paul atteint
non d'épilepsie mais d'hystérie, c'est que précisément, dans

cette dernière névrose, les paroxysmes convulsifs souvent

manquent ou sont remplacés par diverses variétés paroxystiques,

notamment par des crises d'extase chez les sujets

religieux.
Il faut aussi renoncer à établir entre les visions et l'écharde

un rapport d'exacte simultanéité. Sainte Thérèse vit un jour
apparaître un ange merveilleusement beau qui lui enfonça

jusqu'au cœur un dard à la pointe de feu. «Toutes les fois

qu'il l'en retirait, écrit-elle, il m'arrachait les entrailles, et

me laissait toute brûlante d'un si grand amour pour Dieu

que la violence de ce feu me faisait jeter des cris, mais des

cris mêlés d'une si grande joie que je ne pouvais désirer
d'être délivrée d'une douleur si agréable, ni trouver de repos
et de contentement qu'en Dieu seul. » (Auto-biographie,
ch. XXIX '.) Ne nous arrêtons pas aux dissemblances de
détail. Supposons que Paul, ravi en extase, ait éprouvé un
semblable tourment. Pas plus que sainte Thérèse il n'aurait
désiré être délivré d'une douleur « si agréable », si propre à

lui rendre Dieu sensible et présent. En outre, il n'aurait pas

écrit: sSóSt) poi milo-fy t-â aapxi. Quand s'est aboli le sentiment du

corps, il ne peut être question d'une souffrance infligée à la
chair. « Cette douleur, remarque encore l'illustre carmélite,
n'est pas corporelle, mais toute spirituelle, quoique le corps
ne laisse pas d'y avoir beaucoup de part. » Enfin, ce n'est

pas la main d'un ange de Satan, mais celle de quelque
messager du ciel, que l'extatique discerne dans la martyrisante
volupté d'une pareille blessure.

Sans aller jusqu'à se confondre, il pourrait se faire que la
jouissance et la douleur se touchassent de très près, que,
par exemple, la vision céleste fût précédée de sensations
douloureuses et angoissantes, comme celles de l'aura
hystérique. Mais, dans ce cas, Paul ne ferait-il pas mieux ressortir

i Ed. cit., p. 260-261.

THÉOL. ET PHIL. 19>3 33



490 EMILE LOMBARD

la coïncidence? Il n'affirme pas qu'à chaque révélation il lui
faille souffrir, mais seulement qu'une souffrance lui a été
donnée pour contrebalancer l'effet de ses révélations. En tout
cas, s'il admet entre les deux phénomènes un rapport
physique, il n'en dit rien, se bornant à parler d'un rapport moral

: ha pri mipaipapat1.
Nous sommes ainsi conduits à penser à des douleurs

nerveuses, localisées et persistantes. Le clou hystérique, les

névralgies faciales, par exemple, sont des symptômes qui
peuvent s'installer en dehors des paroxysmes et qui
répondraient très bien à la double image d'une écharde enfoncée

et d'une diabolique mortification. Rappelons l'hypothèse que
cite déjà Chrysostome, et d'après laquelle l'apôtrî aurait souffert

de violents maux de tête.

La coexistence est d'ailleurs possible de l'hystérie et d'une
maladie organique. L'ophtalmie dont très probablement veut
parler l'épitre aux Galates, ne saurait être mise sur le compte
de la névrose. L'hystérie peut affecter de diverses manières

l'appareil de la vision. Mais, outre que le souci de la
vraisemblance nous interdit de recourir dans nos suppositions
à des cas trop spéciaux et trop rares, ces troubles ne sont pas
de nature à inspirer la même répulsion qu'une affection
inflammatoire. Rien de positif ne s'oppose à ce qu'on identifie
cette maladie d'yeux et l'épreuve visée par la deuxième aux
Corinthiens. Seulement, de quelque manière qu'on explique
XII, 7, il reste que Paul était de constitution névropathique.
Et il serait bien étonnant qu'un homme sujet à des

accidents extatiques et hallucinatoires aussi caractérisés n'eût
pas d'autre part à se ressentir douloureusement de l'état d'hy-
per-excilabilité de ses nerfs.

1 C'est ce que montre avec justesse Beyschlag (Mudien und Kritiken, 1864,

p. 236-218) Mais, trop dominé par l'intention apologétique de sa polémique avec

Hülsten, il méconnaît que les visions elles-mêmes puissent être l'indice d'un état

nerveux anormal. Holsten, qui s'en rend bien compte, affirme par contre sans

raison que Paul (2 Cor. XII, 9, 10) veut montrer une àuOéveia impliquée dans les

révélations mêmes (Zum Evangelium des Paulus und des Petrus, note de la p 86).

Toute cette discussion, d'un intérêt historique capital, est déplacée quant à la

manière de poser la question.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 491

IV

Un point délicat, sur lequel on s'attend sans doute à ce

que nous nous expliquions, est de savoir ce que devient, à

notre point de vue, l'apparition de Christ à Paul sur le
chemin de Damas. Des critiques, parmi lesquels de très
indépendants, ont cru devoir absolument séparer cette apparition

des visions et révélations subséquentes. Celles-ci seraient
des « charismes mystiques » d'ordre purement subjectif, tandis

que celle-là aurait un caractère bien marqué d'objectivité1.

Sans vouloir traiter la question dans toute son
ampleur, disons pourquoi cette distinction ne nous paraît pas
justifiée.

Paul, cela est vrai, affecte de jeter un voile sur les dispensations

mentionnées 2 Cor. XII, 1 et ss. Mais ce n'est point
en considération de leur plus ou moins de valeur objective.
Son intention est polémique. Il veut montrer qu'il ne se

vante pas, pas même de ces hautes prérogatives. Rien loin
donc qu'elles ne puissent en elles-mêmes devenir un motif
de glorification, il en parle comme du plus grand de tous
ceux qui lui seraient fournis, si Dieu ne lui avait appris à se

glorifier de ses seules faiblesses.
D'autre part, il n'est pas exact de prétendre que Paul

affirme n'avoir vu le Ressuscité qu'une fois, à savoir sur le
chemin de Damas. Les Actes, d'abord, ne disent pas cela.

D'après leur narration, Saul de Tarse, au moment de sa

conversion, n'aurait rien aperçu qu'une éblouissante lumière.

1 Voir Beyschlag, art. cit. 1864 et 1870; Sabatier, L'apôtre Paul, 3« éd. 1896,

p. 43 et ss. ; Godet, Introduction au Nouveau Testament, I, 1893, p. 92 et ss. —
Il nous est impossible ici de donner même l'esquisse d'une bibliographie de la

question. Nous n'avons d'ailleurs à l'envisager que sous un angle très spécial. —
Sur l'analogie de la première apparition et des visions et révélations qui l'ont suivie,

voir Pfleiderer, Paulinismus, 2" éd., 1890, p. 15. Weizsäcker, (Apostolische

Zeitalter, 38 éd. 1902, p. 6-7) écrit ceci, qui n'est guère d'accord avec sa manière

de comprendre la conversion de Paul : s Die dort erwähnten Entrückungen (2 Cor.

XII, 1 et ss.)., gehören einer anderen Periode und einer anderen Art von

Offenbarungen an, zu welcher er sicherlich das Gesicht nicht zählt, durch das er einst

ein Apostel wurde. »



492 EMILE LOMBARD

Plus tard, en revanche, il aurait été favorisé d'apparitions
personnelles de Christ. (XXII, 17; XVIII, 9; XXIII, 11.) Ces

renseignements ne sont pas absolument sûrs. Mais le propre
témoignage de Paul ne favorise pas davantage la démarcation

qu'il s'agit d'établir. Par les mots 'hyazoïi 3è nàvmv... (1 Cor.

XV, 8), tout ce qu'il veut dire, c'est que son nom vient le

dernier sur la liste de ceux qui ont été, par une vision, rendus

témoins de la résurrection de Christ1. Dans l'épitre aux
Galates, il parle du fait qui a déterminé la conversion comme
d'une révélation intérieure (I, 15-16). Ce qui n'exclut sans
doute pas l'emploi providentiel de quelque moyen extérieur,
— d'après 1 Cor. IX. 1 et XV, 8, d'une perception visuelle,
— pour l'amener à la foi. Cependant si l'on admet qu'à l'analogie

des expressions doit correspondre en quelque mesure
celle des idées, comment ne pas être frappé du rapprochement

qui s'impose entre les verbes â^n, innalzai et les subs-
tanlits ònraTÌai et ànoxa"k\i-tyziç

Qu'il y ait eu, dans la pensée de l'apôtre, intervention
directe de Christ pour se révéler à lui, on en voit la preuve
dans les mots oY ànoxal-j^sa*; ivaov XpiiToô (Gai. I, 12), qui
désignent Jésus-Christ comme l'auteur, et non pas seulement
comme l'objet de ia révélation. C'est fort juste. Mais alors
pourquoi vouloir rapporter à un tout autre ordre de faits le

passage 2 Cor. XII, 1 et ss., où se retrouve précisément ce

génitif subjectif?
Une différence impossible à méconnaître est celle-ci : tandis

que Paul se défend de vouloir tirer parti, pour son
apologie personnelle, des phénomènes visionnaires postérieurs,
il invoque la première apparition comme preuve de la
légitimité de son apostolat. Mais cette différence tient moins à

la nature des choses qu'à des raisons historiques et morales.
C'est d'avoir vu le Christ qui a fait de Saul le persécuteur
un apôtre en même temps qu'un chrétien. Les visions dont
il a été favorisé ensuite n'ont évidemment pas eu la même

importance au point de vue de sa vocation. En outre, surve-

1 Schmiedel, in loc, Exe. 3d.



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 493

nant au cours d'une carrière apostolique si active, mais par
tant de côtés si douloureuse, elles ont pris à ses yeux le

caractère de dédommagements glorieux que son humilité
l'oblige à passer sous silence, pour insister d'autant plus sur
le coup de force par lequel il a fallu que Christ le fasse

naître à la foi. (1 Cor. XV, 8-9.) Que l'image du Ressuscité,
d'abord impérieuse et sévère, lui soit plus tard apparue propice

et bénissante ; que la grâce divine, après l'avoir une fois

pour toutes vaincu et maîtrisé, lui ait procuré en d'autres

temps le délice d'une élévation soudaine au dessus du monde
et de son propre moi : toujours il s'agit du même phénomène,

de la traduction sensible d'une réalité de conscience.

Il est peu probant d'alléguer là-contre ce qu'il y a en apparence

d'abrupt et de tranché dans le changement d'attitude
de Paul à l'égard du christianisme. Outre qu'il laisse
subsister chez le converti les traits distinctifs de la physionomie
mentale du persécuteur, ce revirement, si brusque qu'il soit,
n'en a pas moins été précédé d'une préparation inconsciente,
que laisse deviner l'acharnement même de Saul contre les

chrétiens1. Chez les natures nerveuses, rien n'est plus
fréquent que ces volte-face, préparées par cela justement qui
fait qu'elles sont imprévues, par l'exaspération du sentiment
qui va se changer en son contraire.

Loin de nous, d'ailleurs, la prétention antiscientifique
d'exclure la possibilité d'une intervention transcendante.
Aboutissement d'un long travail psychique, la crise d'où
Paul est sorti chrétien peut avoir éclaté sans provocation
extérieure appréciable. Mais il est possible aussi qu'elle ait
été extérieurement provoquée. Et il y a là un point d'interrogation

dont les partisans du surnaturel matériel sont libres
de se prévaloir, d'autant plus qu'il paraît un peu fantaisiste
de recourir à un orage ou à un accès de fièvre2.

1 Voir Weizsœcker, op. cit., p. 70-76, en part, la remarque si judicieuse sur ce

qu'avaient en commun Paul avant sa conversion et les autres apôtres après la
crucifixion: « ...Die ganze Richtung der Gedanken auf die Person, deren Kreuzestod

die einen betrauerten, der andere verachtete, ohne doch den Erfolg, welcher
sich damit verknüpfte, leugnen zu können » (p. 75).

2 Renan, op. cit., p. 179 et s. — Ces suppositions répondent pourtant à ceci de



494 EMILE LOMBARD

Mais quelle qu'ait été la cause provocatrice et occasionnelle

de ce qui s'est passé sur le chemin de Damas, le rapport
de cet événement avec les visions et révélations de date
postérieure est indéniable. La commotion qu'il a reçue à ce
moment précis a agi sur lui absolument de la même manière
que les traumatismes, — soit physiques, soit moraux, — qui
si souvent déterminent chez les personnes prédisposées
l'éclosion de toute une série d'anomalies nerveuses.

L'étude du caractère de l'apôtre, tel qu'il se révèle à nous
par ses épîtres et par ce que nous savons de sa vie, est bien

propre à confirmer notre manière de voir. Nature
impressionnable, imaginative, ardente, il était capable d'emportements

violents et d'exquises tendresses, qui tour à tour se

reflètent dans ses lettres au style inégal, incorrect, extraor-
dinairement vivant et vibrant. Sujet à des accès de timidité,
à des phases de dépression mentale (1 Cor. II, 3, etc.), exalté
et comme hors de lui à d'autres moments (2 Cor. V, 13), il
se sentait aiguillonné par une volonté plus forte que la
sienne vers un but dont la grandeur semblait de beaucoup
dépasser ses moyens. Avec une remarquable pénétration
psychologique, il a donné lui-même la formule de son état
mental : « Ce n'est plus moi qui vis, c'est Christ qui vit en
moi. » (Gai. II, 20.) Et ailleurs: « Malheur à moi si je n'évan-

gélisel » (1 Cor. IX, 16.) On ne saurait mieux résumer les

expériences intimes d'un homme au tempérament sensitif et

débile, qu'une auto-suggestion puissante entraînait à des

vrai, que dans l'état de surexcitation où se trouvait Paul, le moindre incident

pouvait déterminer une commotion capable de bouleverser sa vie. — A propos
de Renan, M. Vuilleumier nous cite un curieux trait, rapporté par M™e Mary-
James Darmesteter (Vie d'Ernest Renan, p. 317). « Quelquefois il la faisait servir

(seil, la souffrance physique) à ses études. Le okóAoìJ) èv oaçrn d'une névralgie
intercostale plus vive que les autres lui suggéra, un jour, l'idée que saint Paul, le

martyr de cette écharde dans la chair, était sans doute rhumatisant. » Preuve

de l'intluence que peuvent avoir les circonstances sur les opinions des savants



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 495

prouesses physiques et morales dont il était le premier à

s'étonner.
Cette auto-suggestion, que les extases et les visions nous

ont permis de saisir sur le vif dans ses effets les plus
extrêmes, nous la retrouvons en jeu dans le don de glossolalie

que Paul bénissait Dieu de ne pas lui avoir refusé.

(1 Cor. XIV, 18.) Le chapitre XIV de la première aux
Corinthiens mériterait une étude à part1. Nous ne voulons ici
que relever un détail qui complète le portrait mental du

grand apôtre.

Mais il est temps de répondre à ceux qui nous demanderont

comment un tableau si riche en traits pathologiques
peut se concilier avec la pureté et la dignité morales de

Paul, ainsi qu'avec la haute valeur de ses expériences
religieuses. Pour mettre toutes les difficultés de notre côté,

supposons que nous ayons affaire à un hystérique porteur de

stigmates dûment constatés.
Rien des gens, assez instruits pour savoir que l'hystérie

n'est pas une maladie des organes génitaux, prêtent cependant

aux personnes atteintes de cette affection un fort
penchant à l'érotisme. C'est là un préjugé injuste, entretenu par
les littérateurs qui ont fait de la femme hystérique un type
de convention, et qui faussement imputent à l'hystérie une
recherche perverse de la volupté dont la dégénérescence
mentale est seule responsable. Si les aventures amoureuses
jouent un rôle fréquent dans le rêve de l'attaque, — et encore

1 Les manifestations dites glossolaliques peuvent varier d'un individu à l'autre.
A Corinthe, elles paraissent avoir consisté surtout en ejaculations incohérentes et

inintelligibles, (v. 9, 23.) Mais il se peut que des mots étrangers, appris par le

glossolale sans qu'on sache où ni comment, et soudain employés par lui, donnent

aux assistants l'illusion qu'il se met à parler une langue étrangère sous l'influence
de l'Esprit. Le caractère commun de ces phénomènes, c'est qu'ils se produisent
dans un état durant lequel la personnalité du sujet semble faire place à une
personnalité nouvelle, souvent douée de ressources supérieures. Sur ces phénomènes

sornnambuliques, voir le livre fameux de M. Th. Flournoy, Des Indes à la planète
Mars, consacré à l'étude d'un sujet chez qui, notons-le, existaient des stigmates

d'hystérie.



496 EMILE LOMBARD

n'est-ce pas le cas chez l'homme, — ce n'est point que les

sujets hystériques soient, comme tels, plus assujettis que
d'autres aux instincts sexuels1, c'est simplement en vertu de
la loi qui veut que chacun emprunte la matière de ses
hallucinations à ses préoccupations intimes et familières. Rien
n'est plus instructif à cet égard que la comparaison à établir
entre sainte Thérèse et une autre religieuse, sœur Jeanne
des Anges, dont on sait le rôle dans l'affaire d'Urbain Gran-
dier. Celle-ci, « en proie à de continuelles hallucinations
erotiques, est à l'état de veille, une femme désireuse de

plaire, d'être admirée; le parloir est sans cesse encombré

par des visites venues du dehors; la discipline de son couvent

est plus que relâchée. — Sainte Thérèse, au contraire,
aussi hystérique que la supérieure des Ursulines de Loudun,
a des hallucinations mystiques d'une grande élévation. Elle
les analyse avec une pénétration extraordinaire, et les

suggestions qu'elle en tire la portent à introduire dans son
ordre une réforme qui en fait bientôt l'un des plus florissants
de la chrétienté2. »

La simulation, le penchant au mensonge, ne sont pas non-

plus, quoi qu'on en ait dit, inhérents à l'hystérie. Reaucoup
d'hystériques se sont fait traiter de simulants et de menteurs

pour avoir décrit des sensations très réelles, quoique ne
répondant à aucune lésion constatable; pour avoir raconté
de très bonne foi des choses qui n'avaient pu être vues et
entendues que d'eux seuls. Mais s'il y en a vraiment qui
mentent, ce n'est pas parce qu'ils sont hystériques.

Aucun vice n'est imputable à la névrose elle-même. Tout
dépend de la qualité des suggestions externes ou internes
qui, par elle, sont mises en oeuvre. Un homme que son
naturel suggestible livre aux pires influences, peut présenter
objectivement les mêmes symptômes qu'un autre qui obéit
à la voix profonde de quelque noble idéal subconscient. Qui
songera à les placer au même degré de l'échelle morale? Il y

1 L'hystérie produirait plutôt chez les hommes l'effet contraire. Voir G. Rorel,

op. cit., p. 39 et ss Sans insister autrement, citons 1 Cor. VII, 7-8.
2 Gilles de la Tourette t. I, p. 523.



LSS EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 497

a des hystériques qui sont des saints; il y en a qui sont de

tristes personnages. Si, dans nos cliniques modernes comme
dans l'histoire, les derniers se trouvent en plus grand
nombre, faut-il s'en étonner, et est-il juste que la sainteté
des premiers en soit compromise ou diminuée?

Deux remarques cependant s'imposent, en ce qui concerne
les hystériques religieux. D'abord, un je ne sais quoi de

puérilement romanesque se mêle presque constamment à

leurs effusions mystiques les plus hautes1. Ensuite, ils
racontent volontiers leurs visions, ils sont même à ce sujet
très prodigues de détails2. Si ce relent de sentimentalité

spirituelle, si ces amples et complaisants récits d'aventures

extatiques font absolument défaut chez saint Paul, la raison
doit-elle en être cherchée ailleurs que dans la différence

d'inspiration qui sépare un apôtre du christianisme primitif
d'avec les plus dignes représentants de la piété catholique?
S'il est vrai, comme l'affirment les observateurs les plus
compétents, que le rêve de l'attaque et autres accidents
hallucinatoires ne font que refléter, en l'accusant avec force,
le caractère personnel du sujet, il n'est pas étonnant que le

cas de saint Paul soit exceptionnel, du moins quant au fond
religieux sur lequel évoluent ses expériences visionnaires et
quant au point de vue où il se place pour les apprécier. Mais
ici rappelons qu'en nous servant du terme d'hystérie, nous
n'avons pas voulu poser un diagnostic définitif, mais seulement

grouper, en les rapprochant de faits scientifiquement
connus, les phénomènes en présence desquels nous avait
mis l'étude des textes pauliniens.

Peu importent les mots, pourvu qu'on soit au clair sur les
choses. Or voici qui nous paraît ressortir d'un examen impartial

: c'est que Paul avait une organisation nerveuse anor-

1 Souvent même l'attachement du mystique à Dieu, à Jésus-Christ, à la Vierge,

emprunte pour s'exprimer le langage de l'amour le plus sensuel. De cette analogie

d'expressions, on a eu tort de conclure à une identité d'essence. (Cf. Murisier, op.

cit., p. 30-32.)
2 Voir par exemple les verbeuses dissertations de sainte Thérèse sur « les quatre

manières d'oraison »



498 EMILE LOMBARD

male; c'est que, d'autre part, cette constatation n'ôte rien à

sa grandeur et à son autorité. Il serait absurde de récuser le

témoignage d'un grand homme de foi, sous prétexte qu'à
certains moments sa foi se changeait en ouïe et en vue, ce

qui n'arrive pas sans quelque désordre des fonctions
physiologiques. En ce qui touche, notamment, à l'apparition du
chemin de Damas, ce serait s'illusionner fort que de croire
la portée morale des affirmations de l'apôtre anéantie par
une interprétation scientifique qui, si justifiée qu'elle puisse
être, n'explique pas tout. On peut rendre la névrose responsable

de la forme dramatique de la conversion et des troubles
qui l'ont accompagnée. Mais son rôle s'arrête là. Elle n'est

pas au fond du processus spirituel qui se traduit de cette
façon extra-normale.

Santé, maladie, en somme ces deux termes ne correspondent

qu'à une distinction toute relative et conventionnelle.
11 faut se méfier de la théorie. Mais il n'est pas irrationnel
d'admettre que dans nos conditions actuelles d'existence,
certaines énergies et activités supérieures ne puissent
devenir nôtres que moyennant une rupture d'équilibre
organique, rupture dont les effets, quoique morbides, ne seraient
point à déplorer, puisqu'ils représenteraient le coefficient
d'une supériorité incontestable1. N'est-ce pas saint Paul lui-
même qui nous apprend que la force s'accomplit dans
l'infirmité? Et un Pascal souffrant et halluciné, un Vinet au

corps chétif et à la conscience travaillée, n'occupent-ils pas,
— à côté du grand apôtre avec qui ils ont tant d'affinité
morale, — un rang humain plus élevé que telle nature
médiocre, mais parfaitement équilibrée, qui réalise en

plein aux yeux du vulgaire la devise mens sana in corpore
sano?

Le danger est que des manifestations de nature pathologique

deviennent l'essentiel aux yeux du sujet religieux et
soient cultivées au détriment de l'élément fondamental et
sain de la piété. Mais cette recherche artificielle de l'extase,

1 Cf. Th. Flournoy, Les principes de la psychologie religieuse (Archives de

psychologie, décembre 1902, p. 50.)



LES EXTASES ET LES SOUFFRANCES DE L'APOTRE PAUL 499

qu'on trouve chez tant de mystiques, demeure absolument
étrangère à Paul. 1 Cor. IX, 27, parle de rudes traitements
infligés à son corps par mesure de discipline morale, et non
d'exercices ascétiques destinés à favoriser le détachement
contemplatif. Les phénomènes extatiques ont beau être
relativement fréquents dans sa vie et exercer sur l'orientation
de sa carrière une influence considérable, il n'a garde de les

ériger en norme de ce que doivent être les rapports de

l'homme avec Dieu. Par une intuition morale très sûre, il
discerne la vraie source de la certitude religieuse dans le

témoignage de l'Esprit ce qui atteste à notre esprit que nous
sommes enfants de Dieu » (Rom. VIII, 16.) Et si, dans les
révélations reçues directement d'en haut, il trouve un
aliment pour sa foi, c'est que, sous cette forme objective,
s'inaugure ou se renouvelle l'expérience intime de l'habitation

de Dieu en lui.
Non seulement une théorie de l'extase ne trouve pas place

dans la théologie de Paul ; mais, à part l'affirmation centrale
qui constitue « son Evangile » (Gai. I, 11-12), nous ne voyons
pas qu'il emprunte à ses ressouvenirs extatiques la matière
de ses développements éthiques et doctrinaux. Des passages
comme 1 Cor. VII, 10; XI, 23, s'en réfèrent à la tradition
orale, et non à des communications surnaturelles. Peut-être
1 Thés. IV, 15 fait-il exception. En tout cas, le langage et la
pensée de Paul sont d'un dialecticien, d'un dialecticien plein
de passion et de fougue, mais non d'un illuminé. Alors
même qu'il aurait pu redire sans profanation ce qu'il avait
entendu en extase, il en était détourné par son sens éminemment

pratique, par sa constante préoccupation d'être utile,
d'instruire, d'édifier. (1 Cor. XIV, 19.) Nous n'insisterons pas
*ci sur le remarquable don d'organisation qu'il possédait1.
L'histoire est là pour prouver que le mysticisme le plus
exalté va souvent de pair avec les plus hautes capacités
organisatrices et administratives2.

i Voir Revue de théologie et de philosophie, mars et mai 1902.
2 Murisier, op. cit., p. 37.



500 EMILE LOMBARD

S'il est difficile de dire ce qu'ont perdu les épîtres
pauliniennes à avoir pour auteur un visionnaire et un malade, on
voit bien, — cela soit dit sans paradoxe, — ce qu'elles y ont
gagné. Le contraste entre sa faiblesse propre et la puissance
de l'impulsion qui l'entraînait a conduit Paul à relever avec
une insistance particulière les effets concrets et dynamiques
de la foi. Nombre de croyants, après lui, ont connu qu'elle
est une communication de force, qu'elle transforme
puissamment l'être entier de ceux dont elle s'est emparée. Mais

l'apôtre des païens se trouvait dans des conditions physiques
et psychiques qui rendaient l'expérience singulièrement
concluante et qui donnaient un accent de vérité inimitable à des

paroles comme celle-ci : « Je puis tout en Celui qui me
fortifie. » (Phil. IV, 13.) N'est-ce pas le cas de constater l'utilité
de la maladie comme révélatrice des lois de la santé?

D'origine et d'essence, le christianisme est une « medici-
nische Religion1. » (Luc XIX, 10.) Le grand Médecin n'a rien
à faire auprès de ceux qui se croient en santé. (Mat. IX, 12.)
De tous les écrivains de l'âge apostolique, c'est Paul qui a le

plus nettement mis cette vérité en lumière. La nécessité du
salut, il la fonde sur l'universalité et l'inévitabilité du péché,
dont le principe gît dans la prédominance en nous de la
triff, à savoir de la vie organique et sensible2. Cette doctrine
profonde, autrement respectueuse des faits que l'optimisme
niais de la libre pensée contemporaine, a sans doute ses
racines dans l'Ancien Testament. Mais qui donc eût été

capable d'en doter la théologie chrétienne, sinon l'apôtre
dont toute la vie tient dans cette antithèse: puissance de

l'Esprit, — infirmité de la chair?

1 Harnack, op. cit., p. 132 (96).
2 Voir Auguste Sabatier, La question de l'origine du péché dans le système

théologique de Paul (appendice à l'ouv. cit., p. 371 et ss.).

Savagnier, Val-de-Ruz, été 1903.


	Les extases et les souffrances de l'apôtre Paul : essai d'une interprétation de 2 Corinthiens XII,1-10

