
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 5-6

Artikel: Quelques problèmes de la vie de Jésus : à propos de quelques
publications récentes

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES PROBLÈMES DE LA VJE DE JÉSUS

à propos de quelques publications récentes

PAUL CHAPUIS

F. Barth, Die Hauptprobleme des Lebens Jesu. lre éd. Gütersloh,

1899, 2e éd., 1903. — Otto Schmiedel, Die Hauptprobleme
der Lebens Jesu Forschung. Tubingue et Leipzig, 1902. — C. Furrer,

Vorträge über das Leben Christi. Zurich, 1902. — P. Fiebig,
Der Menschensohn, Jesu Selbstbezeichnung. Tubingue et Leipzig,
1902.— J. Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes. Göttingue,
1900, 2e éd. remaniée. — W. Wrede, Das Messiasgeheimniss in
den Evangelien. Göttingue, 1901. — O. Holtzmann, Das Messias-
bewusstsein Jesu und seine Bestreite!'. Giessen, 1902. — Eb. Full-
krug, Jesus und die Pharisäer. Leipzig, 1902. — O. Holtzmann,
War Jesus ein Ekstatiker? Tubingue et Leipzig, 1903.— P. Wernle,
Die Reichgotteshoffnung in den ältesten christlichen Dokumenten
und bei Jesus. Tubingue et Leipzig, 1903. — J. Weiss, Das älteste

Evangelium. Göttingue, 1903. — Albert Schweizer, Das Abendmahl

in Zusammenhang mit dem Leben Jesu und dei Geschichte
des Urchristenthums. Tubingue et Leipzig, 1901.

Le titre principal que porte la présente étude n'est pas de

mon invention, mais je le trouve aussi clair par la forme
qu'exact pour le fond. Si je ne me trompe, nous le devons au
professeur Barth, de Berne, auquel on l'a, paraît-il, reproché

'. Le reproche part sans doute des rangs de cesnombreux

1 Barth, ouv. cit., p. I.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 409

et respectables chrétiens qui avec une naïveté qui serait
touchante, si elle ne trahissait pas de plus graves lacunes,
s'imaginent que la foi n'a plus de problèmes, malgré l'affirmation
contraire de l'apôtre Paull, et qu'en tous ses éléments la vie
de Jésus est la plus lumineuse qui se puisse.

Les hommes appelés à l'étudier d'un peu près, en suivant
le plus fidèlement possible les méthodes de l'observation
historique, se convainquent au contraire tous les jours davantage

que cette vie, riche parmi les riches et dont l'action a

eu une si incalculable influence sur l'histoire humaine, pose
à l'esprit attentif des problèmes multiples.

La grandeur même de cette vie et l'impression immense

qu'a produite cette personnalité incomparable ont eu
précisément pour effet de voiler la personnalité de Jésus de Nazareth.

A l'histoire se sont ajoutés, comme une excroissance

naturelle, des traits qui tiennent de la légende ; à son

enseignement, des paroles qui semblent d'un temps postérieur. En

cela, Jésus a subi la loi commune, qui nous montre les

grandes figures religieuses, François d'Assise, par exemple,
comme auréolées par la postérité. D'autre part encore, la
dogmatique el. les spéculations auxquelles l'Eglise sous l'influence
de la philosophie grecque a livré la personne du Christ, ont
recouvert sa figure de notions diverses qui lui furent totalement

étrangères. Pareils à ces couches de gyps ou de vernis
que l'ignorance artistique de siècles passés a étendus sur
maints tableaux et maintes fresques des vieux maîtres, ces

phénomènes divers ont enseveli et dépersonnalisé cette haute

figure, dont on ne s'approche jamais sans en subir le
rayonnement. Le Jésus de l'histoire a disparu sous celui que créa

l'Eglise, et considérables, immenses même se présentent et
s'amoncellent les difficultés à ceux qui, sous ces amoncellements,

essaient de retrouver ce Jésus, prédicateur du royaume
de Dieu qui va venir.

Aussi après les époques, somme toute, heureuses, qui ignorent

les problèmes, qui ne les posent pas parce qu'elles ne

1 1 Cor. XIII, 12.

THÉOL. ET PHIL. 1903 28



410 PAUL CHAPUIS

les voient pas, après, pour fixer quelques dates, la première
Vie de Jésus que publiait en 1782 Jean-Jacob Hess ',
archidiacre ou antistès de l'Eglise de Zurich, après surtout l'orage
impétueux que suscita en 1835 la première Vie de Jésus de

David Strauss, enfin après la haute et, malgré ses partielles
erreurs, féconde critique de Tubingue qui en est issue, une
sorte de scepticisme ou de découragement s'étaient emparés de

la théologie. De nombreuses voix, parmi les plus autorisées,
déclaraient une vie de Jésus une entreprise irréalisable,
radicalement impossible, étant donné l'état de nos sources.

Néanmoins, avec un courage inlassable, les tentatives
furent continuées. Après Strauss, de nombreux historiens se

sont essayés à la tâche. En France les Renan, les de
Pressensé, les Albert Réville ; dans la théologie de langue
allemande, les Théodore Keim, qui a conduit le travail plus haut
que tous les autres, les Hase, les Bernard Weiss, pour ne pas
rappeler d'autres œuvres également considérables. Mais ces

études elles-mêmes ont par leurs qualités même mieux
accentué les difficultés de la tâche, en montrant les
nombreuses questions qui surgissent comme des problèmes à

résoudre, si l'on entend sous le nom de vie de Jésus une
biographie au sens exact et littéraire de ce mot.

Il me paraît évident qu'ainsi posée la question ne peut être

que négativement résolue. En effet, pour être possible et à

peu près complète, une biographie suppose connus ou con-
naissables trois ordres de matières : les faits principaux qui
dessinent le héros, la chronologie de sa vie et le théâtre où
se passent les principaux actes du drame qu'il a vécu.

Or, à ce point de vue, comme le remarque Otto Schmiedel,
professeur au gymnase d'Eisenach, qui a fait sur le sujet une
très intéressante et relativement complète conférence2, et

qui se montre homme bien informé, nous sommes en ce qui
concerne Jésus de Nazareth dans une position très inférieure.
Sans doute les documents qui nous servent de sources donnent

1 J.-J. Hess, Lehre, Thaten und Schicksale unsers Herrn.3' éd., Zurich, 1817,
1 vol. in-8.

2 Ouv. cit., p. 7-13 et 36.



QUELQUES PROBLEMES DE LA VIE DE JÉSUS 411

des faits, beaucoup de faits, mais des faits reliés entre eux à

la façon des pièces d'une mosaïque par des liens où la
chronologie reste absolument vague. Les termes ordinaires : « En
ce temps-là, » « Après ces choses, » s Aussitôt, » puis les

désignations locales comme « Sur la montagne, » « Au bord
du lac, » « Dans la maison, » ne sont pas précisément des

données très éclairantes. Nous ne savons d'ailleurs ni l'année
de la naissance de Jésus, ni celle de sa mort, ni celle où

commença le ministère galiléen qui fait la principale partie de la
vie du Maître. Nous ignorons la durée exacte de son activité.
Aussi Schmiedel donne-t-il sa conclusion personnelle dans
cette thèse, à laquelle personne ne reprochera de se perdre
dans les à peu près : « Aucun homme animé de l'esprit
scientifique ne peut écrire quelque chose comme une biographie
de Jésus L »

Longtemps avant Schmiedel, en 1874, trente ans après son

classique ouvrage et même après sa seconde Vie de Jésus,
écrite pour le peuple allemand, Strauss ne déclarait-il pas
dans le livre2 qui fut son testament que nous ne savons rien
sur le Christ sinon qu'il est né et qu'il est mort

Mais personne n'a plus scientifiquement indiqué les extrêmes

difficultés de la tâche que l'éminent théologien de

Strasbourg, Edouard Reuss, qui motivait ce que j'appellerai encore
son scepticisme clans les termes suivants3 que sans doute

depuis le jour où il disait ses hésitations ont très sérieusement

corrigés les progrès des études historiques, mais qui
néanmoins montrent très nettement les obstacles à vaincre :

« Je me borne à rappeler que les évangiles ne parlent que
d'une période relativement très courte de la vie de Jésus, et
dans cette période il m'a été impossible jusqu'ici de découvrir
un changement quelconque dans ses idées et ses enseignements,

soit dans le sens d'un progrès qu'il aurait eu à faire,

1 Ouv. cit., p. 36.
2 Der Alte und der neue Glaube. Strauss, Gesammelte Schriften, vol. VI,

p. 50-52.
3 Ed. Reuss, Histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique, 3e éd.,

1864. Préface, p. xvi. Voir aussi les p. xvn et xvm.



412 PAUL CHAPUIS

soit surtout, comme on l'a prétendu naguère, dans le sens
d'un mouvement rétrograde, d'une chute. »

On reconnaît bien là la très sage prudence du savant qui
veut être ce historien et rien qu'historien », auquel on ne

reprochera jamais les affirmations hasardées.
En soi, ce scepticisme n'est pas un mal, à condition de rester

dans de justes limites ; il pousse à des recherches
minutieuses, il participe à tous les bienfaits du doute scientifique.
Ainsi avec peine et dur labeur, la forêt est défrichée et
souvent la hache des bûcherons qui doit rendre la marche plus
sûre note plus exactement toutes les aspérités de la route et

aujourd'hui, si nous nous rendons mieux compte des conditions

que doit remplir une vie de Jésus digne de ce nom, nous
en voyons également plus nettement l'impérieuse nécessité.
Si les problèmes se multiplient, ils se clarifient aussi et se

posent avec une netteté plus grande.
Néanmoins, cela dit, en présence des études faites et des

résultats acquis, le scepticisme de Reuss, qu'expliquent peut-
être les circonstances du passé et surtout celui plus récent et

plus accentué d'Otto Schmiedel, ne se justifient plus complètement.

Laissant de côté la notion de biographie au sens complet,

il est pourtant, de nombreux faits le prouvent, possible
d'écrire la vie d'un héros, alors même qu'on ignorerait et la
date et le lieu de sa naissance. Dans le cas particulier, cette
naissance peut être approximativement fixée et si Jésus n'est
probablement pas né à Bethlehem, comme l'affirme une
tradition sur laquelle un texte d'Esaïe ' pèse de tout son poids,
il est permis de dire avec une probabilité suffisante qu'il
naquit à Nazareth2, comme le font maints historiens contemporains.

Ce ne sont là que des détails, utiles, intéressants,
désirables à coup sûr, mais nullement indispensables à l'histoire

d'une individualité de haute envergure. Que devient
l'histoire, je vous prie, si ce sont là choses nécessaires à son

déploiement Dans la plupart des cas, nous ne connaissons
les faits qu'imparfaitement et, sans vouloir solliciter les textes

« Esaïe VII, 14.
2 Cf. Mat. II, 1 et II, 2*2 ; Luc II, 39, etc.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 413

à la façon d'un Renan, je dirais volontiers que toute histoire

suppose la conjecture, qu'il n'y a guère d'histoire sans une

part de conjecture. Très rarement elle s'offre à nous sous la
forme de minutes de chancelleries ; partout, dans l'histoire
ancienne, comme dans la moderne, les lignes inachevées, les

points obscurs sont nombreux et si on prétend la faire là
seulement où tous les matériaux sont complets et partant
clairs, ce n'est pas à la vie de Jésus qu'il faut renoncer, c'est
à l'histoire en général.

En revanche, ce qui est indispensable à la construction
historique, c'est de pouvoir saisir et pénétrer l'esprit du

personnage qu'on essaie de mettre en relief; le temps au milieu
duquel il a vécu, le but qu'il s'est proposé, la semence
intellectuelle ou morale qu'il a répandue, l'impression qu'il a laissée

à ses contemporains et autres rayons analogues, et cela,

nos sources, malgré leurs imperfections possibles, nous le

donnent assez clairement pour que notre incessant labeur
puisse dessiner la personnalité de Jésus et de son œuvre. Ma

conviction procède-t-elle de l'ignorance ou d'un optimisme
scientifique exagéré? Je ne sais; mais plus je pénètre les

questions, plus je suis convaincu, malgré les difficultés à

vaincre, qu'une vie de Jésus est possible et que même,
scientifiquement parlant, nous connaissons le Maître d'une façon

plus réelle et plus précise que ne le connaissaient nos pères,

plus profonde aussi à quelques égards.
Et pourtant le scepticisme de Reuss et de ceux qui pensent

comme lui n'est qu'une défiance d'historien, si on le compare
à celui que représente aujourd'hui l'extrême gauche de

l'école hollandaise qui, dirait-on, a fait la gageure de montrer
la critique par la négation des plus certaines évidences. Elle
est représentée par les Pierson et les Naber, par exemple, et

a poussé sa passion des négations jusqu'à réduire l'existence
même du fils du charpentier à un mythe. C'est Strauss,
moins la rigueur logique de l'hégélianisme. On fait du
christianisme, un peu à la façon de M. Havet, l'éditeur de Pascal,

une création de la philosophie gréco-romaine ' ; on cherche
1 0. Schmiedel, ouv. cit., p. 8-13.



414 PAUL CHAPUIS

ses origines dans les milieux que représente la philosophie
de Sénèque, qu'une tradition très postérieure mettait en relation

épistolaire avec l'apôtre Paul. Philon d'Alexandrie et

l'influence de ses idées spéculatives et morales sont également
appelés au conseil. Contrairement, je crois, à toutes les lois
connues, ici les idées, la doctrine, les systèmes auraient
projeté, sans autres facteurs appréciables, la création mythique et

peu à peu se serait formée à l'aide de l'Ancien Testament
d'un côté, qu'on veut bien encore laisser ou faire agir, et
d'autre part avec certaines notions empruntées au paganisme,
le mythe de la personne de Jésus.

Cette conception étrange, scientifiquement incompréhensible

et au fond des choses à base spéculative et non pas
historique, est intimement liée à la seconde thèse de l'école, dont
le professeur Steck, de Berne, est un représentant1, et qui
nie, du moins en général, l'existence historique de l'apôtre
des Gentils et dès lors l'authenticité des quatre grandes
épîtres, qui depuis Christian Baur avait paru l'assise solide
et inébranlable du paulinisme. Notons pourtant que
plusieurs des représentants les plus distingués de cette école

hollandaise, Looman, van Manen et Steck, s'ils nient le
caractère historique des lettres de Paul, admettent néanmoins,
et cette concession est énorme, l'existence de Jésus de

Nazareth.
Cette ultra-critique hollandaise qui aboutit aux négations

d'un scepticisme qui se déchire lui-même a été vigoureusement

attaquée et réfutée en Allemagne2 par Holsten et en
Suisse par Schmiedel, de Zurich, et la conclusion extrême
de l'école qui seule nous intéresse ici, la négation de l'existence

de Jésus lui-même se heurte, en dehors même des

écrits du Nouveau-Testament aux données les plus expresses
de l'histoire.

Je ne parle pas du texte connu des antiquités de Josephe

1 Steck, Der Galaterbrief nach seiner Echtheit untersucht. Berlin, 1888.
2 Protestant. Kirchenz-eilung, 1889. Hülsten, Kritische Briefe über die neueste

paulinische Hypothese. Voir aussi Lipsius et Schmiedel dans le Handkommentar

zum N -T.,



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 415

(XVIII, 3-3) qui nous parle du maître comme d'un homme
« qui fut un sage » si toutefois on peut l'appeler de ce nom. Ce

texte dans son entier, d'après l'avis des hommes les plus
compétents n'est pas de Flave Josephe, mais une interpolation

postérieure que paraît avoir faite un chrétien. Il ne

paraît pas dans les œuvres de l'historien avant 3251.

En revanche le même auteur nous parle de Jésus dans un
autre passage, authentique celui-là, du même ouvrage où il
nous dit (XX, 9,1) : « Le grand prêtre Ananus fit comparaître
devant son tribunal, Jacques, le frère de Jésus, celui qu'on
dit le Messie. » Voilà le vrai point de vue de l'écrivain qui
est un juif et non pas un chrétien et qui se borne ici à

rappeler l'opinion populaire ou du moins chrétienne sur la
messianité de Jésus. Ainsi à la fin du premier siècle, entre
85 et 95, la personne de Jésus et l'opinion chrétienne sur sa

personne sont déjà mentionnées par un écrivain étranger à

la foi évangélique.
Au commencement du second siècle, vers 116 environ,

Tacite dans ses Annales® place le crucifiement sous Ponce

Pilate et ajoute que l'exécrable superstition chrétienne s'était
répandue non seulement en Judée, lieu d'origine du mal,
mais jusqu'à Rome même. Ce témoignage est indubitable et

fait remonter la mort de Jésus sous le règne de l'empereur
Tibère, alors que Ponce Pilate était procurateur de Judée.

A la même époque un autre historien romain, Suétone, en
120 environ, dit les mêmes choses et les dit dans le même

esprit que Tacite: dans sa vie de Néron (chap. 18) il écrit:
afflicti suppliciis Christiani, genus hominum superstitionis
novse et maleficse.

Enfin on connaît la lettre de Pline le jeune, gouverneur
de Bythinie qui en 112 ou 113 écrivait à l'empereur Trajan
au sujet de la large extension que prenait le christianisme

1 0. Schmiedel, ouv. cit., p. 10.
2 Tacite, Annales, XV, 44-: Auetor (Christianorum) nominis ejus Christus,

Tiberio imperitante per procuratorem Pontium Pilatum supplicio affectus erat,

repressaque in prœsens execrabilis superstitio rursum erumpebat non modo per
Judeam, originem ejus mali, sed per urbem etiam....



416 PAUL CHAPUIS

dans la province dont il était chargé. A la différence de

Suétone et de Tacite il parle plutôt avec une sympathie
réservée de la « nouvelle superstition » encore religion
illicite dans l'empire et dont les adhérents chantent à Christ
des hymnes comme à un Dieu1.

Vers 150 enfin, Justin Martyr nous parle des mémoires des

apôtres qu'il appelle des évangiles, Marcion constitue son

canon spécial, faits qui, entre mille, annoncent et supposent
l'existence historique de celui dont la croix a vaincu le
monde ancien. En 180, Celse, ce grand contradicteur des

chrétiens, connaît toute une littérature chrétienne et déjà
s'attaque à certains caractères et à certains faits de la vie de
Jésus. A la fin du premier siècle encore, vers 96, Clément
romain cite dans sa lettre aux Corinthiens, l'épître de Paul
aux Domains et celle à l'église de Corinthe et ces épîtres
elles-mêmes du hardi missionnaire sont remplies de Christ
et font ici et là des allusions à ses paroles ou aux faits de sa

vie.

Malgré ce scepticisme outré de l'école hollandaise, qui ne

me paraît avoir dans les faits aucune base sérieuse, la vie de

Jésus, si l'on entend sous ce nom, non pas une biographie,
mais un tableau qui dessine son cadre et son œuvre au

moyen des renseignements que nous possédons apparaît de

plus en plus possible. Edouard Reuss ne voyait pas dans les

sources où nous puisons cette vie les progrès successifs de

l'œuvre et de la personne. Aujourd'hui une étude plus
approfondie semble les indiquer avec une précision plus ou
moins grande.

Sans entrer ici dans de trop nombreux détails et en ne

nous en tenant qu'aux traits généraux, il est aisé, je crois, de

distinguer dans l'œuvre du Christ, par exemple, trois périodes
distinctes: tout d'abord le ministère galiléen proprement dit
avec l'établissement de Jésus à Capernaum2. Ses succès et sa

popularité vont croissants et il envoie en mission dans le

1 Punii epistolae, liv. X, epist. 96: stato die (ou solis die) ante lucem convenire,

carmenque Christo quasi Deo, dicere secum invicem.
2 Mat. IV, 12, 13,23.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DK J.SUS 417

territoire exclusivement juif1 ses douze apôtres. C'est l'apogée
de son œuvre, l'heure où elle promet de grandes moissons
et encore de grandes espérances. Le retentissement qu'elle a

dans le peuple parvient aux oreilles d'Hérode Antipas2 qui
attribue cette agitation populaire à Jean-Baptiste que le

tyran avait décapité et que sa superstition ou celle de son

entourage s'imagine être ressuscité.
Ce fait clôt la première période du ministère de Galilée.

Depuis ce moment, le maître se tient sur ses gardes et en

général évite les territoires soumis au monarque. Il vit et

agit en dehors de la province et vit dans les régions
septentrionales, aux environs de Cesaree de Philippe3, dans ceux de

Tyr et de Sidon et ne fait plus que de très courtes apparitions

en Galilée4. C'est la période que Keim5 appelle avec
raison celle de la vie errante. Elle est caractérisée non
seulement par les précautions prises par le Maître à l'égard
d'Hérode, mais par sa rupture définitive avec les Pharisiens
et le parti des théocrates en général, qui se produit à propos
des lois dites de pureté, interprétées par le rigorisme pharisien6.

A partir de ce moment la faveur populaire abandonne
Jésus et aux approches de la Pâque, à peu près seul avec les
Douze il quitte les régions du nord, longe la frontière gali-
léenne, puis la Perée7 et se dirige à petites journées vers la

capitale. Là il exerce un ministère d'à peu près une semaine

qui s'achève par son arrestation et la catastrophe finale.
Voilà pour le cadre extérieur que j'ai esquissé à grands
traits.

Si l'on veut bien pénétrer un peu dans le détail des faits,
je crois que l'impression de Reuss qui ne voyait dans le

tableau de Jésus que donnent les évangiles, aucun progrès,
n'est pas absolument exacte.

Aussi bien que chez l'apôtre Paul, il est possible de marquer

chez le Maître une évolution, c'est-à-dire un progrès de

la pensée, un élargissement des horizons que je ne veux

i Mat. X, 5. - 2 Marc VI, 14-29. — ¦' Marc VI, 30; VII. 24; Vili, 27. — * Marc

Vili, 22; VII, 1 ; IX, 33. — s Th. Keim, Geschichte Jesu von Namra, vol. II. —
s Marc VII, 1-23. — ' Marc IX, 30; X, 1 ; Marc XI, 1.



418 PAUL CHAPUIS

noter ici rapidement que par deux exemples principaux.
Il y a, tout d'abord, modification du point de vue en ce

qui concerne la manière d'envisager la loi, l'antique Thorah
du mosaïsme.

A l'heure où Jésus prononce l'essentiel du discours (Mat.
V-VII) qu'on est convenu d'appeler le sermon sur la
montagne et qu'on désignerait mieux en le nommant les prédications

sur les monts, c'est-à-dire à peu près au milieu de la

période galiléenne, le Maître désigne et marque son attitude
en face du code mosaïque en disant son mot fameux : « Je ne
suis pas venu abolir mais accomplir1 » et l'on voit par la
suite du discours que cet accomplissement n'est pas celui
qu'implique la justice pharisienne avec son rigorisme légal
et sa tradition juridique, mais celui qui se conforme à un
nouvel idéal, à une nouvelle notion de justice qui s'appelle
la justice du Royaume des cieux2? Mais aux yeux de Jésus, à

l'heure où il parle, cette justice nouvelle qu'il appelle celle
du Royaume, n'abolit nullement celle du code mosaïque; au
contraire elle la réalise autrement et mieux que ne pouvait
le faire la notion juridique et extérieure du pharisaïsme. Le

Maître, en un mot, entend accomplir la loi en la spirituali-
sant, en l'interprétant non pas selon la lettre, mais selon

l'esprit comme le montrent clairement les exemples qu'il
donne3.

Dans ces exemples (aumône, prière et jeûne), il oppose
constamment la pratique pharisienne extérieure à une

pratique intérieure, spirituelle, qui a pour centre ce que le

quatrième Evangile appellera plus tard l'adoration en

esprit et en vérité. Ailleurs dans ces mêmes développements4,

parlant des commandements légaux et traditionnels
(meurtre, adultère, serment, amour du prochain) il remontera

toujours de l'acte matériel à l'intention et placera dans

l'intention elle-même la qualité et la valeur morale ou immorale

de l'acte.
C'était là une manière profonde et morale d'interpréter le

1 Mat. V, 17. — 2 Mat. V, 21 ; VI, 1. — 3 Mat. VI, 2-18. — * Mat. V, 21-48.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 419

code qui assurément contraste du tout au tout avec les
habitudes juridiques et morales des anciennes écoles. Mais plus
tard, l'expérience aidant, Jésus est devenu sinon plus précis,
mais plus radical, de telle sorte qu'il n'aurait plus guère

pu adopter la formule de Mat. V, 17. Celle-ci ne représente plus
complètement sa pensée. Il a fait et des réflexions et surtout
des expériences.

Nous le voyons agir très librement à l'égard des lois
sabbatiques. Il guérit ce jour-là; il laisse arracher des épis et
défend courageusement ceux qui le font1. La logique
pharisienne eût pu aisément lui répondre, non pas seulement en
se fondant sur la tradition légale, mais même en s'appuyant
sur les textes précis de la loi, extrêmement sévère dans

quelques-unes de ses parties pour les violateurs du sabbat2.

On voit en un mot que le respect du Maître à l'égard de la
loi est assez large, assez spirituel pour en transformer et en

atténuer l'application. Il y adone chez lui, dans cette période
de sa vie, un progrès qui ne lui permet que très largement
l'étroite conception des temps passés. Avec ce progrès, ce

respect, comme il arrive à tous les réformateurs, tout en
demeurant pour le fond des choses important, aboutit, sinon
à proclamer l'abolition de la loi, comme le fera l'apôtre Paul,
du moins à regarder avec une sorte d'indifférence la conduite

qui s'éloigne du texte légal.
Cette situation, indice d'une évolution croissante, est notée

dans la scène des dernières semaines du ministère qui nous
montre le Maître, en présence d'une délégation des théocrates,
discutant avec eux et se séparant d'eux à propos des

préceptes de pureté legale3. Ici décidément l'antithèse des deux

points de vue est complète. Les représentants des théocrates
veulent une littérale et scrupuleuse interprétation des ordres
du Lévitique4, Jésus s'en tient à une interprétation si
spirituelle qu'en fait elle abolit ces préceptes eux-mêmes et l'on
comprend que cet incident ait provoqué la scission de Jésus

et des chefs de la théocratie, suivis en cela par l'immense

1 Marc II, 1-12, 23-28. - 2 Nomb. XVI, 32. - 3 Marc VII, 1-23. — « Lév. XI, 38.



420 PAUL CHAPUIS

majorité de l'opinion juive qu'ils tenaient sous leur sceptre.
Une semblable évolution que marque particulièrement

bien M. Stapfer1 de Paris et déjà la vie de Jésus de Hase2 est

constatable dans la position que prend le Maître à l'égard
des païens.

Durant une très large partie de son ministère, il reste
résolument sur le terrain de la théocratie et de ses habitudes

reçues, de sa mentalité générale. Ainsi, lors de la guérison
de l'esclave du centenier de Kapharnaûm, il s'étonnera de la
foi de ce prosélyte qu'il n'aurait crue possible que chez un
fils d'Israël3; et un peu plus tard, dans les commencements
de la seconde moitié de son ministère, il enverra en mission
ses douze apôtres, en leur recommandant de ne pas aller sur
les terres qu'occupe la gentilité4 pas plus que chez les

Samaritains, et encore plus tard, lors de sa retraite dans les

districts de Tyr et de Sidon, à la recherche de l'incognito, se

trouvant dans la chambre qu'il avait louée5, en présence des

supplications d'une mère païenne, ses principes lui
recommandent de refuser la requête de la suppliante et même de

lui adresser en langage populaire l'épithète dont le fils
d'Israël se sert à l'égard du païen6 et ce ne sont que les

instances de la suppliante qui à la fin remportent la victoire
sur la théorie reçue et ouvrent à Jésus les horizons infiniment

larges de l'accession des païens au royaume de Dieu,
dont jusque là la pensée avait à peine effleuré son esprit.
A la fin du ministère, dans les dernières semaines, cette
vision sera si claire et si nette qu'en plusieurs paraboles, il
proclamera, comme résultat de son expérience, et la rejection
d'Israël et l'entrée des Gentils dans le royaume qui va venir7.
Ici encore, mieux que je ne puis le noter dans cette rapide
esquisse, l'évolution du Maître, ses progrès, le développement

de sa pensée religieuse sont à mes yeux parfaitement
indéniables.

1 Ed. Stapfer, Jésus pendant son ministère, 2e édit., 1897.
2 Hase, Geschichte Jesus. 1876.

3 Luc VII, 9. — 4 Mat. X, 1. — 5 Marc VU, 24 et suiv. — 6 Marc VII, 22. —
1 Marc XII, 10.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 421

Une étude attentive de nos synoptiques fera des constatations

analogues sur maint autre point. Je ne fais que signaler

le plus intéressant de tous, celui des prévisions de Jésus

au sujet de sa mort. Celle-ci n'est point un axiome décidé
dès l'origine de sa carrière, comme le feraient croire quelques

représentations postérieures, mais un événement que

peu à peu montrent les faits. La première partie du ministère
galiléen est pleine d'espérance et de joie; mais bientôt se

dessine l'opposition de plus en plus violente et celle-ci fait
de jour en jour monter à l'horizon du Maître le pressentiment,

puis la certitude de sa mort qu'après des luttes
intérieures, dont la tradition n'a conservé qu'un faible mais
suffisant écho, il envisagera, selon la nature même de sa piété,
comme un fait voulu de Dieu et qu'il accepte.

En un mot, on le voit par ces quelques traits, l'image de

Jésus, telle que nous pouvons la saisir n'est point cette
personnalité immuable que voyait Edouard Reuss, mais bien

une personnalité vivante qui se meut, vit et marche devant

nous, si bien que je puis dire, avec une conviction que fortifient

des études toujours renouvelées et plus précises, que
l'évangile de Luc a dit une vérité que confirment les
observations que nous venons de faire, alors qu'il écrit que Jésus

a crû en stature, en sagesse et en grâce1, comme d'ailleurs
beaucoup des enfants des hommes, sinon tous, hélas i Je ne
nie point les difficultés de la tâche, mais elle est pourtant
réalisable et de plus en plus réalisable, à condition qu'on se

contente de dessiner un caractère, une personnalité, ce qui est

l'essentiel, et qu'on renonce aux prétentions d'une biographie,

qui supposerait infiniment plus de données chronologiques

et autres que ne nous en donnent nos synoptiques, en

dernière analyse les seuls documents qui réellement méritent
le nom de sources de la vie de Jésus.

» Luc II, 52.



422 PAUL CHAPUIS

II

Cette impression, par laquelle je viens de conclure a été

particulièrement fortifiée chez moi par la lecture de l'ouvrage
de Barth et par celui sinon plus complet, ce n'est qu'un
opuscule, mais par certains côtés plus pénétrant d'Otto
Schmiedel. J'ai lu le premier en première édition et j'ai relu
la seconde qui vient de paraître sans modifications
essentielles. Peut-être trouvons-nous dans la dernière édition ici
et là des vues un peu plus nettes. C'est cet ouvrage en tous
cas que je prendrai pour guide en ce qui regarde la division

de cette étude. Ce livre reconnaît en substance six
problèmes principaux, donc six questions auxquelles doit
spécialement s'appliquer une vie de Jésus: la question
des sources, la prédication du royaume de Dieu, Jésus et
l'Ancien Testament, les miracles de Jésus, ses prédications
eschatologiques, la mort et la résurrection du Maître, enfin
la conscience qu'eut Jésus de lui-même.

Peut-être M. Barth multiplie-t-il inutilement les questions,
dont quelques-unes ne me paraissent guère mériter ce nom
de problèmes. C'est ainsi que les pages consacrées à Jésus et

l'Ancien-Testament, malgré le réel intérêt qu'elles présentent
ne sont pas sérieusement et nettement un problème, il ne

me le semble pas du moins, et l'écrivain introduit dans son

sujet des questions qui concerneraient plus tôt la position de

Jésus en face de la Thorah. Ensuite, avec les différences de

son individualité, le Maître a usé de l'Ancien Testament,
somme toute, comme Paul et les premiers chrétiens, et il n'y
a pas là un problème spécial à la vie de Jésus. Sans doute

encore, ce sujet, comme celui de la mort et de la résurrection

de Jésus, comme d'autres questions encore, présente
peut-être des possibilités de solutions, diverses dans une
certaine mesure; mais la diversité spécifique et profonde ne
tient pas ici aux faits de l'histoire, mais à l'interprétation
que donnent de ces faits, je ne dis pas les a priori, mais les

influences de la christologie dogmatique, très sensibles me
paraît-il, c'est un défaut, dans le livre de M. Barth. Mais,



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 423

somme toute, ces questions sont, de leur nature, assez péné-
trables pour ne pas constituer historiquement un problème
avec la part d'inconnues qui caractérise cet ordre de
questions.

Peut-être encore, et ceci est un détail tout à fait minime,
serait-il permis de souhaiter au livre si intéressant de M. Barth
un ordre un peu différent. Si par exemple, j'eusse traité cette
matière avec le cadre du professeur de Berne, j'aurais préféré
dans des présuppositions que cette étude fera comprendre,
réunir en un seul groupe la prédication du royaume et les

prédictions eschatologiques.
Sans discuter d'ailleurs ces questions méthodologiques,

sur lesquelles varient naturellement les écrivains, je
limiterai ici les problèmes de la vie de Jésus à deux questions

principales qui me paraissent renfermer toutes les

autres.
La première, sans la solution de laquelle on ne saurait

aborder, même de loin, une vie de Jésus, est celle des miracles

que la tradition synoptique prête au Maître. On peut sans

doute, comme l'a fait Keim1 et tout récemment Holtzmann2
discuter historiquement chaque fait particulier, sans aborder
préalablement le principe lui-même et laisser aux lecteurs
le soin de tirer des conclusions plus générales. Mais, dans
tous les cas, à ce problème qui est bien réellement un
problème et un problème unique et spécial à la vie de Jésus se

rattachent par un lien assez naturel, organique même, celui
du messianisme que M. Barth n'aborde qu'indirectement
quoiqu'il soit capital aussi, puis ceux du royaume de Dieu
et de l'eschatologie.

La seconde question, non moins importante que la
première, quoique d'une nature plus extérieure, est celle des

sources de la vie de Jésus. M. Barth la traite avec sa clarté
ordinaire, mais ne laisse pas assez voir ou du moins sentir
toute la large envergure du problème. Sa brièveté devient
une concision troublante; car cette question n'est pas seule-

1 Th. Keim, Geschichte Jesu von Nazara. 3 vol. 1867-72.
2 Holtzmann, Leben Jesu. 1 vol. 1901.



424 PAUL CHAPUIS

ment littéraire au sens restreint du mot, mais elle se rattache
à des faits de mentalité religieuse, qui ont pu exercer une
influence sur la manière de rapporter les faits. Si M. Barth

passe un peu sous silence cette face du problème, celle-ci a

été reprise ces dernières années dans toute sa largeur par le
très remarquable ouvrage de Wrede, professeur à Breslau,
et l'étude plus approfondie encore de Jean Weiss, de

Marburg.

Ill
Comme premier problème à résoudre, voici la question des

miracles. A mes yeux elle est inévitable. Quelques auteurs,
estimant pouvoir s'en passer, ont éludé le problème aussi
bien dans leurs pages introductives que dans l'étude spéciale
des faits. Scientifiquement parlant, j'avoue ne pas saisir
cette méthode, quel que soit l'angle sous lequel on envisage
cette catégorie de faits; de cet angle précisé et mesuré,
dépend en une très large mesure la manière de dessiner
celui qui s'appelle lui-même le Fils de l'homme, semblable
à ses frères en toute chose, si l'on en excepte la perfection
morale par lui réalisée1.

On objectera ce raisonnement devenu un lieu commun,
que c'est d'après les faits constatés et non par une théorie
sur le fait qu'il faut juger le miracle. Ce paralogisme est
insidieux ; mais il est faux, puisque le caractère prodigieux d'un
fait impose pour sa critique un jugement et qu'il est pour
plusieurs la preuve ou le témoignage d'une tradition
déformée, et d'ailleurs, qu'on le veuille ou non, chez tous les
historiens se trouve à cet égard le préjugé, aussi bien à

gauche qu'à droite, et ce préjugé est une nécessité de l'historien.

M. Barth a compris cette nécessité et nous le félicitons
pour notre part d'avoir placé cette question capitale parmi
ces problèmes divers qui préparent sérieusement une vie de
Jésus.

Otto Schmiedel, plus hardi peut-être, se borne dans son

1 Hébr. H, 17; IV, 15.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 425

•opuscule à constater la querelle religieuse et philosophique
entre partisans et négateurs du miracle. Elle dure depuis que
l'esprit humain s'est éveillé jusqu'à l'esprit de critique et de

recherche et cette durée plus que séculaire, dont le poète
Lessing fut dans notre occident un des premiers champions,
ne semble point encore arrivée à une conclusion universellement

reconnue. L'historien, comme le disait déjà Baur1,
comme vient de le répéter Harnack2 ne constate pas, ne

peut pas constater de miracles, mais uniquement l'enchaînement

des choses et ceci rompt la notion même du miracle. Il
ne peut pas davantage le constater que l'homme des sciences

naturelles, qui jamais dans ses recherches ne conclut au
miracle, mais toujours et partout cherche et trouve parfois la
loi des phénomènes. Or, sans discuter longuement ce point,
nous ne connaissons le miracle que comme un mode
d'intervention supposé de Dieu, comme une action immédiate de

Dieu, nous en ignorons la loi et si nous la trouvons le
miracle disparait ipso facto.

Ce n'est pas à dire qu'il faille dès l'abord, comme le fit
jadis David Strauss, conclure que tout récit de miracles dans
la vie de Jésus est par ces thèses mêmes dépourvu de caractère

historique, car volontiers sous l'enveloppe légendaire se

cache un fait, un récit que parfois il est possible de retrouver,
et aujourd'hui le procédé systématique de Strauss, qui
explique à peu près tous les miracles par le mythe que créa,
qu'enfanta à l'origine la communauté chrétienne essentiellement

au moyen de l'Ancien Testament, est assez généralement

reconnu comme erroné. On est étonné seulement de

voir parfois retomber dans le même sentier les exquis
commentaires qu'un maître de l'histoire, Henri Holtzmann, nous a

procurés3. Cette méthode à laquelle on n'a guère rendu la part
de vérité qu'elle mérite est à coup sûr intéressante, comme
tentative d'explication historique ; mais à tout prendre elle

1 F.-C. Baur, Die canonischen Evangelien 1847, 1er vol., p. 1-76.
2 Harnack, Das Wesen des Christenthums, 2e édit. 1900, p. 16-19.
3 Holtzmann, Hand-Commentar num Neuen Testament, l" vol. ; Die

Evangelien. 3m8 édit., 1901.

THÉOL. ET PHIL. 1903 29



426 PAUL CHAPUIS

ne vaut guère mieux, grâce à son esprit systématique, que les
méthodes du rationalisme auxquelles Strauss, comme avant
lui Schleiermacher, ont porté des coups si décisifs.

M. Barth a sur cette question des miracles de Jésus des

pages d'un vivant intérêt, mais des pages, l'avouerai-je? aux
contours indécis et flottants qui contrastent avec son ordinaire
clarté. Peut-être faut-il en accuser moins M. Barth lui-même

que l'obligation de traiter en pas même quarante pages une
matière qui, pour être complète, exigerait des volumes ; car
nulle part plus qu'en une question pareille, où tant de

préjugés nous assaillent, il est urgent d'être complet et précis.
Nulle part les brouillards traînants ne font plus de mal et

n'engendrent plus de confusion. M. Barth distingue quatre
catégories de miracles qu'il étudie chacune à part : les

guérisons, les exorcismes sensiblement ramenés à la première
classe, les résurrections de morts et les prodiges qui ont

pour objet les choses, disons plutôt la nature.
Les guérisons, analysées avec beaucoup de soin, lui paraissent

se ramener essentiellement à la faculté suggestive de

Jésus, ce qui les sort du même coup, manifestement, de

l'ordre des phénomènes miraculeux. M. Barth le sait bien,
mais oublie de le dire, en quoi il a eu sérieusement tort.
Jésus par ce don spécial qu'il a largement possédé, comme
d'autres de ses frères l'ont possédé, atteint à la fois le corps
et l'être moral du malade, l'être tout entier.

ce La ferme volonté de Jésus, nous dit l'écrivain, à laquelle
répondaient les désirs confiants des malades, agissait par le

regard, la parole, l'attitude, si puissamment sur l'état d'âme

que même les nerfs et les muscles ne pouvaient se soustraire
à cette influence, mais reprenaient graduellement ou subitement

leurs fonctions et la force vitale disparue renaissait
dans les organes des malades1. »

A tout prendre, cette représentation des guérisons opérées

par Jésus, qui stupéfiaient les foules et étaient saisies plus
spirituellement par quelques-uns, me semble exacte pourl'es-

1 Barlh, ouv. cité, p. 124.



UES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 427

sentiel, à condition qu'avec M. Barth on mette en relief le
caractère religieux de ce phénomène, car chez le Nazaréen la
racine de la vie et ses dons remontent au Père céleste.
Partout, c'est le trait spécifique et éclatant de sa piété, il sent
Dieu et son action et partout il proclame jusque dans les faits
les plus étranges l'immanence divine Sa piété n'a pas encore
la faiblesse de la nôtre ; il ne dit pas : Dieu est ici et il n'est pas
là, comme le montre l'esprit naïf et sublime de l'oraison
dominicale1. Aussi ce charisme des guérisons constitue-t-il
avec la piété de Jésus un tout organique sur lequel on ne saurait

trop insister. Le charisme est un des rayons et non le
moins spirituel de cette communion avec Dieu qu'il sentait
et affirmait d'une manière incomparable 2.

Ce don de guérison aux racines et morales et physiologiques,

il est utile de le relever expressément, s'est manifesté

après Jésus, dans l'Eglise chrétienne particulièrement.
L'apôtre Paul en parle nettement comme d'une chose existante

connue, il paraît l'avoir possédé lui-même et avoir vu dans
les communautés fondées par lui des chrétiens qui le
possédaient3. Au commencement du second siècle, l'épître de
Jacques le signale en en décrivant même les procédés
intérieurs et extérieurs4. On sait qu'ici et là, chez certaines
individualités chrétiennes, telles que les Zeller de Männedorf au
canton de Zurich et le pasteur Blumhardt de Boll, le même

phénomène s'est présenté dans la période contemporaine.
Ce que je connais à cet égard de plus curieux et à certains

égards de plus attristant, on comprendra aisément pourquoi,
ce sont les phénomènes d'un genre analogue, moins la
profondeur religieuse qui est l'âme et le véhicule de la force de

Jésus, qui se produisent parfois, paraît-il, au pèlerinage de

Lourdes et qu'en 1891, on a constaté à Trêves lors de l'exposition

de la « sainte tunique, » une relique fameuse qui sans
doute a autant d'authenticité que l'image du Christ, retrouvée
dans le suaire de Turin, dont se sont émerveillées les âmes

naïves et quelques savants chimistes non moins naïfs.

1 Luc XI, 2-4. - 2 Barth, ouv. cité, p. 122.
3 1 Cor. XII, 9 ; 2 Cor. XII, 12 ; Rom. XV, 19. — 4 Jacq. V, 14 et 15.



428 P4.UL CHAPUIS

A Treves, comme le raconte Oscar Holtzmann1, la contemplation

de cette relique, mais surtout la puissance que
l'Eglise de Rome exerce sur ses fidèles et leur crédulité ont
produit, au témoignage de docteurs en médecine allemands,
onze cas de guérison que la science médicale n'est pas en

mesure d'expliqueretvingt septcas où l'explication médicale
n'est pas totalement exclue.

De tels faits, sans parler d'autres phénomènes du même

genre rendent, me semble-t-il, outre les considérations
proprement historiques, absolumeiits certaines la plupart des

guérisons opérées par Jésus et qu'on qualifie improprement
du nom de miracles. Mais pourquoi donc, bien qu'il trouve
l'expression heureuse, M. Barth ne veut-il pas en l'espèce
entendre parler de suggestion2? Les guérisons que Jésus a

faites sont-elles des phénomènes de suggestion ou y a-t-il
dans le phénomène cet élément de surnaturel que M. Barth
paraît vouloir conserver, bien qu'il ne le dise pas clairement

Assurément dans ce domaine, qui semble très étendu et
très riche en surprises, la science, j'entends la science des

savants, physiologues ou autres, et non celle du spiritisme, ne
fait encore que balbutier et ses balbutiements me paraissent
pleins de promesses ; elle n'a pas encore, que je sache du
moins, indiqué nettement les lois du phénomène, mais elle
les cherche et surtout elle commence à étudier les faits en

essayant d'obtenir des conditions d'exacte observation, ce

qui ne paraît pas toujours aisé, vu l'entraînement des sujets
à la supercherie la plus raffinée. Mais dans ce phénomène
de suggestion me paraît se trouver, et M. Barth ne le nierait
pas aisément, le phénomène central qui, une fois élucidé
nettement, expliquera, sinon à notre cœur, du moins à notre
intelligence le puissant charisme que possédait le Nazaréen.

On le voit, je suis pour ma part absolument d'accord avec
cette méthode, à condition qu'on veuille bien noter avec une
égale insistance le caractère religieux de l'action du Maître,
comme le fait M. Barth.

1 Leben Jesu, p. 149. — 2 Barth, ouv. cité, p. 129.



QUELQUES PRPBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 429

Mais alors, et peut-être ici l'écrivain essaiera-t-il d'un autre
chemin, ces guérisons de Jésus que racontent les évangiles
synoptiques, remarquables à tous égards, propres à frapper
les hommes du premier siècle et ceux du vingtième, ne sont

plus, si l'on refuse de se payer de mots, des miracles au sens

usuel, mais d'intéressants, de frappants phénomènes suggestifs

qu'expliquera scientifiquement, le présent permet
d'espérer cet avenir, l'étude physiologique minutieuse du phénomène.

Nous n'en sommes plus, malgré quelques apparences
trompeuses, aux méthodes du défunt rationalisme. Celui-ci
cherchait les causes scientifiques ou soi-disant telles pour
annuler le phénomène miraculeux ; nous au contraire, nous
nions le miracle et cherchons les lois des phénomènes dans

ce qu'ils ont d'historique. Le rationalisme faisait de Jésus un
empirique, mâtiné d'un sorcier, qui aurait eu à sa disposition
des remèdes secrets ; nous voyons en lui le héros moral qui a

remué les consciences, dont l'action a eu un retentissement
si incalculable que souvent sa figure et ses guérisons ont été

auréolées jusqu'au miracle. Les guérisons ne sont pas des

miracles mais des phénomènes non pas scientifiquement,
mais religieusement interprêtés. Les premiers témoins d'ailleurs

ne pouvaient dans leur mentalité qu'y voir un miracle.
M. Barth a le tort de ne pas tirer cette conclusion qui me

semble pouvoir s'accorder avec ses prémisses ; peut-être, à

vrai dire, en tire-t-il une autre où le miracle est conservé ou
du moins paraît l'être. Celle que nous présentons lui
semblera sans doute appartenir à la logique des théologiens de

langue française, comme il le dit en passant. Pas si mauvaise

que cela cette logique dont on veut se débarrasser comme
d'un inutile bagage. Il serait fort désirable, en tous cas,
qu'elle devînt un privilège universel, des hommes d'Allemagne

qui souvent en ont une impeccable et de ceux de

langue française qui, volontiers, contrairement à M. Barth,
essaientvainement de voiler ou d'énerver cet intrus. Combien
de gens qui font silence sur les conclusions qu'exigent
impérieusement leurs prémisses ou qui les gazent pour eux et

pour les autres 1



430 PAUL CHAPUIS

Aussi reprocherai-je au professeur de Berne sa conclusion
finale qui me semble incomplète, étant données les prémisses
posées. « Jésus, écrit-il, a pu faire des miracles à l'égard des

malades, parce qu'il était le saint de Dieu *, » ce qui appellerait

cette affirmation aussi douteuse que hardie, que si par
la grâce de Dieu, un homme atteint la perfection morale, il
pourra faire ce que M. Barth appelle des miracles. Il me
paraît, au contraire, que la conclusion qui se dégage des pages
intéressantes dont je viens de parler serait plutôt quelque
chose comme ceci : Ainsi Jésus a pu guérir des malades par
le charisme spécial qu'il possédait et qu'il a mis en rapport
intime avec sa piété où le spectacle de la douleur humaine
réveillait les énergies de sa miséricorde.

Après les guérisons, les exorcismes que les Evangiles prêtent

au Maitre en grande abondance. Ici, nous serons brefs,
car en ce point spécial M. Barth est généralement très net.

Au fond des choses, le principe, la force d'où découle le

pouvoir exorciste est le même que celui du charisme de
guérison. Ici comme là, Jésus, comme dans les cas précédents,
agit par sa parole et l'attitude de sa personnalité qui exprime
l'énergie de sa volonté2. Mais l'écrivain pénètre plus profond
encore, en ce sens qu'à ses yeux, comme aux nôtres, le
démonisme répond au groupe infiniment large des affections
physico-mentales, nerveuses et neurasthéniques, qui dans
leurs formes se diversifient à l'infini. L'antiquité juive comme

l'antiquité païenne attribuait ces maux comme d'autres
encore à l'action d'un ou de plusieurs démons ou esprits infernaux

et, selon l'auteur, Jésus ne s'est pas accommodé à la

croyance populaire, mais l'a partagée comme une des
mentalités de son époque. <r Jésus n'est pas venu, nous dit-il en

substance, pour avancer les sciences naturelles et devancer
les résultats de la physiologie contemporaine, il a partagé la
commune croyance de son peuple et a agi, à l'égard des

possédés, en conséquence3. »

Dans un sens moins précis, grâce à la nature même des

1 Barth, ouv. cité, p. 124. - 2 Id., p. 133. - 3 Id., p. 132, 133.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 431

choses, M. Barth parie des résurrections de morts et des

miracles qui ont pour objet les choses de la nature :

multiplication des pains, noces de Cana, apaisement de la tempête
du lac, marche sur les eaux, pêche miraculeuse. Il les admet
tous comme des faits historiques aussi bien que la conception

surnaturelle, la résurrection et l'ascension de Jésus dans

la représentation qu'en fournissent nos Evangiles. L'auteur
les donne, et nous l'en félicitons, sans longues, ni tortueuses
explications. A peine ici et là un mot qui tente d'ouvrir
l'horizon des possibilités, un essai de comprendre et de faire
comprendre. Ainsi, à propos des résurrections de mort : « la
volonté de Jésus est une avec celle du Père dans les cieux et
de même que Dieu en tant que créateur de l'homme entier
l'a devant les yeux même après la mort, de même pour Jésus

l'homme entier est l'objet de son activité miséricordieuse,
même alors qu'il se représente l'âme du trépassé comme
descendue au séjour des morts1. »

Il dira dans un sens analogue à propos de la multiplication
des pains2 : « Le motif du miracle est l'amour

miséricordieux de Jésus en face de la misère matérielle ; mais cette
fois ce n'est pas la maladie d'un individu qui est en cause,
mais la faim d'une multitude qui compte plusieurs milliers.
Jésus pour secourir emploie le moyen extérieur du pain,
comme ailleurs il use de l'imposition des mains ou de la
salive. Il multiplie, qu'il s'agisse de la quantité ou de la force

nutritive, en rompant et partageant le pain. »

Nous ne dirons pas que des considérations de ce genre
soient particulièrement lumineuses. Ce sont plutôt des

homélies intéressantes et bien pensées, mais qui, au fond des

choses, ne répondent pas à la question que se pose tout
homme en face des miracles : Comment cela peut-il se faire
Nous ne chicanerons pas le sympathique professeur sur ce

point, mais il nous permettra de lui dire que cette manière
de parler, ces considérations qui ne répondent pas à la

question ressemblent à une façon de l'éluder et posent

* Barth, ouv. cité, p. 135. — ' Id. p. 138.



432 PAUL CHAPUIS

devant les esprits réfléchis une multitude de questions et
d'objections. Nous n'entrerons pas dans ce domaine de la
philosophie religieuse, condition de l'histoire évangélique.
M. Barth, au nom de la sienne que je ne saisis guère, admet
la réalité historique du miracle ; nous ne l'admettons pas,
entre autres parce qu'il me paraît peu en harmonie avec la
piété de Jésus lui-même, et, si l'on me permet de hausser le
ton, indigne du Dieu de l'Evangile.

M. Barth définit le miracle comme un événement1 qui par
son contraste avec le cours ordinaire des choses attire notre
attention sur la cause première des choses, sur Dieu. Je

doute que Jésus, à lire la parabole du riche et de Lazare2,
eût souscrit à ce sentiment et je crois plus réellement historique

et plus vrai de conclure en admettant dans les récits
évangéliques des sédiments miraculeux, que n'explique en

général pas ou qu'explique mal la théorie mythique de David
Strauss, mais dont rend assez bien compte entre autres la
théorie légendaire; car la légende, c'est l'histoire amplifiée.

Nous passons sans transition à un second et important
problème de la vie de Jésus, à la façon dont le Maître a compris

le Royaume de Dieu qui est le centre de sa prédication
et de sa pensée et qui me paraît en intime rapport avec ses

affirmations eschatologiques.

IV

M. Barth a sur ce problème un très intéressant chapitre.
Mais notre but dans cette étude est surtout de mettre en

relief le point de vue qu'a développé J. Weiss de Marburg et

qui dès lors a été adopté pour l'essentiel par Bousset de

Göttingue et aussi par Wernle de Bâle, entre autres. Je n'aurai
garde d'oublier le professeur Stapfer de Paris qui dans ses

remarquables études sur le ministère de Jésus a mis en
évidence une conception semblable3.

On ne fera tort à personne, qu'on me permette ces indications

littéraires, en rappelant que J. Weiss est l'auteur qui, le

1 Barth, ouv. cité, p 119. - 2 Luc XVI, 30. — 3 Ed. Stapfer, ouv. cité.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 433

premier, à peu près, a réellement formulé cette façon
d'entendre les choses. En 1892, si je ne fais erreur, il publiait une
première édition de son livre, qui, comme cela arrive volontiers,

exagérait peut-être certains contours de la notion
eschatologique. Ces traits ont été heureusement corrigés dans la
seconde, dont je parle.

Si l'on veut se rendre compte des origines de la pensée, on
la cherchera et la trouvera sans trop de peine dans la théologie

de Ritschl, qui, malgré certaines lacunes évidentes,
relatives, entre autres, à la théorie de la connaissance, a

exercé une si féconde influence sur le mouvement théologique

et surtout, ce qui est mieux encore, sur la vie de

l'Eglise par le moyen des pasteurs, des penseurs et des

historiens qui s'en inspirent.
On sait que chez Ritschl, la notion du Royaume de Dieu

constitue le centre vital de son système dogmatique ; mais,
en fait, comme l'a de bonne heure remarqué Weiss son
disciple, et ceci ne saurait que donner raison à ce dernier, le

grand théologien de Göttingue a au fond deux notions du

Royaume de Dieu qui se succèdent dans son système1. La
première, qui est au fond la vraie notion ritschlienne, est la
notion dogmatique, cette haute et moderne pensée, par
laquelle Ritschl présente l'Evangile à nos générations
modernes désemparées. A côté de cette notion, en sous ordre,
est la notion historique, celle des Evangiles que le théologien

essaie tant bien que mal, plutôt mal que bien, d'accommoder

à sa théorie. De ce conflit, très vivement senti par
Jean Weiss, est sortie son étude remarquable sur le Royaume
de Dieu tel qu'il se présente dans la pensée de Jésus.

Et ici, en tout premier lieu, aucun lecteur sérieux ne
résistera à un sentiment d'admiration pour la manière dont
J. Weiss comprend l'histoire. Il la prend, dirais-je, le plus
sérieusement possible, sans vains contours et détours, en

essayant de donner une exégèse des sources qui soit
vraiment historique. Les comparaisons qu'il établit entre nos

1 J. Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes. 1 vol. 1900. Préface, p. V.



434 PAUL CHAPUIS

divers synoptiques pour essayer de retrouver les logia les

plus primitifs du Maître, sont merveilleuses de précision et
de clarté et ce qui dessine peut-être J. Weiss, ce n'est pas
tant l'historien que l'exègète. On a le sentiment que celui-ci
est derrière celui-là et de là procède, je crois, cette sensation
de sécurité et non d'inquiétude avec laquelle on le suit. Nous

avons déjà cru remarquer ces mêmes qualités historico-scien-
tifiques dans la huitième édition du commentaire Marc-Luc
de la collection Meyer qu'en 1892 J. Weiss publiait en
collaboration avec son père, B. Weiss, un des maîtres de la critique
contemporaine des synoptiques.

Ici, par raison de brièveté et conformément au but de cette

étude, nous ne nous astreindrons pas directement au texte
du livre de J. Weiss qui étudie d'abord dans l'Ancien Testament

la notion du Malcuth ou Royaume de Dieu, puis dans

l'apocalyptique, chez Henoch, dans les livres IV Esdras et

Baruch, puis dans l'Assomption de Moïse et l'Apocalypse du
Nouveau Testament. L'auteur incline à voir dans l'antithèse

qu'a formée l'idée du Royaume entre royaume de Satan

et Royaume de Dieu une influence du parsisme, un point sur
lequel nous ne saurions nous prononcer en connaissance de

cause.
Après cette introduction nécessaire, l'ouvrage s'arrête avec

détails aux nombreux sujets qu'appelle cette idée du Royaume
dans la prédication de Jésus.

Qu'on nous permette d'exposer rapidement la pensée
essentielle de cette étude et, pour me faire comprendre de nos

lecteurs, je commencerai par indiquer en deux mots la
notion suivante du Royaume de Dieu, celle qu'on rencontrait
dans les pensées et l'enseignement de nos maîtres et de nos

pères.
Ici le royaume de Dieu, tel que l'annonce Jésus de Nazareth,

est avant tout une société spirituelle, qui ne se manifeste

pas au-dehors ou du moins qui n'est pas saisissable par
des signes extérieurs. Il est, comme le dit Luc qui seul a

conservé cette parole, un royaume au-dedans de nous1 et sa

i Luc XVII, 21.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 435

croissance lente et en quelque sorte invisible est comparable
à l'influence, à l'effet qu'exerce le levain sur la pâte1. Dans

ses humbles origines il est pareil à un grain de sénevé2, cette
minuscule semence qui produit néanmoins un grand arbre
buissonneux sous lequel s'abritent les oiseaux de l'air. En un
mot, selon cette représentation, ce Royaume dont le Nazaréen

est le roi est avant tout une société morale, invisible à

l'œil, qui ne saurait dessiner ni ses contours, ni ses

frontières, et le quatrième Evangile a donné en quelque mesure
l'essence de cette représentation en mettant dans la bouche
du Maître cette parole capitale : « Mon règne n'est pas de ce

monde3. »

Telle est en substance l'idée que l'on prêtait à Jésus.
Devant ce tableau se dressait, à vrai dire, une inquiétante
objection. Ce sont ces discours apocalyptiques de Matthieu XXIV
et parallèles où le Seigneur parle de la ruine de Jérusalem

qu'il déclare prochaine et qu'il semble faire coïncider avec la
fin du monde.

L'objection est assurément sérieuse. On s'en tirait, mes

contemporains s'en souviennent sans doute, en avouant qu'ici
dans cette portion de la narration évangélique, spécialement
dans Marc XIII et ses parallèles synoptiques, les lédacteurs
avaient commis une erreur en rapprochant la ruine de

Jérusalem 4 de la fin du monde, de la owrskia tov aiwvoç5 et probablement

cette erreur remontait jusqu'aux premiers disciples
eux-mêmes. Ceux-ci, qui n'ont jamais compris la pensée du
Messie souffrant et mourant, et ont conservé les notions
passablement extérieures de l'apocalyptique juive, ont par ce

moyen épaissi les paroles de Jésus et les ont colorées des

représentations de cette apocalyptique. C'est ainsi que la

pensée spirituelle du Maître aurait été involontairement
matérialisée et présentée en ces formes étranges et gigantesques
du judaïsme postérieur. Dans le livre des Actes peu après la
résurrection de Jésus, alors qu'il leur parle d'attendre la
promesse du Saint-Esprit, ils sont enveloppés encore des mêmes

1 Mat. XIII, 33. — 2 Mat. XIII, 31. - 3 Jean XVIII, 36 - * Matth. XXIV, 29.

— s Matth. XXIV.



436 PAUL CHAPUIS

espérances et des mêmes préjugés, ils vont jusqu'à demander
à leur Maître: «Est-ce en ce temps-là que tu songes à rétablir

le royaume d'Israël?1» Une preuve, entre autres, que
jusque-là ils n'avaient guère saisi la portée spirituelle de la
prédication du Royaume.

Toute différente et fondée, je crois, sur une plus profonde
étude des textes du Nouveau Testament est, selon Weiss, la
pensée réelle de Jésus qui, comme cela est naturel, j'allais
dire nécessaire, est ici demeuré dans le cadre de la pensée
de son peuple. Sans m'attacher dans cette étude aux
développements fort remarquables du professeur de Marburg, je
résumerai la substance de la pensée dans les thèses suivantes :

Tout d'abord l'idée du royaume de Dieu, telle que le
présentent nos synoptiques, n'est pas principalement celle d'un
Royaume dit spirituel. Sans aucun doute cette coloration s'y
trouve aussi et c'est une funeste exagération que de l'oublier
ou même de le nier; mais pourtant nos évangiles nous la
donnent essentiellement sous l'angle eschatologique, c'est-à-
dire que Jésus conçoit le royaume comme la réalisation
imminente d'un nouvel état de choses qui a Dieu et Dieu seul
et non pas les hommes, ni aucun effort d'hommes pour
auteur. Il s'agit ici surtout d'une révolution sociale, d'un
changement des choses qui pose à l'individu certaines conditions.

Mais ici l'individu est en quelque sorte en sous-ordre,
ce qui est au premier plan, c'est le renouvellement social.

Cette pensée chez Jésus est dessinée dans les formes et les

cadres, pour une part, que le Maître puisait dans l'apocalyptique

des siècles antérieurs.
Quand, à l'aurore de son ministère, il reprend l'œuvre du

prophète du Jourdain, il commence son propre ministère
dans le même cadre et en faisant retentir la même note de la

proximité du Royaume. Le Baptiste, d'après les souvenirs
conservés, semble avoir insisté davantage sur le jugement
messianique imminent que sur le Messie qui est le président
de ce tribunal suprême. Chez Jésus, quoique cette dernière

1 Actes I, 6.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 437

pensée ne soit pas totalement absente1, la pensée dominante
est celle du Royaume qui approche et de la confiance que
réclame cette bonne nouvelle, ce Le royaume de Dieu est

approché, repentez-vous et ayez confiance en la bonne
nouvelle2». Ce mot qui résume dans nos synoptiques, spécialement

dans Marc, les commencements du ministère galiléen,
est demeuré le mot d'ordre et le programme du Maître durant
toute sa carrière. Partout il se présente essentiellement
comme celui qui prépare le royaume que Dieu est sur le

point de réaliser et dont il est le Messie; cette dernière pensée

toutefois reste très souvent voilée ou est présentée
indirectement par ceux qui ont des oreilles pour entendre et des

yeux pour voir, comme nous le montrerons plus tard. Quelques

exemples seulement qui mettent en plein relief cette
imminence du Royaume de Dieu annoncée par le Nazaréen.

Lors de l'envoi des Douze en mission sur territoire palestinien3,

le Maître dira aux douze missionnaires : ce Vous n'aurez

pas achevé le tour des villes d'Israël, que le Fils de

l'Homme sera venu i ». Si ce mot a quelque sens, il ne peut
signifier qu'une chose, c'est que le Royaume de Dieu est à la
veille de se manifester. C'est là le point lumineux, comme
l'étoile polaire qui est sans cesse présente au ciel de Jésus et,
avec une pleine et entière certitude que rien ne saurait
ébranler, il dira que parmi ses auditeurs il en est qui ne
« goûteront point la mort, » c'est-à-dire qui seront encore
présents dans ce monde, lorsque ce Royaume se manifestera avec
toute sa puissance5. A la fin de sa vie encore, alors que les

expériences ont détruit ses radieuses espérances, devant le

sanhédrin, peu d'heures avant d'être pendu sur la croix,
Jésus affirmera avec un héroïque courage non seulement

qu'il est le Messie, comme l'y avait invité le grand prêtre,
mais, «je vous dis, en vérité, ajoute-t-il avec une pleine
assurance, que vous verrez le Fils de l'homme, assis à la droite
de la puissance et venant sur les nuées du ciel6. » C'est absolument

la représentation de l'apocalypse de Daniel7, dont Jésus

1 Matth. XXV, spec. v. 31-51. — * Marc I, 16. — 3 Matth. X, 1. — * Matth. X,
23. - 5 Matth. XVI, 28 et parallèles. — « Matth. XXVI, 61. — ' Daniel VII, 13.



438 PAUL CHAPUIS

paraît s'être nourri, soit directement par le document lui-
même, soit indirectement par les représentations apocalyptiques

courantes.
Ces textes et ceux qui leur sont pareils sont limpides et

annoncent sûrement le Royaume sous un angle eschatologique.

Il faut les défigurer, semble-t-il, les spiritualiser et les

fausser pour ne pas aboutir à cette interprétation et j'ajoute
sans commentaires que ces logia sont parmi les plus authentiques

de nos évangiles.
Il y a plus encore. Si l'on pénètre sous cet angle les

béatitudes, du moins la plupart d'entre elles, on sera frappé de
leur note eschatologique ou si l'on veut de leur actualité. On

les regarde volontiers comme indiquant les conditions morales

d'entrée dans le royaume. Ceci n'est vrai, comme le

remarque J. Weiss1, que cum grano salis et les principaux
macarismes indiquent plutôt des états sociaux, des états
misérables auxquels le Royaume des cieux vient apporter le
remède définitif. L'exégèse très exacte de Weiss a cet immense
avantage de rendre sa note vivante à la prédication du Maître,

de faire de lui enfin ce qu'il est réellement, non pas un
haut et puissant moraliste, mais vraiment un prophète dans
le sens historique du mot, c'est-à-dire un prédicateur porté
par la certitude de la très prochaine réalisation de son

message, ce qui est proprement la bonne, l'heureuse nouvelle.
Dans cet horizon, —je passe sur maint autre détail plein d'intérêt

avec les développements précis que leur donnent les pages
du professeur de Marbourg, — me paraît se préciser, entre
autres, le nom même du Royaume de Dieu ou des cieux. Il
est plus que probable, il est certain que ces deux expressions
sont absolument synonymes et que le Maître a employé plutôt

la première que Ja seconde. Le premier synoptique qui
écrivait pour des Palestiniens a pu conserver ce terme local

pour des chrétiens d'origine juive, habitués à cette périphrase
à la place du nom sacro-saint de Javé. Marc et Luc au
contraire, qui écrivaient pour des chrétiens issus du paganisme,

' J. Weiss, ouv. cit., p. 127-131.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 439

ont dû modifier et clarifier le terme afin d'éviter les malentendus

possibles. A lui seul le texte de Luc XV, 18 et 21,
« Mon père, j'ai péché contre le ciel et contre toi, » prouverait
la réalité de cette synonymie.

Ce terme de Royaume des cieux a lui-même, si je peux
ainsi dire, une tournure nettement eschatologique. Il signifie
non pas le royaume qui a les cieux comme centre inspirateur
ou quelque pensée analogue qu'on rencontre parfois dans les

commentaires, mais il s'agit d'un génitif d'origine ; c'est le

royaume qui vient des cieux et vous retrouvez ici la
représentation qui date de Daniel, alors que le voyant dessine la
vision d'une figure qui, après celle des animaux, symbole
des empires terrestres, ressemble à celle d'un fils d'homme
qui descend des cieux.

Sans insister sur l'abondance des détails critiques et

exégétiques qui font la grande valeur du livre de J. Weiss,
qu'on me permette, au risque d'allonger un peu cette étude,
quelques considérations que je crois utiles et dignes d'intérêt.

Tout d'abord, je le confesse, un des arguments qui me font
apprécier et reconnaître comme juste dans son principe cette
notion eschatologique du Royaume, c'est qu'elle fournit,
me semble-t-il, la solution d'une très grave difficulté que
rencontrent les historiens de la vie de Jésus. Je veux parler
de ces nombreuses paroles, répétées à plusieurs reprises, par
lesquelles le Maître fait part au cercle des Douze, ses intimes,
de sa mort prochaine et de sa résurrection L

Quelques historiens, trop nombreux pour que je les cite
nommément, ont fait de ces logia, ce qui me paraît douteux,
un de ces mots inauthentiques qu'aurait créés, après que les

faits se furent produits et sous leur influence, la tradition
évangélique. Qu'ici et là la tradition ait ajouté à la parole
primitive tel détail, telle circonstance, c'est assurément
possible et même probable2, mais la prédiction de la catastrophe
finale semble certaine et bien appuyée par tous les synoptiques.

Jadis, avant les études de J. Weiss, je pensais par des

1 Mat. XVI, 21 et parallèles. Marc IX, 30-32. X, 32-34.
2 Voy. Marc X, 33, etc.



440 PAUL CHAPUIS

arguments faciles à concevoir, sans que je les développe, que
l'annonce de la résurrection rentrait dans cette catégorie des

traits postérieurement ajoutés. Peut-être, en effet, l'annonce
précise de la résurrection au bout de trois jours rentre-t-elle
dans cette classe de détails sur lesquels on peut hésiter. Mais,
d'une manière générale, avec l'exégèse minutieuse et exacte
de J. Weiss ces logia s'illuminent pour l'essentiel d'une
vérité toute particulière.

Que Jésus ait prévu sa mort, il n'y a là rien de surprenant.
L'attitude des chefs de la théocratie qu'inspire une hostilité
croissante, la position de plus en plus dégagée que prend
Jésus en face de la Thorah et de la juridiction créée par le

pharisaïsme, les faits et divers faits ont peu à peu ouvert les

yeux du Maître jusqu'à lui faire prévoir avec certitude
l'apparente défaite de son œuvre. La première partie de son
ministère est rayonnante d'espérance, les foules le suivent, la
Galilée est pleine de son nom, mais dans la seconde partie
du ministère, à partir de sa vie errante si l'on veut et des

faits qui l'y ont poussé, voici des nuages qui vont grossissant

et qui annoncent l'orage final.
Mais la résurrection est certes un fait d'un autre ordre.

Les conjectures ordinaires ne suffisent pas à la faire prévoir,
surtout à l'annoncer, et ici l'objection très simple d'un
robuste et énergique vigneron doit faire réfléchir tous les

esprits sérieux : « Que sont les douleurs et les angoisses en
face de la mort pour un homme qui sait, ce qui s'appelle
savoir, qu'au bout de trois jours il ressuscitera? » La question

est peut-être quelque peu brutale, mais mérite qu'on la
regarde en face. A mes yeux, la prévision de la résurrection
découle de la certitude qui porte Jésus : « Le Royaume est

imminent, il va se réaliser » et le Maître affirme avec la même
certitude qu'il en est le Messie. Entre ces deux faits qui sont
pour Jésus les plus certains des faits se place comme un
écran la certitude de la catastrophe qu'annoncent l'hostilité
des théocrates et l'indiiférence croissante du peuple. C'est la
mort au lieu du triomphe; l'apparente défaite au lieu de la
victoire. Mais les certitudes supérieures sont indéracinables;



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 441

donc il revivra et reviendra pour achever les plans de Dieu.
Néanmoins, cette conception du Royaume entièrement

dominée par l'eschatologie qui lui donne ses couleurs fait
naître dans les esprits plusieurs objections qu'il importe de

préciser.
Voici la première, l'unique qui me paraisse renfermer une

thèse profonde, donc la plus importante : Jésus proclame en

.paroles très nettes l'imminence du Royaume qui va s'épanouir

et changer les conditions sociales ; il annonce même

que dans la génération présente plusieurs assisteront encore
à cet événement. C'est bien ; cela est même certain, si l'on
veut laisser aux textes leur pleine signification. Mais les

faits proclament manifestement le contraire. Le Royaume
se précise et s'étend peut-être, mais voilà bientôt vingt
siècles qu'en des sentiments divers l'Eglise attend la fin des

choses, c'est-à-dire leur perfection, et le Royaume qu'attendait

Jésus pour un temps très prochain, pour lequel et par
lequel battait son grand cœur, n'est pas venu. Le maître a été

victime d'une illusion. L'objection est sérieuse ; la réponse

exigerait même de plus vastes développements que ceux qu'il
m'est permis de donner à cette place et ici je reprends pour
l'essentiel la pensée de Weiss, que souvent, il le rappelle
dans son livre1, on a exagérée sinon faussée.

Sans doute, quand on se place attentif en face des textes

synoptiques, on y trouve des affirmations qui au premier
abord peuvent nous faire hésiter sur ce caractère eschatologique

que nous donnons au Royaume. Les uns le disent présent

et les autres à venir. Jésus dit que le Royaume est

proche2, il dit qu'il va venir3, mais qu'il n'est pas encore
venu. Dans d'autres expressions, au contraire, il dira avec
la même certitude qu'il est déjà venu 4, qu'il a devancé les

théocrates.
Ce sont là des données certaines. « Seulement, dit Weiss5

avec raison, on accentue en général beaucoup trop la
différence des deux expressions. L'essentiel dans la prédication

» Weiss, ouv. cité, p. 69. — 2 Marc I, 15. — 3 Mal. XVI, 28. — « Mat. XII, 28.

— 5 Weiss, ouv. cité, p. 69.

THÉOL. ET PHIL. 1903 30



442 PAUL CHAPUIS

de Jésus n'est pas à tout prendre l'imminence plus ou moins
grande de la crise, mais bien la pensée que maintenant le

Royaume de Dieu vient de la façon la plus certaine. Les

temps de l'attente sont passés; l'heure suprême est là. La
révolution est inéluctable, le salut n'est plus un rêve ou une
espérance, mais la plus certaine des réalités. »

« En présence de cette inébranlable certitude, continue
l'écrivain, il est assez indifférent qu'on dise le Royaume est

proche ou il est là. Le choix de l'une ou de l'autre expression
dépend des circonstances et de l'inspiration du moment.
Quand les nuages s'amassent et que déjà à l'horizon brillent
les éclairs on peut dire : l'orage vient. Mais il est permis de

dire aussi en façon de prolepse : Il fait de l'orage. Ou bien,
lorsque le soleil luit brillant pour la première fois avec ses

rayons clairs et lumineux et gonfle les premiers bourgeons,
il est permis de dire : Le printemps est à la porte. Mais qui
empêchera l'âme soupirant après la saison nouvelle et qui la
salue avec allégresse dans ses premiers symptômes de dire
aussi : Le printemps est là avec toute sa gloire. Ici, c'est le

tempérament, l'acuité plus ou moins grande du sentiment
qui décide. De même, ce n'est qu'un des degrés de sa certitude

générale qui l'inspire, quand, ici et là, Jésus dans
l'enthousiasme joyeux du prophète, franchit d'un bond le court
espace de l'attente, comme si le but était déjà atteint. Il n'y
a là qu'une nuance dans le sentiment et non pas deux
conceptions différentes. » La certitude est identique dans les

deux cas, avec une simple différence de degré.
L'écrivain dont je viens de citer une page importante

appuie encore le point de vue exprimé par une remarque
exégétique que je ne puis que résumer. Nos Evangiles pour
indiquer cette imminence du Royaume de Dieu ont deux

expressions caractéristiques. Ils disent, comme Marc, par
exemple, dans I, 15, « le Royaume est approché vîyytxsv, ou
bien, comme Matthieu XII, 28: « le Royaume de Dieu est

donc venu jusqu'à vous » !f6arai. Or, il est très probable que
ces deux termes sont la traduction également possible du
verbe JKÏJ53, un mot qui signifie à la fois marcher vers et



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 443

atteindre. Théodotion, qui, avant 160 de notre ère, paraît avoir
revisé les LXX, traduit le terme sémitique que nous venons
d'indiquer par lyêarrev dans Daniel IV, 8, tandis que dans le
même texte les LXX le rendent par ^iÇet. On comparera
encore pour atteindre la même conclusion des passages
comme Luc X, 9 et Matthieu XII, 28, puis Luc XI, 30.

En tous cas, beaucoup mieux que l'ancienne, la conception

eschatologique du royaume nous explique et nous fait
comprendre la pensée de l'Eglise du premier siècle. Ce ne
sont pas les apôtres qui ont épaissi la pensée de Jésus, c'est
le Nazaréen lui-même qui a attendu le Royaume comme
imminent et voilà pourquoi pendant près d'un siècle l'Eglise
primitive a vécu sous le signe de la promesse prochaine.
Encore sous Domitien, vers 95-97, ce sentiment est vivement
exprimé dans l'Apocalypse du Nouveau Testament1. Il
semble faiblir plus tard, du moins maint document postérieur

passe plus ou moins sous silence cette espérance. Vers
130, la Didachè des apôtres en porte néanmoins les traces et
ce n'est guère que vers 150 dans la seconde épître de Pierre
qu'on argumente pour expliquer cette attente prolongée.

En tout cas, l'apôtre Paul a vécu toute sa carrière sous le
même signe qui va à peine s'affaiblissant. Dans sa première
lettre aux Thessaloniciens2 il parle de la parousie qui amènera

le Royaume dans une note très précise et compte avec
certitude assister avec les croyants à cet événement céleste,
alors que « nous serons enlevés avec les morts en Christ
ressuscites vers les nues pour aller à la rencontre du Seigneur
dans l'air3, » et huit ans plus tard dans sa dernière lettre,
celle aux Philippiens, il répète la même et identique
espérance en disant èyyuç xvpioç* : le Seigneur est près, ce qui
correspond au Maran atha5 : le Seigneur vient, le mot d'ordre
et la prière des communautés chrétiennes naissantes au sein
de la gentilité.

Mais si ce point de vue est exact, on dira avec une logique
assez évidente que Jésus s'est trompé dans ses espérances

i Apoc. XXII, 20. — 2 1 Thés. IV, 13 et suiv. —^ 1 Thés. IV, 17. — * Phil. IV, 5.

— s 1 Cor. XVI, 22.



444 PAUL CHAPUIS

qu'il exprimait avec tant de certitude. Les apôtres, passe

encore, mais Jésus I se tromper en une espérance chrétienne
aussi capitale et si essentiellement religieuse? Je pose le fait
qui me paraît évident sans parler avec détail de la prétendue
infaillibilité de Jésus. Il appartient à ceux qui soutiennent
cette thèse dogmatique de nous montrer comment ils la
concilient avec les textes évangéliques les plus nets et les plus
authentiques. A cette place, je me bornerai à dire qu'en effet
Jésus a pu se tromper parce que errare humanum est, mais

surtout que cette perspective de l'imminence ou de la non
imminence de la manifestation du Royaume de Dieu n'est

pas, religieusement parlant, une question importante. Le

Maître, d'ailleurs, il est inutile de citer des textes qui sont
dans toutes les mémoires, s'il s'est prononcé avec l'énergie
de la foi sur l'imminence du Royaume, s'il l'a proclamée
dans les synagogues et les campagnes de Galilée, a toujours,
on le sait, refusé de se prononcer sur le moment précis qui
appartient à Dieu seul et que même les anges ignorent1.

D'ailleurs, ne plaçons pas, je vous prie, cette question sous

l'angle plus ou moins ouvert d'une perspective d'ordre
intellectuel, mais essayons de la prendre dans son horizon
historique, en notant toujours, en soulignant fortement ce qui
fait le caractère capital essentiel du Maître, un caractère

qu'après Wellhausen, et mieux que Wellhausen2, J. Weiss3
note dans des pages qui sont parmi les plus fortes de son
livre.

Jésus ne fut pas un « sage » dans l'acception reçue de ce

mot. Il n'a rien à faire avec Platon ou un philosophe
quelconque, dont on aurait infiniment tort de le rapprocher. On

fausserait ainsi son vrai caractère. Le Fils de l'homme, qui
n'eut pas un lieu où reposer sa tête, fut un prophète dans le

sens le plus élevé et le plus profond que puisse avoir ce

terme.
Comme prophète, avec tous les prophètes, il a proclamé

i Marc XIII, 32.
2 Wellhausen, Israelische und jüdische Geschichte, 3e éd. 1897.
3 J. Weiss, ouv. cité, p. 53 et 56, 58-60.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 445

ses hautes certitudes avec la vision de leur proximité immédiate.

C'est là un caractère commun à toute la prophétie. Les

Michée ou les Jérémie annoncent, eux aussi, les temps
nouveaux comme s'ils allaient s'accomplir ; ils en voient dans

l'énergie de leur foi poindre l'aurore matinale. Ces temps
nouveaux, ils les ont proclamés, désirés, mais en fait ils ne les

ont point vus et eux aussi, rigoureusement, mathématiquement

parlant, ils se sont trompés. Mais leur foi ne s'est point
trompée, car leur foi religieuse donne à ces hérauts la vision
des espérances qu'ils disent prochaines sur un plan identique

à celui de leur propre durée et leur voile ce qui sépare
leurs espérances des réalités entrevues. Cette erreur qu'on
prête à Jésus, il faut la prêter à tous les prophètes, que dis-
je? à toutes les hautes âmes et même à celles qui ne sont

pas hautes et qui voient tout près d'elles les buts caressés

par leurs passions nobles ou viles. Je n'ai pas le loisir de

m'étendre davantage sur cet intéressant cas psychologique.
Même les petits prophètes, par où je n'entends pas les

canoniques, mais ces hommes divers qui, au cours de l'histoire,
ont caressé le rêve d'une utile et grande réforme politique,
sociale ou religieuse, n'ont-ils pas fait mutatis mutandis des

expériences analogues à celles de Jésus. Leur âme enthousiaste

et convaincue des biens que procure l'idéal qu'ils
pénètrent et mettent en lumière voient de près cet idéal,
qui est encore très éloigné.

Cette conception eschatologique du Royaume, à laquelle se

rattachent des maîtres comme Bousset de Göttingue, Wernle
de Bâle, peut d'ailleurs, à l'heure actuelle, être encore
différemment présentée, mais l'idée centrale est la même
partout.

Baldensperger, par exemple, auquel peut-être remonte
l'initiative première de ce point de vue, publiait en 1888, si
je ne fais erreur, une étude intéressante, sinon absolument
convaincante, sur la question1, où il distinguait trois phases
dans l'idée que Jésus a eue du Royaume de Dieu. Dans la

1 Baldensperger, Das Selbstbewuslsein Jesu im Lichte der messianischen

Hoffnungen seiner Zeit. 1 vol. 1888. La 3mo édition, complètement remaniée, vient de



446 PAUL CHAPUIS

première, le Royaume est encore à venir et comme « suspendu,
dit très bien O. Schmiedeli, entre le ciel et la terre ; » dans
la seconde, l'idée est plus profondément saisie : le Royaume
est présent, tout en étant plus spirituel, plus intérieur, tandis

que dans la troisième phase il est de nouveau rejeté dans

l'avenir et a quelque chose de plus transcendant.
On le voit, la conception a besoin d'être précisée et étudiée

encore pour arriver à une solution définitive dans tous ses

détails. Ce que j'en ai dit, montre, je l'espère, tout l'intérêt
et toute la portée du problème pour la vie de Jésus et la
manière de saisir sa haute personnalité.

Néanmoins, cette conception rencontre encore quelques
contradictions, dont je crois utile de dire un mot en terminant.

11 y a tout d'abord la contradiction exégétique, comme je
l'appellerai et que je crois la plus importante, parce qu'elle
s'appuie sur des textes précis.

On citera, par exemple, les paraboles du grain de sénevé

et du levain2 pour dire que Jésus a prévu et enseigné un
développement de son Royaume. Il faut, en effet, une
certaine durée pour que le grain de sénevé produise un buisson
assez fort et assez touffu pour abriter sous ses branches les

oiseaux du ciel. De même, l'action du levain n'est pas
immédiate. Son influence sur la pâte suppose également une
certaine durée. Elle n'a rien d'instanné.

Si je ne fais erreur, cette objection n'est qu'apparente. Les

deux paraboles que je viens de citer n'ont pas tant pour objet
de souligner la durée du développement, mais bien plutôt
de marquer la puissance de l'action, comparée aux minimes

moyens employés. La question du développement n'est pas
dans l'idée même de la parabole. Ce qui frappe et est mis en

saillie, c'est bien plutôt l'antithèse entre les petits et même
infimes commencements et la grandeur et la force du déploie-

paraître sous le titre: Die messianisch-apokalyptischen Hoffnungen des Judentums.

Erste Hälfte. Strassburg, 1903.
1 O. Schmiedel, ouv. cité, p. 54.
â Mat. XIII, 31-33.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 447

ment. Je dirais donc volontiers que ces paraboles elles aussi

sont données et doivent être entendues sous l'angle eschatologique.

Le Royaume commence petitement; mais quelle
envergure ne prendra-t-il pas lors de sa manifestation
prochaine 1

Plus forte paraît l'objection tirée du fameux texte de Luc

XVII, 20 : « Le Royaume de Dieu est au milieu de vous, » une

parole, qui, plus que d'autres, a contribué à créer la notion
d'un Royaume purement spirituel qu'aurait prêché le Maître.
Qu'on veuille bien prendre garde au contexte. Les Pharisiens
demandent à Jésus quand viendra le Royaume, et lui de

répondre qu'il ne vient pas avec des marques ou un appareil
extérieur, mais ce Royaume, ajoute-t-il, est au milieu d'eux.

Il fait allusion sans doute à lui-même et on dirait une
émotion qui fait trembler sa voix. C'est ici le lieu d'appliquer
la remarque de Weiss que nous avons rappelée plus haut.
Le Maitre est à une de ces heures où les faits contemplés
exaltent son sentiment et lui font dépasser l'heure de l'attente

pour arriver d'un bond au fait réalisé. J'en discerne trois,
entre autres, dans les synoptiques qui mettent en un particulier

relief ce sentiment que ne manifestent guère les moments
plus calmes. Celle que je viens de citer est frappante dans le

contexte de Luc. Le Maître a guéri les dix lépreux, ce qui est

peut-être la cause indirecte de la question des Pharisiens, et
cette question l'agite et le préoccupe. Il y parle en s'adres-
sant aux douze d'un temps où ils désireront le voir et où de

faux Messie leur pourraient faire illusion, mais le jour du Fils
de l'Homme, c'est-à-dire l'avènement du Fils de l'Homme,
aura un caractère subit, instantané, tel l'éclair qui fend la

nue et illumine de sa splendeur la voûte céleste tout entière1.
Le second moment, tout aussi remarquable, c'est celui où

Jésus est accusé de chasser les démons parBeelzébul, où avec
émotion, il répond par cet apostrophe : « Si je chasse les

démons parBeelzébul, vos fils, par qui les chassent-ils?... Mais
si c'est par l'esprit de Dieu que je chasse les démons, c'est donc

1 Luc XVII, 20-25.



448 PAUL CHAPUIS

que le Royaume de Dieu est venu jusqu'à vous. » On sent
l'exaltation du Maître et il contemple comme déjà en marche

triomphale l'ère nouvelle *.

Plus frappant encore est le troisième moment. Les disciples

envoyés en tournée missionnaire reviennent auprès du
Maître et lui racontent leurs triomphes. Alors le ton de Jésus

s'élève, son cœur bondit et il voit comme les radieuses
victoires du Royaume: «Je contemplais Satan tombant du ciel
comme un éclair2.» Les succès des disciples annoncent que
le Royaume est approché.

On le voit, même en ces heures, le caractère eschatologique
du Royaume ressort nettement, mais en ces moments de
succès qui déploient la réalité des espérances, l'avenir attendu
devient présent.

Parmi les objectants pour ne pas parler d'opposants, je
discerne un historien de race. Dans ses conférences sur
l'essence du christianisme qui ont eu un succès si retentissant
et si mérité, Harnack de Berlin3 fait ici et là des allusions à

ceux qu'il appelle peut-être avec une certaine ironie « les

eschatologues. » Selon lui, si je comprends bien ses paroles,
la prédication du Royaume est plus spirituelle et plus grandiose

et les images apocalyptiques ne sont guère que l'écorce,
l'enveloppe de cette haute pensée. Assurément, il est possible,
il est certain que tel auteur ait davantage fait voir l'enveloppe,
le cadre, que les hautes pensées du Maître. Aussi sur quoi je
voudrais insister pour mes lecteurs de langue française, c'est

que cette notion eschatologique du royaume n'enlève
absolument rien au caractère si profond de la pensée de Jésus ni
aux conditions morales qu'il pose à l'entrée de ce royaume.
Mais il importe de reconnaître que le Maître ne pouvait pas
faire autrement que d'annoncer la bonne nouvelle dans les
cadres mêmes de son peuple et de son temps.

« Celui qui veut savoir, dirai-je avec Harnack lui-même

qui reste incomplet, ce qu'est dans la prédication de Jésus ce

i Matth. XII, 27.

2LucX, 18.

3 Harnack, Das Wesen des Christentums, 2e éd., 19(0, p. 31-38.



QUELQUES PROBLÈMES DE LA VIE DE JÉSUS 449

royaume et sa venue, qu'il lise et médite les paraboles. Le

royaume de Dieu vient, en se présentant à chaque individu. Il
fait son entrée dans son âme qui en prend possession. Le

royaume de Dieu est sûrement la domination de Dieu, la
domination ou l'autorité du Dieu saint clans chaque cœur en

particulier, c'est Dieu lui-même en sa propre puissance1. »

A cette question du royaume se rattache de la façon la plus
intime celle du roi de ce royaume, en d'autres termes, celle
du Messie. Quand et comment Jésus s'est-il su le Messie, une
dignité qu'il semble avoir généralement désignée pour lui-
même par le fameux titre de Fils de l'homme? A ces questions

nous répondrons avec quelque détail dans un prochain
article. Nous verrons qu'elles se lient d'une façon intime à

celle des sources de la vie de Jésus.

En attendant, il est permis de se réjouir de voir combien
le terrain se déblaie et combien la perspective d'une vie
de Jésus entre dans le domaine des choses possibles et
désirables.

1 Harnack, ouv. cit., p. 36.


	Quelques problèmes de la vie de Jésus : à propos de quelques publications récentes

