
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 4

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1901-1903

Autor: Barrelet, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE

Rapport sur l'exercice de 1901-1903

JAMES BAKRELET

président sortant de charge *.

Messieurs et chers collègues,

Au retour d'un voyage en Amérique, celui qui vous parle
apprenait avec étonnement, il y a deux ans, qu'il avait été

nommé président de la Société de théologie. Mon premier
mouvement fut de refuser cet honneur, estimant que j'étais
depuis trop peu de temps membre de ce corps. J'acceptai
cependant, dans la pensée que ma nomination était un acte
de courtoisie à l'égard de l'Eglise et de la tendance théologique

auxquelles j'appartiens. Vous avez bien voulu supporter
ma présidence pendant ces deux années, ce dont je vous
exprime toute ma reconnaissance.

Le comité n'a pas eu d'autre séance que celle du 1er juillet
1901, jour de son élection ; il s'est alors constitué comme
suit: MM. Barrelet, président; Linder, vice-président; Em.
Curchod et Raccaud, secrétaires; Goumaz, caissier. Les affaires

qui devaient être réglées entre les séances de la société,
l'ont été par correspondance. Je tiens à remercier mes collègues

du comité du concours bienveillant qu'ils m'ont
toujours donné ; mon prédécesseur à la présidence, M. Forne-

1 Lu à la séance du 29 juin 1903.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 353

rod, a bien voulu répondre toujours, avec une grande
complaisance, aux demandes de renseignements que je lui ai
adressées.

Pendant l'exercice qui prend fin aujourd'hui, deux membres

ont donné leur démission, MM. A. F. Buscarlet, pasteur
à Lausanne, et Const. Dessemontet, pasteur à Combremont-
le-Grand ; ce dernier a motivé sa retraite par la grande
distance, et la difficulté d'assister régulièrement aux séances.

Nous avons eu, par contre, la joie de recevoir dix collègues,
MM. Henri Secrétan, à Lausanne ; William Genton, à Montet-
Cudrefin ; Georges Gorgerat, à Lausanne ; Fernand Barth, à

Lausanne ; Arthur Grandjean, à Lausanne ; Gustave Pelichet,
à Avenches ; Emmanuel Péclard, à Avenches ; Henri Couvreu,
à Vevey; Maurice Borie, àPampigny; J. Bornand, à Mont-
sur-Rolle.

Nous avons eu à déplorer le décès, survenu en automne
4901, de M. le professeur Henri Paschoud. En feuilletant les

procès-verbaux de notre société, nous y trouvons un travail
que M. Paschoud y a présenté le 27 novembre 1899, sous ce

titre : « Le mythe et la légende ; leur importance religieuse. »

Il assistait encore à la séance du 1er juillet 4901, où il remercia

chaleureusement M. Fornerod de son rapport sur l'exercice

précédent et lui exprima la reconnaissance de la société

pour la façon distinguée dont il l'avait présidée. Nous aimons
à noter cette dernière occasion où notre collègue prit la
parole au milieu de nous. Elle est un témoignage de son caractère

bienveillant. Nous aimons également à rappeler les

paroles qu'il prononçait dans une discussion (séance du 27

février 1899) : « En dépit des diversités christologiques,
disait-il, n'y a-t-il pas dans la réalité objective de la vie du
Christ de quoi former un idéal qui réunisse tous les hommes
de bonne volonté pour travailler au bien de l'humanité »

Ceux qui ne pouvaient pas le suivre dans ses conceptions
théologiques, étaient toujours gagnés par son optimisme
généreux et par la chaleur de son affection. Pendant sa maladie,

il a donné un bel exemple de patience et de soumission
à la volonté de Dieu. Dans son discours d'installation, pro-



354 JAMES BARRELET

nonce le 29 octobre 1902, son successeur, M. le professeur
de Loës, dit de M. Paschoud : « Vaillant lutteur, il s'en est

allé, résumant son témoignage dans ces mots qu'il me disait
au cours d'une de ses longues nuits d'agonie : Quand on est
où j'en suis, il ne reste plus rien que l'amour de Dieu, en
Jésus-Christ. »

Nous retenons ces paroles comme un legs précieux de ce

frère au cœur chaud et aux nobles aspirations.
Pour terminer ce chapitre concernant le personnel, nous

dirons que notre société compte à ce jour 90 membres actifs
et un membre honoraire.

Nous avions écrit les lignes qui précèdent quand nous
avons appris que l'Université de Berne, à l'occasion de

l'inauguration de ses nouveaux locaux, avait conféré le grade
de docteur en théologie, honoris causa, à notre collègue,
M. Auguste Bernus, professeur à la Faculté de théologie de

l'Eglise libre. La santé de M. Bernus l'empêche, malheureusement,

d'assister à nos séances qui ont lieu à un moment de

la journée où tout travail lui est interdit. Nous n'en sommes

pas moins fiers pour notre société de cette distinction accordée

à l'un de ses membres. Ses travaux dans le domaine de

l'histoire ecclésiastique et sa compétence bien connue en

bibliographie théologique reçoivent ainsi une sanction méritée.

Que M. Bernus veuille bien agréer, avec nos félicitations,
l'hommage que nous lui rendons, pour notre part.

La physionomie de nos séances a offert, pendant cet exercice,

une certaine variété. Deux fois, nous nous sommes
transportés à la campagne ; c'est la coutume pour la réunion du
du mois de septembre. Seulement, une modification que
nous croyons heureuse a été introduite. Tandis qu'en 1901

(le 30 septembre) nous escaladions, comme d'habitude, le
site de Chernex, au-dessus de Montreux, en 1902 (le 22

septembre) nous sommes allés explorer la vallée de la Broie,



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 355

dans l'espoir d'intéresser à notre société les collègues habitant

cette région. C'est l'hôtel des bains de Henniez qui nous
a hébergés ce jour-là. Plusieurs pasteurs du voisinage
assistaient à la séance et deux adhésions ont été le fruit de cette

journée. Nous aurions été plus nombreux, si la Société
pastorale suisse n'avait pas eu, peu de semaines auparavant,
ses grandes assises à Lausanne. Le 30 juin 1901, nous avons
décidé d'avoir notre séance d'automne alternativement dans

diverses parties du canton. Vous aurez à fixer aujourd'hui le

lieu de notre prochaine assemblée de septembre.
Il y a eu, parfois, de l'imprévu. Ainsi, le 27 janvier 1902,

un petit groupe de fidèles, grelottants, se serraient autour
du poêle de la salle de l'Union chrétienne, se demandant si

le pasteur de Longirod aurait pu affronter les neiges de son
plateau élevé pour arriver jusqu'à nous. Dans le doute, nous
avions commencé, — ce qui n'était pas à l'ordre du jour, —
la lecture d'une lettre de M. le missionnaire Henri Berthoud
(Transvaal), quand M. Trabaud, ayant bravé tous les obstacles,

fit son apparition et put nous communiquer son
travail.

Dans la séance d'automme 1902, à Henniez-les-Bains, M. le

pasteur Gorgerat, retenu par une indisposition subite, avait
dû se borner à nous envoyer le manuscrit qu'il comptait
nous lire. Ce travail ne donnant pas lieu à une discussion,
votre président fit part à l'assemblée de quelques notes prises
à la lecture d'un ouvrage de George-Adam Smith, intitulé
Modem Criticism and the preaching of the Old Testament.

Le 26 Janvier 1903, M. le professeur Chapuis, surpris par
la maladie, fut empêché de venir présenter le travail annoncé.
Nous dûmes suppléer à cette lacune en introduisant, à propos

d'un article de M. le professeur Bovon (Liberté chrétienne

4903, n° 4), une discussion sur l'essence du christianisme,
par Harnack.

Ces imprévus ont du bon. Tout en les regrettant vivement,
quand ils ont pour cause la maladie d'un collègue, nous
constatons que des discussions improvisées ont souvent une

fraîcheur, une spontanéité réjouissantes. Le temps n'étant



356 JAMES BARRELET

pas pris par la lecture d'un rapport, l'entretien peut s'étendre

davantage.
A titre de curiosum, nous mentionnons le fait que deux

dames étrangères, — anglaises, croyons-nous, — attendaient
sur le perron du bâtiment de l'Union le jour où M. Chapuis
fut empêché de donner son travail. Apprenant que ce rapport
ne serait pas présenté ce jour-là, elles firent demander, par
un de nos membres, si elles pourraient être admises une
autre fois à la séance. Le procès-verbal dit laconiquement :

a II est décidé de prier ces dames de ne pas venir. »

Enfin, nous rappelons que notre dernière séance, du 25

mai 4903, fut enrichie par la présence de nombreux membres

de la section vaudoise de la Société pastorale suisse. Ce

jour-là, nous étions en tout 78, y compris un assez grand
nombre d'étudiants. — Les présences ne sont pas, habituellement,

ce qu'elles pourraient être, le chiffre le plus bas,
atteint pendant cet exercice, a été de huit.

En passant, maintenant, à la revue des travaux présentés
ces deux dernières années, nous éprouvons une certaine
difficulté à les classer. Malgré nos réminiscences d'encyclopédie

théologique, il nous semble que les catégories qu'établit
cette science, ne suffisent pas. Il y a tel sujet qui ne rentre
pas absolument dans les cadres réglementaires ; il en est qui
touchent à deux ou trois domaines à la fois. Essayons cependant

de répartir les matières traitées.
L'histoire des religions a fait l'objet de la séance du 24

février 4902. M. Fornerod a présenté ce jour-là un travail
intitulé : La classification des religions, de Tiele. Il était
intéressant d'entendre exposer la méthode employée parle savant
hollandais que la science a perdu récemment. La division
des religions en religions de la nature et religions morales
n'a pas paru à tous les assistants être un principe satisfaisant
de classification. On aurait préféré les classer selon les
rapports qu'elles établissent entre l'homme et la divinité. L'idée
de l'évolution des religions dont se sert Tiele dans sa classi-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 357

fication, trouve aussi des contradicteurs dans la discussion
qui s'engage. On se demande si ce n'est pas l'homme
religieux qui évolue plutôt que la religion. Le rapprochement
établi entre le bouddhisme et le christianisme que Tiele place
tous les deux au sommet de l'évolution des religions, est

également critiqué. Le point de vue du théologien hollandais
est expliqué par l'auteur du travail. Selon M. Fornerod,
l'évolution est pour Tiele plutôt un cadre formel qu'un
principe.

Des confins de la philosophie nous arrivons à la théologie
proprement dite en mentionnant le seul travail de théologie
historique que nous ayons entendu ; c'est celui de M. Gor-
gerat intitulé : La piraterie barbaresque et les Frères de

Notre-Dame de la Merci (22 septembre 1902). Ce rapport
aurait beaucoup gagné en intérêt, si son auteur eût été présent

pour le développer, d'autant plus que l'idée lui en avait
été donnée par un séjour fait au nord de l'Afrique. La piraterie

barbaresque a duré jusque vers le milieu du dix-neuvième

siècle, soit jusqu'à la conquête d'Alger par la France,
en 1830. Elle a donné lieu à de beaux dévouements, exercés

par l'ordre des Frères de Notre-Dame de la Merci ; dès le
onzième siècle, ces religieux s'efforcèrent de racheter et de

consoler les captifs chrétiens. Ainsi qu'il arrive dans bien
des œuvres, même chrétiennes, il y eut dans l'histoire de

cet ordre des phases sombres ; il ne se maintint pas toujours
dans la sphère du dévouement. — Nous regrettons que des

sujets historiques ne soient pas plus souvent traités ; l'histoire

de l'Eglise fournirait matière à bien des travaux que
pourraient aborder les jeunes membres de notre société qui
reculent, peut-être, devant des sujets plus abstraits.

L'histoire du dogme peut être considérée comme une branche

de la théologie historique. C'est pourquoi nous mentionnons

ici l'étude de M. Ph. Bridel sur Le calvinisme d'après
M. Kuyper (28 avril 1902). La figure de M. Kuyper est certes,
très intéressante. Fort opposé au latitudinarisme de tous
degrés et de tous noms, partisan d'une dogmatique serrée,
raisonneur, entier comme on l'est volontiers dans son pays,



358 JAMES BARRELET

M. Kuyper force notre admiration par ses talents et par sa

capacité de travail extraordinaire. Pasteur, professeur de

théologie, journaliste, député, il a fini par devenir, il y a

deux ans, premier ministre des Pays-Bas. Pour lui, le
calvinisme, tel qu'il l'expose dans une série de conférences faites
en Amérique, est un système qui embrasse tous les domaines
de la vie. Non seulement il règle d'une manière générale les

rapports de l'homme avec Dieu, les relations entre hommes
et la situation du chrétien dans le monde ; il trouve encore
son application dans les arts, dans les sciences, dans la
politique. Calvin, au dire de son admirateur, a été bien supérieur

à Luther et au type allemand de la Réformation.
Prêchant la toute-puissance de Dieu, il a en même temps enlevé
tout intermédiaire entre Dieu et les hommes. Proclamant le

règne universel du péché, il a du même coup établi l'égalité
de tous les hommes ; il a donné lieu ainsi à la conception
démocratique de la société. L'Etat comme l'Eglise feront
bien, selon M. Kuyper, d'en revenir au calvinisme dégagé de

tout alliage.
En remontant le cours de l'histoire des idées, nous

arrivons au travail de M. Chapuis sur L'influence de l'essénisme

spéculatif dans la primitive Eglise (27 avril 1903). Ce sujet
est fort difficile à traiter ; d'abord parce que les sources font
défaut, puis, parce qu'il peut y avoir entre le christianisme
primitif et l'essénisme des coïncidences fortuites que l'on
pourrait être tenté de prendre pour des influences. Ces

précautions énoncées, M. Chapuis expose les caractères de

l'essénisme, son dualisme, son ascétisme, la communauté des

biens, le lien sacramentel qui unissait ses membres les uns
aux autres. L'origine des Esséniens, comme leur nom lui-
même, remonte évidemment au parti des Chasidim, qui se

forma lors des guerres des Maccabées. Examinant les analogies

que l'on peut trouver dans le Nouveau Testament,
M. Chapuis se demande si les tendances du parti qui se disait
« de Christ » dans l'Eglise de Corinthe, étaient peut-être
parentes de l'essénisme Les idées ascétiques et dualistes
des chrétiens de Corinthe et de Colosses qui s'opposaient au



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 359

mariage et qui préconisaient un culte des anges, qui voulaient
détacher de ses racines humaines la personne de Christ, —
tout cela fait penser à l'essénisme, sans qu'on puisse dépasser

le domaine de l'hypothèse. Quant à l'essénisme lui-même,
il y a peut-être autre chose, dans cette tendance, que du
judaïsme ; le dualisme qui le caractérise, est un trait
particulier à l'Orient. Une connaissance plus approfondie des

religions orientales jettera peut-être un jour nouveau sur
cette secte.

Le christianisme primitif nous amène tout naturellement
à l'étude des documents originaux, c'est-à-dire à l'exégèse et
à la critique. Nous rencontrons ici un travail de notre vice-
président M. Linder : Douze thèses sur l'Evangile de Jean

(31 mars 1902). L'étude d'un point spécial donne une grande
force à celui qui s'y livre. De plus, elle fait découvrir, dans
le sujet particulier que l'on traite, des richesses toujours
nouvelles. Aussi, ne sommes-nous point surpris que notre
vice-président ait continué à creuser le quatrième Evangile
au point de vue de sa composition. Poursuivant les recherches

qui lui ont valu le doctorat en théologie, M. Linder
estime pouvoir distinguer toujours mieux deux sources. La

première, rapportant surtout les faits, a pour auteur un
Juif, qui fait ressortir le caractère messianique de Jésus,

prophète, roi et prêtre. La seconde est l'œuvre d'un Grec ;

elle contient essentiellement les discours ; ses pensées
dominantes sont : lumière, amour, vie. L'auteur de ce second

document a inséré le premier écrit dans son ouvrage. Tous
deux ont une tendance gnostique très marquée.

La discussion qui a suivi la lecture de ce travail a porté
sur Ja définition de la notion de gnose, sur la question de

l'historicité et de la crédibilité du quatrième Evangile.
L'Ancien Testament a fourni à M. Barth le sujet d'un

travail intitulé : Essai sur les origines de la royauté israélite
(23 mars 1903). L'institution de la royauté est le dernier terme
de la marche vers l'unité nationale. Cette institution, entrevue

par Moïse, reléguée à l'arrière-plan pendant la période
troublée des Juges, n'a pleinement abouti que dans la per-



360 JAMES BARRELET

sonne de David. L'usurpation d'Abimélec et le règne agité et

trop personnel de Saul n'ont été que des tentatives imparfaites.

— La discussion s'engage au sujet du rôle joué par
Samuel au début de la royauté. Il est difficile de se rendre
compte des sentiments de Samuel : a-t-il envisagé la royauté
comme un mal nécessaire? Y avait il chez lui une répugnance
personnelle à céder son pouvoir? A-t-il, au contraire, favorisé
la nouvelle institution La distinction des sources doit éclairer

ces questions, qui ne peuvent être tranchées en quelques
instants.

Ce travail est le seul qui ait été emprunté à l'étude de

l'Ancien Testament, à moins de faire figurer ici l'entretien
improvisé que nous avons déjà mentionné, et qui s'est engagé
dans notre séance d'Henniez (22 septembre 1902). Pour combler

un vide, votre président a communiqué ce jour-là quelques

notes prises à la lecture du livre de George-Adam Smith :

Modem Criticism and the preaching of the Old Testament.
Ces conférences du théologien anglais s'occupent de cette

question très actuelle : Pouvons-nous encore prêcher sur des

textes de l'Ancien Testament, après les travaux de la critique
historique et littéraire Le professeur de Glasgow conclut
par l'affirmative. Après avoir montré avec quel respect nous
devons traiter ce sujet, puisque l'Ancien Testament a été la
Bible de notre Sauveur, il établit que Jésus et les apôtres ont
été, en réalité, les initiateurs de la critique, en prenant à

l'égard de l'Ancien Testament une position indépendante. Il
affirme que le travail de la critique n'a rien enlevé au caractère

unique de l'Ancien Testament, préparation nécessaire à

la Nouvelle Alliance. Le théologien croyant, tout en ayant
appris à reconnaître le développement humain de la religion
d'Israël, continuera à admettre une intervention personnelle
de Dieu dans l'histoire de ce peuple.

Avant d'aborder la théologie systématique proprement dite,
qui a eu la plus large part dans nos travaux, nous mentionnons

les études faites dans le domaine de la théologie biblique,

branche qui nous paraît tenir le milieu entre l'exégèse
et la critique d'une part, et la théologie systématique de l'autre.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 361

M. Trabaud a continué à nous initier à ses recherches sur
la loi. Le précédent rapport présidentiel mentionnait deux
séances (en 1900 et en 1901) où nous avions déjà eu des preuves

du travail très consciencieux de notre collègue. Le 27

janvier 1902, M. Trabaud nous a parlé de la loi dans le

judaïsme hellénistique et dans le christianisme gréco-romain.
Nous avons assisté aux transformations qu'a subies, dans le

cours des siècles, l'interprétation de la loi de l'Ancien Testament.

Les Juifs hellénistes, comme Philon, cherchent à la
rendre acceptable aux païens en la dépouillant de son caractère

national et cérémonial. Le romanisme naissant, incapable

de se maintenir au niveau du spiritualisme paulinien,
cherche dans la loi les principes d'une organisation
ecclésiastique et sacerdotale. Nous faisons des vœux pour que le

labeur persévérant de M. Trabaud trouve bientôt sa récompense

dans le doctorat auquel il aspire.
Nous ne nous éloignons pas des idées traitées dans le travail

que nous venons de mentionner, en rappelant qu'à cette
même séance, en attendant l'arrivée du rapporteur luttant
contre le vent et la neige, a été lue une lettre de M. Henri
Berthoud, missionnaire au Transvaal. M. Berthoud, occupé
à reviser la traduction de la Bible en thonga, constate que le

terme Mashîach a été rendu d'une manière inconséquente.
Il désapprouve le mot Oint, et voudrait que, dans le Nouveau

Testament, le nom ò Xpurriç fut toujours traduit par le

Messie.
Le 23 février 4903, M. Goumaz a lu une étude de théologie

biblique intitulée : Le Sermon sur la montagne constitue-t-il
tout l'Evangile — L'Evangile, expose le rapporteur, n'est

pas une loi nouvelle ; c'est la personne de Jésus-Christ ; or,
cette personne est tout entière dans le Sermon sur la Montagne,

où Jésus parle d'expérience. Dans la discussion,
plusieurs orateurs insistent sur ce que l'œuvre de Jésus ne
consiste pas seulement dans son enseignement ni même

uniquement dans sa vie sainte, mais surtout dans le don qu'il a

fait de lui-même. La mort de Jésus sur la croix est le centre
de l'Evangile.

THÉOL. ET PHIL. 1903 25



362 JAMES BARRELET

Le sujet de ce travail nous fait passer tout naturellement
à la théologie systématique qui a eu la grande part ; elle n'a

pas occupé moins de six séances.

Le 30 juin 4902, notre membre honoraire, M. Pétavel-
Olliff nous a présenté une Nouvelle étude sur le plan de

Dieu dans l'évolution. Elle a paru peu après comme avant-
propos d'une brochure intitulée : Le plan de Dieu dans
l'évolution (Lausanne, Payot, 4902). Cette brochure est une tentative

de conciliation entre les points de vue de M. Auguste
Sabatier et de M. Gaston Frommel. Dans l'avant-propos,
M. Pétavel-Olliff expose que le christianisme n'a rien à

redouter de la théorie de l'évolution, si on l'entend comme
une méthode dont Dieu s'est servi pour la création du monde

matériel, et comme la lutte pour la survivance des plus
aptes dans le monde spirituel. C'est dans ce sens qu'il faut
comprendre les passages bibliques concernant l'effort pour
entrer dans le royaume, la lutte pour la sainteté, pour le

perfectionnement.
Nous entrons dans la dogmatique proprement dite, avec le

travail de M. Henri Chavannes : L'état actuel, dans la Suisse

romande, des croyances en l'inspiration des saintes Ecritures
(23 novembre 1902). Si nous avons bien compris l'orateur,
son but était de combattre la notion d'une inspiration qui
serait attachée au livre de la Bible, comme livre. Il admet
l'existence et le ministère d'hommes inspirés, mais il repousse
la doctrine d'un canon inspiré. Dans la discussion, plusieurs
orateurs ont déclaré que la théorie de l'inspiration plénière,
la plus conséquente de toutes, est plus vivace qu'on ne le
croit souvent, et que les idées qui en dérivent doivent être
combattues. On a paru, cependant, admettre de part et d'autre

que la Bible, même comme livre, présente des caractères

uniques et exerce une influence que ne possède aucun autre
écrit1.

1 M. H. Chavannes nous envoie le résumé suivant de son travail :

« M. Chavannes établit que, selon le dogme traditionuel, l'inspiration est

spéciale, spécifique à l'Ecriture et qualitativement différente de celle qui est accordée

à tout vrai chrétien. Il en cite diverses définitions, qui impliquent toutes l'infail-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 363

Dans l'une de nos séances d'automne, le 30 septembre4904,
M. Emery a abordé la doctrine de la trinité. Dans un travail
très complet et très clair, notre collègue a retracé d'abord la
formation de ce dogme; il en montre l'origine philosophique,
scripturaire et religieuse. Le dogme de la trinité est né du
besoin de se représenter un être intermédiaire entre Dieu
transcendant et le monde. Les théologiens ont cherché
ensuite à fonder ce dogme sur des textes de la Bible. Enfin,
l'expérience religieuse du chrétien veut que Dieu soit en
Jésus. L'orateur critique ensuite la notion de la trinité; selon

lui, notre adoration ne doit aller qu'à Dieu, et non à Jésus,
en qui la divinité a habité, mais d'une manière limitée, ni
au Saint-Esprit qui est Dieu en nous, mais qui n'est pas tout
Dieu.

Enfin, trois séances ont été occupées par la grande question
de l'essence du christianisme. L'ouvrage de Harnack, Das
Wesen des Christentums, a été étudié de front par M. Logoz,
le 25 novembre 4904. Le 26 janvier 4903, un entretien improvisé
s'est engagé sur le même sujet, dans une séance où un autre
travail annoncé n'avait pu être présenté, et le 25 mai 4903

nous avons eu une séance en commun avec la section
vaudoise de la Société pastorale suisse ; cette idée nous a paru
heureuse pour nos deux sociétés. L'un des sujets qui figure
à l'ordre du jour de la réunion de la société pastorale de

Schaffhouse, a pu ainsi être traité devant un nombreux
auditoire. Ce sujet est ainsi formulé : Christ et le christianisme,
à propos du livre de Harnack, Das Wesen des Christentums.

— Nous avons entendu un rapport de M. Fornerod, et
M. Philippe Bridel a pris la parole comme premier
opinant.

Vous ne vous attendez pas, messieurs, à ce que je vous

libilité des Ecritures; or cette infaillibilité étant contraire aux faits impartialement

étudiés, l'auteur estime qu'il est plus droit, au lieu de soutenir l'inspiration des

Ecritures dans un sens nouveau, assez vague et peu défini, autre que celui de

l'usage, de dire franchement qu'on rejette l'inspiration. 11 estime que ce qui fait

la valeur des Ecritures, ce n'est pas leur soi-disant mode surnaturel de composition,

mais leur contenu. »



364 JAMES BARRELET

donne ici un quatrième exposé de la question. Je dirai seulement

que l'étude de M. Logoz était très consciencieuse,
suivant pas à pas le livre de Harnack. M. Fornerod nous a

intéressés par le parallèle qu'il a tracé entre le christianisme
traditionnel, le rationalisme et la théologie nouvelle, ainsi

que par la chaleur de son exposé. M. Bridel a relevé avec
netteté et conviction les lacunes qu'il voit dans la conception
de Harnack. Dans un domaine qui touche de si près aux
sources de notre vie religieuse, domaine qui est celui de la
foi aussi bien que de la théologie, il est difficile de concevoir
et de formuler une appréciation vraiment impartiale. Il me
semble que nous devons nous réjouir de ce que dans la capitale

de l'un des grands empires de ce monde, devant des

étudiants de toutes les facultés, représentant l'élite intellectuelle

de la jeunesse allemande, un théologien ait pu traiter
un sujet aussi foncièrement religieux, et le traiter de façon
à être entendu ensuite — on peut le dire — dans le monde

entier. De plus, si nous nous rappelons les théories
desséchantes du rationalisme d'il y a cinquante ans, nous devons
être heureux de constater la chaleur avec laquelle le savant
berlinois a parlé de son sujet. Nous persistons enfin à croire
que telle de ses expressions a pu lui échapper dans une
conférence dite devant un auditoire vivant, et qu'il aurait
peut-être formulé sa pensée autrement, si son livre avait été

rédigé dans le calme du cabinet. Il n'aura pas voulu modifier
les termes, une fois qu'ils avaient été recueillis par la
sténographie.

Cet hommage rendu — et très sincèrement rendu — à

l'éminent théologien, nous déclarons comprendre et nous
approprier les réserves exposées par plusieurs de ses
contradicteurs. L'essence du christianisme ne nous paraît pas
concevable sans un Christ vivant aujourd'hui d'une existence

personnelle, sans un Christ auquel ses disciples puissent
s'adresser et qui agisse sur eux.

Mais je ne veux pas rentrer dans le débat et j'arrive au
bout de ma tâche. Il ne me reste plus, messieurs et chers

collègues, qu'à vous remercier de votre indulgence à l'égard



SOCIÉTÉ vaudoise DE THÉOLOGIE 365

de votre président et à exprimer le vœu que dans nos séances,

les entretiens puissent continuer à se faire dans un
esprit de respect mutuel et de charité, afin qu'il en ressorte

un bien réel pour nous et pour les divers ministères qui
nous sont confiés.


	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1901-1903

