
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 4

Artikel: Le calvinisme selon M. Kuyper

Autor: Bridel, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CALVINISME SELON M. KUYPER

PH. RRIDEL

Les pages suivantes seront presque exclusivement remplies par
un résumé des six conférences sur le calvinisme, données par
M. Kuyper, à Princeton (New-Yersey, Etats-Unis d'Amérique),
en 1898, sous les auspices de la « fondation L. P. Stone '. » Si

nous introduisons, chemin faisant, quelques développements
empruntés à d'autres travaux du même auteur, et si, pour terminer,
nous ajoutons quelques brèves remarques, ce n'est point que nous
ayons la prétention de faire un exposé complet des idées théologiques

et politiques de M. Kuyper, ni que nous nous proposions
de discuter systématiquement sa façon d'entendre et d'apprécier
le calvinisme. Toutefois, il nous parait utile de placer en tête de

nos résumés quelques renseignements sur l'auteur dont nous
allons analyser l'ouvrage et sur les circonstances au milieu
desquelles s'est formée sa pensée2.

1 A. Kuyper. Calvinism. London, T. T. Clark. 1899, in-8°; et, en hollandais :

Het Calvinisme, Amsterdam, Hoveken & Wormser, 1899, in-8«.
2 Les Pays-Bas ; manuel en deux parties. — Leide, C. W. Sijthoff [1898], in-8.

Cet ouvrage renferme, après une description fort soignée de la Neerlande, de ses

habitants, de son histoire, une série de monographies, et en particulier de courtes

notices sur les divers partis politiques qui se partagent l'influence dans les

Pays-Bas ; chacune de ces notices est rédigée par le chef du parti même dont il
s'agit : celle qui concerne Le parti antirêvolutionnaire (p. 71-79) est de M. Kuyper.
On consultera, entre autres (p. 341-367), l'article de M. J. A. Beyermann, sur
La Hollande religieuse.

Nous avons utilisé les travaux suivants: J. C Isaac Sécretan : Fragment de

théologie ou Lettre à un ami sur les principales tendances Ihéologiques de notre



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 309

Déduction faite de 100 000 Israélites environ, on peut dire que,
sur 5 millions d'habitants, les Pays-Bas comptent 1 600 000

catholiques, soit à peu près le Vs du total, plus nombreux proportionnellement

dans les provinces méridionales que dans celles du nord.
Le reste de la population est formé de protestants. Dans le nombre
de ces derniers, il y a quelques luthériens, quelques téléo-bap-
tistes ou mennonites (restes assagis de l'anabaptisme), quelques
remontrants; mais la grande majorité des Hollandais appartient
traditionnellement à la réforme calviniste. L'Eglise réformée des

Pays-Bas, attachée à la confession de Guy de Brès, au catéchisme
de Heidelberg et aux canons de Dordrecht, eut longtemps dans le

pays une énorme puissance et prit si bien le caractère d'Eglise
d'Etat qu'il était indispensable d'en être membre pour pouvoir
exercer quelque fonction publique; les événements de la fin du
dix-huitième siècle et le règlement royal de 1816 amenèrent enfin
la proclamation de la liberté des cultes, mais dans des conditions
et sous une forme qui ont toujours suscité des protestations de la
part des calvinistes purs.

La tendance dominante en Hollande, au commencement du
dix-neuvième siècle, était un supranaturalisme un peu vague,
proclamant l'autorité de la révélation scripturaire, admettant la
réalité des miracles bibliques, tout en en atténuant le plus
possible le caractère surnaturel, et, en somme, s'attachant plus à la
morale qu'au dogme de l'évangile. On cite comme l'un des meilleurs

époque (La Haye, 1851), et Fragment de théologie, ou seconde lettre à un ami,
etc. (La Haye, 1852).

J.-P. Trottet : Quelques mots sur l'état religieux de la Hollande (Chrétien
évangélique, 1859, p. 484-488).

J.-P. Trottet : La question religieuse en Hollande [revue des principaux
auteurs.] (Revue chrétienne, 1860, p. 265 et suiv. et 348 et suiv.)

J.-P. Trottet : Le parti orthodoxe pur dans l'Eglise wallonne de la Haye ;

réponse à M. Groen van Prinsterer. — La Haye, 1860. Brochure de 38 pages.

Alb. Réville : Les controverses et les écoles religieuses en Hollande (Revue

des deux mondes, 15 juin 1860, p. 930-961).

Chantepie de la Saussaye: La crise religieuse en Hollande. — Leyde, 1860.

202 pages.
Groen van Prinsterer : Le parti antirévolutionnaire et confessionnel dans

l'Eglise réformée des Pays-Bas. — Amsterdam, 1860. 107 pages.

Groen van Prinsterer : La Hollande et l'influence de Calvin. — Amsterdam,
1864. 35 pages.



310 PH. BRIDEL

représentants de cette époque le prédicateur et orientaliste van der
Palm, mort en 1838.

Survint le Réveil. Ici, comme ailleurs, il ne fut pas sans
ressentir diverses influences exotiques, et notamment celle du Réveil
genevois; mais ses principales sources furent indigènes. Parmi les

précurseurs, puis les héros du Réveil hollandais, il faut citer le

poète Bilderdijk (f 1831), Isaac da Costa, poète lui aussi, et

théologien original, Israélite de naissance, enfin Groen van Prinsterer,
historien, publiciste et homme d'Etat, mort en 1876. A tous ces

hommes, mais particulièrement au dernier, la cause du réveil
religieux apparaît comme solidaire non seulement d'un retour plus
ou moins complet à l'orthodoxie calviniste en matière doctrinale,
mais encore d'une énergique opposition aux principes popularisés
par la Révolution française, d'une lutte contre tout soi-disant
« libéralisme » au profit du système de l'Etat chrétien. C'est ainsi

que Green van Prinsterer fonda, vers 1860, le «parti
antirévolutionnaire et confessionnelj, » qui déclarait vouloir mettre
l'enseignement des saintes Ecritures à la base de la politique
et repousser le suffrage universel, tout en demandant que le
gouvernement (de droit divin) tienne consciencieusement compte
des besoins de toutes les classes du peuple.

Le programme antirévolutionnaire et confessionnel n'eut d'abord

que très peu de succès. Il comptait quelques partisans dans les

rangs de l'aristocratie et trouvait d'assez nombreuses sympathies
dans le peuple, fidèle aux vieilles traditions nationales, mais le
peuple n'avait alors aucun moyen de faire entendre sa voix; telle
que l'avait organisée le règlement royal de 1816, l'Eglise se trouvait

sous la direction presque exclusive des consistoires, qui se

recrutaient par cooptation1. La bourgeoisie, riche, éclairée,
souvent animée d'idées larges et progresssives, mais, en bonne partie
aussi, frivole et très indifférente à l'égard de la pureté du dogme,
possédait le pouvoir. Sous cette influence prépondérante, le synode
et le gouvernement étouffèrent toutes les réclamations des «

confessionnels, » qui n'arrivèrent jamais à avoir un professeur de

théologie et rarement des pasteurs dont les convictions les
satisfissent.

Le supranaturalisme latitudinaire n'était pourtant pas seul à

1 Ce régime a été adouci depuis lors. Dès 1867, le suffrage universel introduit
dans l'Eglise a donné à « l'association confessionnelle » les moyens de combattre

avec quelque succès.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 311

l'œuvre dans la Hollande religieuse. Chantepie de la Saussaye,
père, pasteur à Leyde, représentant une tendance « éthique »

analogue à celle des Vermittler allemands, cherchait à propager cette

grande thèse : que le centre de l'Evangile est moins l'enseignement
de Jésus ou des apôtres que la personne même du Christ; il
s'efforçait en même temps de présenter la conscience morale de

l'homme comme le point d'attache auquel vient se relier la
révélation divine. Sympathique à la vie religieuse que ranimait le
Réveil, mais fort opposé aux théories antilibérales du parti de l'Etat
chrélien, Chantepie de la Saussaye demeura passablement isolé1.

Pendant ce temps, l'école de Groningue, développant des idées

qui rappellent, en quelque mesure, celles de Lessing, montrait
comment l'éducation du genre humain s'est effectuée sous
l'impulsion de génies et de prophètes, pour atteindre son point culminant

en Jésus.

Puis, surtout, subissant à plus d'un égard l'influence de Baur et
de Hegel, une nouvelle école surgissait à Leyde, où J.-H. Schölten
cherchait à traduire le calvinisme des anciens jours en un
déterminisme, au sein duquel finit par sombrer la notion chrétienne
du péché s. On sait que, dans le même temps, la critique des livres
saints était poursuivie, par maint savant hollandais, avec une
ardeur et une liberté qui ne surent pas toujours éviter les témérités

de l'arbitraire.
Entre temps, vers 1834, un certain nombre de partisans du

Réveil, ayant à leur tête quelques pasteurs, comme Henri de Cock

(f 1842), H. Pi. Schölte, etc., se séparèrent d'une Eglise dont ils
voyaient les autorités renier la saine doctrine. Ces sécessionnistes

furent en butte à diverses persécutions, on leur interdit de

s'assembler, on leur imposa des logements de troupes, on les emprisonna.

Plusieurs émigrèrent, soit en Amérique, soit au Transvaal
(où Kruger s'est rattaché à leur groupe); mais un grand nombre

1 Sous avons déjà cité son livre sur la Crise religieuse en Hollande. Il a été

lui-même présenté et critiqué au point de vue du calvinisme confessionnel par
M. le professeur H. Bavinck, dans son ouvrage intitulé : De Theol. van Prof.
Dr. Chantepie de la Saussaye ; bydrage tot de Kennis der Ethische Theologie.

— Leiden, 1884.— Voir aussi Revue de théol. et de phil. 1872, p. 150 et suiv.,
325 et suiv.; et 1874, p. 96 et suiv.

s Plusieurs des idées de Schotten ont été exposées ici-même, il y a quelques

années Voir Revue de théol. et de phil. 1869, p. 223 et suiv.; 1875, p. 254 et

suiv., 321 et suiv., 500 et suiv.



312 PH. BRIDEL

restèrent dans leur patrie, attendant des jours meilleurs, qui vinrent

enfin pour eux quand, en 1870, la liberté religieuse leur fut
accordée. C'est ainsi que furent constituées les «Eglises chrétiennes
réformées, » qui, en 1892, comptaient 400 pasteurs et possédaient,
à Kampen, une école de théologie, fondée en 1854.

M. Abraham Kuyper j naquit, le 29 octobre 1837, à Maassluis
(15 à 20 kilomètres ouest de Rotterdam) ; son père était pasteur, sa

mère, née Huber, descendait d'une famille suisse. Au sortir de la
Faculté de Leyde, où il avait fortement subi l'influence de Schölten,

M. Kuyper était « moderne » lorsque, en 1863, il devint
pasteur à Beesd, petit village de la G-ueldre, où il resta quatre ans.
C'est là, — comme il l'a raconté dans une Confidentie adressée à

M. van der Linden (1873), — que, au contact d'une population
campagnarde inébranlablement attachée au respect de la Bible et

aux traditions calvinistes, il commença de changer de point de

vue. Passant de là à Utrecht, puis, en 1869, à Amsterdam, il se

persuada de plus en plus que la tendance « éthique » ne présentait
qu'un équilibre instable, sans force de résistance, et que le seul
salut de l'Eglise, comme de la nation hollandaise, serait dans une
restauration décidée des doctrines traditionnelles.

C'est ainsi qu'il entra dans le parti de Groen van Prinsterer, ce

qui, dès 1874, lui valut un siège de député. Deux ans plus tard, à

la mort de Groen, M. Kuyper devenait le chef du parti
antirévolutionnaire, auquel il ne tardait pas à imprimer une puissante
impulsion, l'organisant avec beaucoup de talent, lui donnant un
organe quotidien, le Standaard, fondé en 1872, avec une feuille
dominicale, le Héraut, sans compter un grand nombre de

journaux provinciaux ä. Ces efforts aboutirent, en 1888, à un ministère
antilibéral Lohman-Mackay, dont le seul résultat, au point de vue

1 Voir Mannen van Beteekenis in on%e Dagen : D' Abr. Kuijper, door Dr E. D.

Pijzel. —Haarlem, Tj. Willink, 1889, in-12 de 72 pages avec portrait.
Presbyterian and Reformed Review, octobre 1898, IX, p. 561-609.

Review of Reviews, septembre 1901, XXIV, p. 162 (article reproduit en abrégé
dans la Revue bleue, 12 octobre 1901).

Kirchenfreund, 8 et 22 novembre 1902; articles de M. le pasteur G. Johner.
5 Voir L. L C. M. van Outhoorn : Le nouveau régime au pays des Gueux.

Paris, 12, avenue de l'Opéra, 23 pages extraites de la Revue, ancienne Revue des

Revues, 15 décembre 1901. Cette brochure, nettement hostile aux antirévolutionnaires,

et qui renferme plusieurs renseignements intéressants, commence par
une charmante description du pays et du caractère des Hollandais.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 313

religieux, fut l'établissement d'une légère subvention en faveur
des écoles chrétiennes libres (catholiques aussi bien que
calvinistes). Mais, dès 1891, les libéraux reprenaient le pouvoir. Ils n'en
ont été évincés en juin 1900 que grâce à une coalition du parti
antirévolutionnaire avec le parti catholique ; depuis lors, M.

Kuyper est premier ministre.
Un des principaux articles de la politique antirévolutionnaire

concerne le régime scolaire. Depuis la loi Van der Brugghen (1857),
les écoles de la Hollande sont « neutres » au point de vue religieux.
Mal satisfaits de cet état de choses, beaucoup de parents ont fait
des sacrifices pour organiser des écoles chrétiennes, et celles-ci
ont si bien réussi en maint endroit que l'école officielle n'y a, dit-
on, plus d'élèves1. M. Kuyper a pris une part prépondérante à ce

mouvement, et c'est même pour s'y livrer plus entièrement qu'en
1877 il est sorti de la Chambre, pour n'y rentrer qu'en 1897. En
1880, il fondait à Amsterdam une université libre, dont il fut le

premier recteur, et où il a enseigné la dogmatique, l'encyclopédie,
parfois l'exégèse de l'Ancien Testament. Outre une Faculté de

théologie, cette Vrye Universiteit compte des Facultés de droit,
de lettres et de sciences, qui, tout aussi bien que la première,
doivent distribuer un enseignement conforme aux principes
calvinistes. Le désir de M. Kuyper et de ses partisans est d'arriver à

obtenir que l'enseignement chrétien, actuellement libre mais non
officiel, soit reconnu par l'Etat et entièrement payé par lui, et

que les grades conférés par les universités libres aient valeur au
même titre que ceux des autres universités.

M. Kuyper est resté aussi longtemps qu'il l'a pu dans l'Eglise
officielle, pour y défendre les droits de l'orthodoxie et combattre
un régime ecclésiastique qu'il estimait contraire au droit. Ancien
de l'Église d'Amsterdam, il réussit à gagner au confessionnalisme
la majorité du consistoire de cette ville. Mais en 1886, à la suite
d'un conflit doctrinal, que les autorités synodales conclurent en

suspendant la majorité du dit Conseil d'Eglise, M. Kuyper se

retira pour fonder avec ses amis un groupe d' « Eglises réformées
doléantes. » Elles ont, en 1892, fusionné avec les anciennes « Eglises
chrétiennes réformées, » dont il a été question plus haut; et toutes

1 Voir sur la question scolaire en Hollande un article, écrit au point de vue

kuypérien, par M. J. L. Pierson, dans Foi et vie, 16 février 1902.

M. le pasteur G. Keizer,dans la Liberté chrétienne, 1899, col. 455, mentionne
800 écoles libres, 3 gymnases, etc.

THÉOL. ET PHIL. 1903 22



314 PH. BRIDEL

ensemble,sous le nom de «Eglises réformées, » forment aujourd'hui
un total de 685 paroisses, avec 650 000 membres et 486 pasteurs.

M. Kuyper a débuté dans la littérature théologique par une
thèse de doctorat sur la Notion d'Eglise d'après Calvin et Lasco;
puis il a donné une édition des Œuvres de Lasco i. Il existe de lui
un petit écrit sur YIncarnation du Verbe ; un ouvrage sur l'Œuvre
du Saint-Esprit, qui a été traduit en anglais, puis surtout une
Encyclopédie en trois gros volumes, traduite, elle aussi, en

anglais, et qui contient, avec une théorie de la science en général,
celle de la théologie en particulier, y compris l'étude des divers
sujets que traitent généralement les introductions à la dogmatique2.

Nous pouvons mentionner encore, en anglais, un article
intitulé Calvinism and confessional Revision, paru dans la Pres-
byt. and Ref. Review (II, p. 369 et suiv.); enfin, outre les six
conférences sur le Calvinisme, que nous allons résumer, trois
morceaux plus courts, dont nous donnerons aussi quelques
extraits, à savoir une conférence faite à Philadelphie sur l'Opposition

qui existe entre symbolisme et révélation3; puis deux
discours prononcés par M. Kuyper, comme recteur, à l'ouverture
des cours de la « Vrye Universiteit » d'Amsterdam, en 1892 et ™
1900, et tous deux traduits en allemand par M. le pasteur W.
Kolfhaus, le premier sous ce titre : Die Verwischung der Grenzen,
le second sous celui-ci : Evolutionismus, das Dogma moderner
Wissenschafti. Nous n'indiquons que pour mémoire l'article sur
La Guerre sud-africaine, inséré par M. Kuyper dans la Revue
des deux mondes, en février 1900.

I

Le calvinisme est une direction générale de l'esprit5.

Le christianisme, avec la salutaire influence qu'il est
appelé à exercer en tous domaines, se trouve en grand péril

1 Joannis a Lasco opera tam edita guam inedita. 2 vol. Amsterdam 1866.

(Voyez Revue de théol. et de phil. 1868, p. 473 et suiv.)
2 La Presbyterian and Reformed Review a rendu compte de cet ouvrage dans

ses volumes VIe (p. 502 et suiv.) et Xe (p. 677 et suiv.).
3 The antithesis between Symbolism and Revelation. Celle conférence, faite

devant la Historical Presbyterian Society de Philadelphie, a paru dans la Presbyt.
and Ref. Review (X, p. 220 et suiv.), puis en une brochure (sans date).

4 Deux brochures, Leipzig, Deichert, 1898 et 1901.
5 « A life System. » M. Kuyper explique qu'il a employé ce terme anglais pour



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 315

aujourd'hui, exposé qu'il est aux assauts menaçants du
« modernisme. » C'est en 1789 que cette guerre a éclaté d'une
façon manifeste. « Ecrasez l'infâme » s'était écrié Voltaire,
insultant le Christ, et il n'avait fait ainsi qu'exprimer à

l'avance, en termes particulièrement énergiques, la pensée
essentielle de la Révolution française. La Convention, en effet,

prit pour devise : « Ni Dieu, ni maître » ; et ce fut avec ce

mot d'ordre sacrilège que l'émancipation humaine s'annonça
au monde, comme répudiant toute autorité divine1. Sans

doute, la sagesse infinie du Tout-puissant se servit de la
Révolution pour briser la tyrannie des Bourbons et châtier ainsi
des princes qui, méconnaissant, eux aussi, les droits du

Seigneur, avaient traité les peuples comme s'ils leur eussent

appartenus au lieu d'être Sa propriété. Il n'en reste pas
moins vrai que la Révolution française fut foncièrement
antireligieuse et que l'esprit s'en est répandu, depuis un
siècle, comme un dangereux dissolvant, tendant à détruire
tout ce que notre foi chrétienne affirme et réclame.

C'est une inspiration toute pareille qu'on retrouve au fond
de ce panthéisme qu'a popularisé la philosophie allemande
du dix-neuvième siècle et qui, se combinant avec les théories
de Darwin, se présente à nous aujourd'hui sous la forme,
plus concrète, de l'évolutionnisme. Ici aussi, la gloire de Dieu
est sacrifiée à celle de l'homme (culte des héros, etc.).

Entre ce modernisme et le christianisme, pas de conciliation

possible. Il y a là deux directions générales de l'esprit
entièrement opposées l'une à l'autre. Le premier de ces

systèmes, se donnant pour tâche d'organiser le monde en prenant
comme base l'homme naturel, doit, pour être conséquent,
ramener l'homme lui-même à n'être qu'un simple produit des

forces de la nature. Le christianisme, de son côté, doit
demeurer fidèle à ses propres principes et ne point aller se

fourvoyer dans la voie pernicieuse des lâches concessions et

désigner à peu près ce qu'on entend en allemand par: eine Weltanschauung.
C'est lui-même qui, dans sa notice sur le Parti antirévolutionnaire, nous fournit le

correspondant français auquel nous recourons ici.
1 Voir, à la fin de notre étude, la Remarque N° 1.



316 PH. BRIDEL

des compromis maladroits, où l'ont tant de fois engagé les

apologistes. Si nous voulons combattre d'une manière honorable,

avec espoir de succès, opposons énergiquement esprit
à esprit; qu'à la conception systématique et générale du
modernisme nous répondions par une conception également
conséquente et vaste, embrassant toutes les sphères de l'existence

et les ramenant à un même principe. Cette solide et

large conception chrétienne n'est point à créer; elle existe ;

c'est le calvinisme.
Nous ne prenons pas ce dernier mot dans un sens

ecclésiastique, comme s'il en fallait faire coïncider le champ
d'application avec l'ensemble des populations officiellement
rattachées à des Eglises «réformées». Maint prétendu réformé
est dénué de foi calviniste, et, d'autre part, le calvinisme a

exercé ou exerce encore une action plus ou moins considérable

dans le sein de bien des communautés qui ne sont pas
strictement réformées : l'Eglise anglicane, malgré son épisco-
palisme et son ritualisme ; les Indépendants, en dépit de leur
individualisme; les Méthodistes, bien que, pour la plupart,
ils aient, avec Wesley, renié la théologie calviniste ; les
Baptistes eux-mêmes, sont, à des degrés divers, pénétrés de
calvinisme. On peut dire que c'est de lui que s'inspire, en

quelque mesure au moins, tout ce qui, dans le monde
protestant, n'est ni luthérien, ni socinien. A Genève, en France,
en Hollande, en Ecosse, en Amérique, au sud de l'Afrique,
on le retrouve comme un principe sui generis, comme une
forme spécifique de la conscience religieuse, déroulant ses

conséquences dans les domaines les plus variés, servant de

base à une théologie, à une morale, à une organisation de la
vie politique et civile, à une conception des relations de la
nature avec la grâce, de la chrétienté avec le monde, de

l'Eglise avec l'Etat, à un art, enfin, et à une science marqués
d'un cachet particulier, facile à reconnaître.

A ce titre, le calvinisme mérite d'être mis en parallèle avec

ces grands systèmes vitaux, ces grandes directions de

l'esprit, qui s'appellent le paganisme, l'islamisme, le romanisme.
Qu'on ne nous objecte point que c'est là en exagérer l'impor-



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 317

tance, en lui assignant une place qui n'appartiendrait qu'à
l'Evangile lui-même; nous soutenons précisément que le
calvinisme est la manifestation adéquate du principe chrétien,
qu'en lui l'idée évangélique s'est incarnée d'une façon plus
complète, plus pure, plus exacte qu'il ne l'a fait en aucune
autre forme historique.

Malheureusement, tandis que les mahométans, par exemple,

ou, pour nous en tenir aux diverses branches de la chrétienté,
les papistes, d'un côté, les luthériens, de l'autre, — tenus
sous le joug de l'unité, les premiers par leur hiérarchie
ecclésiastique, les seconds par le contrôle des princes, — n'ont
pas de peine à discerner clairement le principe directeur de

leur religion, les calvinistes, au contraire, sont souvent dans

le vague en ce qui les concerne et se trouvent ainsi exposés à

se laisser entamer par la dangereuse influence de principes
hostiles. C'est que, au lieu de surgir dès le début comme un
système achevé, comme le fruit de l'étude et de la spéculation,

le calvinisme se produisit avant tout sur le terrain de

la vie : les bûchers, les champs de bataille, tels furent ses

premiers théâtres. Le calvinisme, dans son fond intime et

primordial, ne fut pas une découverte du génie individuel
de Calvin; nul mouvement historique ne fut plus spontané,
plus populaire que celui-là ; on ne le voit point suscité
délibérément par quelques savants ou quelques princes : il
jaillit du cœur des foules; ce sont des tisserands et des

fermiers, des commerçants et des valets, des femmes aussi, et
des jeunes filles, qui, sous l'influence de l'Esprit de Dieu, se

trouvent pénétrés de l'assurance du salut et de toutes les

énergies que procure cette certitude. Calvin n'est qu'un de

leurs frères, particulièrement bien doué au point de vue
intellectuel et qui exprime en termes plus clairs ce qu'eux tous
savent comme lui pour l'avoir appris directement de Dieu1.

— Remarquons, en outre, que plusieurs des peuples chez

lesquels le calvinisme fit son apparition, Suisses, Hollandais,
Anglais, Ecossais, n'étaient guère portés par nature à la
spéculation philosophique. Mais le temps est venu, si nous ne vou-

1 Voir la Remarque N° 2.



318 PH. BRIDEL

Ions périr, de nous bien rendre compte de ce que nous sommes.
Tout système qui prétend à inspirer et déterminer

l'ensemble de la vie, tant privée que publique, doit présenter,
comme dérivant d'un même principe, qui lui appartienne
en propre : 1° une conception des relations de l'homme avec
Dieu, 2° une conception des relations de l'homme avec ses

semblables, 3° une conception de ses relations avec le monde.
1° Relations avec Dieu. — C'est ici nécessairement, dans

un « système vital », le point capital d'où tout le reste découle.
Le contact entre nous et l'infini a lieu, en effet, dans cette

région profonde de notre conscience où la vie réside en son
unité primordiale et d'où elle découle pour s'épanouir en
manifestations diverses, qui sont comme autant de rameaux
sortant d'une même souche, comme autant de rayons d'un
même foyer. Chacun de nous ne sait-il pas que c'est dans la
prière seulement que notre moi individuel atteint à la
véritable unité? Et, d'ailleurs, l'histoire n'est-elle pas là pour
établir que nuls mouvements n'ont été généraux et durables,
au sein de l'humanité, que ceux qui avaient leur principe
dans une certaine façon caractéristique d'entendre nos
rapports avec la divinité?

Ce qui caractérise à cet égard le paganisme, — aussi bien
dans le boudhisme raffiné que dans le plus misérable
animisme, — c'est le fait de chercher et d'adorer Dieu dans la
créature. L'islamisme, d'autre part, qui n'est proprement
qu'une protestation énergique contre le paganisme, sépare
absolument Dieu de la créature. Le romanisme se caractérise

par le rôle qu'il assigne à l'Eglise comme lien nécessaire entre
l'homme et Dieu. Quant au calvinisme, la haute et grande
pensée qui l'inspire c'est que Dieu, quoiqu'il trône dans sa

majesté transcendante bien au-dessus de la créature, n'en
demeure point séparé, mais entre en relation avec elle, en

relation directe, par le Saint-Esprit. C'est là le fond même de

la doctrine de la prédestination, qui fait découler notre
communion avec Dieu de sa seule et éternelle volonté à l'égard
de chacune de nos personnes, et non pas de l'intervention de

l'Eglise et de sa prétendue médiation.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 319

Peut-être nous reprochera-t-on de revendiquer ici pour le

calvinisme ce qui appartient au protestantisme tout entier.
Loin de nous, certes, l'intention de dénigrer le luthéranisme!
Nous n'oublions pas que c'est dans le cœur de Luther que se

livra le combat décisif d'où la Réformation est issue. Mais

lorsqu'il s'agit de savoir où il faut aller chercher le principe
réformateur clairement saisi, complètement accepté, et appliqué

dans toute son étendue, le penseur de Genève se

présente à nous comme bien supérieur au héros de Wittenberg.
Celui-ci, sans doute, comme Calvin, lutta pour établir le
rapport direct entre l'âme et Dieu ; mais il ne considéra la question

qu'au point de vue subjectif, anthropologique, prenant
ainsi pour principe la thèse sotériologique du salut par la foi.
Calvin, lui, d'une vue bien plus large, envisageant les choses

objectivement, s'éleva au principe universel et cosmologique
de la souveraineté de Dieu. Aussi, tandis que Luther
demeura à mi-chemin quant aux applications du principe,
conservant des idées romaines sur les sacrements et le culte
tout ce qui ne lui était pas absolument inacceptable, Calvin,
lui, tira courageusement toutes les conséquences du principe
des relations directes entre Dieu et les hommes.

A cela s'est ajouté que, en pays luthérien, la réforme,
procédant plutôt des princes que du peuple, demeura sous le

pouvoir episcopal du souverain, et, dès lors paralysée, fut
empêchée de produire ses fruits de rénovation dans le

domaine politique et social ; le luthéranisme fut donc
condamné à ne porter qu'un caractère théologique et
ecclésiastique ; il ne créa pas tout un « système de vie ; » aussi

ne peut-on parler de « luthéranisme » dans le même large
sens historique où nous prenons ici le mot de «

calvinisme. »

2° Relations avec nos semblables. — Le paganisme,
cherchant la divinité dans la créature, arrivait fatalement à tenir
pour digne de culte tout ce qui est grand parmi les hommes :

de là, pour finir, l'apothéose des Césars, contre-partie d'un
dédain cruel pour les pauvres et les esclaves. Le romanisme
est suffisamment pénétré d'esprit chrétien pour ne point



320 PH. BRIDEL

admettre ainsi de distinction absolue entre les divers membres

de la race humaine; mais il s'arrête à une conception
hiérarchique, d'où doit découler naturellement un état social

aristocratique. Le modernisme, par un excès contraire à

celui du paganisme antique, efface toute distinction entre
les humains, ne tenant même plus de compte de la différence
des sexes; et, emporté par sa logique niveleuse, il menace
d'écraser bientôt toute vie sous le rouleau de l'uniformité.
Quant au calvinisme, il a tout naturellement tiré de sa façon
spéciale de concevoir les relations de l'homme avec Dieu une
interprétation des relations des hommes entre eux, interprétation

seule vraie et qui, dès le seizième siècle, a, partout où
elle a pénétré, ennobli toute la vie sociale. En nous plaçant,
avec toute notre vie, devant Dieu, le calvinisme nous oblige à

reconnaître que, riches ou pauvres, pleins de talents ou
faiblement doués, nous ne sommes que des créatures caduques
et, de plus, coupables : donc tous égaux devant le Seigneur
et n'ayant par nous-mêmes aucun droit les uns sur les autres.
Il n'y a dès lors d'autre distinction à reconnaître entre les
hommes que celles-là mêmes que Dieu nous impose quand
il donne autorité à l'un sur l'autre et que, par exemple, il
accorde supériorité de richesse ou de talent à celui-ci plutôt
qu'à celui-là, pour que le favorisé mette ses privilèges au
service de son prochain. Le calvinisme s'oppose donc, non
seulement à tout esclavage, à toute exploitation des faibles

par les forts, mais à toute hiérarchie, à toute aristocratie
autre que celle qui consiste dans une supériorité morale ou
intellectuelle (appartenant à l'individu ou à la famille) ; et il
stipule que cette supériorité, effet d'une grâce divine, ne

doit jamais devenir un motif d'orgueil, mais être considérée

comme une occasion de se rendre plus utile. Le calvinisme
mène ainsi, logiquement, à une conception démocratique de

la vie; il proclame la liberté des nations; il travaille sans

relâche à obtenir pour tout homme, en tant qu'homme,
considération et respect dans l'ordre social et politique.

Ce n'est pas d'un coup, brusquement, que le calvinisme a

introduit la démocratie en ce monde; pas plus que le chris-



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 321

tianisme primitif n'a brusquement aboli l'esclavage; c'est

peu à peu, en propageant une façon plus sérieuse de considérer

la vie tout entière. Et il faut ajouter que tant de

douloureuses persécutions supportées en commun ont fortement
agi dans le même sens, en contribuant à effacer toute
distinction de classes sociales parmi les réformés.

Combien cette démocratie sainte, où tous, se sentant égaux,

parce qu'ils sont ensemble à genoux devant Dieu et unis par
un même zèle pour sa gloire, est différente de la fausse égalité

parisienne, découlant de l'envie des classes inférieures à

l'égard des supérieures, et dans laquelle l'union ne se conclut

que contre Dieu
3° Relations avec le monde. — Bornons-nous à dire

rapidement que, si le paganisme estime le présent monde au-
dessus de sa réelle valeur, en sorte que, tour à tour, il a peur
de lui ou s'y absorbe, l'islamisme ne l'estime pas assez, le

dédaignant pour un mauvais paradis de rêve. Mais voyons de

plus près ce qu'enseignent à cet égard le romanisme, d'un
côté, et de l'autre le calvimisme.

Comme le fait clairement voir le moyen-âge, Rome place
l'un en face de l'autre l'Eglise et le monde comme deux
domaines opposés, le premier sanctifié, le second maudit;
tout ce qui demeure étranger à l'influence de l'Eglise, est la

proie du démon, mais tout ce qui est sous l'influence
ecclésiastique est exorcisé par là-même. Il faut donc que, dans une
contrée chrétienne, tout vienne s'abriter sous l'aile de l'Eglise ;

le roi sera oint et lié par la confession, science et arts seront
protégés et surveillés par le clergé, industrie et commerce
seront rattachés à l'Eglise par le système des corporations :

du berceau jusqu'à la tombe, la vie entière de l'homme sera
entre les mains du prêtre. Tout ce qui tentera d'échapper,
sorcière satanique ou penseur hérétique, sera soigneusement
exterminé. Au surplus, pour faire contrepoids aux péchés
du monde, quelques-uns se réfugieront dans la vie monacale,
où se concentre la vie divine de l'Eglise. Gigantesque effort

que celui du papisme pour soumettre le monde au Christ,
mais système déplorable, qui n'a abouti qu'à la corruption



322 PH. BRIDEL

de l'Eglise par le monde et à l'étouffement, par l'Eglise, de

toute liberté dans le monde!
Tout autre fut le point de vue calviniste. Se plaçant, lui et

tout ce qui existe, en face de Dieu, le Réformé honorera non
seulement l'homme, image de Dieu, mais le monde, sa création.

Le calvinisme, en effet, proclame que, s'il y a une « grâce
spéciale » qui accorde le salut aux élus, il y a en outre une
« grâce générale » (gratia communis), par laquelle Dieu maintient

la vie du monde, adoucit la malédiction qui pèse sur ce

dernier à cause de la chute, met des bornes à la puissance
du mal, et rend ainsi possible ici-bas le libre développement
de notre vie pour la gloire de Dieu. Dans ce système, l'Eglise
n'est rien de moins, mais aussi rien de plus que la congrégation

des croyants; et, dès lors, tous les départements de la
vie du monde sont émancipés, non pas, certes, de l'autorité
de Dieu, mais de la domination de l'Eglise. La vie domestique

recouvre son indépendance, le commerce et l'industrie
peuvent se développer librement, art et science, affranchis
de la tutelle cléricale, peuvent s'épanouir en suivant leurs
propres inspirations, l'homme enfin comprend la belle mission

dont lui fait à la fois un privilège et un devoir sacré le
Créateur qui lui a dit, en lui montrant la nature avec toutes
ses forces et toutes ses ressources : « Assujettis-toi cela. » La
malédiction ne pèse donc pas sur le monde comme tel, mais
uniquement sur ce qui en lui est mauvais et souillé du
péché ; au lieu de s'enfuir hors du monde à la façon des moines,

il faut servir Dieu dans le monde, en quelque situation
que nous soyons appelé à vivre : servir Dieu dans le monde,
et le louer à l'Eglise, où nous allons recueillir, auprès du
Créateur, les énergies nécessaires pour résister aux tentations
qu'on ne manque pas de rencontrer au contact quotidien de

la créature.
Rien ne marque mieux l'attitude prise par le calvinisme

à l'égard du monde que la comparaison de ces vues avec celle
de l'anabaptisme. Celui-ci n'a fait qu'adopter la théorie mo-
nachiste, mais pour l'appliquer à tous les fidèles sans exception.

Selon lui, le monde, en tant que non-baptisé, est sous



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 323

la malédiction divine; aussi faut-il rejeter toute institution
civile ; c'est aux baptisés seuls qu'il appartient de gouverner
la société et de la transformer de fond en comble. Véritable
« acosmisme » moral, qui aboutit aux excès que l'on sait.

Nous résumerons ce qui précède, en disant que, selon le
calvinisme : 1° Nous sommes en relation directe avec l'Eternel,

sans qu'il soit besoin d'aucune médiation sacerdotale ou
ecclésiastique; 2° Toute personne humaine a sa valeur,
comme portant en soi l'image divine ; en sorte que les hommes

sont tous égaux devant Dieu et devant le gouvernement
que Dieu a établi sur eux ; 3° La malédiction qui pèse sur ce

monde pécheur est, en faveur de ce monde tout entier, adoucie

et limitée par la grâce générale de Dieu ; de sorte que
ce monde contient des trésors et des puissances qu'il faut
savoir estimer et auxquelles il faut laisser les moyens de se

déployer librement, l'Eglise devant pour sa part se restreindre

au domaine spirituel, qui lui est propre.
Nous avons démontré que le calvinisme est un « système

vital » ; reste à prouver qu'il est un système vital qui a

apporté à l'humanité un enrichissement véritable et qui, loin
d'être actuellement épuisé et dépassé, est encore en mesure
d'inspirer notre race dans sa marche en avant. Il est, en

effet, des « systèmes vitaux », comme le confucianisme des

Chinois, comme les religions de l'Inde, ou celles du Mexique
et du Pérou, qui sans être de nulle valeur, il s'en faut, n'ont
jamais pu étendre leur influence au-delà de certains groupes

ethniques, ni par conséquent jouer un rôle sérieux dans

l'éducation générale de l'humanité. On pourrait comparer
ces religions à des lacs, dont les eaux, relativement pures,
demeurent confinées dans un bassin circonscrit ; quant aux

religions des Africains et autres barbares, ce ne sont que de

misérables marécages. Il n'y a, dans toute l'histoire de notre
race qu'un puissant et large courant (one world-stream) qui,
dès les temps antiques, a porté avec lui les promesses de

l'avenir; il a pris sa source en Orient et a toujours depuis
lors avancé dans la direction de l'Occident. La civilisation



324 PH. BRIDEL

vivante eut d'abord pour siège la Mésopotamie et l'Egypte,
puis la Grèce et Rome, et elle fut pendant tout ce temps-là
sous l'inspiration du paganisme. Ensuite vint la période où

l'islamisme, au huitième et au neuvième siècle, fut vraiment
à la tête du monde civilisé. Déjà, sans doute, avait pris pied
dans le monde, le catholicisme, né de la combinaison du
christianisme avec le sacerdotalisme juif et la politique
impériale des Romains ; mais le temps de la suprématie de ce

système constitue bien une troisième période, subséqLiente.
Enfin ce n'est plus ni l'Espagne, ni l'Autriche papistes qui
guident le monde dans sa marche progressive, mais les peuples

calvinistes. En ce moment ils manifestent le maximum
de leur prospérité et de leur influence en Amérique1, en

attendant que peut-être, plus tard, le courant vital continuant
sa marche, passe de San-Francisco jusqu'au Japon et à la
Chine. Quant à la France, le développement du calvinisme

y a été arrêté par Louis XIV, pour son plus grand malheur ;

au siècle suivant elle voyait surgir, avec la Révolution, une
caricature athée du calvinisme, et, du même coup, devenait
la proie de dissentiments intérieurs qui ont brisé sa force et

diminué considérablement son influence sur le genre humain.
L'Allemagne, elle, va cédant au panthéisme, qui l'entraîne
du côté d'une sorte de paganisme moderne.

Que le calvinisme soit, de tous les systèmes vitaux qui
ont inspiré jusqu'ici la civilisation, le plus haut et le plus
fécond, qui pourrait en douter s'il prend la peine de se
représenter en imagination quel serait aujourd'hui l'état de l'Europe

si la réaction catholique y eût triomphé, ou celui de

l'Amérique si c'était l'Espagne qui y dominât? Or, qu'on ne

1 Peut-être ici le conférencier flatte-t-il un peu ses auditeurs; tout comme

lorsque (p. 37-40), après avoir cherché à établir que tous les peuples qui ont

agi puissamment dans le sens de la civilisation, même les Arabes et les Grecs [?!]
furent des peuples de sang mêlé, il déclare que les nations calvinistes ont été du

nombre et remarque que l'Américain est plus sang-mêlé que nul autre. — On se

rappelle, peut-être, que Fichte (après Jéna) prétendait inversement, que le peuple
du vrai progrès ne saurait être que le seul qui soit de race pure, le peuple
allemand; les autres ont pu fleurir plus rapidement, en vertu de leur sang mêlé,
mais ils ont vite passé, sans atteindre au but.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 325

l'oublie pas, ce qui a brisé la réaction catholique c'est le
calvinisme, lui seul, le calvinisme de la Hollande et de l'Angleterre.

Sans cette héroïque et douloureuse résistance, le
protestantisme dans son ensemble n'eût pas eu la force de maintenir

ses positions. C'est grâce au calvinisme que le psaume
de la liberté a pu éclater parmi les hommes ; c'est lui qui a

conquis les libertés civiles et les a solidement établies; et,
du même coup, il a ouvert la voie au magnifique réveil de la
science, de l'art, du commerce et de l'industrie ; il a ennobli
la vie domestique, élevé les classes moyennes, donné une
généreuse impulsion à la philanthropie, conféré enfin à toute
la vie morale cette élévation et ce sérieux qui constituent
l'esprit puritain.

II
Le calvinisme et la religion.

Rien de plus erroné que de tenir pour un élément de

progrès le « modernisme », issu de la Révolution française. En

dépit de tant de promesses, cent fois renouvelées, jamais ce

prétendu système de l'avenir n'est arrivé à se constituer,
aucun principe fécond et positif n'est parvenu à émerger de

cet imbroglio confus d'hypothèses, nulle société durable et
vaste n'a trouvé le moyen de se constituer sur cette base.

Lamentable stérilité, à côté de laquelle apparaît d'autant plus
beau le gigantesque élan créateur du calvinisme qui, d'un
coup de maître, éleva ce puissant édifice où cinq nations
trouvèrent leur abri et qui se dresse aujourd'hui encore
aussi solide qu'à l'heure de sa fondation. Le modernisme,
d'ailleurs, est foncièrement athée, même quand il s'essaie à

produire quelque chose qui puisse répondre aux besoins

religieux de l'homme, comme aujourd'hui, par exemple, où on
le voit offrir au monde la boisson malsaine de je ne sais quel
vague mysticisme, de je ne sais quelle adoration vouée à

l'insaisissable infini. Quiconque ne veut pas de l'athéisme
n'a rien de mieux à faire que de revenir au calvinisme, non
pas, sans doute, pour restaurer tel ou tel détail suranné de

ce système, mais pour en ressaisir le principe et l'incorporer



OZb PH. BRIDEL

à des formes qui conviennent à notre siècle, de façon à

reconstituer ainsi l'unité de la pensée protestante et l'énergie
de la vie réformée.

Voyons tout d'abord ce que sont pour le calvinisme, la
religion, l'Eglise et la morale.

La religion d'abord. La doctrine calviniste, sur ce sujet,
peut se résumer en quatre thèses principales :

1° La religion existe en vue de Dieu, non pas en vue de
l'homme ; elle ne doit point être conçue et pratiquée dans un
esprit égoïste, utilitaire, eudémonistique, mais idéal. La
plupart des philosophes modernes qui ont traité de la religion
lui ont assigné à tort pour origine fondamentale et pour
essence ce qui n'en est qu'un accessoire, parfois un adjuvant:
ils ont pris pour le cep vivant ce qui n'est que l'échalas.
L'homme, disent-ils, ayant éprouvé douloureusement sa

petitesse et son impuissance au milieu des forces universelles,

s'est cherché un allié contre elles ; il s'est dit que, de
même que l'âme de chacun de nous meut son corps, il y a,
semblablement, quelque esprit dans la nature, et il a estimé

pouvoir solliciter un secours de la part de cette âme du
monde. Concevant celle-ci tantôt sous la forme d'une multitude

de petits esprits animant toutes choses, tantôt comme
un panthéon de divinités plus ou moins nombreuses, tantôt
comme un esprit unique et suprême, il s'est efforcé d'en
obtenir une bienveillante protection. Ou bien, enfin, rejetant
toute idée de transcendance, il en est venu à penser que la
force spirituelle réside au sein de l'homme lui-même et que
c'est donc en lui-même que l'homme doit la vénérer, l'adorer,
l'éveiller, pour pouvoir y puiser les vertus dont il a besoin.
Sous ces formes diverses, la religion est conçue toujours au

profit de l'homme, en vue de sa sécurité, de son ennoblissement,

de son triomphe, au moins partiel, sur toutes les forces

hostiles, y compris celle de la mort. Il n'est pas étonnant
qu'ainsi entendue la religion ne fleurisse guère qu'aux jours
de la peine, dans les temps de désastre ou d'angoisse, parmi
les pauvres et les malades, tandis qu'on la néglige aux jours
de la prospérité, que les heureux et les riches la dédaignent,



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 327

et que, plus la science nous familiarise avec les forces de la
nature et nous apprend à les asservir, plus la religion perd
de terrain. Ainsi en fut-il dans le paganisme, ainsi en est-il
aujourd'hui parmi les chrétiens de nom.

Mais tout autre est le point de vue du calvinisme. Celui-ci
ne conteste pas que la religion n'ait aussi un côté humain
et subjectif, qu'elle n'ait pour effet de nous fortifier, de nous
consoler dans la douleur, de soutenir notre énergie morale
dans la lutte contre les passions. Ce sont là des fruits de la

religion ; mais ce n'en est point l'essence première ni le but
fondamental. La religion est là pour Dieu avant d'être là pour
l'homme; car ce n'est pas en vue de la création que Dieu

existe, mais pour Dieu qu'existe la création. L'Eternel a

créé toutes choses pour lui-même, dit l'Ecriture; et elle

nous montre la nature inconsciente elle-même chantant les

louanges du Seigneur : « Les cieux racontent sa gloire » ; il
la tire de la bouche du nourrisson,... la foudre, la grêle et

l'abîme le célèbrent à l'envi ; enfin, au sommet de l'échelle
des êtres terrestres, l'homme aussi, l'homme au cœur de qui
le créateur a implanté cette semen religionis, dont parle
Calvin, ce sensws divinitatis qui est un des éléments constitutifs

de notre nature. Par suite de la misère où nous a

plongés le péché (nous aurons à revenir sur ce sujet), le

cantique qui jaillit ainsi du fond de notre être est troublé
d'accents douloureux, de cris d'appel ; mais, originairement,
essentiellement, la religion consiste en un sentiment d'admiration

et d'adoration, qui élève, harmonise, unit, — non pas
en un sentiment de dépendance, qui déprime et manifeste

une séparation. «Saint I saint! saint! » voilà le cantique des

Séraphins; ce serait aussi le nôtre, sans le péché. Ne vouloir

d'autre gloire que celle de Dieu, ne vouloir exister que

pour l'amour de Lui, voilà ce que c'est qu'être religieux au
sens calviniste. Ce point de vue est entièrement fidèle au
mot d'ordre du Christ : « Cherchez premièrement le royaume
de Dieu, » le reste viendra par-dessus ; il répond à l'ordre
que Jésus nous a donné de commencer toute prière par des

requêtes telles que celles-ci : « Ton nom soit sanctifié, ton



328 PH. BRIDEL

règne vienne, ta volonté soit faite. » Nulle conception
religieuse, nulle philosophie de la religion ne s'est élevée, ni ne
s'élèvera jamais plus haut.

2° La religion doit unir le cœur de l'homme à Dieu
directement et non d'une façon médiate, par l'entremise de

quelque autre créature, sorcier ou prêtre.
Aucune religion non-chrétienne n'a échappé à l'établissement

de médiations humaines ; le catholicisme n'a pas su
s'en passer ; et, si Luther a réagi à cet égard, il n'est point
arrivé cependant à un affranchissement complet, comme en

témoigne sa conception de l'ecclesia docens, dispensatrice des

mystères évangéliques. Seul, Calvin a nettement enseigné la

religion purement spirituelle, qui unit l'homme à Dieu nullis
mediis interpositis, sauf ce Médiateur qu'a nécessité le péché
et qui n'est point une créature, mais Dieu fait homme. Ce

n'est point par haine pour les prêtres, ou par dédain pour
les anges et les martyrs, que Calvin les a ainsi résolument
écartés, mais par attachement pour la gloire de Dieu, par
fidélité à la notion vraie de la religion, comprise comme
ayant Dieu pour but et non pas nous-mêmes. Quand on voit
avant tout dans la religion un secours pour l'homme, quand
on se représente ce dernier comme augmentant par sa piété
et sa sainteté ses droits à l'aide divine, il est naturel qu'on
s'imagine la médiation de l'homme pieux comme utile et
nécessaire à l'homme moins pieux : il s'agit de cueillir un
fruit suspendu bien haut; le frère qui a les bras plus longs
détachera la pomme pour la passer à son frère, plus petit.
Mais, quand on sait que la religion est un appel directement
adressé par Dieu à l'homme, on ne doute pas que tout
homme ne soit prêtre pour son propre compte et que même
l'enfant mort sans baptême, s'il est au nombre des élus,
n'entre dans la vie éternelle, sans avoir à passer par le limbus
innocentium.

C'est à cette condition que la religion est une puissance
libératrice. Dans le système clérical, plus on est croyant, et
plus on se voit lié par les chaînes de la tyrannie ecclésiastique

;les « bons catholiques » sont les plus soumis au clergé,



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 329

les plus complètement privés, par conséquent, du droit de

communiquer directement avec Dieu ; seul le catholique
plus ou moins indifférent reconquiert quelque liberté
spirituelle. Au contraire, plus le calviniste est croyant, plus il
est émancipé de tout joug humain ; et l'histoire démontre

que nulle part, en effet, le despotisme de tout ordre n'a
rencontré de plus héroïques et invincibles antagonistes que chez
les calvinistes de Hollande, de Grande-Bretagne, de France
et d'Amérique.

C'est donc, —¦ remarquons-le en passant, — une grave
erreur que celle qu'on commet si souvent en se représentant

Calvin comme un simple Augustinus redivivus. Juger
ainsi, c'est songer seulement au dogme de la prédestination,
que ces deux grands hommes eurent en commun ; et c'est
oublier que, en dépit de sa belle confession de la grâce
divine, Augustin est resté évêque, persuadé qu'il servait de

médiateur entre les laïques et Dieu, convaincu qu'il faut que
la grâce passe par le canal de l'Eglise pour parvenir aux
élus.

3° La religion ne doit pas exercer sur nous une action
partielle ; elle ne doit pas courir pour ainsi dire le long de

notre vie, parallèlement à cette dernière ; elle doit être
universelle, totale, pénétrant, embrassant et gouvernant toute
notre existence.

Voilà ce que la religion ne saurait être dans un système
où l'homme dépend d'autrui pour ses relations avec Dieu,
et, par conséquent, se voit forcé de restreindre l'exercice de

sa piété aux occurences dans lesquelles il rencontre les

secours médiateurs qui lui sont indispensables. On sait ce

qui en est à cet égard dans le romanisme. Ne concevant pas
de religion hors de l'Eglise, Rome a cherché, sans doute, à

tout rattacher à l'Eglise ; mais, de fait, tout ne s'y laissant

pas rattacher, il y eut toujours pour le catholique une série
de cercles concentriques, représentant les divers degrés qui
vont du sacré au profane ; au centre, le clergé et les moines ;

autour d'eux, les laïcs pieux ; plus loin, le monde baptisé
mais vivant, pour les neuf dixièmes du temps, hors de toute

THÉOL. ET PHIL. 1903 23



330 PH. BRIDEL

piété réelle. Religion partielle, qui distingue des jours sacrés

dans l'année, des moments sacrés dans la vie de l'homme;
système dualiste, dont le chef-d'œuvre est le carnaval servant
de préface au carême

En partant de tout autres données, le modernisme
compromet, lui aussi, le caractère universel de la religion. Cela

résulte des notions fausses qu'il se fait concernant l'organe
de la religion dans l'àme de l'homme. Nos sages modernes

déclarent que cet organe n'est point l'intelligence. Au dire
des uns ce serait le sentiment, au dire des autres la volonté.
Que la religion vogue à pleines voiles et en toute liberté sur
l'océan du sentiment s'écrient les premiers, portés au
mysticisme. Qu'elle prenne pour pierre de touche de ses trésors

l'activité morale disent les seconds. Mais ils sont d'accord,
du moins, pour excommunier l'intelligence, pour nous
conjurer de fuir les marécages de la métaphysique et des

dogmes, pour prôner un agnosticisme plus ou moins absolu.

Ils oublient que le Sauveur nous a, comme premier commandement,

ordonné d'aimer Dieu de tout notre cœur, notre
force et « notre pensée. » Restreignant ainsi l'organe de la

religion, on aboutit naturellement à en restreindre aussi la

sphère d'application ; la religion est bientôt confinée au

temple et dans le cabinet où le fidèle prie en secret, elle est

exclue du domaine de la science, privée de toute action dans

le domaine de la vie publique ; ce n'est plus une force
centrale placée au foyer même de la vie de l'humanité, c'est une
« affaire privée. » Enfin, de conséquences en conséquences,

on en vient à reconnaître et à proclamer que la religion n'est

pas l'affaire de tous ; on la limite au cercle spécial des gens

pieux, à ceux qui possèdent le sens de l'infini ou l'énergie
vertueuse, — de même que la musique est l'apanage de ceux

qui ont de l'oreille et du goût1.
Selon le calvinisme, c'est notre être tout entier qui appartient

à Dieu ; l'homme étant le prêtre de cette création
terrestre, qui elle-même appartient tout entière au Seigneur, il

1 Voir la Remarque N° 3.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 331

faut qu'il laisse l'onction sainte couler « jusqu'à sa barbe et

sur ses vêtements » (Ps. CXXXIII) ; toutes nos facultés doivent
être pénétrées par la religion ; il ne suffit pas que Dieu
possède ce sous-sol obscur de notre âme où s'élaborent les

sentiments, ou bien cette région extérieure où se produisent les
actes de la volonté ; il doit occuper aussi le centre conscient
de notre être, la pensée, le \oyoç en nous. Et dès lors, pour
le calviniste, toutes les branches de sa vie deviennent saintes,
ou le doivent devenir; il n'est pas religieux seulement dans

son oratoire, mais aussi dans son atelier, au champ, au comptoir

; pour lui, tout labora s'accompagne d'un ora. Et enfin
ce n'est pas à certains hommes seulement, doués de telle ou
telle façon spéciale, mais à tous, que l'appel religieux
s'adresse : tous sont créatures de Dieu, tous objets de sa

gratia communis, sinon de la grâce particulière de son élection

; à tous s'adresse et continue de s'adresser, en dépit du
péché, l'ordre de glorifier le Seigneur1. Sans doute, la
lumière religieuse se trouve plus fortement concentrée dans

l'Eglise, mais les fenêtres de l'Eglise sont largement ouvertes
et par elles la lumière rayonne sur le monde entier. Point de

dualisme dans la vie telle que l'entend le calvinisme ; mais

monisme, unité (one-ness), car tout appartient au Dieu

unique.

Il nous paraît opportun d'intercaler ici, — comme se rattachant
à ce qu'on vient de lire au sujet de l'organe de la religion dans

l'homme, — un extrait de la conférence de M. Kuyper sur l'Antithèse

entre Symbolisme et Révélation.

De tous côtés se fait sentir en Angleterre, en faveur du
symbolisme en religion, une poussée, dont le contre-coup
politique est devenu récemment visible par le triomphe du

parti conservateur et unioniste. Cette poussée est, en effet,
au premier degré, une reculade des non-conformistes
(soutiens essentiels des idées libérales) au profit de l'anglicanisme.

Au second degré, la même poussée se manifeste dans

1 Voir la Remarque N° 4.



332 PH. BRIDEL

l'Eglise anglicane elle-même par un amour croissant pour le

ritualisme. Enfin, troisième degré, entraînés par une
impérieuse logique, les ritualistes anglicans passent, par milliers,
dit-on, au papisme, qui seul, en effet, leur offre le ritualisme
absolu, authentique, perfectionné par une longue suite de

siècles, ce ritualisme total qui est aux pauvres imitations
anglicanes ce que le rosier vivant est au bouquet monté.

En Ecosse, en Hollande, au sud de l'Afrique, dans l'est
américain, l'esprit de Calvin est assez puissant pour que la
tendance dont nous parlons soit moins manifeste; mais elle

y existe pourtant: on réclame des prédications courtes, on
fait bon marché des dogmes, on tient moins à la saine
doctrine qu'à la richesse des temples et à la beauté de la
musique.

Notre génération assiste à une sorte de renaissance
religieuse ; tandis qu'à la fin du dix-huitième siècle le voltairia-
nisme donnait le ton, aujourd'hui le public exprime ses

sympathies pour les tendances mystiques. Mais ces aspirations

n'ont rien de défini, de personnel; il ne s'agit point ici,
comme au temps des apôtres, comme pour Saint-Augustin,
Luther et Calvin, du sentiment du péché, de la question
tragique: que faire pour être sauvé? de la recherche du Père
céleste et de sa communion. Affaire des classes cultivées,
essentiellement, la nouvelle religion ne rêve que de pouvoir
noyer l'âme dans l'infini, s'ouvrir à la palpitation du cosmos,
s'enchanter pour un idéal irréalisable. Ce n'est ni le Père, ni
le Fils, qu'on réclame, c'est le Saint-Esprit, conçu non point
comme personnel, mais comme un esprit infini immanent à

l'univers. En un mot, c'est tout simplement un panthéisme
en quête de voluptés spirituelles ; ce n'est point une piété
réelle, prête à craindre, à aimer et à servir le Créateur.
Toutefois, si beaucoup des expressions auxquelles recourent les

partisans de cette tendance sont empruntées à l'Inde plutôt
qu'à la Bible, on voit souvent ces boudhistes raffinés tenter
de greffer leur panthéisme sur le vieux tronc de l'Eglise.
Pourvu qu'on ne les gêne pas dans leur mysticisme
aristocratique, ils sont disposés à laisser à la foule son vieux



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 333

christianisme ; réservant leur dernier mot pour un petit cercle

ésotérique, ils seront heureux de pouvoir vivre chez nous
en parasites, grâce au procédé déloyal de l'accommodation,
acceptant à titre de poésie et de mythe ce que nous confessons

comme réalité sacrée1. Et voilà comment, pareille aux

rayons qui se parent de riches couleurs lorsqu'ils viennent à

se réfracter dans les vitraux d'une cathédrale, cette religion,
absolument informe et incolore par elle-même, produit, en

pénétrant dans l'Eglise chrétienne, ce que nous appelons le

symbolisme.
Pour en bien comprendre la nature, il vaut la peine d'en

examiner les origines. Ce n'est point, nous l'avons dit, un
véritable réveil chrétien, un retour réel à l'Evangile du salut,
comme celui qui suivit les guerres de l'Empire et qu'illustrèrent

les noms de D'Aubigné et Vinet, de Bonald et Chateaubriand

2
; le seul point commun entre ce réveil-là et le

mouvement actuel c'est leur commune opposition à l'irréligion
voltairienne et à la vulgaire Aufklärung allemande. La renaissance

dont il s'agit ici a trois sources principales : 1° la

philosophie allemande, de Kant à Schelling, qui dans son splendide

enthousiasme pour l'unité organique, réagit contre la
triste désintégration que la Révolution française avait imposée

à la vie comme à la pensée ; 2° l'influence de l'école
historique (Niebuhr, Savigny), qui, dans son intelligent respect

pour le passé, ridiculisa la légèreté et la superficialité avec
lesquelles les révolutionnaires français s'étaient imaginé que
les caprices de la volonté populaire suffiraient pour renouveler

du jour au lendemain la face du monde ; 3° le réveil
artistique, inspiré par Lessing et Goethe, qui, pleins d'adora-

1 M. Kuyper exprime à ce propos l'horreur qui le saisit en voyant officier en

chaire un pasteur qui lui avait déclaré être entièrement détaché de tout
christianisme positif. — « Quelle hypocrisie » ne put-il s'empêcher de dire. — « Mais

non, répondit l'autre; si, vous associant parfois à quelque jeu de vos enfants,

vous y tenez avec autant de sérieux qu'eux-mêmes le rôle qui vous est assigné,
rôle de roi ou de général, êtes-vous hypocrite pour cela C'est ainsi que, moi

qui tiens tout ce culte pour symbolique, je m'associe au jeu religieux de ceux

qui s'intitulent eux-mêmes : enfants de Dieu. »

2 Voir la Remarque N° 5.



334 PH. BRIDEL

tion pour la beauté classique, ne pouvaient que se scandaliser
à la vue de la ridicule prévention des révolutionnaires en
faveur de « la nature » non cultivée.

Par des voies diverses, ces trois mouvements concoururent
à ramener le monde, d'un présent vulgaire et stérile, à un
beau passé. Malheureusement ce passé fut celui de l'hellénisme

et non de l'Evangile ; tandis que Luther avait traduit
la Eible, Schleiermacher traduisit Platon, et c'est au
panthéisme des Stoïciens que la philosophie emprunta ses

inspirations ; l'art fut plutôt païen que chrétien ; quant à l'école

historique, elle ne sut voir partout qu'un processus sans

terme, un mata, pu au sein duquel rien ne subsiste. Des idées

analogues, traduites en une langue plus concrète, ont, avec
Darwin et le transformisme, séduit le monde anglo-saxon
lui-même.

De tout cela devait résulter le symbolisme. En effet,
quiconque se sent forcé de reconnaître l'existence d'un infini,
doit se former une idée des relations qu'il soutient avec cet
infini. Or, à cet égard, deux conceptions opposées sont
possibles: ou bien l'infini se révèle lui-même à l'homme et lui
fait connaître quelles relations existent réellement entre eux ;

ou bien l'infini reste muet et l'homme en est réduit à conjecturer

ce que sont ces relations, et à s'efforcer de se les
représenter de son mieux, selon les moyens que l'imagination lui
fournit. La première voie est celle du christianisme. Selon

lui, « Dieu a parlé à nos pères en divers temps et diverses
manières » et finalement par son Fils qui est sa « Parole. » Le

paganisme, au contraire, ne connaissant pas de révélation,
crée des idoles «qui ne parlent point,» et des symboles,
liens fictifs entre le fini visible et l'invisible infini (<rupj3aMeiv

unir deux choses, deux domaines). Par la révélation Dieu
a fait connaître et stipule lui-même les conditions dans
lesquelles sa créature peut le saisir par « la foi » ; dans le
symbolisme l'homme cherche à déterminer les moyens propres
à lui donner « la sensation » d'une relation imaginaire avec
l'infini1.

1 M. Kuyper remarque que la franc-maçonnerie, qui n'admet pas de révélation,



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 335

Il serait facile de faire voir que l'antithèse ainsi posée ne

demeure point confinée dans le domaine liturgique. La
révélation ne porte pas seulement sur les mystères sacrés, mais
aussi sur des règles pratiques réclamant obéissance, tandis

que, au point de vue de la philosophie symbolique, toutes
les lois sociales et même morales ne sont que conventions
humaines, qui ne subsistent que tant qu'on le veut bien et

qui demain pourront faire place à d'autres. Mais restons ici
sur le terrain de la religion. Nous n'avons pas de peine à

comprendre qu'aujourd'hui comme à l'époque du romantisme

allemand les symbolistes tournent instinctivement
leurs regards du côté de Rome. Celle-ci a toujours vécu de

compromis; elle fait une part à la révélation, elle professe
avoir reçu d'elle tout un système de dogmes, pour lesquels,
du reste, elle ne réclame de la part du peuple qu'une générale

et vague ßdes implicita; et, à côté de cela, pour le culte
elle recourt essentiellement au symbolisme. On sait ce qui
en est résulté. Qu'on se rappelle le spectacle que donna la
fin du moyen-âge : un peuple, ignorant de la parole divine,
perdu dans un flot obscur de sensations mystiques, où il
s'assoupissait pour devenir d'autant mieux esclave du clergé.

C'est alors qu'eut lieu la réformation, — imparfaite dans
le luthéranisme et l'épiscopalisme, conséquente dans le
calvinisme et les Eglises non-conformistes qui en sont provenues
Au lieu de sentiments et de sensations, la Réforme en a

appelé à la foi; elle a demandé que la révélation fût annoncée
à tous, et par tous « comprise. » Jésus n'a-t-il pas dit : « La
vie éternelle c'est qu'ils te connaissent, toi seul vrai Dieu et
celui que tu as envoyé » L'Evangile n'enseigne pas des

symboles, mais « la sagesse de Dieu ; » et Paul disait : « Je

vous parle comme à des hommes intelligents ; jugez I » Sans

doute il y a des grâces mystiques, des émotions pieuses, une
communion spirituelle intérieure ; mais la révélation est là

pour que nous n'en demeurions pas à nous contenter de per-

a toujours recouru largement aux symboles, tandis qu'ils ne jouent point de rôle

dans le spiritisme, qui croit, avec excès et d'une façon chimérique, aux révélations

des esprits.



336 PH. BRIDEL

ceptions vagues. Aussi nos martyrs furent-ils des confesseurs,

livrant leur vie dans les supplices, non pour la
possession d'extases sensibles, mais pour le triomphe de la
vérité divine. Et voilà pourquoi encore la Bible fut donnée à

tout le peuple, pourquoi l'on rédigea des confessions de foi
claires et précises, pourquoi l'on s'appliqua à rédiger des

liturgies simples et à prêcher des sermons substantiels.
Tandis que le symbolisme, endormant l'intelligence et la

conscience du laïque pour faire de lui le spectateur passif des

rites compliqués que les prêtres accomplissent en sa faveur,
crée de la sorte une aristocratie dans l'Eglise, le calvinisme
a émancipé les peuples, parce qu'il est parti de cette conviction

que « le Fils de Dieu est venu afin de nous donner
l'intelligence pour connaître le Véritable » (1 Jean V, 20), et parce

que, comme l'apôtre Paul, il a eu l'ardent désir de voir
tout homme « rempli de la connaissance de la volonté de

Dieu, en toute sagesse et intelligence spirituelle. » (Col. I, 9.)
Quitter ce point de vue pour celui du symbolisme, serait

descendre du degré supérieur de la religion, car ce serait tomber

de la piété consciente à l'inconsciente. Or, qu'on y prenne
garde 1 c'est au culte symbolique que nous amène, par des

voies négatives mais non moins fatales, toute tendance qui
vise à nier la révélation, à effacer le dogme, à supprimer les
confessions de foi. Il n'y a pas loin de là à la fides implicita
romaine ; l'agnosticisme, l'antidogmatisme ritschlien, la théologie

d'Aug. Sabatier, la destruction de l'autorité de la Bible

par la critique aboutissent ainsi aux mêmes effets que la
confiscation de la Parole de Dieu par le clergé catholique.

Il ne faut rien forcer pourtant : tout n'est point mauvais
dans les tendances du jour; plus de support mutuel, moins
de haines théologiques, et surtout une libéralité, une activité
charitable plus éveillées que ci-devant, voilà qui est si
précieux que, pour ma part, dit M. Kuyper, je payerais bien cela

d'une certaine dépréoccupation momentanée à l'égard de la
saine doctrine, n'étaient les terribles dangers du symbolisme.

Avouons-le, nos Eglises ont souvent péché par exagération

d'un principe excellent; s'attachant trop exclusive-



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 337

ment à la profession de la vérité révélée, il leur est arrivé de

tomber dans l'étroitesse, dans l'esprit de querelle, dans le
dédain de la science, dans le manque d'amour. Appuyés sur
la certitude de leur élection froidement affirmée, certains
réformés ont dédaigné l'union mystique et vivante avec le

Christ, ils ont négligé les œuvres. D'autres enfin ont banni
du culte toute beauté, toute grandeur. C'est un tort ;

perfectionnons, au contraire, notre culte, en utilisant pour cela
tous les progrès effectués depuis trois siècles en tant de

domaines1. Mais défions-nous toujours des gens qui se

passionnent pour l'embellisement des temples, tandis que la
doctrine de vérité les laisse froids et qu'ils ne songent point à

devenir capables de « rendre raison de leurs espérances »

4° Selon le calvinisme, la religion doit revêtir pour nous
un caractère, non pas normal, mais anormal, ou, pour nous

expliquer en employant un terme plus clair, un caractère

sotériologique.
On tend aujourd'hui à nous présenter l'état actuel de

l'homme comme quelque chose de normal; non pas, sans

doute, qu'on le prétende parfait, ni arrivé au plus haut point
de son développement possible ; mais on affirme qu'il s'est

graduellement élevé du plus bas de l'échelle au degré où

nous le voyons aujourd'hui. Ce processus, dit-on, s'est produit

en religion comme pour tout le reste ; déjà le sens
religieux s'annonçait en quelque sorte dans le monde animal
(voyez la vénération du chien pour son maître) ; peu à peu il
s'est développé, purifié chez l'homme, et, en ce moment

même, nous sommes en passe de compléter l'évolution, en

nous dégageant des langes du dogme et de la vie ecclésiastique

pour nous élever au pur sentiment de l'Inconnaissable
infini. Le calvinisme, au contraire, affirme que, s'il y a dans

l'animal certaines préformations quasi-humaines (ou plutôt
si l'animal a été fait en quelque mesure à l'image de l'homme,

1 M. Kuyper recommande la belle liturgie (Forma ac Ratio) de Jean de Lasco,

qui prédisait déjà à Cranmer le mal que causerait la prayer-book.



338 PH. BRIDEL

comme l'homme à l'image de Dieu), l'homme n'a point
commencé par un animisme quasi-bestial, mais par une connaissance

pure et droite de son Dieu ; la chute l'a fait tomber de

ces hauteurs, et le paganisme, loin d'être l'origine de la
religion, n'en est qu'une dégradation lamentable.

Se plaçant en face de Dieu, le calviniste est si fortement
saisi par la pensée de la sainteté du Seigneur, qu'il éprouve
aussitôt la réalité et la gravité du péché ; toute tentative pour
en atténuer le caractère, en le présentant comme une phase
préalable de développement, lui est donc odieuse, en tant
qu'elle porte atteinte à la majesté divine1. C'est pour cela, —
et nullement par quelque indifférence ou dureté de cœur, —

qu'il croit à l'enfer et à la perdition, à ces ténèbres du dehors
et à ce feu inextinguible, dont parlait, elle aussi, la voix la

plus charitable qui ait retenti sur notre terre.
Pour des pécheurs, la religion ne peut avoir qu'un caractère

sotériologique. Elle réclame la formation par Dieu d'un
nouvel homme en nous, la régénération. Et elle réclame
aussi, — puisque la religion, nous l'avons vu, ne se confine

pas dans le domaine de l'inconscient, — une lumière donnée
de Dieu à notre pensée, qui est troublée non moins que notre
volonté. Cette lumière, c'est la Sainte-Ecriture. Présenter,
car on l'a souvent fait, l'autorité de la Bible commele «. principe

formel » de la réformation, c'est mal comprendre les

choses. Calvin établit la nécessitas sanctae Scripturae comme
résultant de notre état de péché. Dans le paradis il n'y avait,
et dans le ciel il n'y aura pas besoin de Bible: une lampe est

inutile là où brille le soleil. Mais pour nous le soleil ne brille
plus, ou ne brille pas encore; le péché éteint pour nos yeux
le resplendissement de Dieu dans la nature et dans notre
cœur. Une fois régénéré par Dieu nous éprouvons l'existence
d'un conflit entre notre âme et le monde; la Bible est là pour
nous guider en ce conflit: elle nous ouvre un monde de pensées

et d'énergies tout opposé au monde ordinaire, mais en

merveilleux accord avec la vie nouvelle qui vient de surgir

1 Voir la Remarque N° 6.



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 339

au fond de notre être ; de plus en plus nous percevons l'identité

entre ce qu'elle nous révèle et ce que proclame en nous
l'homme intérieur. Ce sentiment d'accord est le testimonium

Spiriti sancti. Et maintenant, que ceux qu'intéresssent les

travaux de la critique historique, s'y livrent à leur gré
Peut-être nous apprendront-ils à mieux sonder notre Bible,
et ce.sera tant mieux; mais, en tout cas, nous ne leur permettrons

pas de nous l'enlever ; car nous ne saurions nous
contenter de grâces intérieures et de lumières mystiques :

pécheurs que nous sommes, il nous faut une révélation.
En développant ainsi les quatre thèses fondamentales du

calvinisme au sujet de la religion, nous venons de poser :

1° le dogme de la souveraineté de Dieu ; 2° celui de l'élection
directe et personnelle des croyants par l'Eternel; 3° celui de

la grâce commune et universelle, dont le monde entier est

l'objet ; 4° celui de la nécessité de la régénération et de la
nécessité de l'Ecriture révélatrice. Et nous avons pu constater,
chemin faisant, que, sur chacun de ces quatre points, le

calvinisme a pris la position la plus élevée possible, a donné
la solution qui, aujourd'hui encore, répond le mieux à l'idéal,
en ouvrant la voie aux plus fécondes conséquences.

Après avoir exposé comment le calvinisme entend la
religion, voyons ce qu'il pense de l'Eglise, où la religion se

manifeste. L'Eglise, enseigne-t-il, est un organisme spirituel,
embrassant le ciel et la terre et qui a son centre d'action,
son foyer, non pas sur la seconde mais dans le premier. Le

cosmos fut créé sur un plan géocentrique, Dieu prit notre
planète pour centre spirituel du monde et appela l'homme à

en être le prophète, le sacrificateur et le roi. Quoique le

péché ait troublé ce plan, Dieu ne l'en a pas moins
poursuivi, se donnant à nous en son Fils, pour remettre notre
race et le cosmos entier en contact avec la vie éternelle.
Bien des feuilles, sans doute, bien des branches de l'arbre
demeureront desséchées et perdues ; mais, sur la nouvelle

racine, qui est Christ, l'arbre lui-même reprendra vie : ce ne

sont pas quelques individus isolés que Dieu régénère, mais



340 PH. BRIDEL

bien notre race, corps organique, dont Jésus est la tête et
dont tous les élus sont les membres. Ce corps, toutefois, ne
se manifestera pas avant le retour du Christ ; pour le moment,
il est caché : la nouvelle Jérusalem est renfermée dans le ciel,
c'est là que se trouvent le sanctuaire, l'autel, le souverain
sacrificateur. Rome, ayant perdu de vue le caractère spirituel

de l'Eglise, a constitué sur terre un autel, avec le sacrifice

de la messe et un sacerdoce pour l'administrer. Les

Eglises épiscopales et le luthéranisme ne se sont pas
entièrement affranchis de cette erreur. Le calvinisme, lui, l'a fait.

Or, l'importance du dogme de l'Eglise invisible est
considérable. La plénitude de l'Eglise ne saurait jamais se montrer

sur terre, où ne se trouve rassemblée, en un moment
donné, qu'une génération humaine ; elle est là-haut ; ceux
qui lui appartiennent ici-bas par la communion du Saint-

Esprit en voient pour ainsi dire la silhouette à travers « le
voile » et s'avancent vers elle. Et qu'on se dise bien, qu'au
delà de la mort il n'y a plus de possibilité de salut — ainsi que
certains théologiens le prétendent — et qu'il n'y a pas de

moyen pour nous d'agir en faveur des morts ; imaginer des

transitions de ce genre, c'est, au dire de Calvin, détruire le
contraste absolu qui existe entre l'essence de l'Eglise dans le
ciel et sa forme imparfaite sur la terre.

L'Eglise, ici-bas, n'est point une institution dispensant la
grâce comme on distribue des médicaments dans un dispensaire

; ce n'est pas un ordre sacerdotal doué de pouvoir
magique au profit des laïques ; c'est l'assemblée des croyants,
l'ensemble des individus qui sont régénérés et professent la
foi. Mais ce n'est point à dire que l'Eglise constitue simplement

un aggrégat de personnes pieuses, qui se sont
spontanément rapprochées dans quelque but religieux : non, c'est
la société des croyants, formée en vertu de la volonté du
Christ et manifestant ainsi sur terre l'existence du corps
céleste qui est l'Eglise.

Le pouvoir est exercé dans l'Eglise par le Christ : â ce

point de vue, il est monarchique. D'autre part, tous étant
égaux devant le Chef de l'Eglise, il n'y a pas de hiérarchie



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 341

parmi les fidèles, pas de chefs humains, mais seulement des

ministres. L'organisation de chaque congrégation est donc

démocratique ; en outre, et pour des raisons identiques,
toute congrégation se trouve sur le même pied que les
autres ; aucune ne peut dominer sur ses sœurs ; elles ne peuvent

que se confédérer, pour se gouverner par le moyen de

synodes. Enfin, qu'on ne s'étonne point de voir surgir des

dénominations diverses. Là où règne le hiérarchisme, une
uniformité artificielle peut être imposée ; là où l'Eglise se

manifeste comme congrégation des croyants, il est clair que
les diversités de races, de traditions historiques, de

tendances psychologiques, etc., ne peuvent manquer de faire

surgir des diversités ecclésiastiques. Avouons que les

théologiens calvinistes n'ont pas toujours vu ni accepté cette

conséquence de leurs principes, emportés qu'ils étaient par
le besoin charnel de domination et par la tendance qu'a tout
homme à considérer son propre point de vue comme plus
excellent que celui d'autrui. Reconnaissons, d'autre part,
que les diversités ne sont pas toujours sans inconvénients :

rivalités fâcheuses, déviations morbides, etc. Mais, combien,
malgré tout, le régime de la liberté n'est-il pas supérieur à

celui d'une uniformité imposée par la force
De ce que l'Eglise est la congrégation des croyants, le

calvinisme n'a point conclu qu'il en fallût exclure les enfants ;

il les y admet par le baptême, leur réservant la décision de

s'en exclure eux-mêmes, à l'âge de raison, si bon leur
semble. En effet, selon une des doctrines importantes du
calvinisme (doctrine de l'alliance), l'Eglise n'est pas sans

relation avec la vie de la race, mais se développe d'une façon

qui est en conformité avec la loi organique qui fait naître
une génération de l'autre. Non pas, il est vrai, que les deux

corps se confondent jamais ; et la discipline est là pour
prévenir toute confusion. Au point de vue calviniste, il est

impossible de parler d'une « Eglise nationale, » embrassant
tous les habitants d'une contrée ; c'est là une idée païenne,
ou tout au plus juive ; l'Eglise de Christ est universelle, elle
s'étend sur toutes les nations, mais aucune nation n'y entre



342 PH. BRIDEL

tout entière. Le luthéranisme, en se laissant nationaliser
par les princes allemands, le calvinisme, lui aussi, en cédant
trop souvent à la même tendance, ont, à cet égard, rétrogradé

parfois plus bas que le romanisme ; mais le vrai point
de vue calviniste est tout opposé à ces errements.

Quant au but que l'Eglise poursuit ici-bas, il ne doit rien
avoir d'humain et d'égoïste. Il ne s'agit pas pour elle, comme
on le dit parfois, de préparer les croyants pour le ciel : un
enfant régénéré qui meurt au berceau va au ciel, sans qu'on
ait nullement à l'y préparer ; quiconque a reçu la vie
éternelle la conserve, en vertu de la persévérance des élus. Pour
le salut de l'homme, il suffit à celui-ci de la régénération que
Dieu lui a accordée; mais, pour la gloire de Dieu, il faut qu'à
la régénération s'ajoutent la conversion et la sanctification, se

manifestant en bonnes œuvres, ce afin que les hommes les
voient et glorifient le Père céleste. » L'Eglise contribue à la
conversion et à la sanctification, par la prédication de l'Evangile

; en outre, en unissant les croyants, elle donne plus
d'éclat à la lumière qui rayonne de chacun d'eux. Le même

principe détermine les caractères spécifiques du culte, de la
discipline, de la bienfaisance tels que les pratique l'Eglise
calviniste.

Quelques mots enfin au sujet de la morale. Que de fois n'a-
t-on pas dit que les dogmes de la prédestination et de la
persévérance des saints devaient enfanter l'antinomianisme I Ces

doctrines ont pu y conduire, accordons-le, là où elles n'existaient

qu'à l'état de théories traditionnelles ; mais pour le
calviniste elles sont tout autre chose, elles expriment le
résultat de sa rencontre personnelle avec la majesté souveraine

du Seigneur. Or, celui qui a fait cette rencontre-là, et
qui y a puisé l'inébranlable certitude de son salut, se trouve
placé, du coup, dans l'impossibilité de traiter à la légère les
commandements de l'Eternel. Comment pourrait-il douter
que, comme Dieu a donné des lois aux forces de la nature
qui sont « ses serviteurs » (Ps. CIX), il a donné aussi des lois
(logiques) à l'esprit, des lois (esthétiques) à l'imagination



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 343

artistique, des lois (morales)à l'action pratique de l'homme?
et comment ne comprendrait-il pas, qu'en morale comme
dans la nature, ces lois sont autre chose que de simples
prescriptions vagues et générales, abandonnant le détail concret
à notre fantaisie, à l'arbitraire

Qu'après avoir parlé d'antinomianisme, on ne vienne pas
d'autre part accuser le calvinisme d'être légaliste Il n'y a

pas de légalisme là où l'on ne compte point sur l'accomplissement

de la loi pour s'assurer le salut. D'ailleurs, ce n'est

pas à un joug imposé que se soumet le calviniste ; comme le

voyageur demande un guide qui le conduise, ainsi nous nous
réjouissons que Dieu veuille bien nous montrer la voie à

suivre ; et comme l'homme dont la respiration est troublée
s'empresse de saisir les moyens d'en retrouver le fonctionnement

normal, ainsi nous sommes heureux de nous sentir
ramenés dans l'ordre. La loi de Dieu, en effet, n'est pas autre
chose que l'ordre normal de la vie humaine ; aussi n'y a-t-il
pas de commandements spécialement chrétiens, qui soient
distincts de ceux de la morale générale, comme si Dieu
demandait une parfaite obéissance de la part du croyant seulement

et non pas de tout homme.
Et voilà pourquoi aussi le calvinisme n'a jamais recommandé

de fuir le monde. Les anabaptistes l'ont fait : ils ont
proscrit le serment, le service militaire, les charges publiques,

en un mot tout contact avec le monde, toute responsabilité

prise à l'égard des choses qui le concernent. Le
calvinisme n'a jamais admis qu'il y eût deux mondes l'un dans

l'autre, l'un perdu, l'autre sauvé ; comme le nouvel-homme
en moi n'est que mon vieil-homme régénéré, ainsi c'est le

même monde, jadis brillant de la beauté paradisiaque, puis
souillé par le péché, mais conservé par grâce, qui se trouve
actuellement sous l'influence de la rédemption, en attendant
le jour du jugement. La terre n'est pas une planète perdue
n'ayant plus d'autre destination que de prêter une place à

l'Eglise, ni l'humanité une masse vile ne servant que de

vivier d'où les élus sont tirés ; le monde est toujours le

théâtre des œuvres de Dieu, et l'humanité, créée par lui, a,



344 PH. BRIDEL

même en dehors du salut, un développement historique à

accomplir, pour la gloire de Dieu, dans le domaine des arts,
des sciences, etc. Le calviniste ne s'enferme donc pas dans

son Eglise pour laisser aller le monde au gré du hasard ;

mais il travaille dans le monde, cherchant, pour la gloire de

Dieu, à y maintenir et à y développer tout ce qui, au milieu
de tant de misères, reste aimable et digne de louange.

S'il n'a point enseigné qu'il faille fuir le monde, le
calvinisme a pourtant déclaré que certaines pratiques du monde

doivent être résolument abandonnées comme mauvaises ;

il en signale trois : les cartes, le théâtre, la danse. Il n'a point
condamné tous les j eux, car il en est qui font appel à la vigueur,
à l'adresse, etc. ; mais les cartes ne peuvent qu'enseigner à

compter sur le hasard, que développer le goût de la chance :

chose infiniment périlleuse et directement opposée à cette
foi dans le gouvernement absolu de Dieu, qui est, pour le

calviniste, la première de toutes les vérités. Le théâtre
implique trop nécessairement pour les acteurs l'abaissement
du caractère (par le fait de sortir toujours de soi-même pour
jouer un rôle) et pour les actrices la perte de toute pudeur,
pour que le chrétien, qui aime les hommes pour l'amour de

Dieu, puisse s'accorder un plaisir à ce prix. La danse, enfin,
est trop dangereuse aussi au point de vue de la pureté. Or,
cartes, théâtre et danse ne sont pas trois détails, mais trois
éléments capitaux de la vie des mondains ; et c'est pour cela
même que le calvinisme a posé là le Rubicon qu'il ne faut pas
franchir si l'on veut rester fidèle. Aujourd'hui encore, en

Hollande, en Ecosse, en Amérique, on trouve des cercles
étendus de la société qui ont su respecter ces règles, et avec

quel avantage Ce qui ne s'est pas dépensé là en stérile
agitation, en plaisirs malsains, en vanité, a tourné au profit
de la vraie richesse morale et de l'élévation de la vie
intérieure ; non seulement le papillon a évité ainsi de se brûler
les ailes, mais il y a gagné de conserver ses vives et riches
couleurs.

Jamais plus que de nos jours on n'a disserté sur la morale,
et jamais on n'a plus manqué de fermeté de caractère. Com-



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 345

ment ne pas admirer ce que sut faire à cet égard le
calvinisme, au milieu du monde profondément corrompu et
troublé dans lequel il apparut. Il ne perdit pas son temps à

spéculer, à discuter, à fendre des cheveux en quatre ; il plaça
les hommes en face du Dieu vivant, et aussitôt ils virent ce

qu'ils avaient à faire.

III
Calvinisme et politique.

Tout système politique cohérent a pour fondement profond
une conception générale religieuse ou antireligieuse. A la
base de la politique de liberté, qui a fleuri dans les Pays-Bas,
l'Angleterre, l'Amérique, se trouve le calvinisme, avec sa

grande thèse de la souveraineté que Dieu possède sur l'univers,

et, par conséquent, sur l'Etat, sur la Société, sur
l'Eglise.

1° Etat. — Dieu n'a pas créé les hommes pour qu'ils vivent
isolés les uns à l'égard des autres, il les a fait naître d'un
seul sang pour former une seule race; si le péché n'était
intervenu, l'humanité se serait épanouie comme une grande
famille, sous un régime patriarcal, avec Dieu pour seul roi ;

il n'y aurait eu ni états divers, ni magistrats, ni tribunaux,
ni armées. Tout ce mécanisme a été institué par Dieu à cause
du péché1; en vertu de sa gratia communis, il a organisé cet
ensemble de préservatifs, devenus indispensables, pour réfréner

autant que possible les manifestations du mal. C'est donc

par la grâce de Dieu, et pour la gloire de Dieu que le magistrat

existe et qu'il tient « l'épée, » c'est-à-dire le droit de vie
ou de mort; son rôle est justice et protection, triomphe de

l'ordre à l'intérieur et défense de l'Etat contre l'ennemi du
dehors. Nous ne nous courbons pas devant la force (comme

1 L'erreur d'Alexandre, d'Auguste, de Napoléon, du socialisme internationaliste,
de l'anarchisme, n'est pas d'avoir désiré et de désirer le renversement des

barrières politiques entre les Etats, au profit d'un empire unique ou d'une république

universelle, mais d'avoir oublié (pareils aux constructeurs de Babel) qu'une
telle unité n'est pas possible dans un monde pécheur.

THÉOL. ET PHIL. 1903 24



346 PH. BRIDEL

si elle pouvait posséder un droit par elle-même), ni devant
un prétendu contrat social signé par nos aïeux (ils ne
pouvaient nous engager ainsi à l'avance sans notre consentement),

ni devant la prétendue sagesse d'une majorité populaire,

si souvent égarée ; nous obéissons « par conscience »

au gouvernement établi de Dieu. « C'est par moi que régnent
les rois, » dit l'Eternel ; « tout pouvoir qui subsiste est ordonné
de lui; » même le pouvoir de Pilate a été déclaré par Jésus

« donné d'En haut. »

Cela n'emporte point nécessairement la forme monarchique
de l'Etat. Calvin, personnellement, préférait la république,
le régime où le peuple choisit lui-même ses magistrats ; il
pensait que, là où ce régime existe, le peuple doit remercier
Dieu pour cette faveur spéciale : Dieu pourrait la lui enlever
s'il s'en montre indigne ; ailleurs un autre régime a paru plus
opportun à la Providence. D'autre part, quelque précieuse
que soit l'institution de l'Etat, elle ne va pas sans inconvénients

: confié par Dieu à des hommes, le pouvoir peut être
exercé abusivement par ces derniers ; aussi le Créateur nous
a-t-il mis au cœur un instinct de liberté, toujours prêt à

réagir contre les abus possibles du pouvoir.
La théorie calviniste, si elle établit nettement qu'aucun

homme n'a, comme tel, droit de pouvoir sur son prochain,
est tout à fait différente de la doctrine athée de la « souveraineté

du peuple. » C'est une complète erreur que de rapprocher

la révolution française des trois glorieuses et fécondes
révolutions des Pays-Bas contre l'Espagne, de l'Angleterre
en 1688, et de l'Amérique contre l'Angleterre. « Notre
révolution, a écrit Burke, et celle de France sont tout juste le
contraire l'une de l'autre, dans leur esprit général, et presque
sur chaque point. Et Hamilton, répondant à Jefferson, disait:
« La révolution française ne ressemble pas plus à la révolution

américaine que la femme adultère des romans parisiens
à la matrone puritaine de la Nouvelle-Angleterre. » Il est vrai
que la révolution française fut, pour une part, une révolte
justifiée contre d'intolérables abus, mais ce n'est point la
haine des abus qui donna à la révolution française sa force



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 347

d'impulsion : le mouvement se fit contre Dieu. Pour les
philosophes français, — avec leur optimisme négateur du péché,
— c'est la volonté humaine qui sert de source au pouvoir;
l'individu ne se trouve en face que d'autres individus,
assemblés, formant « le peuple ; » c'est devant et le peuple »

qu'il se courbe et fléchit le genou L
L'école historiqne allemande a, pour jamais, ridiculisé les

fictions aprioristiques de 1789, mais la théorie qu'elle leur a

substituée ne vaut guère mieux, inspirée qu'elle est par le

panthéisme germanique. Les idées, dit cette école, s'incarnent

dans la réalité; au nombre des idées, la plus riche,
la plus haute, la plus parfaite, en ce qui concerne les
relations des hommes entre eux, est celle de l'Etat. Celui-ci est

conçu, dès lors, comme une sorte d'être mystique, possédant
une conscience qui se développe par degrés, une volonté qui
s'affirme de plus en plus et par laquelle l'individu doit se

laisser diriger. L'Etat est ainsi proclamé souverain ; plus
rien au-dessus de lui, plus de Dieu transcendant, vers qui
l'opprimé puisse élever son regard, à qui il puisse en appeler
des erreurs commises par les autorités ; ce sont ces dernières
qui font la loi, il n'y a pas d'autre droit que celui qu'elles
proclament. Le calvinisme, au contraire, affirme l'existence
du droit éternel de Dieu, et, par là, il nous inspire un
indomptable courage pour protester, au nom de ce droit-là,
contre toute iniquité, fût-elle revêtue de formes légales.
Quoi que fassent les puissants, il nous reste une cour suprême
à laquelle nous appelons et où nous savons que le cri des

opprimés ne manque pas d'être entendu.
2° Avoir su distinguer de l'Etat la Société n'est pas un des

moindres mérites de la théorie calviniste, car c'est dans cette
distinction que se trouve le vrai fondement des libertés civiles.
Rendue nécessaire par la présence du péché, l'institution de

l'Etat est, pour ainsi dire, quelque chose d'artificiel, de

mécanique, — comparable au bâton qu'on fiche à côté d'une
plante pour la soutenir. Très utile pour le but en vue duquel

1 Voir la Remarque N° 1.



348 PH. BRIDEL

Dieu l'a appelé à l'existence, l'Etat n'est destiné qu'à remplir
certaines fonctions, qui lui sont spéciales. Il en est d'autres,
dont il ne saurait s'acquitter, qui reviennent en propre à

diverses facultés, que l'homme tient du Créateur. Ces facultés
ont été troublées par le péché, sans doute ; mais, en vertu
de la grâce générale, elles n'ont pas été anéanties ; elles
fonctionnent donc, et ce fonctionnement, non pas mécanique
comme celui de l'Etat, mais organique, aboutit à la formation

de diverses sphères sociales, dans chacune desquelles
se manifestent des autorités naturelles, spontanées, toutes
différentes des autorités artificielles, imposées par le
fonctionnement de la machine politique. Ainsi : la famille, avec
les diverses subordinations que la nature même établi dans

son sein ; ainsi les cercles où s'exerce l'influence scientifique
d'un penseur de génie, l'école qui se groupe autour d'un
artiste eminent, ainsi la part de domination qui, dans tout
domaine pratique, métiers, commerce, etc., est naturellement
accordée à chaque individu à proportion de la supériorité de

son caractère ou de l'étendue de ses talents et de ses connaissances

; ainsi encore cette sorte d'autorité morale qu'exercent
les jugements d'une université, d'une académie des beaux-

arts, etc.; ainsi enfin l'organisation communale que se donne

spontanément tout groupe d'hommes, cité, village, etc.
En tout cela c'est aussi la souveraineté de Dieu qui s'exerce,

— par les « virtuoses » qu'il a lui-même investis, — tout
comme c'est lui qui règne dans l'Etat, par les magistrats à

qui il a confié le gouvernement. Aussi l'Etat doit-il bien se

garder de sortir du domaine qui est le sien, pour intervenir
dans ces autres sphères d'activité, qui ont, elles aussi, le

droit divin de se développer conformément à leur nature. Le
seul rôle qu'il ait à remplir ici, c'est de veiller à ce que
chacune des diverses sphères sociales demeure dans ses limites
légitimes sans empiéter l'une sur l'autre, de s'assurer qu'en
chacune d'elle les droits des individus sont convenablement
respectés, de réclamer enfin les divers sacrifices, financiers
ou autres, qui sont indispensables à la prospérité de l'Etat.

Inévitablement certains conflits surgissent parfois entre



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 349

l'Etat, enclin à confisquer la vie sociale, et cette dernière,
portée à vouloir secouer l'autorité de l'Etat; l'histoire est

faite des actions et réactions auxquelles donne lieu cette

opposition entre le gouvernement mécanique et l'éclosion de

la vie spontanée. Quant au calvinisme, relevant la valeur
de cette dernière, reconnaissant en elle une manifestation
speciale de la souveraineté divine, il ne saurait admettre que
les relations entre elle et l'Etat soient réglées unilatéralement,

par celui-ci seul ; elles doivent l'être bilatéralement,
par la loi.

Il a toujours fait front contre l'absolutisme, contre
l'omnipotence de l'Etat, contre la monstrueuse théorie selon

laquelle ce serait de celui-ci que découleraient tous les

droits : autant de conceptions mortelles aux libertés politiques,

mais auxquelles le panthéisme aboutit fatalement.
Aussi n'a-t-on vu fleurir le gouvernement constitutionnel ni
en terre romaine, ni en pays luthérien, mais seulement chez
les nations calvinistes1.

3° La doctrine de la souveraineté de Dieu s'exerçant dans

l'Eglise fonde logiquement l'autonomie de cette dernière par
rapport au pouvoir politique ; et voilà plus d'un quart de

siècle que M. Kuyper pour sa part soutient la cause de

l'Eglise libre dans l'Etat libre. Mais il faut avouer que les
calvinistes n'ont pas de prime abord compris et réalisé cette

conséquence de leur principe. Leurs antiques confessions de

foi proclamaient le devoir du gouvernement « d'extirper
toute forme d'idolatrie et de protéger le service sacré de

l'Eglise ; » et l'on sait que, si les calvinistes ont fourni des

1 Conformément à ces principes, le parti antirévolutionnaire veut une decentralisation,

laissant une part d'autonomie aux provinces et aux communes; il
demande une organisation du droit électoral qui permette à celui-ci de

représenter, non pas seulement des individus, mais les divers groupes de coopération
sociale. Avec cette devise : « l'enseignement aux parents, » le parti mène

campagne en faveur de l'école libre (y compris l'enseignement supérieur). Il réclame
aussi la pleine liberté des Eglises: non pas qu'il ait pour idéal une séparation
absolue des deux puissances, dérivant de l'idée qu'elles soient entièrement étrangères

l'une à l'autre, mais bien un règlement contractuel garantissant lenr
mutuelle indépendance.



350 PH. BRIDEL

dizaines de milliers de victimes, ils en ont fait une : Servet.
C'est tout cela de trop, à coup sûr ; mais un système ne révèle

point son essence dans les inconséquences accidentelles de

ses partisans, insuffisamment dégagés parfois des erreurs
que leur avaient léguées les systèmes antérieurs. Si l'on va
au fond des choses, on constate sans peine que le calvinisme
devait aboutir à supprimer l'intervention de l'Etat en matière
de foi. Une telle intervention suppose, en effet, l'unité de

l'Eglise, — unité qui n'est pas sans charme ni grandeur,
mais qui ne saurait se maintenir qu'au prix d'une perpétuelle
minorité des âmes, état d'enfance, qui devait cesser, et que
le calvinisme a fait cesser, d'où résulte que partout où il a

fleuri on a vu se produire diverses dénominations sous la
forme d'Eglises libres. Aussi, tandis que là où le romanisme
imposait sa tyrannie religieuse, et là encore où le système
luthérien appliquait la thèse cujus regio ejus religio, l'Etat
n'a cessé d'intervenir en matière d'Eglise, les pays calvinistes,
refuges ouverts aux persécutés, se sont plus ou moins

promptement engagés dans la voie de l'indépendantisme.
Notons que, dès les origines, le calvinisme protesta contre tout
système d'inquisition: et que, en 1649 déjà, on reconnaissait
parmi nous que la persécution exercée pour cause de foi,
est un meurtre spirituel, un assassinat de l'âme, une rage
contre Dieu lui-même, en un mot le plus horrible des

péchés. »

Voici les vrais devoirs du gouvernement civil en matière

religieuse : a) les magistrats doivent se rappeler qu'ils sont
les serviteurs de Dieu. Il faut que l'autorité souveraine de

celui-ci soit expressément proclamée par la constitution de

l'Etat, que sa bénédiction soit invoquée officiellement, que le

dimanche soit prescrit, et le blasphème puni, sitôt qu'il
implique une atteinte portée à la majesté du Législateur
suprême. Mais le gouvernement n'a point à se placer sous la
tutelle de l'Eglise ; indépendant dans sa sphère, responsable
devant Dieu seul, le magistrat doit pour son propre compte
étudier les lois divines dans la nature et dans la Bible, pour
les appliquer au plus près de sa conscience ; b) quant à



LE CALVINISME SELON M. KUYPER 351

l'Eglise, où plutôt aux Eglises, le gouvernement n'a autre
chose à faire qu'à les respecter comme manifestations diverses
de l'Eglise invisible et qu'à assurer à chacune la liberté
de son fonctionnement. Il n'est point qualifié pour choisir
entre elles, et décider laquelle est préférable aux autres.
Tel est le régime normal selon le calvinisme, régime qui ne

peut s'accorder ni avec le césaropapisme à la russe, ni avec
l'assujettissement de l'Etat à l'Eglise, comme le veut le

papisme, ni avec le régionalisme des luthériens, ni avec le

neutralisme irréligieux issu de la révolution française ; c) enfin
l'Etat doit respecter la souveraineté de chaque conscience

individuelle, — souveraineté subordonnée, pour chacun, à

la Parole de Dieu, mais entière vis-à-vis des autres
consciences humaines; l'Etat doit même protéger les consciences

contre les abus d'autorité dont telle Eglise pourrait se rendre
coupable. (Nulle Eglise ne peut être contrainte de conserver
un membre qu'elle juge indigne, mais elle ne saurait être
autorisée à étendre ses prétentions au-delà de ce domaine.)

Ce n'est pas du premier coup, sans doute, que nos pères
en vinrent à appliquer le plein régime de la liberté à la
parole, au culte public, à la presse ; mais l'histoire atteste

que c'est dans les pays calvinistes tout d'abord que ces

libertés ont fleuri. Lorsque la révolution française a tenté
ensuite de l'implanter en pays catholique, on sait à quel prix
elle l'a fait et avec quel succès


	Le calvinisme selon M. Kuyper

