
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 3

Artikel: Notre combat en faveur de la Bible [suite]

Autor: Kaehler, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTRE COMBAT EN FAYEUR DE LÀ BIBLE1

MARTIN KÖHLER

Professeur et Dr en théologie à Halle a/S.

Traduit par ARNOLD PORRET, pasteur.

Que combattons-nous?

« Vous disputez de la chape à l'évêque, » diront ceux qui
voient dans la théorie de l'inspiration littérale le palladium
de notre Eglise ; ainsi parleront aussi ceux pour lesquels elle
est un scandale ; car les deux partis croient que la paix est
assurée sitôt ce différend apaisé. Us se trompent. Nous avons
encore à lutter et nous voici en face d'un dilemme. Laissant
de côté le problème que soulèvent la formation et l'origine de

ce livre unique, nous l'appelons notre trésor et nous repoussons

résolument et ce qui le déprécie et ce qui le lacère. Ces

paroles nous jettent en plein combat. Les quelques pages

que nous traçons ici n'épuisent pas le problème ; elles ne
font que mettre en lumière les éléments qui le constituent,
en attendant une tractation complète.

Nous combattons tout ce qui tend à compromettre la valeur
fondamentale de la Bible pour notre christianisme. Cette

valeur repose sur le fait que notre christianisme est fondé
sur l'histoire qui nous est une révélation de Dieu. Et voilà
pourquoi aucune époque et aucune Eglise ne peuvent négliger

le christianisme apostolique, mais doivent se mesurer à

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de mars 1903, p. 142.



230 MARTIN KÖHLER

ce dernier. Peu importe le christianisme des papes, des

anabaptistes de Münster, de la « philadelphique » Eva Buttlar,
ou le christianisme de la conscience moderne et de la
tendance terrestre et positive de notre temps. Tout comme nous
ne croyons pas à la conscience de Jésus ou à sa doctrine,
mais à sa personne, à l'œuvre accomplie pour nous, de même

notre foi ne se contente pas de notions sur Dieu, d'idées, de
sentiments pieux ou d'instincts, mais elle se fonde sur les

actes du Dieu vivant. Et c'est pourquoi le récit de ces faits
nous est indispensable ; et il nous faut des récits dont Dieu
lui-même ait scellé le témoignage au cours de l'histoire. Ces

pages ne contiennent pas seulement des documents conservés

par hasard, mais le témoignage et les explications de ceux
qui ont reçu de Dieu la puissance et la capacité, et dont la
prédication a eu assez de valeur pour que Dieu édifie sur elle
son Eglise.

Par ces récits, chaque chrétien voit de ses propres yeux le
fait divin, entre en contact avec les témoins envoyés de Dieu
et avec le Sauveur lui-même, si bien qu'aucune Eglise,
aucune histoire, aucune opinion et aucune culture ne doivent

s'interposer entre le lecteur et la révélation divine L Telle est
la méthode historique par laquelle la pierre vivante, pierre
angulaire du fondement posé par les apôtres et les prophètes,
devient la pierre sur laquelle est édifié chaque chrétien,
devenu lui aussi pierre vivante.

Ces considérations nous poussent à contester résolument
toute une série de jugements sur la Bible, et à nous opposer
à toute une manière de traiter ce livre. Nous nous levons
contre ceux qui croient que nous ne pouvons chercher dans
la Bible que les documents d'une phase religieuse dès

longtemps dépassée. Il est facile de démontrer que plusieurs
traditions ou récits de faits historiques contenus dans la Bible
n'ont pas été rédigés dès le début, et cependant nous ne
songeons pas par cet aveu à nier l'historicité de ces faits et nous
nous refusons à y voir une origine mythique ou légendaire.

1 Bien que cela puisse arriver et arrive souvent.



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 231

Si nous ne pouvons pas démontrer que telle ou telle pratique
ecclésiastique remonte à Jésus ou aux apôtres, ce n'est pas à

dire que nous accordions plus de créance aux hypothèses des

critiques qu'aux souvenirs des chrétiens des premiers temps.
Nous luttons contre quiconque a une telle confiance dans

l'histoire comparative des religions qu'il juge la Bible à la
lumière des résultats acquis par cette science, tout comme
aussi nous combattons ceux qui tiennent la loi hégélienne de

l'évolution pour plus certaine que l'éducation progressive
dont le Dieu d'Israël s'est servi à l'égard de son peuple. Et si

on nous offre un christianisme qui ne puisse ni ne veuille

prouver sa conformité à la Bible, nous l'écartons.
Tout cela en effet déprécie notre Bible.
Toujours dans le même esprit nous nous défendons contre

tout eequi pourrait rompre l'unité de la Bible. Certes la cause
semble ardue à défendre, même pour ceux qui s'appuyent
sur l'inspiration littérale. La mêlée déchaînée par les problèmes

des livres apocryphes et celle que Hengstenberg a encore
vue éclater autour de l'épître de Jacques nous en sont des

preuves ; ces luttes témoignent, en effet, de l'incertitude
dans laquelle se sont trouvées les Eglises des diverses

époques quant au contenu de l'Ecriture. Mais ces questions sont
sans importance réelle. Je ne me soucie pas, pour le moment,
de ce travail de combinaison de pièces diverses que les
savants nous disent exister à la base de chaque livre ; cela peut
être vrai et cependant notre Bible reste un tout. Ce tout n'est
sans doute pas uniforme dans ses parties. Tous les fragments
n'ont pas la même valeur, tous n'édifient pas également, tous
ne peuvent au même degré éveiller et stimuler la foi. Mais

nous protestons quand de la Bible on tire je ne sais quel
mince catéchisme, qu'on nous présente comme étant la
Parole de Dieu dans la Bible ; lorsqu'on recommande chaudement

un Evangile qui n'a aucun rapport avec la dogmatique
des apôtres et avec les idées en cours dans l'Ancien Testament

; nous protestons et nous élevons la voix quand on
sépare et rompt ce que Dieu a si merveilleusement uni dans
ce livre pour tout lecteur consciencieux : préparation, pro-



232 MARTIN KÖHLER

messe, réalisation ; loi et Evangile ; vie et doctrine ; combat

par la foi et sagesse pratique ; vaste assise du mouvement

historique d'un peuple et luttes cachées d'âmes en travail ;

perfection réalisée par le Christ notre Sauveur et degrés
infinis chez ceux qui le précédèrent, puis chez ceux qui
rendirent témoignage de lui en reproduisant le modèle ; parole
de Dieu puissante, complexe et variée, et son action dans la

longue série des étapes entre l'incrédulité et la foi.... Je

m'arrête, car tout ami de la Bible saura continuer. Quiconque
est théologien pensera aux erreurs nées du fait de n'avoir
voulu considérer qu'une des faces de la Bible, et il pensera
surtout à l'erreur actuelle qui les résume toutes, nous voulons

parler de cette tentative moderne de renouveler l'Evangile.

L'étude des essais précédents du même genre nous
apprend à nous défier de toute velléité d'extraire la pure Parole
de Dieu de la gangue historique voulue de Dieu. Nous
connaissons la valeur d'un catéchisme, sa nécessité, de même

que le prix d'une dogmatique, mais nous ne pouvons admettre

qu'on les mette au même rang que la Bible.
Mais cette richesse n'est pas aux yeux de tous un avantage,

et, en particulier, elle ne semble pas pouvoir être utile dans

un différend. Et ce sont précisément ceux qui ne voient pas
dans la Bible un livre d'oracles, mais le récit de la révélation
divine, qui demandent avec anxiété où est la limite entre
l'humain et le divin. A quoi pouvons-nous nous tenir ferme? Comment

apprécier la valeur de ses éléments Si réellement mon
interlocuteur veut connaître « ce qui est nécessaire au salut, »

je réponds avec Tholuk: « La plupart trouvent ce qu'il leur
faut pour le salut dans les passages imprimés en gros caractères

L » Si le lecteur exige davantage, s'il veut avoir la
compréhension de tous les trésors de la sagesse et de la connaissance

(Col. II, 3), je rappellerai le mot de Luther: « La Bible
est le livre donné par Dieu-le-Saint-Esprit à l'Eglise. » Et nous
ne voulons pas que quelqu'un méconnaisse cette pensée.

La Bible n'est pas un échantillon de prédication, non plus
1 Allusion au fait que dans les Bibles allemandes les passages qui ont paru essentiels

à la foi sont imprimés en caractères plus gros (Note du trad.).



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 233

qu'une confession de foi ou un catéchisme ; elle contient très

peu de morceaux qu'on puisse isoler comme le Décalogue et
le « Notre Père. » Elle ne peut donc servir d'alphabet spirituel

à quiconque veut s'instruire et elle n'est pas faite non
plus pour être un livre d'édification individuelle dans toutes
ses parties. Quand on a voulu lui faire jouer ce rôle, il a

fallu la torturer et la caricaturer pour la faire donner ce

pour quoi elle n'était pas faite ; et plusieurs lecteurs ont
souffert à la pensée qu'ils étaient coupables de ne pas trouver
à chaque page une nourriture pour l'homme intérieur. On

avait exagéré à leurs yeux la valeur du principe acquis par
les réformateurs. Après qu'on eut frayé à chacun l'accès à la
Bible, des cercles zélés crurent que le dernier degré d'une
vie chrétienne serait atteint, quand le chrétien nourrirait sa

foi seul à seul avec l'Ecriture, sans se préoccuper de ceux

qui l'auraient précédé ou de ses contemporains. Mais cet
isolement est artificiel et entraîne toujours l'erreur. Il porte en

grande partie la responsabilité de ces extravagances que nos

pères blâmaient chez les séparatistes. Cet isolement, cette

façon de considérer la Bible comme le livre d'instruction et
d'édification de chaque individu, est une des causes de notre
incertitude. On croit devoir et pouvoir profiter de toute la
Bible, et comme on ne le peut pas, on se demande où
commence et où finit la révélation. Et cependant il y a les

passages imprimés en gros caractères ; ce ne sont pas seulement
les éditeurs et les typographes qui les ont déterminés ; ils ont
obéi, en ce faisant, à une entente intervenue entre les enfants
de Dieu dispersés au cours des âges et dans l'univers.

En parlant d'Eglise à laquelle Dieu aurait donné ce livre,
Luther n'entendait point désigner l'Eglise-institution avec ses

prétentions à une exégèse inspirée, il ne songeait pas non plus
aux Eglises qui allaient naître de son propre effort réformateur,

mais il avait en vue l'Eglise chrétienne, une et sainte.
Pour la chrétienté de tous les âges, avec ses besoins
innombrables, la Bible est l'expression de la révélation divine. Il
peut suffire à chaque lecteur pris individuellement que les

récits bibliques soient des paraboles ou des exemples de



234 MARTIN KÖHLER

piété et de moralité; pour quiconque les comprend et les

scrute, ils sont les diverses faces de cette activité puissante

par laquelle Dieu a réalisé et, du même coup, révélé
son conseil (Act. XX, 27; Eph. III, 3-12). Et qui oserait
prétendre nous faire discerner dans chaque récit la part
de cette action divine? Ce monde dupasse, comme cristallisé
dans le moule de ces anciens écrits, est une mine qu'il faut
exploiter et qui n'est pas encore épuisée. Il ne faut pas s'étonner

si un seul homme ne peut suffire à la tâche. Les chefs
d'équipes connaissent les filons ; si quelqu'un les prend pour
guides, il peut voir et toucher ces trésors et en prendre ce

dont il a besoin. Lire attentivement ne suffit pas, il faut
encore posséder une certaine maturité intérieure et un don de

discernement (Rom. XII, 2); cette maturité s'acquiert par
l'union patiemment réalisée avec le corps de Christ, qui
s'édifie par les divers ministères qu'il a créés (Eph. IV, 11-16).

Ainsi l'Eglise, en nous faisant comprendre la Bible, fait
valoir ses titres. Et quiconque n'assume pas la tâche de

trouver dans la Bible un nouveau christianisme, mais qui se

contente de justifier, trier et compléter ce qu'il a reçu, celui-
là ne sera pas longtemps troublé par la difficulté de distinguer,

dans cette Bible, la Parole de Dieu d'avec la parole
humaine. Mais afin d'épargner de plus en plus aux âmes de

tels soucis, nous combattons l'habitude de considérer la Bible
plus comme le livre de chaque chrétien que comme le livre de

l'Eglise. C'est en grande partie à cette erreur qu'est dû le

déplaisir dont des amis de la Bible sont animés à l'égard dq
travail si nécessaire et si indispensable auquel les théologiens
se livrent sur les livres saints ; ils oublient que sans ce travail

ils ne pourraient se dire des amis de la Bible.
Ce déplaisir est certes souvent légitime ; mais puisqu'il

sera toujours difficile de séparer l'Eglise du docteur et professeur

Luther d'avec la théologie, il faut s'accorder avec cette

dernière, tout en avertissant la théologie qu'elle n'a pas à

devenir la tutrice de l'Eglise. Mais cette pensée demande à

être développée ; nous le faisons dans le chapitre suivant que
nous intitulons :



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 235

Que ne combattons-nous pas?
Nous combattons, cela va sans dire, tout ce qui est opposé

à nos convictions, et nous nous réservons le droit de faire
valoir notre opposition et de la motiver. Mais nous ne voulons

interdire à aucune conviction ou opinion de s'exprimer.
Une telle prétention, — cela soit dit une fois pour toutes, —
n'atteindrait pas son but. Même si le cœur saigne quand
on voit l'erreur, qui se répand, nuire aux âmes ou simplement

arrêter leurs progrès, on ne peut recourir à des moyens
violents. Le remède est mauvais par son peu de durée et

parce que, en outre, il ne fait que renforcer la puissance
de séduction de l'erreur, en supprimant la possibilité d'une
réfutation sincère et sérieuse, qui est l'unique remède.

L'approbation générale du public n'est, hélas, pour la vérité,
qu'une alliée suspecte. Quand elle est spontanée, ne la

méprisons pas, mais ne la recherchons pas, et, dans tous les

cas, ne comptons jamais sur elle. Sans doute l'autorité
conférée par la voix publique à une doctrine a une valeur
educatrice considérable, mais il ne faut pas oublier que toute
éducation n'a qu'une valeur relative. De plus, n'oublions jamais
que l'avantage provenant de l'appui que les tendances
régnantes peuvent, à certain moment, donner à l'Evangile, se

trouve balancé par la défaveur qui, du même coup, s'attache
à l'Evangile, aux yeux de tous ceux qui combattent précisément

les dites tendances. Rome doit son influence non pas
tant à son autorité qu'à sa dextérité stupéfiante et à ses succès

extérieurs.
Ce qui trouble et inquiète, c'est le travail théologique

que l'on appelle la critique biblique ; celle-ci consiste à

appliquer les méthodes scientifiques aux livres bibliques. On

se sert de la linguistique, de l'histoire et des connaissances
nouvellement acquises sur l'antiquité. Or, toute tentative
de soustraire la Bible à ces recherches serait vaine. Les

renseignements qu'elle peut, en effet, nous donner sur les

temps passés sont si importants, et cela indépendamment
de toute appréciation religieuse, que jamais les érudits ne



236 MARTIN KÖHLER

voudraient renoncer à l'étudier. Si ces hommes traitent notre
Bible selon leurs méthodes et avec leurs idées préconçues,
nous devons les laisser faire, gardant d'autant plus notre
sérénité que nous mettons la Bible à une plus grande hauteur.

Nous ne devrions pas non plus combattre l'emploi de ces

résultats scientifiques en tant qu'ils contribuent à mieux faire
comprendre la Bible. Beaucoup d'entre nous avons une dette
de reconnaissance envers Alb. Bengel et ses élèves, M. F.
Roos et les deux Rieger. Or Bengel est celui qui a inauguré
d'une façon décisive le travail que nous appelons la critique
du texte, qui repose tout entière sur l'incertitude du texte
du Nouveau Testament. On ne peut déterminer d'avance les

méthodes linguistiques et littéraires qui seront prises en
considération et celles qui ne le seront pas. Tout comme on s'est

fait depuis longtemps aux variantes de l'Ancien et du Nouveau

Testament, sans pouvoir acquérir une certitude à cet

égard, de même on se fera à l'idée des divergences qui existent

touchant la rédaction et l'origine de chaque livre. Les

recherches consciencieuses d'un Bengel ont amené au jour,
dans le Nouveau Testament, des trésors ignorés ; il est le
premier qui sut discerner l'histoire du royaume de Dieu. De

même les études historiques de notre siècle ont ouvert de

nouveaux horizons sur les écrits du Nouveau Testament, par
la nécessité qu'elles nous ont imposée de nous transporter
dans le passé. Nous verrons les mêmes résultats sur le terrain
de l'Ancien Testament. Ces progrès dans la connaissance sont
nécessaires, ils permettent à l'Eglise de répondre toujours
aux nouveaux besoins que crée chaque période nouvelle.
Mais nul ne saurait prévoir ce que seront ces besoins.

Cela étant vrai, on peut et doit discuter les procédés à

adopter vis-à-vis de l'Ecriture. Mais, en ce faisant, nous nous
plaçons sur un autre terrain que celui qui nous sert de

champ de lutte. Les limites sont flottantes, aussi dois-je
revenir sur l'objet même de notre lutte.

Nous devons soigneusement distinguer, - me semble-t-il,-
— le caractère historique des livres bibliques d'avec l'histoire
elle-même dont ils sont nés et dont ils témoignent. Il est évi-



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 237

dent que cette distinction ne peut devenir une entière
séparation, puisque des produits historiques appartiennent à

l'histoire ; mais cependant ces produits n'appartiennent pas
toujours à la même période d'histoire que les événements

qu'ils rapportent1.
Et, dans ce cas, le contenu historique des écrits bibliques

a plus de valeur pour les lecteurs que l'histoire de leur
formation ; le fait est manifeste pour les quatre Evangiles.

Cette distinction est, me semble-t-il, réclamée par la Bible
elle-même. La manière dont elle raconte les faits donne
l'impression que les événements qu'elle rapporte sont absolument
incomparables à d'autres événements ; dans ce grand tableau,
les miracles isolés ne sont, à tout bien considérer, que des

lignes secondaires ; le trait essentiel est la position très
particulière que ces hommes dont il nous est parlé ont vis-à-vis
de Dieu et la façon dont Dieu, entrant dans la série des faits
historiques, conduit ces hommes à des buts précis selon sa

volonté. Jamais, en revanche, dans ces récits, nous ne trouvons

une allusion à un mode extraordinaire de rédaction. Si
certains passages semblent contredire notre affirmation, je
répondrai que ces passages parlent ou de l'origine ou du sens
de leur contenu (par exemple : Apoc. XXII, 18-19); ou bien
ce sont des citations de l'Ancien Testament qu'ils introduisent

par les mots : « Il est écrit. » Même les versets qui
personnifient l'Ecriture (Gai. III, 8, 22), ou identifient son dire
avec celui du Saint-Esprit (Hébr. III, 7), n'ont pour but que
de nous faire reconnaître la révélation divine dans ces écrits
(Hébr. I, o sq.) et de nous attester qu'ils sont nés et ont été

conservés par la volonté de Dieu, pour réaliser ses plans
1 Dn exemple : La Genèse ne date pas du temps des patriarches, mais a été

rédigée tout au plus au temps de Moïse, et selon l'avis de la plupart des auteurs

modernes, à l'époque des prophètes. Le Deutéronome, d'après le chap. XXII de

2 Rois, date de la dernière période de la royauté. D'une manière générale ces

deux livres appartiennent à l'histoire d'Israël et prennent place dans son évolution

religieuse ; mais, si les résultats énoncés plus haut sont exacts, ces livres ne

sont pas en rapport immédiat avec les faits qu'ils relatent. Les quatre Evangiles

appartiennent au développement de la communauté primitive si, comme le veut

Codet, ils ont été rédigés dans des buts spéciaux, donnés par cette époque.



238 MARTIN KJEHLER

(Rom. IV, 22 sq. ; XV, 4, sq. ; 1 Cor. X, 11). Ils relèvent de la
causalité divine et concourent au but que Dieu, en se révélant,

s'était posé dans le Christ et dans son Eglise. Tout
comme il importe peu que les écrivains du Nouveau Testament

confondent un des rédacteurs de l'Ancien Testament
avec tel ou tel autre (Mat. XXVII, 9) ou qu'ils mêlent des

éléments traditionnels au texte primitif1, de même la valeur de

la Bible ne saurait être diminuée par le fait qu'on cherche à

connaître le mode de groupement des livres, les origines des

divers fragments, les rédacteurs et les époques de rédaction.
Cela, c'est de la critique littéraire. Si ces recherches
aboutissent à toutes sortes d'incertitudes et d'obscurités, il n'y a
là rien de plus dangereux que lorsqu'on colportait sur ces

récits une foule de suppositions gratuites des anciens Juifs et
des pères de l'Eglise. Si ces adjonctions n'ont pas nui à l'action

exercée par la Bible, la critique littéraire ne saurait lui
porter un plus grave préjudice. Les étoiles de Dieu brillent
dans le ciel noir et cela est vrai de toute parole de Dieu. Seuls
les faits du passé que la Parole éclaire viennent à la lumière ;

le reste est voué à l'oubli.
Ces recherches de critique littéraire ont de la valeur pour

nous, pour autant qu'elles contribuent par des résultats
certains à l'explication des textes. Mais comme elles donnent
moins de certitude qu'on ne pourrait le croire, nous ne pouvons

approuver l'importance qu'on leur donne pour l'étude
scientifique de la Bible. Certes, nous ne les combattons pas,
mais nous nous défions de la manière dont on les confond
avec l'histoire critique ou avec les recherches historiques.

Mais ce n'est pas ici le lieu de traiter à fond ce sujet si
compliqué. Bornons-nous à mettre en lumière les points qui
éveillent le plus haut intérêt ; nous voulons parler de la vie
de Jésus et des récits des temps primitifs. Sur la vie de Jésus,

nous n'avons aucun de ces documents nécessaires à toute
biographie digne de ce nom, et toute source à peu près
contemporaine nous manque sur ces temps reculés. Tout ce que
nous avons sont ou des traditions orales ou des légendes ou

1 Cas fréquent dans les Actes VII et XIII, et dans l'épître aux Hébreux.



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 239

des mythes. Si on aborde ces problèmes avec les moyens
dont dispose la science, on tire des conclusions et on fait des

suppositions basées sur des comparaisons et des rapprochements.

Mais ces suppositions sont en étroit rapport avec des

conceptions cosmologiques et des conceptions humaines.
Quel enthousiasme n'a pas éveillé la naïveté intègre des

périodes sans culture 1 II est rare que des contemporains
sachent se dégager de ces préjugés d'autant plus irréfutables
qu'ils n'ont pas de contact avec la réalité. Des tentatives
scientifiques dès longtemps abandonnées façonnent longtemps
et inconsciemment la pensée. Cela est vrai de la théorie
moderne de l'origine des religions ; et cela est aussi vrai de la
méthode qui utilise ces conceptions en les considérant
comme des analogies qui permettent de juger et de critiquer
la tradition biblique.

Toute science expérimentale, je le sais, procède par
hypothèses dont on cherche des preuves ; il serait de même
absurde d'exiger des savants qu'ils ne ressentent pas l'action
des goûts et des tendances de leur époque. Les progrès ne se

réalisent qu'au travers d'erreurs. C'est précisément pour
cela que la science doit avoir conscience de sa relativité, ou

pour parler plus exactement, que nul ne devrait oublier ce
caractère relatif dans l'appréciation de la science d'une époque.

Quel mal l'application passionnée du prétendu principe
scientifique à la réalité n'a-t-elle pas déjà provoqué? Que de
fois déjà une étude attentive a révélé comme préjugés, fruits
de trop de précipitation, les théories et les critiques que l'on
admirait jadis 1 On ne peut empêcher que la Bible ne devienne
un champ d'investigation pour ceux qui étudient l'antiquité.
Mais les théologiens doivent garder quelque prudence et ne

pas ériger en faits scientifiques les résultats acquis par le
tâtonnement des savants dans le domaine de la vie religieuse
antique ; ils devraient avoir assez d'indépendance pour
supporter d'être taxés « d'arriérés », pendant quelque temps du
moins. La science se transforme vite aux yeux de celui qui
sait attendre. Il n'est pas nécessaire que les amis de la Bible
se prosternent devant l'idole d'une science infaillible et devant



240 MARTIN K.EHLER

ses verdicts destructeurs ; nous, dont la science est le

domaine, nous pouvons les tranquilliser.
Nous n'attaquons pas la science qui hésite à se prononcer

sur l'époque qui précède Moïse et nous la laissons libre de

nous renseigner exactement sur Jésus, quand elle le peut.
Mais nous combattons ceux qui, armés du préjugé que la
conception biblique de la révélation n'est pas exacte,
parcourent ces domaines, où les recherches historiques sont
bien incertaines, et se livrent à des opérations telles que
volontiers nous leur rappellerions la parole de l'Eternel dans
le buisson ardent (Ex. III, 5).

Ce que nous ne devrions pas non plus combattre, c'est
l'étude de ces matières dans les facultés de théologie. Les

futurs pasteurs doivent savoir ce qu'on pense de la Bible et
du christianisme en dehors du cercle où ils vivent ; ils
doivent connaître la critique, s'ils veulent pouvoir se mesurer
avec elle. Pour cela, il faut en avoir éprouvé la puissance, sous
peine de ne pouvoir venir en aide au malheureux qui serait
tombé entre ses mains. Et, en parlant ainsi, je ne pense pas
seulement aux théologiens, mais aux laïques qui ne connaissent

de ce travail d'érudition que la surface. Aujourd'hui, on

juge beaucoup et on juge un peu partout. Un jugement
teinté d'ignorance ne fera jamais grande impression. Au
contraire, une discussion, dans laquelle l'adversaire sent
l'étreinte d'un homme qui connaît son sujet, force presque
toujours l'attention. Ne peut-on voir une dispensation de la
Providence dans le fait que le développement de la théologie
force nos descendants à s'instruire et à s'assurer des fondements

du christianisme historique, au moment où les masses
doutent de plus en plus de sa valeur?

Voici un fait qu'il est facile d'observer : ceux d'entre nous
qui ont entendu pendant leur temps d'étude, — il y a trente
ou quarante ans, — les éclaireurs de la critique actuelle de

l'Ancien Testament, éprouvent une impression moindre que
ceux qui la voient tout à coup se dresser devant eux. Les

jeunes doivent aussi payer de leurs personnes. Ne les

plaignons pas outre mesure. Avant eux des générations ont déjà



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 241

connu les mêmes luttes. Les plus âgés parmi nous peuvent
le dire.

Il serait inutile de vouloir fonder des écoles de théologie
dont on bannirait entièrement cette science biblique. Les

frères moraves ont souvent pu constater que la théologie du

jour pénétrait dans leurs séminaires. La même expérience se

fait en Amérique et en Angleterre dans les écoles des

communautés ecclésiastiques. Si l'on veut garantir la jeunesse,
il faut adopter l'éducation cléricale romaine. S'effraye-t-on
parfois des jugements sommaires portés par la jeune
génération sur des objets que vénérèrent et vénèrent encore leurs
pères, disons-nous qu'on n'y remédierait point en voulant
la tenir dans l'ignorance, ou en prétendant lui imposer de

force d'autres conceptions. On a vu des jeunes gens instruits
dans des milieux étroits, prendre le contre-pied de

l'enseignement reçu et pencher vers la négation, mais revenir en

arrière, quand, libérés d'un maître vieux jeu, ils suivaient
l'enseignement universitaire. Ce qui se soustrait à l'air pur
ne donne pas l'impression de santé, surtout pas à la
jeunesse. Et puis, n'oubliez pas que les vents changent ; quand
j'ai commencé à penser, j'étais sous l'influence d'Hegel ; or,
depuis ce moment, que de courants divers ont passé sur
notre jeunesse académique, et cependant, dans toutes ces

tendances, le maître de l'Eglise a suscité des témoins et des

amis de la Bible. Ce qui a été sera.
Entendons-nous bien sur le but auquel nous tendons.

Notre jeunesse doit être capable de remplir le ministère de

la parole et elle ne le sera que si elle se consacre à l'étude
de l'Ecriture. On ne peut déterminer d'avance comment la
Bible doit être comprise et quelle position il faut prendre à

son égard. Eût-on tenté quelque chose de semblable, nous
n'aurions eu ni Luther, ni Bengel, ni Francke, ni Hofmann,
ni Beck, ni Tholuck. On aimerait, par de tels conseils,
détourner les étudiants de s'émanciper de l'Ecriture au lieu de

s'y plonger. Le danger est réel quand ils négligent la lecture
de la Bible elle-même pour cultiver les sciences qui doivent
servir d'auxiliaires à cette lecture ; mais le danger n'est pas

THÉOL. ET PHIL. 1903 17



242 MARTIN K.EHLER

moins réel s'ils se consacrent avant tout à la philosophie, à

la dogmatique, à l'histoire. Ce que l'on peut attendre d'un
enseignement académique, c'est qu'il mette les étudiants en
contact avec le contenu de la Bible, et qu'il la leur fasse

connaître avant de les initier à tous les travaux dont elle est

l'objet. Nos programmes laissent trop à eux-mêmes les débutants

; on leur prête plus qu'ils n'ont, et c'est à leur grand
dommage. Je sais d'autre part que cette culture si variée est
d'un grand profit aux futurs conducteurs de nos Eglises, et

il ne faudrait pas pour éviter le danger signalé, supprimer
les avantages. Après tout ce qui vient d'être dit, il est à peine
besoin d'avouer que la place prépondérante donnée à la
critique biblique dans les universités ne me plaît pas. Mais je
sais aussi que le remède à ce mal ne se trouvera ni dans
des défenses ni dans des règlements. Les garanties légales
m'ont toujours inspiré moins de confiance que les forces
vivantes. Les professeurs ne devraient pas se formaliser
d'entendre des Eglises formuler des critiques, fussent-elles même
erronées. La responsabilité donne le droit d'accusation, et,
de là, sortira le remède. Et c'est pourquoi j'encourage toute
manifestation dans ce domaine. A notre époque de publicité,
ii faut traiter des questions en pleine lumière; elles auront
tout à y gagner. Ni les attaquants, ni les attaqués ne sont
infaillibles; les uns comme les autres ont leur droit; les uus
comme les autres ont leurs raisons.

A la tractation publique de ces problèmes, je préfère
encore un autre mode d'action, que je crois plus efficace. Il
nous faut nous préoccuper d'avoir des hommes qui, maîtres
de leurs sujets, montreraient à la jeunesse l'autre côté de la

question. Ce chemin est le meilleur. Et si nos préoccupations
sont inutiles et stériles, nous connaissons le seul remède :

« Priez le Maître de la moisson d'envoyer des ouvriers. »

Nos pères, au temps de la réformation, regardaient comme
les prophètes du Nouveau Testament ceux qui expliquaient
l'Ecriture, et c'est pourquoi ils appelaient leurs enseignements

des prophéties. Un véritable interprète de la Bible doit
avoir quelque chose d'un prophète, car « c'est spirituellement



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 243

qu'on en juge. » Sans doute les esprits des prophètes doivent
être soumis aux prophètes, mais qu'ils doivent l'être aux
communautés et aux gouvernements ecclésiastiques, qui
pourraient créer ou faire surgir des prophètes, cela n'est
écrit nulle part1. C'est Dieu qui donne à son Eglise les dons
de l'esprit et les ministères ; il est aussi celui qui crée les

exégètes et les docteurs (I Cor. XII). Comptons sur cette activité

divine et agissons en conséquence.

Pourquoi combattons-nous

Dès que nos adversaires entendent une parole favorable à
l'ancienne doctrine de l'Ecriture sainte ou qu'ils voient
simplement défendre son autorité, ils nous adressent deux
reproches :

Voici le premier : « Votre représentation de la foi n'est pas
chrétienne celle-ci est pour vous une adhésion à certaines

doctrines, et cette adhésion, vous l'accordez avant même de

connaître le contenu des enseignements bibliques ; c'est là
la méthode romaine, l'Ecriture a pris la place de l'Eglise. »

Nous répondons : a Nous sommes reconnaissants qu'on
veuille bien examiner si notre foi est authentique ; et à l'examen,

nous avons constaté que la doctrine de l'inspiration
littérale pouvait aisément nous conduire à une foi tout
extérieure, à la foi d'autorité. Mais cette issue n'est pas nécessaire

et ce n'est pas d'un tel point de vue que nous sommes

partis. Pour croire au Dieu qui s'est révélé dans notre
Rédempteur, nous devons connaître quelque chose de ses actes

et de sa personne ; or cette connaissance exige d'autres objets

que des sentiments et des expériences intimes ; il lui faut des

représentations et des pensées claires. Nous les devons,
indirectement ou directement, à la Bible, et parce que, dans notre
faiblesse, nous désirons croire en Dieu, — à lui soit la gloire,
— et que nous voulons garder la foi, nous mettons notre
confiance dans la sainte Ecriture, persuadés que par elle
Dieu nous parle et nous instruit de « tout ce qui est néces-

1 On peut dire la même chose des ministres d'Etat.



244 MARTIN KÖHLER

saire au salut » et que la Bible sait aussi mieux que nous ce

qui réellement est indispensable. Voilà l'autorité que nous
accordons à ce livre. Notre foi n'a que Dieu pour objet, mais

pour naître et grandir, elle a besoin de sa parole. Nous ne

pouvons, en outre, oublier que notre Sauveur a combattu
avec les mots : « Il est écrit », et que dans sa douleur
dernière sa parole a été une prière de l'Ecriture.

» Une autorité est une puissance educatrice ; quand on s'y
soumet volontairement, le caractère ne fait que s'affermir ;

c'est ce qu'on oublie trop souvent dans l'ardeur de la lutte
contre ceux qui faussent la valeur de la Bible en l'exagérant.
Saisir et retenir une autorité ou l'imposer aux autres, sont
choses bien différentes. »

Nous ne faisons point cas de la sécurité que procure une
obéissance servile.

Et voici le second reproche :

« C'est par indolence que vous tenez tant à l'autorité de la
Bible ; l'inertie vous interdit de quitter vos positions ; vous
êtes trop indolents pour réfléchir, trop craintifs pour ne pas
redouter les discussions et les luttes qui surgiraient
nécessairement. »

Nous répondons : « Un tel danger est réel, — nous le

savons, — pour ceux qui ont vécu et travaillé avec des
convictions arrêtées qui leur ont aidé et les ont soutenus. Et
c'est pourquoi nous voulons nous répéter que ces luttes sont
nécessaires au triage à opérer dans notre pensée et dans
notre foi entre ce qui vient d'en haut et ce qui vient de notre
indolence naturelle. Mais il en est parmi nous qui, jadis,
pensaient comme nos contradicteurs d'aujourd'hui et qui,
après un long travail au service de la science, en sont venus
à défendre ces convictions maintenant attaquées ; et ils
avaient pris pied sur ce terrain bien avant que tel ou tel
maître du jour eût commencé son travail. Jamais, cependant,

les chrétiens n'ont pu seuls à seuls opérer ces changements

d'opinion ; ils n'en sont venus à bout qu'avec
l'impression d'être approuvés. Il en est de ceux qui maintenant



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 245

signent des pétitions demandant le droit de libre recherche,
dont les jugements ne sont pas nés sous l'effort d'une
recherche personnelle, mais qui se sont tout simplement
enthousiasmés pour les résultats qu'on leur a inculqués sans

peines et sans fatigues. D'autre part, ne pourrait-on pas
appeler prudence ce qu'on blâme sous le nom d'inertie,
quand, dans les milieux qui tiennent à la Bible, on se refuse
à croire au bien-fondé de toutes les nouveautés? Et s'il faut
parler des hommes qui sont appelés à travailler dans ce

domaine, on peut affirmer, en toute modestie, que, depuis
une dizaine d'années, il n'est pas facile d'acquérir des

idées personnelles sur la valeur de l'Ecriture sainte, et que,
dans tous les cas, celui qui peut le faire avec des idées claires
n'est pas paresseusement attaché au passé. »

Nous ne faisons point cas de « l'antiquité de l'erreur ».

C'est pourquoi, j'aimerais dire à tous les intéressés : Nous,
les amis de la Bible, nous ne combattons pas pour défendre
de vieilles positions, mais pour faire de nouvelles invasions
au profit de la vérité ancienne, désirant ouvrir à la Parole

antique et toujours jeune de nouvelles voies d'accès au sein
de l'humanité.

Nous n'organisons pas une défense qui serait superflue.
Disons-le nous bien entre nous, amis de la Bible, la Parole,
l'Ecriture Sainte n'a pas besoin de notre protection. Nul ne
doit croire que la valeur de la Parole de Dieu dans la Bible
dépende de la vie ou de la mort de doctrines ecclésiastiques
et d'idées théologiques ; s'il en était ainsi nous pourrions
déposer les armes. Mais la Parole a traversé les ténèbres de

la barbarie, elle a résisté aux interdictions des papes et des

empereurs sans que rien ait pu l'entraver. (Act. XXVIII, 31.)
Ni les lumières d'une civilisation plus avancée, ni les vieilles
antipathies qui toujours se réveillent ne pourront empêcher
qu'elle ne réalise ce pourquoi elle a été envoyée.

Si nous luttons et si nous proclamons ce que nous ne
pouvons abandonner, ce n'est pas tant pour nous-mêmes que
pour ceux auxquels nous souhaiterions ces trésors, et qui ont



246 MARTIN KiEHLER

besoin d'être instruits et dirigés. Pensons à la jeunesse et
organisons une colonne d'attaque qui défende l'avenir. La

masse du peuple dans les Eglises, n'est qu'un champ, attendant

la semence. Il nous faut former une armée qui combatte
les calomnies répandues contre la Bible. Heureux celui auquel
il sera donné de faire un grand coup de filet. Quel gain, si, à

une époque où l'on lit son journal et où on le jette après
lecture, on voyait se former une phalange d'hommes qui deviendraient

les lecteurs d'un seul livre a Je crains l'homme d'un
seul livre » a-t-on dit ; oui certes, car il en vit et il en est
possédé. Il y a une grande différence suivant que les pensées
chrétiennes viennent à l'homme et passent devant lui tout alourdies

par les opinions du jour, ou que sorties du livre familier
elles accourent à lui, pénétrant son cœur et sa conscience,
aux jours de bonheur comme aux heures de tristesse.

Nous combattons parce que nous voulons qu'on ait
confiance en la Bible comme contenant la Parole de Dieu.
Préserver cette parole là où elle vit, la fortifier là où elle chancelle,

l'éveiller là où elle dort, la retrouver là où elle est

perdue, voilà notre but, et ce but est la force qui nous pousse
à la lutte.

Nous avons l'impression très nette d'une anxiété qui
gagne nos contemporains parce qu'on n'arrive pas à la
certitude en ces matières. On demande : à quoi est-il possible de

se fier? qu'est-ce que la Parole de Dieu? qu'est-ce qui est
chrétien? et on cherche des garanties et on demande une
autorité. C'est cette anxiété qui produit l'irritation avec
laquelle on lutte de part et d'autre.

Nous combattons pour empêcher de nouveaux affluents de

grossir ce torrent d'incertitudes et pour faire naître dans nos
Eglises évangéliques, qui sont les « Eglises de la parole »,
la confiance en la Bible. La méthode doit être renouvelée; il
faut s'armer de nouvelles armes et d'autres conceptions.
Mais le but est digne de l'effort, et s'il n'est pas atteint en

quelques années ou par quelques écrits, il ne faut pas se

décourager. La Bible doit être pour nous et pour nos enfants,
ce qu'elle fut pour nos pères : la forme historique sous la-



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 247

quelle Dieu a voulu nous donner le moyen de grâce qui est

sa Parole; nous ne voulons pas oublier qu'elle restera ce

qu'elle est, parce qu'elle l'est par la volonté de Dieu. Les

appréciations diverses des générations qui passent n'y peuvent
rien changer. Mais nous ne voulons pas qu'un temps vienne
où la Parole de Dieu soit une rareté dans l'Eglise, et c'est

pourquoi nous combattons.

Impossible de prendre la chose à la légère. Le dommage

qui menace le nom de chrétien est incalculable, si l'autorité
de l'Ecriture disparaît. De nombreux petits ruisseaux minent
et creusent le sol dans lequel a grandi la confiance des

protestants allemands en l'Ecriture; si un seul cours d'eau ne

peut causer une grande perte, il faut empêcher ces divers
courants de s'unir entr'eux. Quel serait le dommage de-

mande-t-on Relisez tout d'abord ce que nous avons dit
précédemment de la vie individuelle des chrétiens (p. 157). La

plupart d'entre nous ne peuvent vivre d'idées générales. Le

Père qui n'a pas épargné son Fils et qui après avoir préparé
le Messie nous l'a donné pour fonder le royaume, ce Père a

mis dans nos cœurs un besoin de voir des personnes vivantes.
Ce contact est nécessaire au christianisme de la plupart des

hommes et Paul eût pu écrire à beaucoup ce qu'il écrivait
aux Corinthiens : « Quand vous auriez dix mille maîtres en

Christ, vous n'avez pas cependant plusieurs pères, puisque
c'est moi qui vous ai engendré en Jésus-Christ, par l'Evangile

» (1 Cor. IV, 15), et d'autres témoins bibliques pourraient
dire la même chose. Ce contact vivant qui remplace des idées

abstraites, ce courant de vie qui nous inonde au lieu de

nous laisser en présence de devoirs arides et de buts sans

vie, tout cela nous porte, nous restaure, nous réjouit et il
faut que beaucoup puissent venir y puiser. On se demande
si les hommes pourraient vivre d'une nourriture chimiquement

pure et on en doute ; les éléments qui se soustraient à

l'analyse ont eux aussi une valeur alimentaire. Il en est de

même dans le domaine spirituel. Ce je ne sais quoi d'indéterminable

qui se trouve dans l'individualité et dans l'histoire
vivante est aussi ce qui éveille l'intérêt et réjouit l'homme.



248 MARTIN KÖHLER

Nous ne voulons pas laisser perdre cette action et c'est pour
quoi nous combattons quand nous cherchons à sauver la
confiance en l'Ancien Testament. Mais il y a plus. L'effroi nous
saisit quand nous voyons la désunion qu'engendrent dans la
famille humaine les divers partis, les différences d'instruction,
et les divergences de races; l'antisémitisme sauvage, parfois
blasphématoire, nous montre sous un jour terrible l'issue d'un
tel mouvement. La patrie spirituelle que la Bible créait entre
les évangéliques et jusqu'à un certain point entre les catholiques

romains, par les livres de prières, les histoires saintes
et les cantiques qu'elle inspirait, cette patrie est bien démembrée;

la langue qu'on y parlait s'en va. Et si tout cela se perd,
Kaulbach ne se sera pas trompé en peignant pour notre
siècle la désunion des peuples. Sauver cette patrie et cette
langue que le cœur parie, et les rendre à nos contemporains,
c'est là un but digne d'un grand effort.

Et voilà pour quoi nous combattons. Nous ne voulons
intenter aucun procès en hérésie non plus que condamner
personne. Revenir aux anciennes méthodes n'est pas possible.
Les Réformateurs n'ont pu se borner à reproduire Origene et

Augustin. Nous marchons sur d'autres voies et nous avons,
en conséquence, besoin de nouvelles méthodes, qu'il faut
chercher et trouver en pleine lutte. Parmi nos adversaires,
plusieurs, en somme, tendent au même but. C'est avec eux

que nous luttons afin d'acquérir des points de vue
nouveaux et de nouvelles méthodes et afin d'arriver à faire de

plus en plus de la Parole de Dieu une patrie spirituelle. Ce

défi amical sera peut-être compris et accepté ; à chacun de

considérer le sérieux du but proposé, et on verra régner la
prudence, les égards et l'entente là où on ne voyait que
scandales, amertume et faits préjudiciables.

Evitons cependant toute hâte, comme si nous pouvions
espérer par là emporter la position. On a parfois l'impression

que notre époque, impatiente de résultats rapides,
n'accorde plus de temps au travail persévérant. Les chrétiens
sentent ce souffle passer sur eux. Le christianisme a aussi,

dit-on, les promesses de la vie présente; il doit amasser dans



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 24&

les greniers les récoltes de l'au-delà. Les uns brusquent les
choses : allégez, disent-ils, le christianisme de tout ce qui
n'est pas indispensable ; faites qu'il ne choque plus l'homme
moderne, et qu'il déploie ses forces morales, et avant tout sa

puissance d'amour, grâce à laquelle il résoudra les problèmes

et conjurera les dangers. Les autres, et il en est beaucoup

parmi les amis de la Bible, ont sur les lèvres des
paroles d'avertissement : Nous avons besoin, disent-ils, d'unité
et de clarté ; un point d'appui stable est nécessaire au levier
qui travaille. Le combat dont la Bible est l'objet paralyse
le christianisme pratique; seule l'ancienne fermeté doctrinale

peut nous sauver. Et ce mot d'ordre est entendu de

plusieurs. Ils jettent de côté ce qu'ils ont entendu et vu ;

leurs oreilles sont fermées; ils se refusent à étudier les
détails et se contentent de prendre vis-à-vis de la Bible une
position à peu près identique à celle de jadis, pour autant du
moins qu'il s'agit du principe général. Mais l'emploi qu'ils font
de la Bible diffère grandement de celui que l'on préconisait
jadis; on a un vague sentiment d'incertitude et de malaise;
elle est perdue cette naïve confiance en la Bible, et des pages
entières de ce livre sont lettre morte pour ces hommes. Alors
les Eglises recourent, dans ces mauvais moments, aux moyens
dont usent les individus. Là où il y a divergence d'avec
l'ancienne doctrine, on fait silence ; on dit « Paix, paix : faites
vos affaires et laissez les Eglises vaquer tranquillement à

leurs devoirs. »

Nous avons déjà parlé de la séduction qu'exerce l'unité
romaine (p. 152, 155) et nous avons dit l'avertissement qu'elle
pouvait nous donner. Quand il s'agit du fondement de nos

Eglises et des racines qui nourrissent notre christianisme
individuel, nous ne pouvons pas imposer le silence ou
interdire les recherches afin d'atteindre plus vite le but ;

nous ne pouvons pas davantage abandonner à l'étourdie les

trésors qui nous sont confiés. L'entreprise serait vaine, car
un succès rapide mais seulement apparent n'est qu'une
défaite. Les apôtres eux aussi ont dû attaquer le
paganisme, dans un moment où l'Eglise souffrait d'une guerre



250 MARTIN KjEHLER

intestine, et ils l'ont vaincu1. Cet exemple nous révèle
tout le sérieux de la situation. Si les apôtres ont eu contre
eux l'indifférence et la résistance positive d'un monde

inintelligent, nous avons contre nous la haine qu'engendrent
la méfiance et l'orgueil d'une culture qui se croit
supérieure. Ce sont des obstacles réels, et le seul contrepoison
du venin de la méfiance, c'est la véracité (2 Cor. IV, 4-6).
C'est pourquoi personne ne devrait assumer à la légère la

responsabilité d'une lutte dont on pourrait se dispenser ;

il ne doit être question que de « ce qui est nécessaire à

l'acquisition du salut. » Un tel principe fournit une base

suffisante pour un travail en commun. Et c'est pourquoi
il est indispensable de mettre en pleine lumière ce principe

fondamental ; tel est notre but. Rappelons-nous ce pour
quoi nous combattons et nous serons forts. Le succès est

auprès de Dieu. L'un sème, l'autre moissonne (Jean IV, 37).
Si nous avons la Parole et la foi, la Bible et la soif de Dieu,
le point d'appui ne nous manquera pas; notre travail ne sera

pas vain. Nous produirons les fruits que Dieu attend de nous
et cela nous suffit.

Nous ne combattons pas pour obtenir coûte que coûte un
résultat, sans souci de la vérité. Nous combattons pour garder
autant que cela se peut la semence pure, pour conserver le

filet intact, et pour laisser au glaive de l'esprit tout son
tranchant ; cette épée seule a reçu une promesse certaine.

Comment combattons-nous?

Avant tout, c'est sans crainte ni hésitation que nous
combattons. Celui qui s'appuie sur la Bible, doit savoir mieux
que personne qu'il y a toujours eu dans l'Eglise lutte pour la
vérité. Et cependant les lettres de Paul n'affichent aucune
prétention papale. Le combat nous est imposé de Dieu (p. 146).

1 Gai. II, 7 ne rapporte pas une rétractation des convictions de Paul, comme
le prouvent la scène d'Antioche et la lutte que Paul mène dans toute son épître. La

pensée fondamentale est l'immortalité de l'Evangile du Christ (I, 6) que Pierre
aussi avait adopté (II, 16).



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 251

Sans doute, notre péché n'y est pas étranger, mais la
chrétienté n'est pas faite d'hommes sans péchés, et, à rêver la

perfection et à l'attendre, on perd de vue les besoins et les

tâches que nous impose la réalité. Même les différends
blâmables deviennent, dans la main de Dieu, des épreuves
{1 Cor. XI, 18 sq.). Les apôtres nous ont montré comment il
faut savoir accepter comme un devoir les luttes nécessaires,
en leur enlevant, autant que possible, tout caractère malfaisant

(Gai. II et I, 6 sq.). Depuis que les fondateurs des

Eglises évangéliques ont opposé à la prétendue tradition de

la religion romaine, la seule tradition certaine, immuable et

écrite, venant du Christ, la lutte n'a jamais cessé; aux
guerres de religion où on luttait pour sa vie, ont succédé les,

assauts d'une pensée influente qui niait la révélation. Et ces

attaques étaient dirigées contre l'autorité de la Bible. Aujourd'hui

elles nous paraissent peu redoutables, mais elles
furent en ce temps-là ce que sont maintenant les nôtres; car
elles étaient l'expression de la mentalité de l'époque. Pour

peu qu'on regarde au-delà de la forme que revêt l'attaque
actuelle, on retrouve nos adversaires d'aujourd'hui parmi les

combattants des temps passés. L'ordre établi de Dieu nous
semble donc avoir là aussi sa valeur : « Ce que tu as hérité
de tes pères, acquiers-le, afin de le posséder. » Et si nous

croyons que d'autres devoirs nous incombent et que ces

luttes paralysent le travail de nos Eglises, apprenons de

nos vies individuelles, combien souvent nous nous voyons
imposer des tâches qui semblent nous empêcher d'arriver à

notre but ; mais elles doivent être assumées, et quand elles
sont derrière nous, nous constatons que le travail exigé et
fourni- n'a pas été aussi inutile que nous eussions pu le
croire. Cela sera utile à tous et à l'Eglise si ces disputes nous
ramènent, avec un zèle tout nouveau, à la Bible, et nous
empêchent de confondre un amas de matériaux bibliques reçus
et hérités, avec un trésor acquis par notre travail. Acceptons
donc la nécessité de cette lutte comme de la main de Dieu et

interdisons-nous toute mauvaise humeur.
Nous bannissons aussi, autant que possible, tout sentiment



252 MARTIN KÖHLER

d'irritation. La chose est plus facile quand on a devant soi
des adversaires avec lesquels on sait d'avance ne pouvoir
s'entendre, car alors on n'est préoccupé que de l'objet de la
lutte ; mais nous avons affaire avec les membres de nos
Eglises ; ils s'en disent les membres reconnaissants et nous
n'avons aucun droit de douter de leur parole. Cependant
nous ne partageons pas leur théologie et nous blâmons parfois

leurs attitudes. Nous pouvons les combattre comme de

vrais adversaires. Il faut pour cela être maître des questions
et avoir, pour ainsi dire, protégé ses derrières. « N'occupons

que le terrain que nous pouvons défendre. » Craignons de
devoir couvrir ou de couvrir involontairement notre incertitude

par des affirmations violentes et par beaucoup de bruit;
soyons au clair pour être calmes. N'oublions jamais que nous
qui parlons, nous ne constituons pas une unité compacte; la
réponse de chacun dépend de la façon dont il comprend des

questions qui sont toujours un mystère, et quand il s'agit
d'exprimer un mystère l'entente n'est pas facile ; or le mode

suivant lequel une révélation s'accomplit est toujours mystérieux,

quelque clair qu'en soit le contenu. Si nous voulons
seulement tranquilliser ceux qui sont angoissés et relever
ceux qui bronchent, il faudra nous pardonner si parfois nous
« brûlons » (2 Cor. XI, 29). A chacun d'examiner si c'est réellement

d'amour qu'il brûle. L'amour n'est pas nécessairement
faible ; il peut aussi, sans perdre le respect pour l'adversaire,
combattre avec vaillance.

Si, sur ce point-là, nous avons une bonne conscience, il
nous est permis de demander à nos adversaires de ne pas
faire tant de bruit avec ce qu'ils appellent leur « combat

pour la vérité. » Les recherches auxquelles on se livre et
dont on tire des conclusions portent sur des faits passés,
donc sur des réalités et non pas sur la vérité. Sans doute la
connaissance de la réalité exige la véracité ; mais qui arrive
jamais à la réalité sans conceptions personnelles Et combien
cela n'est-il pas vrai quand on étudie et apprécie des faits
passés et souvent à peine documentés Les méthodes de

recherche varient et leur emploi dépend aussi beaucoup des



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 253

idées générales que chacun possède et qui sont souvent
inconsciemment les idées d'un maître depuis longtemps
dépassé ou de son école. Si ces idées reçues forment la trame
de la vérité dont on nous parle, la véracité de ceux qui défendent

ces idées peut être réelle, mais c'est se vanter à l'excès

que d'affirmer que le contact avec cette vérité-là nous ouvrira
les yeux. On nous présente une image changeante et imparfaite

de ce que chaque penseur appelle pour le moment la
réalité. Et plus d'un a l'impression que le contact permanent
avec des réalités qui changent à chaque nouvel ouvrage
trouble étrangement la vue, car tantôt ces amas incertains
prennent des formes vivantes, tantôt ils s'évanouissent en
nuages1.

On nous permettra bien, à nous les vieux, qui nous sommes
déjà préoccupés de ces questions, d'avoir moins de respect

pour cette nouvelle « vérité ». Nous ne voulons pas avoir
honte si on nous appelle « gens de petite foi », car nul ne
doit avoir de soi-même une trop haute opinion selon la
mesure de foi que Dieu lui a départie (Rom. XII, 3) et une
excitation artificielle ne nous donnerait pas plus de force. Alors
nous pourrons discuter entre nous la vérité du salut et les

moyens par lesquels Dieu nous la communique.
Je puis comprendre l'indignation de quelques-uns à l'ouïe

des jugements portés sur l'origine et la valeur des récits
bibliques, comme sur la religion de l'Ancien Testament.
Cette indignation est celle qui nous saisit quand nous entendons

parler avec mépris d'un père en la foi. A vrai dire, il
faut bien faire entendre à ces frères que ce sentiment s'apaisera

déjà en regardant de plus près ce qui les irrite sur
l'heure. Nous sommes tous tentés de confondre l'expression

1 Un observateur qui n'est pas suspect de préjugés orthodoxes dit de ceux

qui font de l'histoire primitive et de la mythologie l'objet de leurs recherches :

« Quiconque vit dans ce milieu devient aisément homme d'imagination. L'étude

de temps si reculés agit comme de l'opium. Le travail qui se poursuit avec ces

images chatoyantes, qui tantôt brillent dans la nuit et tantôt s'y replongent,
mène à des combinaisons désordonnées. » (Gust. Freytag, Die verlorene
Handschrift, 19« éd., t. I, p. 17.)



254 MARTIN KjEHLER

de notre respect avec les motifs qui l'ont fait naître. Nos pères
crurent qu'il fallait, pour pouvoir affirmer la révélation de

l'Ancien Testament, trouver chez les patriarches et les

prophètes la foi au mystère de la Trinité ; ce fut un théologien
aussi « positif » que Œhler, auquel beaucoup avec moi
doivent une compréhension plus profonde de l'Ancienne alliance,
qui apprit à discerner les degrés glorieux de la révélation, et

depuis lors aucun théologien ne cherche plus la Trinité dans
l'Ancien Testament. Et ce n'est qu'un exemple entre cent. Et
cependant moi aussi je souffre quand j'entends le ton sur
lequel on nous parle couramment de ces résultats incertains
et douteux. Mais ceux qui s'irritent devraient se souvenir que
le disciple n'est pas plus que le Maître, ni la Bible plus que
Jésus ; si la Parole a été faite chair de sorte que seuls les

croyants peuvent voir sa gloire, il ne peut en être autrement
de la parole divine prêchée par les prophètes et les apôtres.
Si Jésus a pardonné aux siens de ne pas comprendre sa

dignité de Fils de l'homme (Mat. XII, 31 sq.), il en sera de

même pour ceux qui ne comprennent pas et qui diminuent la
valeur de la révélation de la sainte Ecriture. Mais il faut
prendre garde de ne pas méconnaître le Saint-Esprit.
Lorsqu'on fait dériver de la terre l'activité du Fils de l'homme et

l'origine de la foi aussi bien que celle du témoignage, et
lorsqu'on parle de tromperie et de séduction touchant la valeur de

la révélation, on en est arrivé au point où l'indulgence et les

interprétations bienveillantes sont impardonnables. Alors
l'indignation devient légitime; elle est morale, et nous, croyants
à cheveux blancs, nous en entendons souvent les éclats.

Faut-il, en cas de conflit, pousser à la fondation d'Eglises
séparées? Pour autant que je sais l'histoire, je ne connais
aucun cas où un schisme ecclésiastique ait empêché un
courant d'idées de faire son chemin. Rien ne peut écarter un
tel danger, ni les garanties exigées, ni des confessions de foi,
ni aucune institution ecclésiastique : même les catholiques
romains, vers l'an 1800, étaient rationalistes. Quant aux
garanties, le Maître de l'Eglise lui-même s'est réservé de les

fournir, par des témoins et par des réveils. Aussi je tiens



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 255

pour le moyen le plus efficace et le plus sûr, une profession

fidèle et vivante de la vérité telle que nous l'avons saisie

en toute droiture et humilité. On n'obtient pas grand
résultat en se tenant obstinément attaché à un dogme. Ce qui
lie une génération n'a plus de pouvoir sur celle qui vient.
La doctrine de l'autorité de l'Ecriture n'est qu'une demande
de prise en considération ; il faut se comprendre et
s'entendre : comprendre la Bible et s'entendre sur la méthode à

employer à son égard. Or, on n'en arrive pas là en restant
attaché à des dogmes, mais par le travail et par une activité qui
dépend souvent de bien d'autres puissances que des dogmes.
Aussi longtemps qu'on nous laisse nous fonder sur l'Ecriture
comme étant la Parole de Dieu à son Eglise, et que pleine
liberté nous est accordée d'étudier la Bible dans cet esprit,
j'appelle déserteur quiconque, sur sol allemand, veut amener
un schisme1.

Il devient de plus en plus inutile et de fonder des sectes
locales et d'enserrer de barrières les institutions existantes.
Dieu lui-même veut que les chrétiens de toute espèce soient
mêlés. Il en est ainsi dans la mission. Depuis longtemps les

Eglises évangéliques et les communautés voient se produire
dans leur sein d'autres déchirures plus profondes que les

divergences confessionnelles. Les scandales, les christia-
nismes d'apparat avec leur puissance d'infection sur la foi,
ne seront détruits que dans les derniers temps (Mat. XIII, 49).

1 Que nul n'en appelle à ce qui se passe en Angleterre, en Amérique ou dans

la Suisse française. En ces matières, les circonstances historiques jouent un grand
rôle. Outre que dans ces pays bien des efforts sont faits pour réunir les éléments

dissociés, on peut constater que les schismes ne suppriment pas les influences

réciproques. Ce fait tient sans doute à la même cause que la facilité avec laquelle
de nouvelles communautés se forment. Depuis des siècles, il en est ainsi dans

ces pays. Mais, en revanche, chez nous, il faut compter avec notre développement

et notre individualité et considérer les résultats possibles en étudiant, par exemple,
l'histoire des vieux luthériens, en comptant leurs schismes et surtout ceux qu'a
fait naître l'inspiration littérale. Au reste, c'est une vieille loi que des communautés

issues d'un réveil retombent à la troisième ou quatrième génération dans

les mêmes faiblesses que la tradition trop longtemps souveraine engendre dans
Jes Eglises.



256 MARTIN KÖHLER

Supporter ou approuver sont deux choses bien distinctes.
Nous voulons garder la liberté d'organiser des colonnes
d'attaque. Mais nous voulons reconnaître les degrés qui existent
entre l'unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu
d'un côté et de l'autre la négation de celui qui est venu en
chair (Eph. IV, 13; 1 Jean IV, 2-3), et nous ne voulons pas
nous opposer à la force d'attraction de l'esprit de vérité. Le

seul schisme (p. 149) qui pourrait porter des fruits bénis
serait un groupement vivant d'hommes qui agiraient par la

prière, par la parole et par la plume, et cela partout où ils
pourraient se faire entendre, à l'Eglise ou sur une place
publique, dans les temples ou à l'université, dans un synode ou

au sein d'une conférence ; nos armes ne sont pas charnelles
(2 Cor. X, 3 sq.). Plusieurs manifestations isolées donnent à

penser ; de tous temps il en a été ainsi. Si on écartait ces

préoccupations, d'autres les remplaceraient. Mon expérience
m'a appris que peu à peu on se tranquillisait. Mais nous
avons affaire à bien autre chose ; il me semble avoir affaire
à quelque chose d'insaisissable comme un fantôme. Voici
l'incertitude dans laquelle on est vis-à-vis de la Bible : jusqu'à
quel point, dans quel sens pouvons-nous encore nous
appuyer sur elle ; ce que l'on en dit aujourd'hui, sera-t-il valable

demain Nous sommes dans la même situation qu'il y a

soixante ans, quand David Strauss écrivait. Et cette agitation
amène avec elle la peur ou l'ennui en ceux qui s'occupent
de ce livre. Déjà Geiler von Kaisersberg avait dit : « La Bible
est un nez de cire qu'on façonne comme on veut, » et peu
d'années après, pour cette même Bible, des hommes
montaient sur les bûchers. Si l'histoire nous avertit, combien
aussi elle nous encourage I

Ce malaise hante, comme un fantôme, notre jeune génération.

Or, contre un fantôme, il n'y a qu'un remède : la réalité.
Plus d'un, autour du feu, rit des spectres, qui frissonne
quand il est seul ; souvent des affirmations courageuses sur
la valeur immuable de la Bible cachent de sérieuses
appréhensions. Le seul remède à la méfiance est le contact
personnel avec la Bible. La lutte sera couronnée de succès si



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 257

nous travaillons à faire de la Bible un livre toujours plus
accessible, plus compréhensible, plus riche. .Cet effort
emporte sa récompense ; effleurer seulement les sujets équivaudrait

à une offense. Il faudra trouver de nouveaux points de

vue ; on en trouvera beaucoup en suivant pas à pas l'histoire
de ce livre des livres ; même les pages sombres de cette
histoire sont fertiles en enseignements ; quant aux pages
lumineuses, elles ruissellent de bénédictions. Et alors on se sent

pris du désir d'ajouter à cette histoire une page nouvelle.
Cette page s'écrira si nous acceptons la lutte et si nous

n'appelons ni la loi ni la violence à notre secours. Luttons
avec les yeux fixés sur le but, avec la confiance que l'avenir
de l'Eglise est entre nos mains ; prenons pour arme la véracité

que donne une foi courageuse, — la liberté dont usent
les enfants de la maison, quand ils se servent de tout ce

qu'elle contient, — le zèle infatigable qui force le respect, —
la délicatesse de conscience qui donne la modération en
même temps que la certitude de jugement. Nous voulons
tous faire porter intérêt au talent de la Parole de Dieu qui
nous est confié. Si cela nous réussit, alors nous dirons adieu
à toute velléité de serrer ce trésor dans le maillot de thèses

ou d'ordonnances ecclésiastiques, pour le préserver du
danger de perdre quelque chose de sa valeur au souffle des

jugement simpies. A cela il a été pourvu sans nous.

THÉOL. ET PHIL. 1903 18


	Notre combat en faveur de la Bible [suite]

