
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 3

Artikel: L'influence de l'essénisme sur les origines chrétiennes

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INFLUENCE DE L'ESSÉNISME

SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES

PAR

PAUL CHAPUIS

I

Le problème que nous abordons dans ces pages a le caractère

de maint autre problème historique, je veux dire qu'il
est obscur en plusieurs de ses données. Trop souvent les

éléments précis désirables nous font défaut et interdisent une
solution nette de tous points. Nous sommes peu au clair
sur les origines et parfois sur tel ou tel caractère de

l'essénisme, peu au net également sur ce qui l'ait l'objet de la
présente étude.

Faut-il voir, par exemple, dans l'œuvre de Jean-Baptiste
des influences esséniennes? Jésus de Nazareth a-t-il été

dominé ici et là, consciemment ou inconsciemment, par
l'exemple ou le spectacle qu'a pu lui donner maintes fois
l'essénisme régnant, un facteur, qui, peut-être, expliquerait
tel caractère ou tel détail de son oeuvre et de sa pensée? Les

historiens pourtant se sont assez souvent attaqués à ces
problèmes du plus haut intérêt et il serait fastidieux et inutile
de rappeler ici nominalement tous leurs efforts.

Les sceptiques, il est vrai, pour lesquels, semble-t-il, il n'y
a pas d'histoire possible sans données tout à fait positives et
absolument, je dirais presque mathématiquement certaines,
pourront continuer leurs lazzis et leurs questions. Nous

acceptons volontiers celles-ci, laissant les autres à leurs pro-
THÉOL. ET PHIL. 1903 14



194 PAUL CHAPUIS

priétaires. Mais pour quiconque a quelque peu pratiqué les

recherches historiques et s'est familiarisé avec leurs
méthodes, il suffira de rappeler que l'histoire ne peut que
rarement tracer des lignes absolument nettes et rigoureuses de

tous points. Le plus souvent, elle reconstitue le tableau du
passé en concluant du connu à l'inconnu ou au mal connu.
A ceux qu'inspire cet esprit, le présent essai ne paraîtra pas
tout à fait inutile, même après tous les savants travaux sur
un thème analogue.

La première et nécessaire question, à laquelle nous
répondrons avec toute la brièveté possible, concerne l'origine
et le principal caractère de l'essénisme.

En dehors des très riches observations du philosophe
Zeller dans sa belle et classique histoire de la philosophie
des Grecs1, puis du professeur Lucius de Strasbourg2, que
la science vient de perdre, de Schürer3 et tout récemment de

Bousset de Göttingue se place un fait reconnu de tous.
L'essénisme apparaît pour la première fois dans l'histoire des

Juifs et commence dès lors à préciser sa figure à l'époque
héroïque entre toutes des guerres de l'indépendance maccha-

béenne, donc, en chiffre rond, un peu plus d'un siècle et
demi avant l'ère chrétienne.

A ce moment, comme dans les années immédiatement
antérieures, l'âme du mouvement antihelléniste qu'avait suscité

la révolte contre les folies sanglantes d'Antiochus
Epiphane (185-164 a. Ch.) est formée avant tout par le parti des

AutSaîot ou des Chasidim, ce groupe de patriotes
qu'enflammaient la piété selon les pères et la haine contre le tyran,
qu'un jeu de mots, bien judaïque, appelait non Epiphane,
l'illustre, mais Epimane, le fou. Ces hommes, peut-on dire,

1 Zeller, Die Philosophie der Griechen, 3eédit. 1881. Ueber den Zusammenhang

des Essaismus mit dem Griechentum (Theol. Jahrbücher 1856).

2 Lucius, Der Essenismus in seinem Verhältniss sum Judentum. Strasbourg,

1881.
3 Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu-Christi, p. 556-

584. 3« édit., 2» vol., 1898. — Bousset, Die Beligion des Judentums im neutes-

tamentlichen Zeitalter, p. 431-443. Berlin 1903.



INFLUENCE DE l'ESSÉNISNE SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 195

sont à tous égards la plus noble et la plus saine fraction du
parti patriote théocratique qui dirigeait la révolte et auquel se

rattachèrent tous les fils de Matthatias, depuis Judas Macchabée

(165-161 a. Ch.) qui conquit ce surnom de Martel
demeuré dans la famille, jusqu'à Jean Hyrcan (135-104 a. Ch.).

Ces Chasidim, dirai-je, représentent les âmes, avant tout
pieuses d'Israël, celles qu'inspire pour la lutte, non pas tant
le programme politique de l'indépendance nationale, mais
avant tout le programme religieux des exigences et des droits
de la piété. Ce sont les préoccupations de celle-ci qui constituent

les Chasidim en aile droite des patriotes; leur
conception même de la piété finira par les séparer de ces
derniers et les ériger en école, ou si l'on préfère en église ou
congrégation spécifiquement distincte.

Sans doute, à l'origine des luttes du moins, on peut
constater dans cette piété très ardente des formes étroites, un
rigorisme exagéré et faux, comme l'histoire passée et
présente en constate dans tous les genres de piétisme. Car c'est
dans cette catégorie, qu'il faut ranger sans hésiter les

Chasidim.
C'est ainsi qu'aux premiers temps de la guerre, ce

rigorisme appliqué à l'observation sabbatique les empêche
d'accepter le combat le septième jour de la semaine. Plutôt que
de violer ne fût-ce que la lettre d'un des articles de la Thorah,
ils préfèrent, lorsqu'ils sont attaqués le saint jour, se laisser

égorger plutôt que de violer le commandement sacro-saint.
Plus tard, sans doute, les nécessités de la guerre et les dures

expériences subies les obligeront à moins de puritanisme
matériel. Ce sont là des excès que les nécessités de la vie

corrigent forcément, exactement comme, de nos jours, les

conditions de l'existence sociale obligeront les chrétiens
sabbatistes ou plutôt talmudistes à renoncer à leur désir
d'amener les croyants à « manger froid » le dimanche. Assez

promptement d'ailleurs les expériences de la guerre, la vie
des camps, puis les exigences impérieuses de la politique
créèrent dans le parti des patriotes deux courants distincts
qui s'éloigneront tous les jours davantage l'un de l'autre.



196 PAUL CHAPUIS

Voici, en premier lieu les patriotes proprement dits, les

larges, comme nous pouvons les appeler. Ils ont entrepris
les combats au nom du Dieu des pères pour repousser en son

nom et par obéissance à ses préceptes toute infiltration
étrangère dans le judaïsme théocratique. Cette fraction des

patriotes, sans doute de beaucoup la plus nombreuse, sait

allier, sans aucun scrupule quelconque, la politique et la

religion ou l'idéal proprement religieux; elle tend à inspirer
constamment la première du second. Ce fut là en somme le

programme de tous les Macchabées, jusqu'à Alexandre Janée

(103-76 a. Ch.), dont la conduite politique paraît dénoter une
direction sensiblement différente.

C'est dans cette tendance des patriotes, dits larges, qu'on
vit naître sous le règne de Jean Hyrcan ceux qu'on appela
d'abord, probablement du côté des adversaires, les D^tÖ-llS

ce qui signifie, non pas, comme on l'a dit parfois, les séparés
dans le sens de dissidents, mais les particularistes, les
séparatistes au sens politique, qui n'entendent rien recevoir de la

civilisation, ni des idées ou des mœurs helléniques. Pour
cette raison ces hommes-là furent les fervents de l'indépendance

politique. Ce fut là l'origine du grand parti des Pharisiens

qui, durant les derniers siècles de l'état juif, exerça
une influence si considérable, et, on peut le dire, de plus, en

plus désastreuse, à la fin surtout.
Au contraire, à la même époque donc, sous Jean Hyrcan,

les patriotes Chasidim manifestent un programme essentiellement,

disons uniquement religieux. Pour eux, la politique
importe peu; elle est à peine digne qu'on s'en occupe, la
religion, la piété, d'ailleurs étroitement conçue, est tout.
Jusqu'en 165 a. Ch. ils avaient marché d'accord en somme
avec les aspirations de la révolte macchabéenne ; mais, à ce

moment, dans la seconde partie de la domination de Judas

Macchabée, vers 160 ou 159 a. Ch. il se produit une séparation

assez compréhensible entre les deux tendances.
A cette heure, Judas était à l'apogée de ses succès

militaires et politiques; il venait de remporter victoire sur
victoire sur les soldats d'Epiphane; en décembre 165 a. Ch. il



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 197

avait solennellement fait la dédicace du temple restauré et

purifié des abominations sacrilèges qu'y avait introduites le

tyran de Syrie. Ce sont là ces « abominations de la désolation »

dont parle l'apocalypse de Daniel4.
Sur une large partie du territoire palestinien, il avait pu

rétablir l'autorité juive. Ainsi, le dominateur étranger, le

païen, était virtuellement expulsé des terres théocratiques,
et dès lors les nouvelles conquêtes et les nouveaux droits
revendiqués par les patriotes allaient modifier, dans son axe

principal, l'orientation politique, qui va devenir, si je peux
ainsi dire, plus mondaine.

Jusqu'ici, en effet, l'objectif de la révolte macchabéenne
avait été religieux, très spécifiquement religieux. Il ne s'agissait

de rien moins que du maintien ou de la ruine de la
religion israélite. Les faits de 165 a. Ch. montrent que cet idéal
s'est en partie modifié.

A ce moment, le parti helléniste conquiert un succès

important. Ses efforts et ses intrigues avaient réussi à faire
nommer grand prêtre une de ses créatures, un certain
Alcime, qui de son nom hébraïque s'appelait sans doute
Jakim. C'était, semble-t-il, un homme sinon aux intentions,
du moins aux apparences conciliantes.

Or, en face de ces faits, chose étonnante, qu'explique
d'ailleurs la double tendance que renferme le parti des patriotes,
Judas et ses suivants étaient décidés à ne pas reconnaître
Alcime en qualité de grand-prêtre, et les faits ultérieurs ne
confirmèrent que trop la justesse de ce coup-d'œil politique;
les Chasidim, jugeant les choses à un point de vue différent,

acceptent le grand-prêtre qu'envoient en Judée le parti
helléniste et la volonté du roi de Syrie. Ils eurent d'autant
plus confiance dans les promesses du nouvel élu, que les

scribes, paraît-il, avaient constaté la descendance aaronique
d'Alcime, donc sa légitimité au point de vue sacerdotal.

Telle est historiquement la première scission positive des

Chasidim d'avec le grand parti national. Depuis ce mo-

' Dan. IX, 27, XII, 4, 10, cf. Marc XIII, 14.



198 PAUL CHAPUIS

ment, ces Chasidim se désintéressent complètement de la
lutte politique et se constituent insensiblement en parti
religieux dissident ; la dissidence était d'ailleurs au fond de
leurs principes et elle allait produire ses conséquences
nécessaires.

Telle est l'origine première et historiquement exacte de

l'essénisme. Les formes de sa piété plus contemplative
qu'agissante se précisèrent de plus en plus et mirent en relief
ses caractères spéciaux.

Il n'est pas impossible d'ailleurs que d'autres facteurs
également politiques aient à côté de celui que nous venons
d'indiquer déterminé la marche de l'essénisme. Ainsi dans la
politique de Judas, on constate certaines allures qui ont dû
paraître aux piétistes extrêmement mondaines. Je citerai,
dans ce nombre, l'alliance que Judas conclut avec Rome,
dans l'espérance d'y trouver pour l'avenir un rempart contre
la Syrie. Ensuite les allures de ses successeurs, comme Jonathan

et Simon, qui acceptèrent pour leur personne et celle
de leurs descendants la dignité, sinon royale, du moins
dictatoriale et la dignité sacerdotale ; tous ces faits et ces ambitions

étaient évidemment contraires aux aspirations des
Chasidim.

De plus en plus, on appela cette tendance religieuse celle
des hommes pieux, on dirait non moins exactement celle
des piétistes. En araméen ce sont les "fOn du singulier HOn,
d'où procède sans doute la transcription grecque 'E<rer»vot comme
du status emphaticus S1'DPI on a fait Eo-uaìot L C'est du moins

là l'origine la moins incertaine d'un nom qui a eu l'honneur
de très multiples etymologies -. Ces deux formes en outre
sont employées par nos deux sources principales, Philon
d'Alexandrie et Flave Josephe3.

1 C'est du moins là l'opinion de Philon : Quod omnis probus liber., chap. 12

et 13. Cf. Bousset, ouv. cité, p. 432.
2 Keim, Geschichte Jesu I, 285. Lightfoot, St. Pauls epistles to the Colossians

and to Philemon, p. 349-354. Lucius, Der Essenismus, p. 89. Hilgenfeld, Ketner-

geschichte, p. 98-101.
3 Les sources principales sur l'Essénisme sont au nombre de trois, sans compter



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 199

C'est sous Aristobule Ier, de la dynastie macchabéenne,
•entre 104 et 105 a. Ch., qu'on signale pour la première fois
un membre de la secte L

L'essénisme, en effet, est une secte ou une dissidence
caractéristique du judaïsme théocratique et il possède
quelques-uns des caractères spéciaux qui distinguent les courants
chrétiens très divers d'apparence, que, depuis les travaux
d'Albert Ritschl, l'on baptise ordinairement du nom de
piétisme 2.

Tout d'abord, et c'est le premier trait qui les rapproche de

la tendance pietiste, les Esséniens sous différentes formes et

par la plupart de leurs doctrines et rites spéciaux sont des

dualistes, comme tous les genres du piétisme. Ils manifestent
très largement le dualisme monacal, qui établit une antithèse
absolue, rigoureuse entre Dieu et le monde ou, plus exactement

encore, entre la matière et l'esprit. Celle-là est par
nature entachée de corruption, d'imperfection ; le bien moral
au contraire ou la perfection morale ne peut être atteinte que
par une mise en garde de tous les instants contre la matière
et une recherche constante d'une vie spirituelle.

Pour tout dire en un mot, les Esséniens ne constituent pas,
comme on pourrait le croire, une simple association religieuse
analogue à tant d'autres congrégations. Dès le principe, et ce

trait encore les rapproche du piétisme, ils possèdent tous les

principaux caractères d'un ordre monacal et c'est très
probablement dans l'histoire religieuse la première manifestation
de ce genre.

Leur communauté est un ordre précis, qui, comme tous
les ordres, possède une règle commune. Tout d'abord, ils en

quelques textes de la Préparation évangélique d'Eusèbe. Ce sont avant tout Philon :

Quod omnis probus liber., puis Josephe B. II, 119-161 et quelques textes des

Antiquités judaïques XVIII, 18-32; XV, 371 sq. et XIII, 172, enfin Pline, Hist,

nat. V, 17. Notons qu'en 1902 a paru à Leyde en vue du grade 4e docteur en

théologie un très remarquable opuscule de M. Daniel Plooji : De Bronnen van

onze Kennis van de Essenen. Nous reparlerons de cette étude très soignée et très

exacte dès qu'aura paru la seconde partie qu'a fait entrevoir l'écrivain.
' Joseph. Ant. XIII, 311. B. 178.
3 Voy. Ritschl, Alb., Geschichte de Pietismus. 3 vol. 1880-84.



200 PAUL CHAPUIS

manifestent le caractère essentiel en pratiquant la communauté

des biens et en ayant un logement commun, du moins
dans la règle et cette règle semble avoir eu des exceptions.
S'il faut en croire Philon, qui, nous l'avons dit, reste avec
l'historien Josephe, qu'on consultera avec précaution, notre
principale source d'information sur l'essénisme, « aucun
d'entre eux, dit le philosophe alexandrin, ne possède une
demeure particulière1. » Rien du reste n'appartient en propre
à l'individu, ce qu'il pourra posséder aussi bien que le
produit de son travail étant destiné à alimenter la caisse
commune2. Celle-ci pourvoit à l'entretien de tous les membres
de l'association. Sans doute, les membres valides de la
confrérie ont pour devoir principal d'entretenir leur vie par le
travail ; mais dans la règle, le produit de ce travail n'est pas
leur propriété personnelle mais celle de la communauté
entière qui a une caisse commune à tous et cette caisse pourvoit
aux dépenses de ceux qui ne peuvent pas travailler ; c'est-à-
dire des infirmes, des vieillards et des enfants3. Même les
vêtements que porte le membre de l'ordre ne lui appartiennent

pas en propre ; ils sont considérés comme faisant partie
de la fortune de l'ordre.

Chaque membre est revêtu d'un costume blanc qui
distingue l'Essénien de ceux qui ne sont pas adhérents de la
communauté. A entendre nos sources, peu claires sur ce

point comme sur tant d'autres détails qu'on voudrait mieux
connaître, un grand nombre d'Esséniens vivaient dans les

steppes qui avoisinent le Jourdain méridional et la Mer morte,
tandis que d'autres étaient répandus en nombre plus ou
moins grand dans les villages plutôt que dans les villes.

Voilà en résumé les principaux traits de l'organisation
extérieure et voici quelques-uns des principes qui caractérisent

plus particulièrement les Esséniens.

Tout d'abord, en véritable ordre, à la fois régulier et séculier,

ils rejettent le mariage. C'est donc la propagande qui
1 Phil. H, 458, (Mangey).
2 Phil. II, 459 ; Josephe, Bel. II, 124 et sq.
3 Eusèbe, Préparât, évang. VIII, U ; 4, 13.



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 201

avant tout recrute la confrérie et la propage. Même, au dire
de Josephe, les Esséniens paraissent avoir admis des enfants
dans leur communauté, seul moyen, semble-t-il, pour des

célibataires, de remplacer en partie le mariage. Si l'on cherche
l'origine et la raison de ce célibat obligatoire, malgré une
exception que nous signalerons bientôt, il faut la trouver dans
le dualisme foncier qui caractérise tout l'essénisme. Lorsque
l'on place en antithèse irréductible la matière impure et l'esprit

pur en soi, il va de soi que l'antithèse comprend également

celle de la chair et de l'esprit. Dans cette direction
l'abstinence du mariage est plus que compréhensible puisque
l'union des sexes par sa nature même est réglée par les
instincts de reproduction et la propagation de la race, ce qui la

range du coup dans le domaine des tendances charnelles de

l'impure matière.
Et pourtant, ici comme souvent, comme toujours, la logique

interne ou comme l'on dit à ce jour, les nécessités
immanentes des choses sont plus impérieuses que les principes
même les plus rigides. Bien qu'en cette matière les données
de Josephe ne soient pas très claires, sans doute parce que
lui-même n'avait qu'une demi-lumière, quoi qu'à son dire il
ait passé sa jeunesse au milieu des Esséniens, il semble

qu'une partie de ces pieux solitaires étaient mariés et
pouvaient se marier sous certaines réserves, avec des précautions
casuistiques et rituelles.

Ensuite la tendance pietiste de la secte est visible encore
dans ce que je puis bien appeler son premier sacrement. Ce

sacrement, c'est l'ablution ou le bain rituel. La pratique des

ablutions devient en effet un rite et un rite principal de

l'Essénisme, il produit selon la doctrine reçue par la secte une
modification profonde dans l'être humain. On dirait vraiment
un opus operatum. De même que selon la pensée ou le préjugé
pharisien la circoncision fait d'un individu un véritable fils
d'Abraham, l'ablution constitue l'homme en véritable Essénien.

Ce rite est tellement capital, tellement constitutif de

l'ordre que le novice, candidat à l'essénisme, n'est admis à la
pratique du rite sacré qu'au bout d'une année. Ceux-là seuls



202 PAUL CHAPUIS

qui ont accompli le noviciat de deux années entières participent

définitivement et de plein droit à la grande ablution
quotidienne, c'est-à-dire au bain avant le repas en commun,
solennellement célébré, comme une sainte cérémonie. Et
l'ablution est répétée, avec moins de solennité rituelle peut-
être, mais toujours en vertu du même principe fondamental,
chaque fois que l'Essénien est entré visiblement en contact
avec l'impure matière. Il se lave ou exécute l'ablution, lorsque
un membre d'une classe supérieure, — les Esséniens sont
divisés en quatre classes ou degrés selon leur initiation, — a

touché, a frôlé même le membre d'une catégorie inférieure,
jugée moins haute et moins pure que la sienne ; il faut encore
une ablution accompagnée d'un rite tout spécial qui marque
bien la nature mauvaise de la matière, lorsque il se livre aux
nécessités naturelles et que, muni de sa truelle, il enfouit
dans la terre ses excréments.

Le second sacrement de cette communauté sacramentaire
et qui met en un relief central sa notion fondamentale, c'est
le repas des frères de la secte, précédé et suivi des ablutions
nécessaires et célébré comme la plus sainte des cérémonies.

Si l'essénisme s'est complètement séparé du judaïsme et de

ses aspirations nationales, aussi bien que du temple, de son
culte et de ses sacrifices, si, de cette manière, il a noté les

tendances nécessairement dissidentes de son piétisme et de

tous les piétismes, il a conservé pourtant comme un souvenir
inconscient du rite des sacrifices avec les festins religieux
qui les accompagnent. Bousset ', dans son tout récent ouvrage,
voit avec raison dans ces repas communs un souvenir très
lointain des impressions hautement religieuses qui enveloppaient

la célébration des sacrifices, souvenir de l'antique vie
nomade des tribus sémites : « Uraltes religiöses Empfinden
aus der Zeit semitischen Stammeslebens, » dit-il avec raison.

Il y a plus. Dans ces repas communs on voit revivre la
conception, sacramentaire aussi en quelque mesure, des

banquets qui accompagnaient, à Jérusalem, à Corinthe ou Ephèse,

1 Bousset, Die Religion des Judentums. 1903.



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 203

comme à Rome, le rite de l'immolation. C'est un moyen de

manifester, quelques-uns diraient d'établir la solidarité
mystique et la communion avec la divinité de tous les participants,

et de proclamer par un symbole plastique la communion

morale et matérielle de tous les membres de l'Eglise.
Comme le dit très exactement Josephe1, le réfectoire où se

célèbrent les banquets communs devient un temple pour
l'Essénien. Dans ce sanctuaire, il pénètre avec une révérence

particulière, après avoir déposé son habit de travail et avoir
revêtu, avec le tablier de cuir, peut-être symbole du travail,
le costume de cérémonie en laine blanche. Ceux qui président

au repas sont les prêtres de l'ordre. Au commencement
et à l'issue du festin, le président dont c'est le tour d'officier
sacerdotalement prononce l'invocation qui ouvre le repas et
la bénédiction qui l'achève, et c'est avec solennité, avec une
religieuse émotion qu'augmente et rehausse encore le silence
des assistants, qu'est accompli cet acte de la vie quotidienne
qui, chez et pour l'Essénien, n'est point un acte ordinaire,
mais un acte religieux. Cette tranquillité, ce recueillement
sont tels, nous raconte Josephe 2, que, pour ceux qui, devant
le bâtiment, passent dans la rue, le silence qui règne dans

l'intérieur de la maison où se trouve une foule, apparaît
comme la célébration d'un mystère qui éveille une crainte
respectueuse.

Tels sont, en résumé, les principaux caractères de

l'essénisme, qui en font une secte essentiellement sacramentaire,
une communauté qui possède, dirait-on en Grèce, ses
mystères spéciaux, comme tant d'autres corporations de l'antiquité

orientale et occidentale. Mais il importe à notre étude
de fixer encore notre attention sur quelques détails plutôt
secondaires.

En tant que communauté religieuse distincte du judaïsme
théocratique, les Esséniens, comme les juifs orthodoxes, ont
leurs livres sacrés. Malheureusement, nous sommes très
imparfaitement informés de ce que j'appellerai le canon essé-

1 Josephe, B., II, 129.
2 Id., II, 133.



204 PAUL CHAPUIS

nien. Peut-être un fragment du livre d'Hénoch (108) et le
quatrième livre de la Sybille sont-ils très spécifiquement
esséniens. Mais il faut aller plus loin.

On a douté, avec raison, je crois, qu'ils aient possédé et

reconnu, comme on le pensait jadis, le canon hébreu.
D'abord, indépendamment de toute autre raison, il est certain

qu'à l'époque où nous sommes, un siècle à peu près avant
l'ère chrétienne, le canon juif était encore loin d'être achevé.

Mais, d'autre part, il résulte des indications de Josephe et
de Philon que les Esséniens professaient un grand respect
et une profonde admiration pour le législateur des Hébreux
et pour les narpioi vopoi, et ceci nous autorise à penser que,
dans leur collection littéraire et sacrée, les cinq livres du
Pentateuque occupaient une place d'honneur.

Un second fait me paraît confirmer ces conclusions. Les

sectes chrétiennes postérieures, celles qui ont quelques
rapports, jusqu'ici assez mal définis, avec l'essénisme, les
Nazaréens, les Osséens et les Ebionites dont nous parle Epiphane
dans son livre des hérésies, et d'une façon tout spécialement
intéressante les Homélies clémentines, ont eu, elles aussi,
une grande révérence pour le Pentateuque. Or, tous ces
courants dérivent essentiellement de l'essénisme. Comme on ne
peut trouver de cette révérence, dit Bousset avec raison, des

raisons suffisantes dans leur conception judéo-chrétienne de

l'Evangile, on en peut conclure avec une très grande probabilité

que les ancêtres spirituels de ces tendances du commencement

du second siècle et de la fin du premier, c'est-à-dire
les Esséniens, leur ont transmis, entre autres, ce respectueux
hommage à l'égard du Pentateuque, et celui-ci est d'autant
plus naturel qu'au moment où l'essénisme constituait sa
dissidence les cinq documents mosaïques seuls avaient une
valeur canonique.

On peut se demander, il est vrai, comment s'accordait cette
révérence canonique avec le principe essénien, résolument
hostile au sacrifice. Quelques auteurs, mais le fait n'est pas
certain, font de cette hostilité à l'immolation sanglante une
abstinence résolue de viande dans l'alimentation. Ont-ils peut-



INFLUENCa DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 205

être trouvé une de ces formes habiles et ingénieuses dont

pullule, hier et aujourd'hui, hélas 1 l'interprétation biblique,
pour effacer des textes le rite des holocaustes Nous l'ignorons

absolument. A vrai dire, Philon prétend que les
Esséniens avaient dans leur culte de l'interprétation allégorique
et l'on sait, par une longue histoire, que l'allégorie est assez

forte et ingénieuse pour faire dire aux textes exactement le

contraire de ce qu'ils disent. Mais l'indication du philosophe
d'Alexandrie est elle-même sujette à caution, parce qu'il
décrit le culte essénien exactement sur le patron des réunions
synagogales des Juifs de la Diaspora, qui, en effet, comme
d'ailleurs leurs frères de Palestine, usaient au premier siècle
de notre ère, très largement de la méthode allégorique.

On a dit également que les Esséniens résolvaient la
difficulté comme les Samaritains, c'est-à-dire que le Pentateuque,
selon eux, aurait été faussé et interpolé par des puissances
mauvaises. L'assertion est exacte en ce qui concerne les

schismatiques de Garizim, mais pour l'essénisme elle est, en

tous cas, postérieure à la secte ; elle est d'origine chrétienne
et appartient aux Nazaréens et aux Ebionites des Clémentines.

Nous ne saurions donc ici la faire entrer en ligne de

compte et, sur cette question spéciale, il faut nous résoudre
à un non liquet.

Outre le Pentateuque, les Esséniens avaient encore des

livres sacrés, une sorte de canon, à eux spéciaux, et ces

livres étaient considérés comme absolument ésotériques. Ils
faisaient partie des mystères de l'essénisme.

A son entrée dans la secte, le novice devait solennellement
s'engager à ne révéler à aucun mortel ni la nature ni le contenu

de ces documents. Il s'ensuit que nous sommes peu informés

des sujets traités par ces livres. Cependant, les renseignements

de Philon, plus encore que ceux de Josephe, semblent
démontrer que déjà alors les murs les mieux construits
avaient des fissures, propres à laisser échapper les mystérieux
échos. Nous ignorons, sans doute, le détail de ces documents,
qu'il serait précieux de connaître, mais, au dire de nos
auteurs, ils contenaient des conseils, des renseignements d'al-



206 PAUL CHAPUIS

chimie, de médecine, c'est-à-dire, en somme, des données

sur les arts magiques, des conseils sur l'art de prophétie, ce

qui peut-être se traduirait plus précisément en conseils sur
l'art de la divination. En tous cas, dans ses ouvrages, Josephe
nous présente à plus d'une reprise des Esséniens possédant
le charisme de la prédiction. On trouvait également dans ces

traités des données étendues et développées sur l'angelologie
et très sûrement des fragments de spéculation, d'une sorte
de métaphysique religieuse. C'est donc à ces livres qu'il faut
avant tout rattacher ce qu'on a appelé l'essénisme spéculatif
pour le distinguer de sa variété plus populaire et mieux
connue, l'essénisme monacal.

En tous cas, Philon nous dit expressément que les Esséniens

s'intéressaient particulièrement à la philosophie spéculative

et la pratiquaient. Dans cet ordre, ils avaient dans leurs
livres des considérations développées, paraît-il, sur l'être de

Dieu, les mystères de la création, comme sur la nature des anges.
C'est, sans doute, à leurs théories spéculatives, pour le peu

que nous en connaissons, que se rattachent leurs doctrines
eschatologiques, que nous rapporte Josephe. D'après ses

renseignements, les Esséniens n'ont pas partagé la croyance à

la résurrection des morts, que le Pharisaïsme avait si largement,

si matériellement même, introduite dans les croyances
juives. Sur ce point négatif, c'est sans doute le seul, les
Esséniens marchent d'accord avec les Sadokkites ou Sadducéens,
d'un tempérament aussi aristocratique que conservateur.
Peut-être même faut-il rattacher cette négation à la même

source, c'est-à-dire, à la reconnaissance canonique, parmi les

écrits religieux d'Israël, du seul Pentateuque qui, en effet,
est-il besoin de le dire ne parle pas et ne saurait parler de
résurrection.

En revanche, si les Esséniens nient la resurrectio carnis ils
proclament, ce que le Pharisaïsme ne saurait séparer de la
dernière, l'immortalité. C'est-à-dire qu'ils enseignent une
rémunération des bons et des méchants et sans doute des

considérations sur l'âme que dans leur dualisme ils opposent
au corps, comme le bien au mal.



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 307

A ces indications, Josephe ajoute que les Esséniens sont
fatalistes. Peut-être faut-il prendre cette donnée spéciale avec
une certaine réserve. Elle souffre de cette tendance connue
du client des Flaviens de décrire le judaïsme, en le taillant,
autant que possible, sur le patron grec. Ce que l'on peut
raisonnablement tirer de cette indication, cest que les Esséniens
étaient sans doute prédestinatiens et religieusement parlant
déterministes comme les Pharisiens. Peut-être aussi ont-il été

influencés dans leur représentation, certains faits le donneraient

à entendre, par l'astrologie, un art que les régions de

Babylone paraissent avoir enseigné avec un très large succès,
même jusque dans la capitale de l'empire.

Il nous reste un troisième trait à signaler. D'après toutes

nos sources, si les Esséniens rejettent en principe le mariage,
ils rejettent aussi d'une façon catégorique le serment dont
usait et abusait le Pharisaïsme. Au premier abord, on pourrait

croire que ce fait certain est en contradiction avec les
cérémonies d'incorporation dans l'ordre. A cette heure, le

noviciat achevé, le néophyte doit s'engager, dit Josephe, par
des serments solennels à pratiquer lajustice, à obéir aux
supérieurs de l'ordre, à ne pas prononcer de mensonge et à

conserver strictement les mystères spéciaux à l'ordre
(doctrine, livres sacrés et noms des anges). Et pourtant cette
contradiction n'est qu'apparente ou tout au moins nous amène
à formuler sur ce point spécial nos conclusions autrement
qu'on ne les présente en général.

Pour l'Essénien, le serment est absolument sacré, c'est une
chose sainte, d'où découle non pas sa condamnation absolue,
mais son emploi seulement au milieu des saints, c'est-à-dire
entre frères de l'ordre et jamais en face des infidèles, en face

de la masse qui ne possède pas les conditions indispensables
au serment, ni pour le prêter, ni pour le recevoir.

Tel est en substance l'essénisme. Nous ne discuterons pas
sur ses origines, qui, dans l'état présent de nos renseignements,

demeurent encore obscures. Voici au moins la thèse

que nous pouvons résumer. L'Essénisme, on vient de le voir,
s'explique en très grande partie par des attaches proprement



208 PAUL CHAPUIS

judaïques. C'est là le fait incontestable, mais que me semble

avoir exagéré la thèse analogue qu'à exposée Lucius.
Après cela, il est probable que quelques-uns des phénomènes

qui lui sont propres, par exemple, l'hommage matinal
rendu au soleil, vers lequel on se tourne pour la prière et dont
on se détourne pour satisfaire aux nécessités naturelles, est

sûrement, je crois, d'origine étrangère. L'historien Zeller a

abondamment parlé d'influences pythagoriciennes ; mais je
crois qu'à l'heure présente, en l'état de nos travaux et de nos

recherches, il n'est guère possible de se prononcer
catégoriquement. Il faut attendre pour cela que nos connaissances
de l'orient et des nombreuses sectes, mystiques et autres, qui
ont pullulé dans les régions de la Babylonie et jusqu'en Perse

soient plus complètes qu'elles ne le sont. Peut-être alors

pourrons-nous prononcer un mot précis qui aujourd'hui
risque de rester dans le riche domaine des aventureuses
hypothèses.

Mais après cela, un fait reste absolument certain : tous les
caractères de l'essénisme, sans exception, qu'ils se rattachent
à des croyances juives ou étrangères, indiquent une tendance
nettement prononcée au dualisme. Le rejet du mariage et
celui du serment tel que nous l'avons défini, l'abstinence,
d'ailleurs incertaine, de viande et de vin, les repas communs
et les ablutions, la communauté des biens aussi bien que les

vêtements blancs avec le tablier de cuir et la truelle, tous ces

éléments caractéristiques se laissent aisément ramener à une
base dualiste qui dénote l'opposition entre la matière, source
du mal, et l'esprit qui est le bien. En somme, l'Essénisme est

au sens scientifique du mot un piétisme très conséquent et
c'est parce qu'il est conséquent qu'il a pris les formes et les

allures monacales. Si l'on vit en commun, si le repas essentiel

du jour est pris en commun, c'est pour échapper plus
aisément aux dangers des souillures terrestres, si l'on fait
des ablutions solennelles et pour ainsi dire incessantes, si
avec un scrupule timoré on évite en somme tout ce qui
souille matériellement, si l'on spécule sur Dieu, sa création
et ses anges, qu'est-ce autre chose qu'une proclamation pra-



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 209

tique de tous les instants que ce monde de matière est mauvais,

foncièrement mauvais et qu'il faut vivre le plus possible
dans un ascétisme fuyant ses inspirations et s'efforcer au
contraire de s'approcher de plus en plus des régions sereines et
immortelles de l'esprit. C'est là qu'avaient abouti en moins
d'un siècle la ferveur et l'énergie des Chasidim.

Néanmoins, malgré les erreurs fondamentales, je crois, de

ce piétisme monacal, il est certain qu'il fut pour un grand
nombre d'âmes religieuses un bienfaisant contrepoids au
formalisme qui enveloppait et étouffait de plus en plus la
piété juive, dominée par les exigences du Pharisaïsme d'un
côté et par le conservateur positivisme de l'aristocratie sad-
ducéenne.

L'histoire, il est vrai, ne signale pas directement cette
influence bienfaisante. Tout ce que nous savons, c'est que,
d'après Philon, les Esséniens étaient généralement estimés et

respectés. A son époque, qui n'est plus celle de la gloire de

la secte, on comptait environ 4000 Esséniens répandus dans
les villages et hameaux de Palestine aussi bien que dans la
solitude des steppes. Josephe, lui, qui volontiers exagère la

mesure des choses, ne dit pas leur nombre et en cela il est

peut-être exact, mais en signale dans toutes les cités du pays

juif.
Quoi qu'il en soit, bien que nous ne puissions citer à l'origine

aucun fait certain, ces Esséniens ont assisté à nos
origines chrétiennes ; ils ont partiellement entendu la prédication

du Royaume qui par la bouche de Jean le Baptiseur et
de Jésus de Nazareth retentit vers 756 de Rome sur les bords
du Jourdain et en Galilée. A priori, leur piété, leur austérité
fait croire qu'ils ne doivent pas avoir été tous absolument
réfractaires à la voix des prophètes qui, chacun à sa

manière, annonçaient et préparaient la venue imminente de la
'Saaùua tmv oùpavwv.

Après notre très brève caractéristique de la secte, c'est sur
les indices des influences esséniennes dans le christianisme
naissant que nous allons diriger notre attention.

THÉOL. ET PHIL. 1903 15



210 PAUL CHAPUIS

II

Qu'on me permette par raison d'ordre et de brièveté une
indication, ou, si l'on veut, une classification que je crois
importante.

Quand nous parlons en matière d'histoire de l'action de

tel ou tel facteur, c'est-à-dire du rapport de cause à effet,

qui relie les phénomènes spirituels, il s'agit, ce qu'on oublie
trop, de rester extrêmement prudent. Nous rencontrons, par
exemple, dans nos évangiles, tel logion, tel principe ou tel
fait qui semble se rattacher à tel courant de la pensée
philosophique ou religieuse, mais où aucun fait précis n'indique
positivement ce rapport. Ce sont là ce que j'appelle les
influences imprécises, peut-être très probables ; mais aucun
fait n'indique si ce rapport est vraiment causal, quand il peut
être uniquement fortuit.

En revanche, il est des influences, des courants de pensé©

que l'histoire peut mieux suivre et où le rapport causal est

plus net. Ce sont là ce que j'appelle les facteurs de l'essénisme

dans nos origines chrétiennes.
Commençons tout d'abord par indiquer ces influences

imprécises.

Nous les fondons et les établissons non pas d'une manière

directe, mais en partant de la très admissible supposition
de l'impression de haute piété qu'a dû produire l'essénisme

sur les promoteurs de la prédication du Royaume.
Souvent, on le sait, les historiens ont vu dans l'austère

ministère du Baptiste, dans la figure même du prophète du
Jourdain, sinon un produit, du moins une imitation plus ou
moins consciente de l'essénisme. Son éducation dans la

steppe solitaire, à l'occident de la mer Morte, où l'on
rencontrait ces descendants des Chasidim, Luc I, 80, puis
l'abstinence pratiquée de vin et de cervoise, Luc 1,15, enfin,
d'une manière plus générale, la prophétique austérité et le

rigorisme de son genre de vie l'ont fait prendre parfois pour
un disciple des Esséniens, dont à sa manière il avait reproduit

la tendance.



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 211

Mais, sous cette forme absolue, la thèse paraît très improbable

; il est possible, nous le verrons bientôt, que tout le

protévangile de Luc (I et II) où nous rencontrons ces détails
soit né dans le cercle de l'essénisme chrétien, et il est dès

lors probable que son ou ses auteurs aient eu l'intention de

présenter le Baptiste sous les couleurs esséniennes, à moins

que l'abstinence de vin et de cervoise ne corresponde tout
simplement au vœu du naziréat qu'on prête à Jean dès sa

naissance, une pratique israélite, beaucoup plus ancienne

que l'essénisme proprement dit, représentant une conception
également piétisle de la vie, mais moins étendue.

Aussi, ne nous arrêterons-nous pas à ces indices, trop
vagues, pour permettre une conclusion historique sérieuse.

Tout ce que nous pouvons légitimement dire, c'est que le

ministère du Baptiste, tout à fait indépendant des faits que
raconte Luc de la naissance et de la jeunesse du prophète,
s'explique très bien, dans son allure puritaine même, comme

un des effets de la pure religion israélite. La prédication de

la repentance que provoque l'imminence du jour de Jahveh,
lequel, d'après l'apocalyptique régnante, doit immédiatement
précéder l'avènement du Messie, sont de pures pensées israélites,

des plantes qu'a fait germer et qu'a nourries la religion
théocratique plusieurs siècles avant l'apparition du dernier
des prophètes. Le seul fait probable, très probable même,
c'est que Jean a rencontré dans les steppes du Jourdain et de

la mer Morte plus d'un de ces pieux solitaires qui y
pratiquaient la vie contemplative. Mais de là à une influence positive,

il y a encore loin.
Nous dirons à peu près la même chose du fondateur du

christianisme, auquel les savants travaux de Baur et d'Albert
Ritschl *, première manière, ont inexactement prêté un ébio-

nitisme essénien, du moins dans son allure première. Sans

aucun doute on découvre dans la prédication du Royaume

quelques traits qui rappellent l'essénisme.
Le seul digne d'être sérieusement noté et qui peut repré-

1 Ritschl, Die Entstehung der altkatholischen Kirche. 2«= Ausgabe. 1857.



212 PAUL CHAPUIS

senter un facteur essénien c'est le logion de Matthieu V, 33-36 ;

aux enfants du Royaume, car il ne s'agit que d'eux seuls, il
interdit le serment, toute espèce de serment dont le
pharisaïsme était si prodigieusement prodigue, pour le
remplacer, comme nous l'avons fait en terre vaudoise, par une
solennisation de la promesse; aux yeux de Jésus, il s'agit
d'une simple et catégorique affirmation *, s'il s'agit d'affirmer,
d'une négation également catégorique lorsqu'il s'agit d'un
fait à nier.

Cette interdiction du serment aux enfants du Royaume,
dans leur rapport entre eux (Jésus n'affirme rien relativement

aux relations externes) est bien sûrement essénienne
d'origine. En tous cas, ici, l'essénisme a la priorité, sans que
je puisse dire que de la part de Jésus cette identité de sentiment

soit ou bien une constatation de la doctrine de la secte,
ou bien une rencontre fortuite. Au commencement du
second siècle, l'épître de Jacques qui a des tendances ébio-
nites, par exemple en matière de richesses, reproduira la
même défense, en se souvenant sans doute des logia du
Maître2.

Voilà tout ce qu'il est permis, je crois, d'affirmer avec
quelque certitude, et cette affirmation est en tous cas moins
précise que celle du rationalisme (1800-1850) de défunte
mémoire, qui, par l'organe de Paulus d'Heidelberg, expliquait
par la présence d'Esséniens en vêtements blancs et la scène
de la transfiguration et les anges apparus dans le tombeau
vide de Jésus à quelques disciples.

On a voulu plus récemment encore voir les Esséniens dans
la fameuse parenthèse de Marc VII, 3 et 4, à propos du
rituel de purification. Mais je note que non seulement
l'évangéliste parle nommément des Pharisiens, comme auteurs
de ces pratiques mais qu'historiquement elles leur
appartiennent ici, puisque le pharisaïsme était tombé dans une
telle minutie rituelle, que les Sadducéens se moquaient

« Mat. V, 33-37, spec. 33".

' Jacq. V, 12.



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 213

d'eux en disant que s'ils le pouvaient, ils appliqueraient le
rite purificateur au globe solaire.

En revanche, s'il faut en croire l'auteur des Actes, qui,
écrivant à grande distance des événements près d'un siècle

après eux, semble ne plus en avoir une représentation bien
nette, les premiers jours de l'Eglise semblent trahir une
influence essénienne qu'expliquerait la conversion au christianisme

de quelques-uns de ces sectaires. Cette communauté
des biens, si temporaire qu'elle ait été, si elle a existé, car
on peut en douter1, s'expliquerait le plus aisément par la
pratique essénienne.

Mais dans l'épanouissement du christianisme après la
mort de Jésus, cette influence, cette action peut être suivie
de façon beaucoup plus précise. Ce n'est pas, comme le pensait

Christian Baur et son école, aux premiers jours de la

religion nouvelle qu'on peut constater sérieusement l'action
ébionite, c'est un peu plus tard que se déploient les symptômes

esséniens.

III
Je crois en découvrir une des plus anciennes traces

dans la" communauté chrétienne de Corinthe aux environs
de l'année 56.

On sait qu'à ce moment l'Eglise de la cité de l'isthme,
fondée par Paul, le grand missionnaire, était labourée par
des dissensions intestines dont parle la première lettre de

l'apôtre à l'Eglise de Corinthe (1 Cor. 1,11, 12).
Différents partis, travaillant plus ou moins les uns contre

les autres, agitaient et troublaient la vie de la communauté.
Il y avait des Pauliniens qui vouaient à l'apôtre-fondateur
une obéissance et surtout un souvenir et une amitié fidèles,
puis les enthousiastes d'Apollos charmés en vrais Grecs du
brillant et de l'éloquence de sa parole et de ses méthodes

alexandrines, rapportées de son pays d'origine ; en troisième
lieu, voici les Pétriniens, sans doute plus attirés vers cer-

* Cf. Act. II, 44-47 et VI, 1 et 29.



214 PAUL CHAPUIS

taines pensées judéo-chrétiennes; enfin ceux qui se donnaient
plus spécialement pour les adhérents du Christ. Ils avaient
comme mot d'ordre et de ralliement l'expressif et fameux

On écrirait certes tout un intéressant chapitre sur les
différentes hypothèses qu'a émises la science théologique sur
ces Christiani, comme nous les appellerons désormais.
Que sont-ils Que veulent-ils? Nous n'écrirons pas ce
chapitre. Du moins nous ne l'écrirons que très partiellement, en

nous appuyant surtout sur les pensées qu'ont émises, mais

incomplètement développées, Holsten2, Hilgenfeld3 et
surtout, on ne l'attendait guère en cette savante compagnie,
M. Frédéric Godet4.

Dans sa classique étude sur les Christusleute, insérée
d'abord dans les Annales théologiques de Tubingue, puis
partiellement dans sa magistrale étude sur l'apôtre Paul,
Christian Baur assimilait les Christiani aux gens de Cephas.
Au fond des choses, la communauté corinthienne n'aurait
eu que deux tendances principales, représentées dans son
sein ; mais chacune possède, selon l'expression du parlementarisme

moderne, sa droite et sa gauche. Les Pauliniens et
les gens d'Apollos forment le premier groupe, nuancé par
des questions en grande partie formelles qui n'atteignent
guère le fond des choses; les Pétriniens ou gens de Cephas
et les Christiani seront la seconde catégorie ; les premiers
représentant un judéo-christianisme à tendance modérée, les

seconds étant plutôt les étroits ou les ultras, les gens qui se

targuent d'avoir vu le Christ dans son ministère.
C'est là une des mille formes qu'a prise le problème ;

je ne la cite qu'à cause de l'étude classique et fouillée de Baur.

1 1 Cor. I, 13.
2 Holsten, Das Evangelium des Paulus, I. Berlin, 1880.
3 Hilgenfeld, dans divers articles de son journal : Zeitschrift für wissenschaftliche

Theologie. Années 1865, 1866, 1872, 1880. Cf. Heinrici, Das erste

Sendschreiben des Apostels Paulus an die Korinther. Berlin 1880 et 1887, 2 vol.
4 F. Godet, Commentaire sur la première épitre aux Corinthiens, 2 vol.

Neuchâtel, 1886.



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 215

Au fond des choses, quelle que soit l'opinion précise à

laquelle aboutissent nos études et nos préférences, on a

partout beaucoup trop négligé, c'est de plus en plus ma conviction,

l'analyse exacte de la formule ou du mot d'ordre du parti
que Paul nous rapporte, kyia h Xpimou, ce mot n'est pas du

tout un synonyme comme on le croirait aisément de J?« Se

ï»erou. Ceux qui le prononcent et l'arborent ne sont nullement,
comme plusieurs penchaient jadis à le croire, des chrétiens
disposés à relever au milieu du conflit des écoles «le seul

nom par lequel nous puissions être sauvés » et cette considération,

à côté d'autres de nature plutôt philologique me

paraît suffisante pour rejeter l'opinion qui fait des Christiani
les chrétiens normaux de Corinthe. Ce qui se dégage aujourd'hui

de plus en plus des études faites et du texte attentivement

considéré, c'est tout d'abord que nous aurions affaire,
en tous cas, à une tendance spécialement christologique,
beaucoup plutôt qu'à des chrétiens de première édition qui
se targuaient d'avoir vu le Christ Jésus et qu'Henri Ewald
appelle si originalement les premiers Jésuites, et je rends à

l'éminent exégète que fut Frédéric Godet l'honneur d'être,
en partie, entré le premier dans cette voie qu'ont taillée avec
d'autres considérations et d'autres conclusions Holsten et

Hilgenfeld.
Selon notre compatriote, l'accent, la note dominante de ce

èyw Se Xpiorov se trouve en effet, comme nous l'avons relevé, sur
ce dernier terme et cette formule habilement choisie respire
comme un parfum d'opposition cachée entre le nom de Jésus,

nom historique, que portait le fils du charpentier, et celui de

Messie ou xpunoç qui, à partir de la résurrection, était devenu
la dignité reconnue (Rom. I, 3) du crucifié de Golgotha. Pour
moi, auraient dit en substance quelques Corinthiens, volontiers

disputeurs, ergoteurs, comme les vrais enfants de la
Grèce, je suis du Messie et non pas de Jésus, pas même du
Christ Jésus comme s'exprimait volontiers le langage des

communautés chrétiennes. Cette formule, à laquelle le milieu
ambiant donnait toute sa valeur, toute sa portée, oppose donc,
en christologie dirons-nous, le Christ à Jésus. Holsten à sa



216 PAUL CHAPUIS

manière en fait des judaïsants qui mettent l'accent sur le
Christ historique xara capxa; M. Godet, au contraire, et j'inclinerais

vers cette opinion, des chrétiens à tendance christologique

qui, au contraire de ce qu'affirme Holsten, rabaissent
celui que Paul appelle le Christos xcn-a actpxa pour exalter d'autant

mieux le Christos x«ra m/tupa. Notez, sans que je m'étende

sur ce point spécial, que cette christologie révèle elle aussi

une base foncièrement dualiste.
En un mot, les Christiani marquent et soulignent l'antithèse

et non pas la synthèse de l'homme Jésus, celui qui a

vécu en Galilée et mourut en Golgotha, et du Messie, du
Christos, autant qu'on peut le soupçonner d'après les textes
des Corinthiens. Le Christ est un être spirituel, céleste,
permanent, préexistant, dont ces Christiani font la substance et
le véritable objet de la christologie naissante. Ce Messie se

manifeste en tout premier lieu, se révèle sur la terre, sous
l'image de Jésus de Nazareth. Celui-ci est mort sur la croix ;

nous pouvons en suivre l'histoire matérielle. Mais le vrai
Christ, le Christ en soi, dirai-je, qu'on proclame et auquel on
se rattache est un principe supérieur et divin, lequel principe,

ou bien comme dira la fin du siècle, lequel éon a quitté
Jésus lorsqu'il immola son corps matériel sur la croix.

Si M. Godet, dans sa thèse intéressante, a vu juste, nous
saisissons-là, à Corinthe, en l'an 56, dans son état embryonnaire

le commencement du docétisme qui près d'un demi-
siècle plus tard envahit l'église et subsistera en des modalités
diverses jusque dans la christologie protestante traditionnelle
du dix-neuvième siècle. C'est un Christ, taillé sur le patron
gnostique, comme s'exprime M. Godet, et ce Christ-là a pour
caractéristique fondamentale de séparer le Jésus historique
de son principe supérieur. Ici, à Corinthe, c'est le X/sio-toî qui
représente le principe supérieur qu'exaltent les Christiani ; à

Jésus est réservée l'image terrestre, qui n'est que l'enveloppe
dans laquelle a été momentanément déposée la force cachée,

spirituelle du Christos, et c'est lui ainsi conçu qui reste aux
yeux des Christiani le véritable médiateur et sauveur.

Cette conception exégétique ainsi présentée peut au pre-



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 217

mier abord paraître assez artificielle, plus riche d'ingéniosité
féconde et d'imagination dont avait assurément à revendre le

vieux maître de Neuchâtel. Aussi, autant que nous en sommes

informés, cette interprétation n'a-t-elle guère été sérieusement

discutée. Les commentaires lui font l'honneur de lui
consacrer une ligne et c'est tout.

Elle mérite mieux à mon avis et le seul tort que je
reprocherais à l'éminent exégète romand, c'est de n'avoir pas
suffisamment fouillé une piste que je crois féconde pour ma

part.
Tout d'abord, je me plais à rappeler une parole d'Epiphane,

un écrivain ecclésiastique du quatrième siècle (310-397). Il
affirme quelque part, dans son livre sur jles Hérésies, cette
chose étonnante et fausse que la lre aux Corinthiens a été

écrite contre Cérinthe l'hérétique de l'aurore du second

siècle. Jusqu'ici ce témoignage, qui ignore sûrement la
chronologie, avait paru incompréhensible. Notre hypothèse le
rend moins stupide. Il est possible qu'en parlant de la secte,

Epiphane ait eu peut-être en vue les énoncés des Christiani
que l'on peut assez bien assimiler à l'hérésie docétique de

Cérinthe.
Du reste le reproche fait à l'interprétation Godet de manquer

de points d'appui dans les textes mêmes des Corinthiens

est fort peu exact. Elle en a, au contraire, de très

sérieux, me semble-t-il, dans la lre aux Corinthiens et de

non moins sérieux dans la seconde canonique.
Dans 1 Cor. XII, 3, par exemple, la remarque est de

M. Godet lui-même, Paul parle d'inspirés, d'illuminés ou de

fanatiques qui en pleine assemblée, en plein culte chrétiens
prononcent, sans doute sous l'influence glossolalique, des

paroles comme celle-ci : Àvaôspia hjuou;, assurément peu propres
à l'édification des fidèles. A cette excommunication, à cette

imprécation l'apôtre oppose l'invocation du mpioç bjtrous.

Qu'est-ce à dire C'est qu'à Corinthe il y a des membres
de la communauté qui méprisent, en tous cas placent à un

rang très inférieur, Jésus, pour élever sans doute d'autant
plus haut le Messie. Ce n'est guère que chez les Christiani



218 PAUL CHAPUIS

tels que nous essayons de les concevoir, que cette formule
méprisante est concevable. Notez d'ailleurs qu'à celle-ci Paul

oppose comme cri de ralliement le mptoç, un nom qui partout
dans le langage paulinien, quand il ne désigne pas Dieu lui-
même, renferme la synthèse du Jésus historique et du Christ
glorifié.

Encore à la fin de sa lettre, l'apôtre écrit, sans doute par
allusion aux Christiani XI, 22 : si quelqu'un n'aime pas le

xvpio; (selon quelques textes le mpto; I. x.) qu'il soit anatheme,
et sûrement pour que dans une communauté chrétienne il
y ait des gens susceptibles de ce blâme, de cette excommunication,

il faut qu'ils aient saisi le xu/hoç sous un angle christologique

très spécial.
Enfin, si ces Christiani ne sont pas des judaïsants proprement

dits, mais des judaïsants spéculatifs qui opposent Jésus

au Ghrist en prenant comme drapeau ce dernier nom, il est

possible, il est à mes yeux très probable qu'il faille chercher
dans cette tendance spiritualisante ou plutôt idéalisante à

l'excès, ceux qui partant des mêmes principes dualistes qui
inspiraient leur christologie, niaient logiquement la
résurrection corporelle en général et celle de Jésus en particulier^
ce qui a obligé l'apôtre à esquisser dans sa lettre une tentative

de doctrine de la résurrection des corps humains (1 Cor.

XV).
Toute cette caractéristique nous reporte je crois, sûrement,

vers l'essénisme et spécialement vers l'essénisme spéculatif
et mystique tout ensemble.

On peut se demander comment à Corinthe, en pleine cité

grecque, a pu naître une tendance qui est proprement orientale.

On la concevrait, plus aisément au sein du christianisme
palestinien que dans celui de la cité de l'isthme. A vrai dire,
comme si souvent, nous ignorons le comment ; mais il me

paraît bien difficile d'après les textes de nier ce courant
spéculatif et mystique qui, dans toutes les manifestations
connues, se rapproche le plus aisément de l'essénisme. On peut,
comme Hilgenfeld, si je ne fais erreur, faire la supposition
bien plausible que peut-être des chrétiens de Palestine à ten-



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 219

dance essénienne ont, pour des motifs personnels, commerciaux

ou autres, émigré d'Orient en Grèce et sont devenus
le noyau des Christiani. Il faut surtout se rappeler qu'au
premier siècle, dans le profond désarroi qui caractérise les

esprits et dont nous parlent Tacite et Suétone entre autres, la
naissance à Corinthe d'un courant d'essénisme chrétien n'a
rien d'impossible. La christologie spéculative à la naissance
de laquelle nous assistons, a tout naturellement pris cette
forme, ces catégories propres au milieu, longtemps avant
d'emprunter au philonisme, puis au néoplatonisme ses hautes
formules qui ont pesé d'un poids plusieurs fois séculaire sur
l'église de Jésus-Christ.

D'autres traits encore confirment ce point de vue.
Tout d'abord, si les Christiani sont dans notre lettre l'objet

de diverses allusions christologiques, il est facile de voir que
dans les quelques mois qui séparent la première aux
Corinthiens canonique de la seconde, cette tendance esséno-spécu-
lative s'est précisée et rappelle ses origines judaïques.

Dans la première lettre, nous la voyons en formation. Elle
s'affirme dans sa pensée centrale et Paul espère vaincre
encore ces I/jiSeç aussi bien que celles provoquées par les

autres courants. Mais dans la seconde aux Corinthiens, qui
est en réalité la quatrième lettre de Paul à la communauté,
ces Christiani ont mieux dessiné leur silhouette. Ils paraissent
même la cause première ou une des causes premières des

soucis, des colères et des déboires de l'apôtre.
On sait en effet le cours des événements, tels que

Weizsäcker de Tubingue les a reconstitués dans son Apostolisches
Zeitalter. Voici en résumé rapide cette reconstitution L

La première lettre à Corinthe, qui, en fait, est la seconde

(1 Cor. V, 9), a produit sur l'église, à côté des éclaircissements

donnés, une irritation grande, non point à cause de l'affaire
de l'incestueux (V, 1), comme le prétendait Baur et comme
quelques historiens le pensent encore, mais, en partie au
moins, à cause des traits décochés aux Christiani. L'apôtre

' Weizsäcker, Das apostolische Zeitalter. Fribourg en B. 1886. 2° édition. 1902.

Pages 204 et suivantes.



220 PAUL CHAPUIS

intervient par une lettre d'une extrême violence, malheureusement

perdue, mais à laquelle notre seconde canonique fait
de précises allusions1. Cette troisième missive paraît avoir
tout spécialement irrité les Christiani dirigés par un chef
influent et maintenant on attaque Paul surtout sur la manière
dont il règle la collecte pour Jérusalem et subsidiairement
sur son apostolat. Le débat s'est envenimé ; de christologique
pour une part, il est devenu personnel et dans sa quatrième
épitre, notre seconde canonique, plus modérée quoique très
ferme et par endroits virulente de ton, l'apôtre reprend ses

allusions à la christologie inquiétante des Christiani, qui,
dit-il, annoncent un hepov Ivjuouv, un hepm eùayye}«™2. C'est même
à cette occasion, je crois la constatation intéressante, qu'il
jette les bases de cette christologie qui, à l'instar de celle des

adversaires, entraînée par leur méthode deviendra de plus
en plus spéculative. Cette nouvelle direction de la pensée de

l'apôtre est due, je crois, pour l'essentiel à cet essénisme
spéculatif qu'il se sent obligé de combattre en empruntant
quelques-unes des armes de l'adversaire. On ne s'étonnera pas
trop de cette direction nouvelle, si l'on veut bien se rappeler
qu'en fait Paul, par les circonstances de sa vie et spécialement

de sa conversion (Gai. II, 16), n'a eu que d'assez maigres
données sur le Christ historique.

Sans aucun doute il connaît Jésus de Nazareth, et les

principales circonstances de sa vie ; il connaît un grand nombre
de ses logia dont il nous en cite un entre autres que nous ne
connaissons que par lui (1 Cor. VII, 10, 11). Mais en somme
ce côté historique, je dirais formel, est toujours demeuré pour
lui secondaire. Dans sa conversion, par les expériences qu'il
lui a été donné de faire alors que Dieu lui donna la révélation
intérieure de son fils, et en suite de sa conversion, ses pensées
et ses efforts se dirigent avant tout vers le Christ glorifié,
assis à la droite de Dieu. C'est là, dirai-je, cette apparition
lumineuse qui devient le centre de ses méditations. Aussi
dira-t-il dans un texte connu, précisément de la seconde aux

» 2 Cor. VII, 12, etc.
2 2 Cor. XI, 3 et 4.



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 221

Corinthiens que le Christ historique xaia trap*«, est d'importance

secondaire1, que seul le pneumatique demeure et

renouvelle la créature pécheresse.
Dans la même épitre (2 Cor. XI, 3-4) on pourrait croire avec

Holsten que l'autre Jésus dont parle l'apôtre est un Christ
judaïsant, un Christ que quelques-uns se targuent et se vantent

d'avoir matériellement vu et connu. Mais qu'on veuille
bien remarquer qu'ici il ne s'agit pas d'un autre évangile,
mais du moins dans cet évangile spécialement d'un autre
Jésus et que c'est précisément sur cette personnalité que se

séparent les vues de Paul et celles des christiani.
Or le débat passé de Paul avec les judaïsants proprement

dits, ceux que dans les Galates2 il appelle les Trapuaux™ àSsAyot,

tel qu'il ressort des lettres du missionnaire, ne porte nullement

sur la personne de Christ, mais uniquement sur la

grave question des rapports de la loi et de l'évangile. Ici au
contraire, comme l'indiquent nettement les textes, le débat

porte sur la personne de Jésus, sur la christologie. Les Christiani,

à lire le texte cité plus haut, disent Jésus anatheme et
le rejettent tout à fait à l'arrière-plan, puisque, avec quelque
exagération sans doute, ils le disent anatheme. Ce sont eux

que l'apôtre tente de ramener, comme dans le premier quart
du second siècle la première épitre johannique s'attaquera à

la même tendance.
Cette christologie d'un essénisme spéculatif, qui est

devenue comme le moteur de la christologie spéculative
paulinienne, me paraît très largement, suffisamment appuyée, à

moins qu'avec M. Sabatier on ne se résolve à renoncer à

toute recherche sur les Christiani.
Permettez que j'insiste sur cette conception des choses,

qui, je dois l'avouer, est celle qui, plus que tout autre chose,
m'a ouvert l'intelligence des mouvements christologiques du
premier siècle. Elle s'appuie encore sur une autre série de

preuves.
Je ne songe pas, comme on l'a fait trop souvent, à répartir

1 2Cor.V, 16 et 17.
ä Gai. II, 4.



222 PAUL CHAPUIS

sur les quatre partis corinthiens que Paul nous signale les

questions de morale chrétienne au sujet desquelles la
communauté de l'isthme réclamait son avis. Mais je constate que
plusieurs des préoccupations morales des chrétiens de

Corinthe manifestent, à côté de tentatives spéculatives, une
tendance à l'ascétisme pietiste. Or, nous l'avons vu, l'union de la
spéculation et de l'ascétisme n'est-il pas un des caractères
essentiels du piétisme essénien L'histoire de l'Eglise
chrétienne montre d'ailleurs de nombreux exemples de cette sorte
de synthèse. Il n'est dès lors nullement improbable que les

préoccupations de ces esprits manifestent [à côté de hautes
méditations christologiques des traits de puritanisme moral.
Je signale tout spécialement deux questions où l'essénisme
chrétien des Christiani a sans doute une influence prépondérante.

A Corinthe on paraît avoir vivement discuté la question du
mariage. Est-il permis au chrétien de se marier? Et nous

voyons par la réponse de Paul que, en partie, mais en partie
seulement, l'apôtre appuie ces vues rigoristes par motif surtout

eschatologique. Tout un groupe de chrétiens de Corinthe,
sans doute des Christiani, a l'air de considérer le mariage
comme une souillure, ce que disait l'antique et persistante
morale de l'essénisme.

Ce même esprit timoré reparaît encore dans la question des

viandes sacrifiées aux idoles et dont une large partie servait
à un festin des sacrifiants et de leurs amis. Tout un groupe
de Corinthiens que j'appellerais hautement spiritualistes ne

voyaient aucune raison de refuser, quand on l'invitait, cette
politesse à un parent ou à un ami demeuré dans le paganisme.
Les faux-dieux, disait-il, sont des néants et il n'y a à craindre
aucun contact de ce côté. Les Christiani au contraire
semblent avoir eu des scrupules et s'être scandalisés de la
conduite par trop libérale de leurs frères. En christologie,
comme en morale ils déploient ce dualisme qui est le propre
des Esséniens.



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 223

IV

Cette tendance mystico-spéculative ou ascético-spéculative
que nous rattachons à l'essénisme juif comme à sa source
productrice a, du reste, pendant la vie de Paul, manifesté son
influence ailleurs encore qu'à Corinthe. Le mouvement semble

avoir pris une certaine extension, sans qu'on puisse
précisément rattacher à Corinthe les autres manifestations du
même esprit. Nous constatons des symptômes analogues à
Rome d'abord peut-être, et sûrement dans les régions d'Asie-
mineure, relativement voisines de la cité de l'isthme.

Dans la lettre que de Corinthe encore, en l'année 58, l'apôtre
adresse à la communauté romaine, composée, semble-t-il,
avant tout de pagano-chrétiens, mais de pagano-chrétiens qui
avaient été évangélisés selon la mentalité judéo-chrétienne,
il nous parle de certains membres de l'église dits faibles1,
disposés à un certain ascétisme. Ils s'abstiennent par principe
de viande et de vin et se nourissent de légumes pratiquant
ainsi le végétarianisme. On peut discuter sur l'origine de ces

vues. Albert Ritschl et d'autres n'ont pas hésité à les rattacher

à des influences esséniennes ; mais cette opinion reste
très douteuse encore.

Nos sources principales sur l'essénisme ne sont pas d'accord

sur cette abstinence ; l'une semble la nier, l'autre
l'affirme tout au moins pour le vin. Ce végétarianisme abstinent
de quelques chrétiens de Rome peut d'ailleurs avoir une
autre origine et être une des nombreuses manifestations de

ces corporations plus ou moins mystiques et étranges, qui
florissaient au premier siècle de l'ère chrétienne. Mais,
néanmoins, quelle que soit l'origine historique de ce phénomène,
il marque sûrement une tendance analogue, dont l'ascétisme
est la loi. Ces tendances sont les précurseurs du gnosticisme,
mystique aussi, qui avec les Marcion, les Basilide et les
Valentin a exercé une si énorme influence sur l'église du second
siècle.

i Rom. XIV.



224 PAUL CHAPUIS

Mais après cette rapide excursion à Rome, aux environs de

l'an 58, que nous a inspirée la chronologie, nous pouvons
rentrer en Orient, non pas cette fois dans une cité de la Grèce,
mais dans l'Asie-Mineure occidentale, où Ephèse et les églises
de la vallée du Lycus, Colosse, Laodicée, etc. ont été un foyer
intense de spéculations chrétiennes de tout genre.

Nous sommes encore à l'époque de la vie sinon de l'activité

missionnaire de Paul. Il est, vers 59 ou 60, prisonnier
à Cesaree, et c'est de là qu'il adresse une lettre à une des

églises du Lycus, Colosse, qu'avait établie le travail d'un
Colossien, Epaphras, collaborateur de Paul.

A consulter les textes de la lettre, il y a toute une agitation
doctrinale de nature christologique et morale dans les
communautés de la région. Elles sont travaillées par des docteurs,
paraît-il, qui introduisent dans la conception chrétienne de

l'évangile des notions à tout le moins étrangères. On remarque
que nous sommes sur cette terre d'Orient, la patrie par
excellence de toutes les théosophies. Les docteurs, si je puis
ainsi dire, qui agissent à Colosse ne sont pas des judéo-chrétiens,

comme ceux qui sept ou huit années auparavant
avaient pénétré comme contre-missionnaires de l'intransigeance

judéo-chrétienne dans les communautés du pays
Calate, à Derbe, Lystre et Icone.

Sans doute l'écrivain nous parle dans sa lettre « de la
circoncision que font les hommes» (II, 14), puis de ces commandements,

qui se trouvent dans l'acte qui nous est contraire,
probablement la Thorah, et que Dieu a effacé en le clouant
sur la croix. Ce sont là des traits très familiers au judéo-christianisme,

mais celui-ci est dépassé déjà quand Paul met en
garde contre le dire des docteurs au sujet d'un mets ou
d'une boisson défendus, ou (II, 16) d'un jour de fête ou de

neomenie qu'il faut particulièrement célébrer. Tout cela, qui
rappelle bien son origine judaïque, est une philosophie (II, 8),
une sagesse trompeuse, illusion, enseignement purement
humain, qui n'est pas selon Christ. Ce sont des enseignements

élémentaires et mondains, des oroi^sta tov xoo-pou (II, 20).
La plupart de ces traits, assurément, ont une parenté d'ori-



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 225

gine avec les enseignements des antimissionnaires intransigeants

de Jérusalem, mais ils les dépassent sensiblement. On

y discerne aisément des tendances ascétiques et syncrétiques
qui d'un côté rappellent le Pharisaïsme rigoriste et de l'autre
des vues où la spéculation mystique joue un rôle prépondérant.

Beaucoup plus sûrement que dans la communauté
romaine de 58, nous y reconnaissons les tendances précises
de l'essénisme spéculatif, un rigorisme étroit qui a une
certaine base légaliste et d'autre part un spiritualisme débordant.

Or c'est, dans l'histoire, un des caractères extrêmement
fréquents du piétisme arrivé à sa seconde phase.

Ces docteurs (II, 18) font les humbles et ils trompent les

fidèles de Colosse par une vaine philosophie, orgueil de la
chair. On les voit, et ceci est un trait encore plus spécifiquement

essénien, rendre un culte, une ô^o-xsia aux anges. Ils
spéculent et sont conduits aux rêveries visionnaires. La
christologie surtout fait l'objet de leur préoccupation et, comme à

Corinthe, on veut élever le Christ à un rang dit supérieur, le
détacher de l'histoire humaine. Les chrétiens esséniens de

Colosse semblent le mettre au rang des anges, ou faire du
Christos un ange particulièrement élevé.

L'apôtre fait de ces hérésies, si déjà je puis m'exprimer
ainsi, l'occasion et le principal sujet de sa lettre et ici de

nouveau, mais plus complètement qu'à Corinthe, il se lance
à son tour dans les thèses d'une christologie supérieure, et
ici encore je constate que c'est tout spécialement l'essénisme,
bien avant l'apparition des influences grecques, qui doit être
considéré comme le grand facteur qui a poussé l'apôtre à une
christologie qu'on peut bien appeler spéculative ; et ici l'on
retrouve, comme base ou substance élémentaire, des données,
celle de la préexistence par exemple, tirées des écoles juives.
Cest dans les Colossiens, par exemple, qu'il dira le messie un
centre universel, médiateur, créateur et rédempteur1 et achèvera

ainsi sa grandiose conception du plan divin dans
l'histoire. C'est là encore qu'il fera du Christ dans la même ligne

1 Col. 1, 15 et passim.

THÉOL. ET PHIL. 1903 16



226 PAUL CHAPUIS

de pensée le «-/iutotoxo; mum; xrun-mç*, une pensée qui formellement
semblerait annoncer Arius plutôt qu'Athanase. En un mot,
on voit par là la grande influence qu'a eue par contre-coup
l'essénisme spéculatif sur les contours delà christologie
paulinienne.

Pour le dire en passant, Christian Baur avait cru pouvoir
déclarer les Colossiens une épitre postpaulinienne parce
qu'il y voyait des allusions au gnosticisme. En ce point
l'esprit si pénétrant de Baur a sûrement fait erreur et son

erreur porte non pas seulement sur la nature de l'hérésie,
mais sur la date de son apparition. Celle-ci n'appartient pas
au second siècle comme la poussée gnostique, mais au
premier, durant la vie même du grand missionnaire. Ce n'est pas
encore le gnosticisme proprement dit. C'est à Colosse comme
à Corinthe, et peut-être à Rome, une effloressence d'essénisme

chrétien spéculatif.
Celui-ci semble du reste avoir prolongé son existence du

moins dans les communautés du Lycus et en général de l'Asie
occidentale. En 97 l'écrivain qui composa sous le règne de
Domitien l'Apocalypse avec des fragments de plus anciennes

productions littéraires du même genre, signale en divers
points de son livre (II, 14; II, 6, 15), ceux qu'il appelle avec
colère des Nicolaïtes et des Balaamites qui ont troublé,
quelquefois défiguré les églises d'Asie. Il nous en parle sous les

noms sans doute symboliques de Nicolaïtes et de Balaamites.
Autant qu'on peut s'en rendre compte, ces sectes sont le fruit
de l'essénisme chrétien qui peut-être, comme le piétisme le
montre souvent, a passé du rigorisme des premiers jours au
relâchement moral et à la licence que signale l'écrivain.

Mais pour finir, il nous faut encore poursuivre notre course
plus avant vers l'Orient. Comme le laisse d'ailleurs supposer
l'histoire postérieure, c'est à son foyer primitif en Palestine

que le christianisme semble avoir plus particulièrement subi
le contact et l'influence de l'essénisme. A vrai dire, c'est
moins le côté spéculatif que le côté ascétique, que le côté

i Col. i, 15.



INFLUENCE DE L'ESSÉNISME SUR LES ORIGINES CHRÉTIENNES 227

moral, qui ici est mis en évidence, conformément d'ailleurs
au génie pratique du Sémite.

C'est en effet dans ce milieu de l'essénisme palestinien que
paraissent être nés nos deux protévangiles de Matthieu et de

Luc. Leur coloris nettement hébraïque désigne sûrement
cette région d'où nos évangélistes les avaient partiellement
tirés. Or, permettez-moi de courir, ces deux protévangiles
appartiennent sûrement à la tendance essénienne, en vertu
même du dualisme moral que nous avons plusieurs fois
signalé dans la tendance; iJs ont, sans parler des mythes
accessoires, essentiellement pour but de montrer la conception
surnaturelle du Christ qui n'a rien à faire avec les lois et les

impurs désirs de la chair. La conception surnaturelle, son

idée, sa pensée est sans doute née en partie du texte d'Esaïe

(VII, 14), où les LXX ont inexactement traduit PP-lDIl par
Tacevo;; mais il n'est pas impossible de penser que cette faute
a admirablement servi l'essénisme, qui naturellement et en

principe considère comme impures les relations sexuelles.
Au point de vue essénien, en effet, la naissance du Christ
dans les conditions et selon les lois physiologiques ordinaires
est entachée d'une impureté primordiale, parce que le contact

de l'homme et de la femme ne saurait être conçu autrement

et il faut donc que le Christ, principe supérieur, purement

spirituel, soit entré dans ce monde foncièrement mauvais

par une voie qui le fasse échapper à cette souillure
primordiale, et d'ailleurs si l'on lit attentivement les textes de

Luc et surtout de Matthieu on verra que cette pensée y est

dominante. C'est ainsi que dans Mat. I, 24 et 25 on note en

la soulignant l'absence de relations conjugales entre Joseph
et Marie avant la naissance de Jésus, pour bien marquer que
ni de près, ni de loin, cette impureté n'a approché la
naissance du Maître.

Ce dualisme est essénien, il condamne expressément ou
déclare impures les relations conjugales, ce qui avait poussé
les Esséniens à éviter le mariage et l'on est surpris de voir
à quel degré ce dualisme essénien a longtemps persisté dans

la conception morale de l'Eglise. On peut lire des pages en-



228 PAUL CHAPUIS

tières de Gess dans son bel ouvrage christologique1, des
fragments tout au moins dans l'excellent commentaire sur Luc
de Godet, qui nous montrent cette persistance, du moins en

ce qui concerne la conception surnaturelle. C'est du reste
essentiellement de cette conception aussi antihumaine qu'anti-
morale qu'est issue l'immaculée conception qu'enseigne le
catholicisme et cette exégèse qui jusqu'à aujourd'hui veut
faire des frères, àSsXyot, de Jésus ses cousins malgré les textes
les plus évidents.

Telles me paraissent en substance les influences de l'essénisme

dans nos origines chrétiennes.
Notre tâche est finie ; je note seulement qu'il serait intéressant

de la continuer en montrant dans l'histoire l'épanouissement

de cet essénisme chrétien au second siècle chez les
Ebionites de Palestine, les Elkesaïtes et les Osséens, sectes

que l'Eglise catholique qui s'est achevée a déclarées hérétiques

et qu'on dut rejeter.

1 Gess, Die Lehre von der Person Christi. Bâle 1850. Christi Zeugniss von
seiner Person und seinem Werk. Bâle 1870. Christi Person und Werk. Bâle 1878

et 1879. 2 vol.


	L'influence de l'essénisme sur les origines chrétiennes

