
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 2

Artikel: Notre combat en faveur de la Bible

Autor: Kaehler, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE1

MARTIN K.EHLER

Professeur et Dr en théologie à Halle a/S.

Traduit par ARNOLD PORRET, pasteur.

A qui je m'adresse.

Quand quelques hommes cherchèrent à sortir du rationalisme

vulgaire et à acquérir un christianisme plus indépendant

et plus vivant, un de ceux qui leur servirent de guide
fut Gottfried Menken de Brème, promu par une faculté
luthérienne, bien qu'il fût prédicateur réformé, au grade de

docteur de la sainte Ecriture. Il révéla à plusieurs de ses

contemporains les richesses contenues dans la Bible ; il
encouragea les recherches personnelles dans l'Ecriture et

ouvrit les yeux de beaucoup sur la valeur de l'histoire
biblique, qu'il considérait comme le moyen par lequel Dieu
nous parle et entre en rapport avec nous. Sa voix ne retentit
pas en vain ; des théologiens distingués et écoutés
répondirent. Menken lui-même caractérisa sa tendance en appelant
ses lecteurs des « amis de la Bible. » C'est donc à lui que
j'emprunte ce terme et c'est à ceux qui désirent porter ce

titre que je m'adresse aujourd'hui.
1 Unser Streit um die Bibel. Vorläuliges zur Verständigung und Beruhigung

für « Bibelverehrer » von einem der ihrigen, Martin Köhler, Dr und Prof. der

Theologie. — Leipzig, A. Deicliert'sche Verlagsbuchhandlung, Nachfolger (Georg

Böhme), 1895.

Cette traduction est faite avec l'autorisation de l'auteur.



NOTRE COMRAT EN FAVEUR DE LA RIBLE 143

Dans l'ouest de l'Allemagne, on vénère encore, je le sais,
la mémoire de cet homme. Mais son action fut plus étendue.
La tendance représentée par ceux qui se nomment les « amis
de la Bible » a des défenseurs dans toute la théologie positive
du milieu de notre siècle ; ce sont Hengstenberg, A. Neander,
Tholuck, Julius Müller, l'Ecole d'Erlangen, et les piétistes
wurtembergeois. Elle a été la sève vivifiante des milieux d'où
sortirent la mission intérieure, la mission en pays païens,
l'œuvre des diaconesses, celle des diaconies ; pendant de

longues années le poids du travail a pesé sur les seules épaules
de ces pionniers. Alors le socialisme chrétien a trouvé opportun

d'établir lui aussi sa conformité à l'Ecriture. Nous enfin,
piétistes et défenseurs de nos confessions de foi, laïques,
pasteurs ou professeurs, nous sommes des « amis de la Bible. »

Nous le sommes parce que, dans notre Bible, nous entendons
Dieu lui-même nous parler et non pas seulement des hommes

pieux nous parler de Dieu. Ce livre est donc notre meilleur
ami, et nous ne croyons pas pouvoir vivre sans lui.

Je m'adresse à ceux qui aiment la Bible et qui ont reçu
leur programme des Bengel, des Henri Rieger, des Menken,
des Tholuck, des Beck, des Hoffmann, des Delitzsch, des

O. v. Gerlach, et à ceux qui ont été à l'école des disciples
de ces maîtres vénérés. J'assume cette tâche parce que je
crois comprendre ce dont il s'agit, et parce que je me mets
à la place de ces âmes qu'inquiètent des temps troublés. Le

fait d'avoir tourné et retourné ces problèmes pendant de

longues années me fait un devoir de parler. Ces pages
n'épuisent pas la matière ; je les écris en attendant de les

compléter. Je ne saurais donc ni motiver tous mes jugements,
ni faire la pleine lumière sur toutes les questions qui se

poseront chemin faisant. Or, quand on ne veut pas tout
prouver, il est préférable de ne pas donner des preuves
isolées qui ne font qu'éblouir sans convaincre. J'ai voulu courir
au plus pressé. Plusieurs questions m'ont été posées par
lettres ou de vive voix. Ces quelques pages sont un mot
d'encouragement à ceux qui attendent une solution. Que Dieu
bénisse cet effort



144 MARTIN K.EHLER

Quel est l'objet de la lutte

L'objet de la lutte, c'est la Bible.
A vrai dire, c'est la vieille lutte entre Rome et nous ; mais

maintenant ce sont les protestants qui en viennent aux
mains. Comment en sommes-nous arrivés là?

Il y a quelques années, le pasteur wurtembergeois Schrempf
éveilla grande sympathie. Il abandonnait le ministère pour
rester fidèle à sa conscience qui, disait-il, ne lui permettait
pas de lire en public le symbole des apôtres. Grande fut
l'émotion qui s'empara des candidats au ministère surtout.
La jeunesse ne connaît pas la vie d'Eglise et ses nuances
infinies ; elle ne sait pas que l'ivraie est étroitement mêlée

au bon grain ; elle ignore que les progrès de la vie
spirituelle se réalisent par des degrés insensibles, et qu'il y a

bien des pas entre ce qui n'est plus et ce qui n'est pas encore.
La jeunesse affectionne le dilemme, et, dans la crainte de la
lettre, elle se fait esclave d'une lettre nouvelle. Cette
inexpérience des choses, et cet amour des notions purement
théoriques durent parfois longtemps. L'agitation universitaire

mit la plume à la main d'Adolphe Harnack, et cette
intervention donna le signal d'une discussion sur les confessions

de foi. Mais bientôt on s'aperçut que la grande question
n'était pas tant de savoir si une confession de foi était nécessaire

ou superflue, mais bien plutôt de déterminer la valeur
historique des faits pour la vie de la foi. Le problème n'était
pas de pure curiosité, car les faits dont la valeur était
contestée portaient nom : naissance surnaturelle de Jésus, sa

résurrection, son ascension, son retour. Si les trois premiers
événements sont pour le croyant des faits réels, ils ne sont
cependant pas des faits historiques proprement dits, puisque
leurs causes aussi bien que leurs effets ne rentrent pas dans
la série des faits de l'histoire. En revanche, à n'en pas douter,
ce sont des faits bibliques; comme tous les événements passés,

nous ne les connaissons que par tradition, et dans le cas

qui nous occupe, par le témoignage de la Bible.
Ainsi l'attaque dirigée contre les confessions de foi cachait



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 145

un mouvement contre la Bible. Aujourd'hui, ceux qui veulent
bien ouvrir les yeux peuvent s'assurer qu'il n'est pas isolé ;

depuis longtemps indéniable, il se prononce et inquiète les
chrétiens qui ne font pas de théologie plus encore que les

théologiens. Il ne reste pas confiné clans telle ou telle
province, car il n'est pas né d'une cause unique. Si le Wurtemberg

et l'Eglise de Westphalie sont au fort de la lutte, la
mission de Bàie, elle aussi, a sa crise. Là où le feu n'a pas
encore éclaté, il couve sous la cendre, et le danger ne menace

pas d'hier seulement.
Il y a cinquante ans déjà que le mot de ralliement de l'école

des « Amis de la lumière » était : l'esprit ne vaut-il pas autant
que l'Ecriture? C'était le dernier soubresaut de la secousse

théologique, qui, dix ans auparavant, avait ébranlé le
christianisme évangélique. David Strauss avait présenté tous les
récits de la vie de Jésus comme des fictions religieuses. Trente
ans plus tard lui-même retirait son hypothèse, mais sa
nouvelle critique fut refoulée à l'arrière-plan par Schenkel et
Renan, qui prétendaient retrouver le Christ historique sous
les débris des traditions incertaines. Si l'Eglise, à cette
seconde attaque, eut moins d'effroi, elle n'eut pas moins
d'indignation. Plusieurs d'entre nous se souviennent encore de la

protestation contre Schenkel. De nos jours l'Ancien Testament

essuyé un feu violent. Ce que Strauss avait fait pour le
Nouveau Testament, on le fait maintenant pour ces vieux
récits qui ont formé nos âmes d'enfants, parce que le Nouveau
Testament les évoque à chaque page1. Ce ne sont plus que
des créations poétiques, sous lesquelles il faut chercher des

Idées, des conceptions religieuses.
Un regard en arrière a son utilité ; le calme renaît, en

effet, à constater que l'adversaire actuel n'est ni nouveau ni
inconnu. On peut prédire, à coup sûr, que l'agitation du

* Mat. HI, 9 ; Vili, M ; XIX, l sq. ; XXII, 32; XXIII, 35. Luc I, 55, 73; XIII,
16, 28 ; XVI, 22 sq. ; XIX, 9. Jean VIII, 33 sq. ; Act. Ill, 13 ; VII, 2 sq. ; Rom. IV,
1 sq.; V, 12 sq. ; IX, 7 sq. 1 Cor. XI, 7 sq.; XV, 21, 45 sq. ; 2 Cor. XI, 3. Gal. Ill,
6-29; IV, 21 sq. Eph. V, 31. 1 Tim. II, 13. Hébr. VI, 13 ; XI, 3 sq. ; XII, 24.

Jacq. II, 21 sq. I Pierre III, 6. 2 Pierre II, 6. 1 Jean III, 12. Jude v. 11.



146 MARTIN KÖHLER

moment fera place à la tranquillité, sans que nous ayons à

subir des pertes sérieuses. Bien plutôt, comme il y a soixante

ans, nous verrons des résultats heureux. Et cependant dans

cette dernière mêlée ce qu'on voulait détruire, c'était le
fondement de la foi. Celui que l'espoir d'une issue probable ne
peut tranquilliser, doit du moins être persuadé de la nécessité

de combattre. Le mouvement n'est pas né de la volonté
inconsciente d'hommes qui, enfermés dans leurs points de

vue, n'auraient pas craint de nous troubler dans le travail
qui nous incombe comme chrétiens, mais le signal et l'appel
aux armes sonnent depuis de longues années ; le combat est

voulu de Dieu ; nous n'avons pas le droit de déserter en
prétextant le découragement.

Il est bon, me semble-t-il, que la lutte porte sur un objet
dont la valeur ne saurait échapper à aucun chrétien. Et
si le problème préoccupe non seulement les savants, mais

encore les laïques, il ne nous appartient pas, à nous qui
sommes protestants, de nous en plaindre. La chose doit
nous sembler toute naturelle. Si, en effet, les laïques ont le

devoir de parler et de travailler dans l'Eglise, et s'ils tiennent
en mains les clefs des trésors d'ici-bas, comment pourrions-
nous leur refuser le droit de connaître et de garder les

richesses indispensables à toute vie d'Eglise et à tout
chrétien

Il est excellent, — et beaucoup seront de mon avis, —
d'avoir à défendre la Eible. L'ordre nous en vient de Dieu

lui-même, ou du moins Dieu permet ce combat. Le devoir
est impérieux parce que le socialisme a sa Bible à lui qu'il
appelle sa « Bible de poche. » A nous de nous lever, et de

réfuter parmi les membres de l'Eglise, auxquels n'arrive
qu'une littérature inférieure, les calomnies dirigées contre
la Bible; et ce devoir doit être cher à tous les chrétiens qui
aiment leur christianisme. Les illusions sont inutiles: la

ligne de bataille s'étend à perte de vue. Si, à une aile, les

hommes du métier se livrent à des recherches savantes et

profondes, à l'autre aile ce sont les journaux à un sou et les

romans d'arrière-boutique qui travaillent à leur manière.



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 147

Chaque combattant ne voit qu'un épisode du combat
gigantesque, et c'est pourquoi il est nécessaire de savoir ce dont
il s'agit. Il y a peu de temps, lors des fêtes anniversaires de

Luther, nous avons témoigné du respect que nous avions

pour sa traduction de la Bible. On a rappelé aux chrétiens
évangéliques allemands l'estime dont les chefs de la réforme
et les premiers protestants avaient entouré ce grand travail.
Et maintenant, qu'il s'agit de savoir si la Bible aura encore
sa place dans la chaire et sur l'autel devant le crucifix, et

si nous voulons encore bâtir sur la parole écrite, ne vaut-il
pas la peine de faire un effort et de nous préparer à la lutte?

Même si nul ne songe à mettre la lumière sous le boisseau,
le problème qui se pose est sérieux. Le voici : qu'est pour
nous la Bible? que nous donne-t-elle? quelle valeur a-t-elle
à nos yeux? Le combat d'aujourd'hui n'est pas engagé entre
amis et adversaires de la Bible. Aux jours de la réformation
les deux partis en présence se réclamèrent de l'Ecriture, et,
dans la suite, l'Eglise romaine n'a jamais nié l'autorité de la
Bible; elle l'a seulement éludée. Les mots d'ordre respectifs
furent, d'un côté : « la Bible et une tradition qui l'explique »

et de l'autre : « la Bible sans adjonctions humaines. »

Maintenant encore la lutte peut naître entre chrétiens qui, tout
en sachant apprécier le trésor que la Bible est pour eux, ne
sont pas d'accord sur la valeur qu'il faut lui donner. Or
cette différence d'appréciation pourrait fort bien créer une
rupture non moins décisive que celle qui nous sépare de

Rome.
Cette lutte doit être la lutte de tous ; elle ne doit pas devenir

une mêlée confuse, au sein de laquelle la plupart ne
sauraient pas le pourquoi de tant de bruit. Seule une bataille
rangée donne une victoire décisive. Ceux qui sont d'accord
doivent donc faire alliance et s'entendre sur le but qu'ils
veulent atteindre. Tous ne sauraient s'unir, mais il est essentiel

que les amis de la Rible se groupent et que l'on ne se

contente pas d'escarmouches. Mais avant tout il faut préciser
et définir nos adversaires.



148 MARTIN KÖHLER

Qui combattons-nous

Pour cette fois nous ne combattons ni les catholiques
romains, ni les socialistes avec leur « Bible de poche. » Sans

doute, nous ne pouvons dégarnir les frontières et nous avons
le devoir de nous défendre d'un côté contre les croyances
romaines à des inventions humaines, de l'autre contre la

grossière incrédulité qui ne veut connaître que le monde
sensible. Cependant, pour cette fois, nous sommes engagés
dans une guerre civile, et il importe de vider le différend, si

nous ne voulons pas être paralysés sur nos frontières. Or,
voici comment je vois la situation : l'anxiété naît à entendre
parler de la Bible comme d'un vieux et excellent livre, mais

sujet à caution ainsi que toute œuvre humaine ; elle grandit
quand les procédés adoptés semblent se faire d'autant plus
irrespectueux qu'ils visent à ébranler la vénération que nos

pères avaient pour ce livre. Nos adversaires, ce sont donc
ceux qui étudient leur Bible parce qu'ils l'aiment, mais qui,
involontairement ou non, en répandant leurs idées, ne nous
permettent plus de croire qu'elle soit la Parole de Dieu.

Nous disons involontairement ou non, car il faut être juste
et suspendre son jugement. Pour ce qui nous concerne,
nous nous sentons d'accord avec tous les chrétiens des

siècles précédents, quand nous affirmons notre confiance
dans la Parole écrite, et quand nous nous déclarons bien
décidés à ne pas perdre le privilège de pouvoir dire « il est
écrit. » Ces mots, nous le savons, sont très vagues et peuvent
être compris de bien des manières; souvent même, ceux qui
les répétaient en sont venus aux mains, et l'avenir verra,
à cet égard, ce que le passé a déjà vu. Mais c'est précisément
à cause de ces discussions qui ne nous étonnent pas, que
nous descendons dans l'arène. Notre pensée recevra des

développements, mais, dores et déjà, nous disons posséder
dans la sainte Ecriture, la Parole même de Dieu et non pas
seulement la tradition humaine d'une parole jadis entendue

parce que jadis prononcée. Ce n'est pas l'écho affaibli d'un
son qui jadis vibra et mourut que nous écoutons quand nous



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 149

nous penchons sur notre Bible. Ce qui frappe notre oreille,
c'est le son primitif, authentique et il résonne clair comme

au premier jour.

Dans quel intérêt combattons-nous

Dans l'intérêt de la Bible dira-t-on. C'est vrai, mais
encore faut-il préciser. Personne ne songe à proscrire la Bible
de nos églises, et quelques voix seulement ont timidement
proposé de ne plus en user pour la prédication. Au reste si

une telle proposition était faite, nous pourrions rester très

tranquilles. Dans la dernière persécution qu'un empereur
romain déchaîna sur l'Eglise, on exigea que les chrétiens
livrassent leurs Bibles ; beaucoup le firent et encoururent
les peines ecclésiastiques. Quand le calme fut revenu, on

put s'assurer que le nombre des Bibles n'avait pas sensiblement

diminué. Et aujourd'hui ce livre est traduit en 230

langues ou dialectes ; à son école les peuples modernes ont

appris à écrire; les idées et les images dont il est plein ont
façonné l'imagination et la pensée de l'humanité depuis
quinze siècles. Qui prétendrait le supprimer? Au nom de la

place qu'il s'est faite dans l'histoire, nous pourrions déjà

mépriser et laisser circuler en paix les lourdes et vastes
calomnies dont le couvre une presse populacière; aussi bien,
avons-nous un autre but devant les yeux. Nos cœurs se

serrent et une force invisible nous met la plume à la main,
quand nous voyons les pauvres auxquels appartient l'évangile

(Mat. XI, 5) en grand danger d'en être privés.
Et c'est pourquoi, pour parler net, ce n'est pas tant dans

l'intérêt de la Bible que dans le nôtre que nous combattons ;

nous voulons défendre le trésor que la Bible est pour nous
et que beaucoup, nous l'espérons, sauront trouver dans
ses pages. En un mot, nous combattons dans l'intérêt de

notre foi en la Bible.
Mais cette expression : « foi en la Bible, » n'est pas très

exacte. Croire, c'est en effet placer sa confiance en quelqu'un
pour la vie et pour la mort ; or le premier commandement



150 MARTIN K/EHLER

ne nous permet d'ainsi nous confier qu'en Dieu, et c'est
pourquoi, à proprement parler, Dieu seul peut être l'objet
de notre foi. Et, pour le dire en passant, voilà pourquoi nous
professons la divinité de notre Seigneur et Sauveur Jésus-
Christ. Mais, à côté de cette foi en Dieu, il y a une foi en
l'Eglise, puisque, avec la confession d'Augsbourg, nous
affirmons « une sainte Eglise qui durera éternellement. » Or
cette assurance ne relève d'aucune expérience. Ce que nous
disons de la foi en l'Eglise, nous pouvons aussi le dire de la
foi en la Bible. Afin d'éviter tout malentendu, nous dirons
donc que nous combattons pour maintenir intact le lien qui
unit notre foi à notre Bible, et pour assurer à la Bible le
rôle qui lui revient dans la naissance et la croissance de
notre foi.

Le Nouveau Testament nous apprend que cette foi en
l'Ecriture est aussi vieille que le christianisme ; mais elle
s'est exprimée de bien des façons diverses. Or il faut prendre
garde de ne pas défendre à tout prix telle ou telle expression,
qui, née dans des circonstances données, n'a plus actuellement

ni cours ni valeur et qui même peut être erronée. Une
telle confusion entre le fond et la forme s'est souvent vue
dans l'histoire de l'Eglise. Et c'est pourquoi, dans l'intérêt
même de la lutte, si nous voulons la conduire d'une manière
sûre, et si nous désirons obtenir un résultat, il faut nous
rendre compte de ce qui est essentiel dans les rapports que
nous entretenons avec cette Bible, dont le contact éveille et
nourrit notre foi. Nous ne devons pas, dans ces problèmes,
n'interroger que nous-même et croire que les autres soient
calqués sur nous ; n'oublions jamais que, selon la parole de

Luther: la Bible est le livre donné par Dieu-le Saint-Esprit
à son Eglise1.

1 « La sainte Ecriture est le livre donné par Dieu- le Saint-Esprit à son Eglise ;

dans ses pages cette dernière doit apprendre ce qu'elle est, ce qu'elle doit faire et

souffrir et où elle doit demeurer. Là où le livre finit, l'Eglise aussi finit, car il
dit : Son Eglise n'écoutera pas la voix des étrangers (Jean X, 5). C'est clairement

dit, fermement arrêté et si bien scellé que les portes de l'enfer ne prévaudront

point à rencontre (Mat. XVI, 18).» Erlanger Ausgabe, 26, p. 100.



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 151

Voici, sous forme brève, nos exigences; nous voulons à

tout prix :

1° Que la Bible reste le fondement de notre confession de

foi évangélique, et cela contre les Eglises cléricales et contre
les fanatiques.

2° Que la Bible soit la norme et la source de toute prédication

et de tout enseignement public.
3° Que chaque chrétien soit indépendant dans l'usage qu'il

veut faire de la Bible comme moyen de grâce.
4° Que la Bible soit la preuve de fait que Dieu s'est révélé

dans l'histoire et qu'elle nous soit le témoin de la révélation.
Sans doute, nos adversaires ne repoussent pas toutes ces-

prétentions. Aussi ne visons-nous pas tant à formuler ce qui
nous sépare d'eux qu'à nous mettre au clair sur ce qu'il faut
défendre et sauver. Préciser le but du combat c'est travailler
à la paix. L'unité allemande, elle aussi, n'est née que de la

guerre, et chacun a dû faire des concessions.
Mais nous devons développer ces affirmations, et nous le

ferons en procédant de ce qui est limpide à ce qui exige des

éclaircissements.
1. — Les temps où nous vivons nous avertissent, nous les

défenseurs du christianisme évangélique, de ne pas laisser se

rouiller nos armes offensives et défensives. En Orient, l'Eglise
byzantine russe persécute les luthériens allemands ; en

Allemagne, le ton sur lequel «le centre» parle témoigne qu'il se

sent fort. L'Encyclique du dernier pape nous fait prévoir ce

que nous pouvons attendre. Si nous nous reportons aux

jours de Lourdes et de Trêves, nous serons bien vite
convaincus que la raison à elle seule, pas plus que les mépris,
ne peuvent nous tirer d'embarras. Jamais la France n'a
manqué de libre-penseurs et de libéraux. Après le désastre

de 1870 nos frères prirent pour mot d'ordre : « évangéliser la
France. » Or il paraîtrait que depuis 30 ou 40 ans les protestants

auraient diminué de 50000; la lutte entreprise par
l'Etat contre la superstition n'a pas favorisé l'extension du

protestantisme, non plus que diminué la force d'attraction
d'une religion machinale. Comme à Worms la parole de



152 MARTIN KÖHLER

Dieu doit comparaître devant la claire raison ; elle en est

capable, car elle est le sceptre du roi invisible que Dieu
envoie de Sion (Ps. CX ; Jér. XVIII, 37). Mais la Parole de Dieu

sur laquelle s'appuya le moine rebelle pour braver tout seul
.son siècle, ne fut ni une impulsion du cœur, ni une inspiration

personnelle, mais la parole écrite de Dieu, dont il avait
compris la profondeur, qui avait rempli son cœur et sa pensée

d'une grande certitude et à laquelle sa conscience l'avait
désormais enchaîné. Et ce fut cette même parole écrite qu'il
opposa aux prophètes de Zwickau. Et dès ce moment, il fut
convenu que toute doctrine serait mesurée à cette norme,
que toute divergence serait jugée par cette autorité et qu'on
irait s'adresser là pour distinguer ce qui est chrétien de ce

qui ne l'est pas. Pouvons-nous, aujourd'hui, nous passer de

cette règle? Tout dépend de nos adversaires. Or, quels sont-
ils?

L'Eglise byzantine, fière de son orthodoxie, tient en petite
estime ses sœurs infidèles d'Occident, y compris Rome, et

elle se voit rendre hommage par la haute Eglise d'Angleterre.
Les catholiques romains ont approuvé, de gré ou de force, le
mot de l'infaillibilité : La tradition, c'est moi L'apparence
d'unité de ces deux Eglises exerce une fascination indéniable
sur les esprits. Si on compare à cette unité d'action
représentée par la hiérarchie, la dislocation du protestantisme
dans son activité et dans sa pensée, on comprend que
l'inquiétude naisse dans des cœurs soucieux. Cette dispersion
fait la joie de ceux qui doutent d'une vérité religieuse et qui
désirent se mouvoir à leur aise. En revanche, les cœurs qui
cherchent des appuis prennent peur et reçoivent une impression

d'autant plus forte que la tradition offerte et vantée est

plus ininterrompue. Les progrès de Rome ne sont pas dus —
il faut se l'avouer, — à la politique, car cette dernière est
bien plutôt la servante de Rome, et elle l'est parce que Rome
est puissante. Inutile donc d'user de moyens politiques pour
arrêter l'invasion romaine. Si nous perdons confiance dans
le tribunal devant lequel les réformateurs traînèrent jadis
les partisans du pape; si nous ne pouvons plus crier aux



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 153

catholiques romains et aux orthodoxes : « Nous sommes plus
âgés que vous, nous sommes évangéliques, nous sommes

bibliques, » reconnaissons que, comme chrétiens, nous avons

perdu notre procès. Nous marchons dès lors au combat avec

une conscience abattue et nous avons renoncé à toute action

sur les esprits, qui, désireux du salut, craignent encore de

ne pas trouver la vérité. Chercher la vérité, s'en approcher
indéfiniment, être vrai.... tout cela, c'est bien, mais ce n'est

pas suffisant pour vaincre. La critique et l'archéologie ont
fait des prédécesseurs de Luther des humanistes, elles n'ont
pas su en faire des réformateurs, pas plus que le sérieux
moral des scholastiques mystiques n'a fait d'eux des hommes

capables de guérir l'Eglise. Les inspirés ne firent naître
aucun mouvement durable, tout au plus donnèrent-ils un
coup d'éperon. Opposant au christianisme historique une
certitude purement interne, ils firent valoir la vie intérieure
et la liberté ; ils refusèrent de se plier à des pratiques
injustes, attaquèrent tout ce qui était debout, se montrèrent
hâtivement passionnés de perfection, et tout cela a séduit et
séduit encore les âmes pieuses et les cœurs généreux. Mais
les réformateurs surent résister et s'opposer à cette séduction,

et ils appelèrent ces hommes des « enthousiastes ; »

nous, nous les appelons des fanatiques. Mais, où est la
différence entre eux et nous, si la foi n'est que l'exaltation du
sentiment et si son expression est toujours inadéquate si

elle n'a de sens que pour celui qui s'en sert? si déjà la parole
de l'apôtre n'a qu'une valeur relative, mêlée qu'elle est

d'éléments théologiques? Pour se soustraire aux exigences
logiques des enthousiastes, il ne reste qu'à se confiner dans

sa piété personnelle et laisser chacun vivre selon ses idées.
Mais alors ce chrétien n'est-il pas un subjectiviste au même

degré que les remuants fanatiques, à cette seule différence

près qu'il manque au premier l'assurance ou le courage
naturel de déposer son témoignage et de faire des prosélytes
Mais celui qui croit que seul le Fils est capable de rendre
vraiment libre par la vérité (Jean VIII, 36 ; XIV, 6), celui-là
croirait transgresser le second commandement de la loi du

THÉOL. ET PHIL. 1903 11



154 MARTIN K.EHLER

Maître, s'il laissait son prochain courir le risque de perdre
la foi en le laissant vivre dans l'erreur.

D'un côté une tradition rigide et une soumission à demi-
consciente et déloyale, de l'autre une vie sincère et de rapides
progrès, voilà comment se différencient aux yeux de beaucoup

le catholicisme et le protestantisme. Une telle opposition

est erronée, car elle est purement formelle ; parler
ainsi, c'est se borner à nous montrer les forces qui agissent
dans l'histoire et sous la poussée desquelles naissent les
diverses tendances. Par le fait du mouvement qui emporte
toutes choses, le progrès de hier devient la tradition
d'aujourd'hui. Ainsi le catholicisme romain qu'attaque la
réforme avait été, lui aussi, «moderne» pour ceux qui venaient
de disparaître, et au dix-huitième siècle déjà la réformation
avait un air vieilli et démodé. Tient-on à cette notion de

progrès, alors les fanatiques que confondirent Luther et ses

compagnons d'oeuvre, nous apparaissent comme des oiseaux

qui annoncèrent le printemps retardé par la prudence des
réformateurs. Alors l'Eglise n'a plus qu'à se laisser emporter
par les flots tumultueux d'une évolution toujours identique
et cependant toujours nouvelle, car si ce n'est pas l'évolution

de Hegel, ce sera celle de Darwin. Mais Luther, pas
plus que Paul, n'a opposé à ce qui était ancien quelque
chose de nouveau, à l'histoire le témoignage intérieur, à

l'objectif le subjectif. Luther avait trouvé dans l'histoire un
principe éternel avec lequel il put contrebalancer le poids
des inventions humaines et voilà pourquoi il fut courageux.
Ce principe fut la Parole de Dieu, qui demeure éternellement.

Cet homme n'eut aucune aptitude à former des Eglises,
pas plus qu'à conduire les masses ou les grands ; il ne sut

pas être opportuniste en matière d'Eglise ; il n'eut rien d'un
créateur, et s'il bouleversa l'état de choses de son temps, ce

fut par la persuasion qu'il défendait un trésor plus précieux
que les acquisitions faites par l'homme au cours de l'histoire.
Les Eglises qui lui doivent la Bible en langue vulgaire, n'ont
jamais pu le représenter que la Bible à la main. S'il fut un
prophète irrésistible et le réformateur universel, c'est qu'a-



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 155

près avoir montré comment il fallait comprendre la Parole
de Dieu, il sut lui donner aux yeux de beaucoup une valeur
absolue. C'est pourquoi les protestants ont volontiers vu
dans Luther l'ange qui, selon l'apocalypse, vole au travers
du ciel portant l'Evangile éternel.

Les hommes modernes veulent enfouir leur religion dans
leur cœur ; ils ne la croient en sûreté que sous la forme
délicate d'impressions insaisissables ; elle doit, de sa flamme
silencieuse, enthousiasmer les âmes où elle brûle, et les

pousser à résoudre les problèmes que notre époque pose à

l'humanité. La morale leur suffit et plus d'un estime pouvoir

avec celle-ci se passer de religion. L'essentiel est d'être
de son temps et de ne pas perdre le contact avec ses

contemporains. A cette condition seulement sera pardonnée aux
chrétiens modernes la faiblesse qu'ils ont encore pour la foi.
Pendant ce temps les cléricaux nous montrent glorieux les
foules qui, obéissantes, servent l'Eglise infaillible. Ils défendent

même avec passion les institutions et les ordres dont
l'action délétère a été avouée jadis par les leurs ; et quand
leurs écrits officiels pénètrent audacieusement dans le monde,
ou quand, sans aucun ménagement, ils demandent la mise
en œuvre des moyens les moins recommandables, les
gouvernements cèdent et les partis divers appuyent. Oui, même de

notre camp des regards d'admiration et de jalousie sont jetés
sur « l'Eglise sœur » si bien close et si puissante par son

prestige et son action. Des deux côtés il y a séduction. Pour
être fort et libre il faut enfermer le contenu immuable dans les

formes nouvelles que le temps réclame. Dans le cadre rigide
ce contenu est devenu méconnaissable et quiconque n'est que
religieux ne peut se soustraire à l'attraction exercée par la
nouveauté des pensées et à la séduction des faits. Ce trésor
est la parole vivante, moulée dans l'Ecriture immuable.
Cette forme revêtue par le christianisme primitif empêche
le christianisme de tous les temps de trop s'accomoder aux
circonstances locales et nous offre ainsi une garantie d'unité
spirituelle. Nous ne pouvons ni ne voulons consentir à ce

que notre christianisme ne soit plus qu'une puissance exté-



lo6 MARTIN K/EHLER

rieure et qu'il se borne à s'affirmer par des succès ecclésiastiques;

mais, d'un autre côté, nous ne voulons pas davantage

qu'il ne soit dorénavant qu'un sentiment tout intime et qu'il
se fasse chevalier servant de la conscience moderne; et c'est

pourquoi nous ne nous laisserons pas ravir le privilège de

considérer notre Bible comme le fondement de notre foi en
face des catholiques romains ou orthodoxes et en face des

fanatiques.
2. — C'est pourquoi aussi nous maintiendrons la Bible

comme la norme de l'enseignement public.
Malgré tout le respect que nous avons pour Gœthe, il nous

inspire de la pitié, parce qu'il n'a pas voulu, au nom de la

religion, professer une religion. Nous nous méfions de l'usage
qui tend à s'établir de parler religion plutôt que christianisme.

Notre désir est de maintenir le christianisme
historique, par où nous n'entendons pas seulement la forme
extérieure d'une activité religieuse commune, mais le christianisme

vieux de dix-huit siècles, qui est un avec la foi au
Christ historique. Ce Christ, nous ne le connaissons que par
la Bible et que par toute la Bible. Et c'est pourquoi nous
attendons et nous exigeons de tous ceux qui enseignent au
nom de l'Eglise, qu'ils puisent leurs enseignements à la
source de la Bible et qu'ils prouvent leur accord avec cette
dernière. Si des personnes pieuses arrivent à d'autres conceptions

religieuses qui les enthousiasment, que nul ne leur
ferme la bouche ; qu'elles prêchent comme les apôtres et les

missionnaires et qu'elles groupent autour d'elles leurs
disciples. Mais que nul ne se croie tenu d'écouter cette prédication

et ne se laisse contraindre à confier ses enfants à de tels

maîtres, aussi longtemps que ces enfants sont mineurs.
Il n'est pas facile, actuellement, je le sais, de faire

entendre de telles réclamations sans se voir accuser de
légalisme anti-évangélique : de tout temps il a été délicat de
protester et rarement on l'a fait avec délicatesse. Mais chacun
sent cependant que la tyrannie doctrinale de l'arbitraire exercée

par les maîtres n'est pas moins pénible et funeste que
le légalisme rigide des membres de l'Eglise jugeant les



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 157

théologiens. Et cela est si vrai qu'il faut être borné pour se

dissimuler la nécessité d'apporter des restrictions à la liberté
d'enseignement dans l'Eglise. Si quelque prédicateur prêchait
le sacrifice de la messe ou l'infaillibilité du clergé, on serait
unanime à lui interdire l'enseignement. Une tentative de

réintroduire l'anabaptisme aurait peu de chance de se faire
accepter. Il faut une limite, mais où la placer Elle ne pourra
jamais être définie si exactement qu'elle satisfasse les deux

partis. Une règle stricte est impuissante et il faut cependant
reconnaître des deux parts que les différends inévitables ne
se laissent pas toujours aplanir par des arbitrages de
pasteurs. Plutôt que d'avoir une autorité qui surveille et sévisse

contre ceux qui abandonnent le type d'enseignement, ne
vaudrait-il pas mieux inculquer à la conscience des maîtres,
des auditeurs et des chrétiens électeurs les devoirs que tous
ont envers la Bible

Mais la Bible peut et doit être plus qu'une limite à la
liberté d'enseignement, bien que ce rôle ait déjà une
certaine valeur, si on ne lui donne pas trop de raideur. La

position que nous devons prendre est celle d'un enfant devant
sa mère. Dans un tel sentiment de respect, il y a plus qu'une
simple accommodation, il y a reconnaissance. C'est avec
sympathie et angoisse qu'on voit les jeunes gens entrer dans le

ministère. Si l'activité qu'ils doivent fournir est intense, ils
risquent d'ignorer longtemps leur pauvreté, et pendant ce

temps, des âmes attendent d'eux une nourriture spirituelle.
Aucun de nous, je le sais, ne peut procurer à un autre le

Saint-Esprit ou la foi ; mais les membres de nos communautés

attendent de leurs conducteurs qu'ils les poussent en

avant, qu'ils les nourrissent et qu'ils les guident dans la vie
de la foi ; et s'ils n'attendaient rien, c'est bien alors qu'ils
auraient besoin de ces bénédictions ; or cette cure d'âme est
individuelle. Où puiseront-ils la force qui dure, où
prendront-ils la nourriture qui jamais ne fait défaut, d'où tireront-
ils le trésor qui répond aux besoins les plus divers, alors

qu'ils manquent d'expérience, de maturité, de temps pour
se recueillir et pour puiser dans les richesses des temps



158 MARTIN KÖHLER

passés? Seul le contact fécond avec l'Ecriture peut combler
ces lacunes et donner la vie véritable qui coule et abreuve les

hommes, nos frères. On s'appauvrit, soit comme pasteur, soit
comme professeur, quand on se confine dans un type de

doctrine, dans un cercle fermé de pensées. On s'épuise quand on
édifie un système sur des textes bibliques épars ou sur deux

ou trois livres seulement, au lieu de vivre dans le monde
vivant des personnes, des événements et des idées dans

lequel le livre des livres nous fait pénétrer. Il n'est pas besoin
d'avoir lu beaucoup d'ouvrages d'édification écrits par des

chrétiens évangéliques, tels que Bengel, par exemple, pour
se faire une idée de la richesse de la Bible ; seulement, il ne

faut pas avoir honte de ramasser humblement les fruits, si

petits qu'ils soient, qui tombent de cet arbre.
Nous ne pouvons, ni ne voulons laisser le sable envahir

la source intarissable à laquelle les ministres de la Parole

peuvent venir puiser un complément à leur culture
nécessairement limitée par la tendance de l'époque et par leur
individualité ; ils y trouveront aussi une force rénovatrice
et un trésor d'approvisionnement sans lequel les devoirs du
ministère épuisent et consument.

3. — Quelle peine les chrétiens qui n'étaient pas les

moindres dans l'Eglise et les Eglises évangéliques, quelle
peine ces chrétiens ne se sont-ils pas donnée pour faciliter
à chacun l'accès à la Bible 1 Quiconque s'est occupé de
traduction biblique connaît ces efforts ; ils sont, de même,
présents à la mémoire de tous les amis des missions. Et si l'activité

des sociétés bibliques a souvent été et est encore sujette à

des erreurs ou à des exagérations qu'il faut tenter de corriger,
n'est-ce pas cependant l'occasion de rappeler le repas de

Béthanie et la parole du Maître : « Pourquoi inquiétez-vous
cette femme? elle a fait une bonne action à mon égard » ; et

celle-ci : « Partout où cet Evangile sera prêché dans le monde,

on dira aussi ce qu'elle a fait. »

Cette activité repose tout entière sur le principe réformateur

que la Bible peut être mise entre les mains de chacun
et cela en opposition à la défense formulée par R_ome. Et



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 159

nous en restons à ce principe : chaque chrétien peut entrer
en rapport avec la Bible ; il n'a besoin pour cela d'aucune
tutelle; elle lui suffit pour parvenir à son but. La protection
des savants ne vaut pas mieux que celle d'un clergé. Si, en

effet, le clergé n'est pas une garantie suffisante de la
transmission du Saint-Esprit, une caste d'érudits à la recherche
de la vérité ne nous garantit pas davantage l'arrivée au but.
Ces savants, quoique tous honorables, peuvent cependant
être bornés dans leurs vues, commettre des erreurs de

méthode, et se croire infaillibles. Si les laïques n'ont besoin
d'aucune tutelle, il ne faut pas tenter de vulgariser la
théologie. Je sais bien que, de nos jours, on croit ce moyen
efficace pour cultiver les masses ; mais qu'on nous dise si cet
effort nous mène plus loin que la création d'une société dans

laquelle les uns parlent et professent, tandis que les autres
écoutent et applaudissent. Or, l'Evangile veut l'indépendance

de l'individu et nous en restons à ce grand principe
pour ce qui concerne la Bible.

« En rester là », c'est bien, mais un tel programme fut-il
jamais réalisé sans restrictions On aurait peine à citer un
homme qui se soit orienté dans la Bible sans avoir reçu une
instruction chrétienne quelconque. Même les chrétiens les

plus biblistes ne sont parvenus à cette indépendance que par
un travail persévérant ; n'eussent-ils lu aucun ouvrage sur
la Bible, qu'encore le passé et leur milieu historique eussent

agi sur eux. Même notre Sauveur eut des connaissances
préalables acquises par l'éducation avant que de lire l'Ancien
Testament.

Le chrétien n'est donc pas table rase quand il approche
l'Ecriture. Puis, ce qu'il y trouve dépend du but qu'il a

devant les yeux, car on trouve ce qu'on cherche. Nous
cherchons la « vérité », dira-t-on Sans doute, mais ce mot
contient beaucoup de choses et éveille la plupart du temps une
idée peu claire de ce qu'il représente. La conscience apprend
à chacun ce qu'est la véracité, mais il n'en est pas de même
de la vérité, n'en déplaise à plusieurs. Même la vérité morale
ne nous est pas donnée par la conscience avec pleine certi-



160 MARTIN K.EHLER

tude et entière clarté. Mais le chrétien ne cherche pas la
vérité pour elle-même, non plus que dans tous les domaines.

Il tient à trouver la vérité qui mène à la vie, c'est-à-dire la
connaissance du vrai Dieu et de son Fils (Jean XIV, 6; XVII, 3).

L'acquisition de cette vie, c'est ce que nous appelons le salut ;

nous le désirons, et ce que nous cherchons dans notre Bible
c'est la vérité salutaire. Aussi bien, la première fois que
nous entrons en contact avec l'Ecriture, doit-ce être pour
chercher si nous retrouvons dans ses pages l'enseignement
reçu, la prédication entendue, le catéchisme appris, la
confession de foi professée (Act. XVII, 11). Avec une telle pierre
de touche nous ne sommes plus esclaves, mais libres ; sur la

déposition de deux témoins la vérité salutaire nous est
révélée, — l'un, c'est la profession de foi des chrétiens, pour
autant que je me l'approprie, l'autre c'est la Bible. En outre,
par ce moyen, le contenu de la foi va se trouver trié, enrichi,
transformé, plus capable de satisfaire nos besoins.

A vivre ainsi en contact personnel et renouvelé avec l'Ecriture

on fait peu à peu des expériences, on acquiert des points
de vue tout personnels. Nous ne pouvons ici décrire ou
définir ce que doivent être ces relations. Il suffit de rappeler
qu'il est possible de trouver dans la Bible un fondement à sa
foi et un aliment pour l'homme intérieur, sans édifier
nécessairement une dogmatique. Les besoins de la vie intérieure
ne concordent pas toujours avec les buts que se propose la
connaissance, pas plus que les résultats de ces deux activités
ne sont toujours en accord mutuel.

Et c'est pourquoi une âme qui vit en contact avec l'Ecriture,

si elle reste dans une relation normale avec les
enseignements de l'Eglise, peut se passer des théologiens. Il faut
cependant que l'enseignement ecclésiastique soit lui aussi

biblique et enrichi par des comparaisons avec les témoins
des diverses époques de l'Eglise. Ce contact ne devient pas
nécessairement une camisole de force, pourvu que, avec

Luther, on se demande toujours jusqu'à quel point un livre
ou une doctrine biblique « contiennent Christ. »

Nous sommes de plus en plus convaincus que le contact



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 161

personnel des chrétiens avec l'Ecriture est nécessaire, et qu'on
ne le néglige qu'au grand détriment de la chrétienté.
Aucune vie d'Eglise, aucune littérature pieuse ne saurait nous
donner cette eau qui ne coule que de cette source pure et à

laquelle il faut aller puiser. Toutes les fois que la Bible a

commencé d'être étudiée personnellement, et qu'elle a remplacé
les intermédiaires dont on s'était servi, toujours il y a eu un
progrès qui contrastait avec le passé. On acquiert ainsi la
conviction que notre Bible est le vase dans lequel Dieu a
renfermé sa Parole, et par lequel il communique sa grâce à

son Eglise. Mais cette pensée demande à être développée.
4. — Pierre de touche et norme, source de l'enseignement

ecclésiastique, atmosphère dans laquelle se développe notre
pensée et notre vie chrétienne, voilà ce qu'est pour nous la
Bible ; mais elle n'est tout cela que parce qu'elle est pour
nous la Parole de Dieu, par où nous entendons que la Bible
est le moyen par lequel il a plu à Dieu de se faire connaître
à nous ou de se révéler.

Si on divise la Bible en versets et en phrases, il n'est

pas difficile de prouver que l'expression « Parole de Dieu »

n'est pas applicable dans le détail. Et si d'avance on n'est

pas inquiet au sujet des conclusions possibles auxquelles on
pourrait arriver, l'examen de ces questions de détail ne saurait

nous troubler. Mais il ne faut pas que le caractère historique

du contenu biblique nous empêche d'y voir la Parole
de Dieu. On nous oppose les pages qui ne nous apprennent
rien, celles qui ne nous édifient pas, ou les récits qui attestent
un état d'enfance ou d'immoralité. Mais, répondrons-nous,,
il ne faut pas méconnaître qu'un morceau qui, en lui-même,
est sans importance peut prendre une valeur nouvelle à la
lumière de l'ensemble, et que même un récit peut soudain
nous dire, suivant le contexte général, le contraire de ce que
nous croyions pouvoir en apprendre. Dans le fond, la Bible
entière n'est que la révélation de Dieu le Père, de notre
Seigneur Jésus-Christ et de son amour sauveur. Or nous voulons

à tout prix que cette révélation nous vienne de lui et

que, pour risquer une expression que Jean XIV, 10 ; XVI,



162 MARTIN KÖHLER

13 sq. ; 2 Cor. XIII, 3 ; 1 Cor. II, 10-14 autorisent, nous
l'entendions de sa bouche même. Nous n'appelons révélation ni
les sentiments pieux d'hommes très religieux, ni les
pressentiments d'une conscience religieuse intense, ni les rêves
et les sentiments de natures nerveuses, ni les opinions
d'hommes à l'esprit profond et noble qui nous disent ce qu'il
convient de penser de Dieu ; et c'est pourquoi, si la Bible ne

nous offre rien de plus que cela, nous ne sommes pas satisfaits.

Nous savons que cette lettre fut tout d'abord parole
vivante, et nous croyons que la lettre en elle-même n'est pas
une révélation, preuve en soit l'existence constante, dans

l'Eglise, d'une parole de Dieu vivante, à côté de ce livre;
mais cette parole vivante et parlée a toujours eu la même

origine, et, depuis des siècles, elle n'est jamais née qu'au
contact de la parole écrite, comme aussi toujours sous la

poussée des événements historiques et des actes divins dont
le dernier, qui fut décisif, a été ce qu'il fit dans son Fils1.
Voilà ce que nous appelons sa révélation. Car c'est ainsi que
Dieu a ouvert les yeux et les oreilles de l'homme, pour que
ce dernier saisisse sa grâce dans les faits et pour qu'il en
rende témoignage. Ce témoignage, Dieu l'a, depuis le temps
des apôtres, confié à la Bible, et il est dès lors si intimement
uni à l'histoire de l'humanité qu'il ne peut cesser de se faire
entendre. Et Dieu se sert maintenant comme toujours à

nouveau de témoignage pour amener les hommes à ouvrir leurs
cœurs et leurs oreilles à sa parole, et pour la faire pénétrer
en eux, afin qu'ils puissent la répéter au dehors.

Cette action de la Parole écrite comme de toute parole
conforme à l'Ecriture, nous la constatons sous mille formes
dans l'histoire. Et c'est pourquoi nous accordons créance
à ce que la Bible nous rapporte des actes et des paroles de

Dieu ; c'est là que nous le cherchons, là que nous le trouvons
aussi.

A quiconque veut planter des arbres, il suffit d'avoir un
fruit mûr qui fournisse la graine : si plus tard cependant il

1 Jean XIV, 9, 10; I, 1, 14 ; 2 Cor. V, 19. Rom. V, 6-8 ; Col. I, 19 sq.



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 163

veut s'occuper de sa plantation, il lui sera utile de connaître
les lois d'après lesquelles cette graine reproduit des fruits.
Nous savons que nous pouvons fonder notre foi sur l'œuvre
accomplie par Dieu au jour de la mort et de la résurrection
de Christ, et sur l'Evangile apostolique ; mais nous constatons

que le seul moyen de connaître la longueur, la largeur,
la hauteur, la profondeur de l'amour divin qui surpasse
toute connaissance, c'est de savoir s'orienter dans le mystère

de l'œuvre salutaire révélée aux hommes et de chercher
à comprendre en adorant la profondeur de sa richesse et de

sa sagesse. L'Eglise peut faire des efforts immenses pour
sonder et mesurer ces profondeurs ; des siècles ne lui suffiront
pas. Mais nous maintenons que ces pages nous donnent le

récit exact des actes divins, et que dans ces témoignages
captivants nous avons des paroles prononcées par des hommes,
et cependant des paroles que Dieu a reconnues pour être ses

propres paroles, tout comme il a agréé le nom dont nous
l'appelons sur la parole de son Fils. Et c'est pourquoi nous
maintenons que la Bible dans son ensemble nous montre les

voies divines par lesquelles les temps s'accomplissent, et fait
tomber devant nos yeux les voiles qui nous cachent l'avenir.

Ces livres, — eux-mêmes nous l'apprennent, — ont été écrits

par des hommes, et ce sont des hommes aussi, nous en avons
la preuve, qui les ont groupés ; mais ce groupement ne nous
semble pas être le résultat plus ou moins heureux d'une
tentative avortée, non plus que les ruines misérables d'un
glorieux passé. La Bible n'est pas pour nous un amas confus de

matériaux sous la poussière desquels il faudrait aller chercher
la révélation. Si Dieu a étroitement lié à sa révélation historique

l'Ancien Testament qui fut la Bible de Jésus et de ses

apôtres, lequel de nous oserait croire que la seconde moitié
de cette Bible ait été créée sans lui Dans le fait que cette
collection d'écrits est devenue notre Bible, nous voyons la
main de Dieu.

Ce que la Bible nous donne et les expériences qu'elle nous
fait faire nous interdisent de supposer que Dieu joue à cache-
cache avec nous; et nous ne pouvons admettre que nous



164 MARUIN KÖHLER

ayions à le chercher, lui et sa pensée, derrière les voiles de
notions humaines qui non seulement n'inspirent aucune
confiance, mais qui peut-être sont erronées. Et c'est pourquoi
nous maintenons que la Bible est pour nous la preuve effective

de la révélation de notre Dieu. Car son contenu se révèle
au travail d'épuration et de comparaison fait par l'Eglise et

au cœur de chacun, comme un fragment d'une révélation qui
nous dévoile ce que l'homme ne peut ni trouver ni inventer ;
et cette tâche révélatrice qui est la sienne nous est attestée

par son rôle et sa place dans l'histoire. En elle nous avons la
Parole de Dieu et cela nous le maintiendrons envers et contre
tous.

Mais notre propre intérêt nous fait un devoir de mentionner

ce que nous sommes forcés d'abandonner et ce que nous
sommes décidés à ne pas défendre. Si nous approuvons, en
effet, la place que les chrétiens du temps passé ont donnée à

la Bible, nous n'avons cependant pas l'intention de défendre
tout ce qu'on a considéré jadis comme indispensable et ce

que beaucoup voudraient encore maintenir et conserver à

tout prix.

Dans quel intérêt ne combattons-nous pas?

Ce titre n'est pas très exact et n'exprime pas notre pensée,
disons-le d'emblée, car à l'ouïe de cette assertion plusieurs
me diront : « Mais c'est précisément dans cet intérêt que nous
combattons, » et beaucoup de ceux qui parleront ainsi sont
de ces hommes que je tiens à sentir à mes côtés et dont je ne
veux pas me passer. Si je voulais répondre : « Mais, vous ne
devriez pas combattre dans cet intérêt, » je soulèverais un
différend qu'il faudrait aplanir avant que d'aller plus loin. A
mon avis, — et j'ai la certitude de ce que j'avance, — il y
a un malentendu, et la plupart combattent en faveur d'un
principe qui ne leur est cher que parce qu'il leur semble
indispensable à la protection de leur trésor. Essayons donc
de nous entendre en appelant les choses par leur nom. Je

propose à votre approbation la thèse suivante :



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 165

Nous ne combattons pas en faveur de l'inspiration littérale
de l'Ecriture, car nous n'en avons pas besoin pour croire à

l'Ecriture.
Mais, dira-t-on, il est écrit dansl Cor.II, 13: «Nous parlons

de ces choses, non avec des discours qu'enseigne la sagesse

humaine, mais avec ceux qu'enseigne l'Esprit. » C'est de

l'inspiration littérale Sans doute. Aussi ne croyons-nous
pas que les idées et le langage des apôtres et de leurs collègues

dans le ministère soient nés de leur bon plaisir ou de

leur intelligence, dont on dit volontiers qu'elle fut limitée et

influencée par le judaïsme. Mais que sont « ces choses » dont
Paul parle au verset 9 « Ce sont des choses que l'œil n'a

pas vues, que l'oreille n'a pas entendues, et qui ne sont pas
montées au cœur de l'homme, des choses que Dieu a préparées

pour ceux qui l'aiment. Dieu nous les a révélées par
l'Esprit. » Ainsi ce ne sont pas des choses que les écrivains
bibliques ont lues dans d'autres auteurs, dont ils pourraient
se réclamer ; ce ne sont pas des choses qu'ils ont contemplées
ou vues ou touchées. Ce ne sont pas des choses qui sont

venues de leurs cœurs, comme l'angoisse, la honte, la joie,
la reconnaissance ; ce ne sont pas enfin des choses qui sont
à la portée de tous comme le monde visible de la pluie ou du
soleil.

Nos ancêtres, malgré leur préjugé de l'inspiration littérale,
ont très bien su comprendre et exprimer, d'après la pensée de

l'apôtre, ce qui faisait la valeur unique et absolue de la Bible.
Paul parlait et eux aussi de tout ce qu'il est nécessaire de

connaître pour notre salut, et, pour parler comme le Nouveau
Testament, Paul pensait au mystère du plan salutaire de Dieu,
qui se résume tout entier dans la connaissance de notre
Sauveur. Quand Paul prêche cet Evangile, il affirme, et il n'est

pas le seul à le faire, que son témoignage ne vient pas de son

propre cœur et de sa propre pensée ; au reste Jésus avait promis

à ses disciples de leur venir en aide, quand ils annonceraient

ces choses (Jean XVI, 12, sq.) et si ce secours n'était
pas venu, sagement ils se seraient tu. Pierre a la même idée

quand il écrit (1 Pierre I, 12) : « Ces choses que vous ont



166 MARTIN KÖHLER

annoncées maintenant ceux qui ont prêché l'Evangile par le

Saint-Esprit, envoyé du ciel. » On n'invente ni ne trouve
autre part ces paroles du Dieu vivant, qui ne nous instruisent

pas des choses de la vie terrestre, mais qui toujours
enseignent à l'homme que sa vie, son bien, son but sont
dans l'union avec Dieu, le Dieu invisible, qui nous dicte sa

volonté en termes clairs et précis et qui, en nous révélant
nos fautes et notre esclavage, nous montre la profondeur
de son amour miséricordieux. Et la parole de Dieu réalise
cette œuvre, parce qu'elle nous met en face d'actes divins et

qu'elle nous les fait comprendre. Cette parole à son tour est

un acte du Dieu vivant, même quand elle passe par la bouche
d'un serviteur, car elle appelle les hommes à la paix divine
qui contient toutes les bénédictions (Rom. VIII, 28-39). Les

appelés peuvent et même doivent confesser que ces discours
sont une manifestation d'esprit et de puissance, afin que la
foi ne repose pas sur la sagesse des hommes, mais sur la
force de Dieu (1 Cor. I, 26 sq. ; II, 4-5).

Ceci doit demeurer et demeurera en effet : c'est que dans

l'Evangile, à côté duquel il n'en est aucun autre (Gai. I, 6-9)
et qui a été envoyé et proclamé du ciel par le Saint-Esprit,
nous avons une parole de Dieu qui fera toujours sentir la
présence de Dieu à quiconque voudra l'écouter (1 Cor. XIV,
24-25). La source à laquelle cette prédication s'épure et dont
elle sort toujours rajeunie, c'est la Bible, comme l'ont prouvé,
et la Réformation qui fut un renouveau pour l'Evangile, et
tous les réveils de la vie chrétienne. Et c'est pourquoi notre
foi au Saint-Esprit nous donne la certitude qu'il a inspiré à

ses serviteurs la parole même de Dieu, et que cette parole,
nous l'avons dans notre Eible.

La doctrine traditionnelle voit l'inspiration littérale non
seulement dans les paroles que Dieu prononça dans le paradis
et jusqu'au temps des apôtres, mais encore dans les moindres
récits de la Bible, même lorsqu'il s'agit de choses que beaucoup

d'yeux, — si ce n'est tous, — ont vues, que des oreilles
ont entendues, qui sont montées au cœur de l'homme et

qu'on a lues dans d'autres livres écrits précédemment. Elle



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 167

ne s'occupe pas de déterminer si ces hommes qui nous ont
parlé étaient des prophètes et des apôtres choisis par le
Christ lui-même ; elle ne se soucie pas de savoir qui a écrit
ces livres puisque leurs rédacteurs n'étaient que des plumes
vivantes écrivant sous la dictée de Dieu. Tout cela fut mystérieux,

il faut le croire ; ces écrivains, en effet, se portent
garants de ce qu'ils écrivent, ils s'en croient responsables ; le
Saint-Esprit se moule donc exactement sur leur individualité

humaine, à une chose près toutefois, c'est qu'il ne leur
permet pas de commettre la plus petite erreur, — pas plus
de syntaxe que de grammaire, — non plus qu'un manque de
mémoire dans leurs récits ou leurs citations.

Ainsi se révèle à nous le motif qui a poussé des disciples
fidèles et sérieux à formuler cette doctrine que nous
combattons. Pour les comprendre, il faut, appuyé sur l'art. 7 de

la confession d'Augsbourg, pouvoir, de tout cœur avec eux,
demander à Dieu que les Eglises demeurent dans la pure
doctrine de cet Evangile qui avait libéré leurs âmes de

l'erreur meurtrière du papisme et des sombres luttes de la
conscience. Puisque l'Eglise a erré si longtemps et s'est si fort
égarée, il doit y avoir une source d'où découle l'eau vive et

pure. La Bible doit être infaillible dans tout ce qui est nécessaire

à l'obtention du salut. Mais, à ce moment, éclatèrent
des luttes violentes entre protestants et catholiques romains,
et non moins violentes entre protestants. Alors, on se posa
une question : comment distinguer ce qui est nécessaire et
utile de ce qui n'est pas indispensable Beaucoup de faits
historiques sont nécessaires et qui peut, dans ces faits, tracer
une limite entre l'essentiel et le secondaire? petites causes,
grands effets Si les rédacteurs de ces écrits peuvent errer,
qui nous garantit qu'ils n'errent pas dans les choses
nécessaires? Le besoin de certitude fit faire le pas décisif. La Bible,
se dit-on, est infaillible même quand elle parle de choses qui
ne sont pas nécessaires au salut, et sans importance aucune.

Ce furent les luttes doctrinales, inhérentes aux débuts, qui
firent naître cette théorie. Son action a souvent été funeste
et l'histoire de l'Angleterre au dix-septième siècle est là pour



168 MARTIN KiEHLER

nous l'apprendre. Mais ce n'est ici ni le lieu ni le moment
de nous étendre là-dessus. Beaucoup d'âmes pieuses, qui,
bien que professant des erreurs de détails, avaient un
christianisme authentique, s'élevèrent aux jours de cette théorie
contre le pape de papier et furent ainsi empêchées de se

mettre à l'école de la Bible. Cette doctrine fut donc un sujet
de scandales et elle ne donna pas les résultats qu'on était en
droit d'attendre. L'infaillibilité de l'Ecriture devait donner la
certitude inébranlable de la vérité révélée; la Bible infaillible
devait rendre conciles et papes superflus. Or, un tel résultat
ne fut jamais atteint. Et il faut se l'avouer, si l'on veut se

rendre compte de la façon dont Dieu agit dans l'histoire. Au
moment où cette théorie avait les plus ardents défenseurs, et
où les luthériens aussi bien que les réformés faisaient tous
leurs efforts pour mesurer à la norme scripturaire la valeur
chrétienne des doctrines et de leurs formules, les deux Eglises
évangéliques étaient sur pied d'hostilité, et en guerre avec
des sectes bibliques telles que les Mennonites. L'Ecriture ne
pouvait terminer le différend. Il eût fallu un miracle, qui
vînt donner et garantir le sens unique des paroles bibliques,
«omino le fait l'Eglise au dire du concile de Trente et comme
le pape aujourd'hui prétend le faire. Mais ce miracle n'est pas
venu.

Si cette théorie n'a pas rendu jadis les services qu'on
croyait pouvoir en attendre, oserions-nous espérer
qu'aujourd'hui elle se montrera plus utile et plus capable de

répondre à des besoins nouveaux? Beaucoup d'entre nous,
bien qu'attachés de tout cœur à leur confession de foi
particulière, ne sentent plus rien qui les sépare des « amis de la
Bible. » Plusieurs estiment que la Bible fidèlement étudiée
leur a appris à attacher moins d'importance aux divergences;
beaucoup défendent l'autorité de la Bible sans pouvoir
adopter cette théorie ; et tous ceux-là vivent et travaillent
avec la persuasion qu'aujourd'hui les divergences sont bien
autres que celles qui peuvent séparer deux professions de

foi, toutes deux bibliques et qui veulent être bibliques. Ils
sont groupés et unis par la vérité biblique et cela sans cette



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 169

doctrine de l'inspiration, sans entente préalable sur-ce sujet.
Pense-t-on peut-être que cette théorie nous donnera, dans

nos luttes avec les adversaires de la Bible, ce qu'elle n'a pas
donné aux amis de la Bible quand ils luttaient entre eux
Qu'il faille conquérir du terrain et convaincre des adversaires

ou simplement nous défendre contre les mensonges et les

railleries, la croyance à l'inspiration littérale nous profitera
aussi peu que jadis, alors qu'il s'agissait de réfuter les

travaux froids et soignés du rationalisme et de se défendre
contre les railleries aiguisées et légères des « amis de la
lumière. » On dépose les armes rouillées quand on peut en
trouver de neuves dans son arsenal.

Inutile de parler haut et d'accentuer l'opposition.
Matthias Claudius, exposant à l'empereur du Japon la

critique de Lessing, résume en ces mots le système : « Que

personne n'occupe un terrain qu'il ne peut défendre. »

Frédéric Guillaume III se montra très sage, quand, après les

guerres d'indépendance, il renonça volontairement à la
Pologne, jusqu'à ce que les états allemands fussent unis
entre eux. Nos théologiens du dix-septième siècle ne furent
pas si prudents, et leur doctrine préférée prêta toujours le
flanc aux attaques d'une science incrédule qui avait pour
programme la négation de toute révélation.

Si l'infaillibilité de la Bible doit garantir la révélation
qu'elle contient et ainsi éveiller et fortifier la confiance en la
vérité chrétienne, il est nécessaire de mettre cette garantie
en pleine lumière. Il s'agit alors de prouver cette infaillibilité

même dans des choses sans importance, tâche qu'ont au
reste assumée les représentants modernes de cette théorie.
Mais assumer une tâche et la réaliser sont choses bien
distinctes. On n'a pas encore entendu parler de succès que cette
méthode ait remportés sur des adversaires de la Bible et de

son autorité.
Il ne faut pas s'en étonner. La preuve tentée est en effet

sans terme. A-t-on réfuté une longue série d'objections
formulées contre des affirmations bibliques, il en surgit, chaque
jour, de nouvelles. L'histoire des derniers siècles l'a prouvé.

THÉOL. ET PHIL. 1903 12



170 MARTIN KÖHLER

Précisément parce qu'il s'agit de questions de détail, jamais
on ne peut espérer voir la fin du travail entrepris. De plus^
ces réfutations doivent se faire à la lumière de la raison qui
compare et qui cherche. Nous, les amis de la Bible, nous
sommes heureux d'entendre tel ou tel savant répondre
victorieusement à une attaque et nous aimons à nous dire qu'il
en sera de même pour toutes les objections, à l'avenir. Mais

ce n'est pas au nom d'une preuve rationnelle que nous parlons
ainsi, mais bien parce que nous avons confiance dans la

Bible, et parce que les objets, sur lesquels porte la lutte, ne
sont, la plupart du temps, pas d'importance. Aussi longtemps
que des principes ne sont pas attaqués, nous envisageons
autrement les questions suivant qu'elles ont pour objet
Jéroboam et Manasse, ou Abraham et Jacob ; selon qu'il s'agit de

déterminer qui a rédigé l'épître de Jacques ou si les récits de

la vie de Jésus émanent de témoins oculaires. Si plusieurs se
sentent gravement atteints quand ils entendent parler de la
tentative de faire des patriarches des figures légendaires,
il en est peu qui se scandaliseraient à la pensée que le livre
de Job fût un poème. Des appréciations diverses touchant
la valeur des éléments qui constituent la Bible, existent
donc. Or, cette confiance avec laquelle nous applaudissons à

tout essai de défense ne nous vient pas de la raison. Car la
vérité de Dieu se manifeste à toute conscience d'homme
(2 Cor. IV, 2) et la vraie question n'est pas celle-ci : exact ou
faux? mais celle-ci : bon ou mauvais? paix ou désespoir? vie
ou mort? Une fois cette question préalable résolue, les faits
extérieurs passent au second plan et la confiance naît de la
certitude que là où l'essentiel existe, les détails, pour autant
qu'ils ont une portée, ne peuvent avoir été négligés. Mais

remarquons que ce raisonnement est exactement opposé à

celui que tiennent les défenseurs de l'inspiration littérale.
Tandis qu'ils disent : Si les détails sont sûrs, je puis me fier
au fond ; nous, nous disons, parce que le fond est digne de

confiance, il en sera de même des détails. Mais notre certitude
ne dépend pas de la vérité de cette dernière affirmation.

Ne nous vantons cependant pas et délimitons exactement



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 171

le combat. La question est un dilemme : ou bien ces recherches

viennent du malin ; nul n'a le droit de se demander si
la Bible commet des erreurs quand elle nous parle de la
nature ou quand elle donne des renseignements historiques ;

son infaillibilité, en toute matière, est article de foi. Tous
doivent y croire. Ou bien nous devons reconnaître que notre
confiance en la Bible ne dépend pas de cette affirmation.

Il est évident, pour prendre un exemple, que notre
confiance dans le Sauveur n'est pas fondée sur l'infaillibilité de

l'Ancien Testament. Sans doute, il faut le reconnaître, le
respect de la Bible et le contact journalier avec elle ont beaucoup

contribué à ce résultat pour un grand nombre d'entre
nous ; mais ce qui a été décisif, c'est que, par la repentance
et la foi, nous nous sommes assimilé, dans la communion
avec la personne du Sauveur, la sainte loi de Dieu et son

amour pour les hommes ; or, en tout cela, pour la plupart
d'entre nous, les deux tiers au moins de la Bible sont restés

en dehors de nos préoccupations. Un être ne peut grandir
qu'en puisant la vie dans le milieu d'où il sort. Le chrétien
tire sa subsistance de la Bible, pour autant qu'il est capable
de puiser en elle une connaissance toujours plus approfondie
de notre Sauveur. Les modes sont divers et variés ; mais

quiconque s'est uni au Christ vivant après avoir lu le tableau

que nous en donne la Bible, celui-là ne pourra plus douter
de la vérité du portrait. La main sur la conscience : notre foi
dépend-elle de l'accord ou du désaccord des évangiles quant
au jour de la semaine où Jésus a pris son dernier repas avec
les douze? Cette question ne m'a, — je l'avoue, — jamais
troublé.

Je ne veux pas oublier, toutefois, qu'en ces matières le
chrétien pris isolément ne peut procéder comme la communauté

dans son ensemble, pas plus que je ne veux méconnaître

la diversité des appréciations touchant « ce qui est

indispensable au salut. » Mais cependant les besoins d'une
communauté sont les besoins des individus, et ce qui nourrit
les uns peut nourrir les autres. Le fond sera toujours
l'essentiel.



172 MARTIN KÖHLER

Ce principe serait compromis du moment où l'on tenterait

de faire prévaloir dans l'Eglise l'interdiction de la
critique qui juge et examine les matières bibliques. La vie de

travail d'un Hengstenberg nous met en garde contre une telle
manière d'agir ; car la défense infatigable qu'il organisa pour
protéger l'exactitude de la Bible supposait un examen préalable

de l'Ecriture. On peut, il est vrai, dire, avec le vieux
proverbe: « Je respecte plus la vérité que je ne respecte
Hengstenberg. » Remarquez cependant que nous n'en appelons

pas à son autorité, mais nous disons que son travail est une
leçon pour ceux qui n'abordent pas ces questions en érudits.
Il nous rappelle qu'il a plu à Dieu de nous donner sa parole
sous une forme qui exige un travail scientifique. De même que
nous n'aurions pas eu accès à la Rible sans le travail des

savants, de même leur concours est nécessaire au maintien de

ces voies d'accès. Et si nous admettons ce principe, des

recherches historiques ont donc leur place et on ne peut les

réduire au silence. Il faut nous pénétrer de ceci : jamais on
n'a réussi, dans nos Eglises, à interdire le libre examen de

l'Ecriture, au nom de l'infaillibilité scripturaire. Un tel
ordre équivaudrait à la déclaration par laquelle le pape qui
revêt sa charge, revêt aussi l'infaillibilité doctrinale. Ce serait
un article de foi qui ne serait plus fondé sur la confiance en
la force de la vérité, mais sur la crainte de voir disparaître
une autorité qui ne se légitimait pas elle-même. Tout comme
l'obéissance au pape est la condition nécessaire de l'union
avec Christ, ainsi la foi salutaire dépendrait de la position
prise à l'égard d'un livre dont on ne connaît pas tout le

contenu ; on n'accorderait en effet l'infaillibilité à la Bible
que pour acquérir la certitude de la foi salutaire.

Plus d'un lecteur étranger à la théologie me reproche, à

part lui, peut-être, d'élever bien haut la voix et me dira qu'il
n'y a pas tant de passages bibliques à protéger par l'inspiration

littérale. Pour peu qu'on ne dénie pas toute autorité à

la révélation, quelques éléments secondaires seuls exigent ce

secours. Nous répondrons que pour parler ainsi il faut ne
pas se douter de tout ce qui peut être appelé secondaire, et



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 173

de la difficulté qu'il y a à délimiter ce qui a besoin de garantie.

Qu'est-ce à tout bien prendre que la Bible? quels sont
les faits bibliques? Traduction ou texte original? lequel des

différents textes à nous transmis? (car il ne s'agit pas de

mots isolés seulement). Faut-il défendre les livres admis

par tous, ou aussi les livres contestés? et les titres des livres,
que faut-il en faire lesquels prendre au milieu de tous ceux
qui nous sont proposés? et les traditions dont nos cœurs
d'enfants étaient pleins quand nous lisions les livres saints,
faut-il les répudier? Or, avec toutes ces questions, remarquez

que le fond de la Bible est encore intact Mais si on les

examine de près, leur faible importance devient manifeste
et on commence à comprendre la cargaison inutile dont
s'est chargé le bateau de sauvetage de l'inspiration
littérale1.

Quand un homme a joyeusement mis, par conviction, sa

plume et sa parole au service d'une cause, quand il a voulu
éveiller ou fortifier la confiance dans la Bible et en révéler
les trésors, qui lui envierait le devoir de faire toucher du
doigt les erreurs d'une théorie dont la confiance de beaucoup
est faite? Mais il arrive ici ce que Gœthe décrit dans un
conte : Quand des flammes lèchent les parties métalliques
d'une statue faite de diverses substances, elle s'écroule même
alors que des éléments résistent et n'entrent pas en fusion.
De fausses garanties ne garantissent rien du tout, et pour peu
que quelqu'un ait vu ce roseau percer la main d'un ou de

plusieurs frères, son devoir est de parier et d'avertir. Il me

répugne de procéder à coup d'autorité, quand je m'efforce

précisément de prémunir contre une fausse autorité. Sinon

je pourrais dresser un catalogue imposant des représentants
de la théologie positive de notre siècle, dont les uns ont
rejeté expressément l'inspiration littérale, et, les autres, ont

1 Quiconque est au courant des question verra que je n'ai pas la prétention

d'épuiser le sujet. Au risque d'être accusé d'affirmations gratuites, j'évite toute

tractation de détails. Pour le moment, je veux être lu. A quoi bon écrire

un ouvrage de longue haleine et le citer après comme autorité, si on ne le lit
pas?



174 MARTIN KiEHLER

laissé entendre, avec quelque prudence, qu'ils la niaient. Il
n'y avait pas là, me semble-t-il, manque de franchise. On

peut, parfois, par sagesse, présenter une vérité que l'on croit
devoir remplacer telle ou telle conception insuffisante, et le

faire sans mettre au jour les caractères qui les différencient.
Pourvu que la vérité n'en souffre pas, on évitera de déconcerter

les âmes en les inquiétant. Une telle méthode n'est
cependant pas sans dangers; elle peut aboutir à un résultat
opposé, si les auditeurs croient deviner des arrière-pensées.
De nos jours il me semble que ce procédé devient courant et

qu'on a voulu être trop sage. Quoi qu'il en soit, l'heure
viendra où la pleine lumière devra se faire et tout demi-jour
être évité. Et cette heure pourrait bien être venue, si l'on en
croit les circonstances actuelles.

Si on me demande : mais qu'avez-vous à offrir en échange
de cette vénérable garantie? je ne puis répondre qu'après
avoir moi-même demandé à mon interlocuteur ce qu'il cherche

dans sa Bible.
Il existe des chrétiens zélés et fidèles, et leur nombre était

plus grand jadis, pour lesquels la Bible est un livre miraculeux

dont ils reçoivent des oracles dans des circonstances
difficiles. Ces oracles leur parviennent par les moyens les

plus arbitraires. Je ne puis approuver cette manière de
considérer la Bible, et ne connais aucune considération théologique

qui la légitime. Ne pensons pas en effet qu'un tel
procédé soit en rapport quelconque avec la théorie de l'inspiration

littérale. Les Eglises évangéliques, en effet, ont toujours
accordé à chaque parole biblique un sens unique donné par
le contexte. La possibilité d'application de ces textes à notre
existence journalière n'a donc rien à faire avec la croyance à

une origine surnaturelle.
Mon interlocuteur est-il peut-être, alors, un de ces curieux

qui aime à étendre le champ de ses connaissances, et qui
compte sur la Bible pour éclairer son esprit et affiner son

jugement? Si oui, tenté de considérer la Bible comme la

source de toutes les connaissances, il reçoit à bras ouverts la

théorie de l'infaillibilité dans les choses secondaires. Avec la



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 175

Bible nous aurions ainsi la clef non seulement de la sagesse

qui conduit au royaume des cieux, mais encore de la science

qui connaît le monde et ses secrets. Jésus ne dit rien de
semblable à ses disciples quand il les envoie, et eux-mêmes ne

nous parlent pas de la sorte : Matth. XXVIII19-20; Marc XVI
15-16; Luc XXIV, 46-47 ; Act I, 8; Jean XV, 26-27 et la
révélation par l'Esprit dont Paul parle n'a pas ces réalités pour
objet (p. 165). Je ne saurais donc légitimer une telle conception.

Au reste les fidèles défenseurs de l'inspiration littérale
n'ont pu se mettre d'accord sur la valeur d'une science
acquise par la Bible.

Si mon interlocuteur me dit qu'il cherche dans la Bible
son Sauveur Jésus, prêché par les apôtres, Messie préparé et

prédit dans l'Ancienne Alliance, je suis d'accord avec lui et

nous combattons dans le même dessein. On peut, je le sais,
délimiter bien différemment le domaine des idées et des faits
nécessaires au salut, mais qu'on le restreigne ou, ce qui me

paraît être la vérité, qu'on l'élargisse jusqu'à le faire contenir
la totalité des actes divins, quiconque veut savoir ce qui est

nécessaire à l'acquisition du salut possède, ce me semble, ce

dont il a besoin, dans ce livre. Il trouve précisément dans la
Bible ce qui l'a amené à prendre contact plus intime avec elle,
c'est-à-dire, qu'au lieu d'un enseignement discutable sur un
événement mystérieux, elle apporte un fait indéniable que
chacun peut à nouveau observer et expérimenter. Et ce fait,
auquel ont rendu témoignage et les chrétiens des temps passés

et les réformateurs, est celui-ci : Au contact de l'Ecriture
tout homme aussi bien que l'Eglise fait l'expérience que
Paul a consignée dans 1 Cor. II, 4-5.

Dieu a bâti sa maison spirituelle avec des pierres vivantes
qui sont des hommes pécheurs. Il n'a pas voulu la mettre à

l'abri du danger d'hypocrisie, non plus que de l'esprit de

parti ou des erreurs grossières, et cependant nous professons
une sainte Eglise qui durera toujours. De même cette Bible
est un assemblage d'écrits humains ; nul ne peut dire quelles
mains l'ont faite ce qu'elle est. Sans intervention surnaturelle
distincte elle s'est conservée, répandue ; elle a été traduite et



176 MARTIN KJÎHLER

a soumis à son pouvoir des milliers et des myriades de mains
fidèles, de cœurs croyants, d'esprits profonds. N'oublions-
nous jamais ces choses Au prix de difficultés insurmontables

elle a été mise à la portée de tous ; l'approche-t-on,
qu'on éprouve tout de suite son action ; elle attire ; elle active
ia vie. Quiconque a éprouvé cette force pourra dire de sa

Bible : « Das Wort sie sollen lassen stahn und keinen Dank
dazu haben1. »

Pour tout dire en un mot, la Bible se rend témoignage à

elle-même et n'a besoin d'aucune garantie ; il suffit d'avoir
un sens ouvert à ce qui fait sa richesse et à ce qui vient de
Dieu ; elle porte le Sauveur, elle le communique directement
et indirectement, car Jésus n'est pas seulement là où son nom
est écrit en toutes lettres.

Ce pourquoi nous combattons est précisément ce qui nous
garantit notre Bible. Et si tout ce que nous avons dit n'a pas
été compris, nous en avons cependant dit assez pour qu'on
nous comprenne. Ce que la Bible est et ce qu'elle a réalisé,
aussi bien que la manière dont elle a exercé son action
jusqu'à présent, tout cela lui assure une place parmi les moyens
de grâce que Dieu nous offre et légitime la foi en elle. Et
c'est là ce que nous maintiendrons, que nous puissions ou
non en donner une formule adéquate et une explication
suffisante.

Les armes neuves dont nous avons toujours besoin, nous
les trouvons dans une connaissance toujours plus exacte du
trésor que Dieu a confié à son Eglise et dans la suite à chacun
de nous, en nous donnant la Bible ; puis nous constatons
avec joie combien vite nous sommes à l'aise au milieu de ces

matériaux abondants qui semblent au premier abord avoir
été groupés sans ordre et par hasard. Hamann, qui avait
éprouvé cette action puissante, a dit un jour : « Dieu nous
retire de la fosse par une corde faite de haillons. » (Jér.
XXXVIII, 12.) Ce qu'on nous dit aujourd'hui du travail de

j uxtaposition et de compilation qui aurait présidé à la forma-

1 Cantique de Luther.



NOTRE COMBAT EN FAVEUR DE LA BIBLE 177

tion de notre Bible, ne l'aurait pas effrayé, croyons-nous. Il
ne nous appartient pas de fixer les moyens par lesquels Dieu
veut conserver intacte et pure sa révélation ; tout au
contraire, sans dépit et sans orgueil, étudions les faits et
cherchons en eux les pensées qui dépassent les nôtres. Ce qui est

vrai du Sauveur est vrai aussi de son Eglise et de sa Bible.
On ne peut discerner nettement ce qui est humain de ce qui
vient de Dieu ; et c'est pourquoi il a dû passer par le dépouillement

pour devenir nôtre (Phil. II, 6-7 ; Jean 1,1.14) ; mais

nous ne comprenons cela que par la foi. Même si l'Ecriture
sainte n'est pas infaillible dans les choses secondaires, elle
demeure le « livre donné par Dieu — le Saint-Esprit à son

Eglise. » (Luther.)
Sitôt que nous entendons parler du moyen de grâce essentiel

qu'est la parole, nous évoquons notre Bible entière, non
déchiquetée. Et c'est là ce qui, avant tout, importe au grand
nombre des défenseurs de l'inspiration littérale. Car ils sont
habitués à ainsi considérer ce livre. Mais que dire si la
confiance en la Bible subsiste sans la croyance à l'inspiration
littérale Que dire encore s'il devient impossible de fermer les

yeux sur les difficultés soulevées par l'inspiration littérale
dans les questions de détail, et s'il faut essayer de croire en

la Bible sans croire à son infaillibilité Que dire si cette

séparation n'a aucune conséquence grave Et si, une fois ce

divorce consommé, la Bible garde sa valeur, ne faudra-t-il
pas voir un malentendu dans cette association de croyances
disparates? N'ai-je pas raison? Quand on défend l'inspiration
littérale n'est-ce pas en vue d'un bien supérieur qu'on le fait?
En somme, même quand on parle d'inspiration littérale,
elle n'est pas le but à atteindre ; on croit avoir besoin de son

secours, mais jamais on n'a combattu proprement pour elle.
Et cela se comprend, la tâche serait vaine. Cette théorie n'est
d'aucune utilité, elle ne fait que charger le navire en compromettant

sa sécurité. Et c'est pourquoi, une fois pour toutes,
nous la laissons de côté et nous n'en parlons plus.

(A suivre.)


	Notre combat en faveur de la Bible

