
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 2

Artikel: Le sermon sur la montagne : constitue-t-il tout l'Évangile?

Autor: Goumaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SERMON SUR LA MONTAGNE

constitue-t-il tout l'Evangile1?

L. GOUMAZ
pasteur.

Messieurs, n'y a-t-il pas quelque témérité de notre part à

vouloir aborder devant vous ce sujet du Sermon sur la
montagne déjà tant étudié? Nulle page de la Bible n'a peut-être
si fort exercé la sagacité des commentateurs, des exégètes et
des prédicateurs. Qu'ajouter à tous ces travaux? Nous

risquons bien, Messieurs, de marcher dans les sentiers battus.
Cependant

l'ancre de vos bontés nous rassure,

et si nous ne pouvons avoir la prétention de vous apporter
quelque chose de bien nouveau, il nous est loisible du moins
d'esquisser une synthèse, de coordonner la multitude des

idées et des opinions émises.

Cette œuvre de concentration est non seulement très
instructive en elle-même, mais incontestablement nécessaire
dès qu'on veut rechercher la place que le Sermon sur la
montagne occupe en face de l'Evangile. N'est-ce pas là, en

effet, le problème capital que ces chapitres V à VII de
Matthieu (cf. Luc VI) soulèvent Aurait-on saisi l'immense intérêt

1 Travail présenté, sauf quelques modifications ultérieures, à la Société
vaudoise de théologie, dans sa séance du 23 février 1903, à Lausanne.

THÉOL. ET PHIL. 1903 8



106 L. GOUMAZ

qui s'attache à ces pages célèbres quand on se bornerait à la
simple interprétation des diverses sentences qu'elles
renferment, ou quand, avec Graverti, dans son étude récente
du Sermon sur la montagne, on verrait dans la question
d'authenticité la question essentielle? Non, l'exégèse et la
critique, ici, et peut-être aussi ailleurs, n'ont pleinement
rempli leur but que lorsqu'elles ont contribué à mettre en

relief exact la valeur chrétienne du contexte.
Il n'est que trop certain d'ailleurs que tous les commentateurs

du Sermon sur la montagne n'ont pas compris leur
tâche de cette manière. Les arbres ont empêché beaucoup
d'entre eux de voir la forêt, les détails leur ont fait perdre
de vue l'ensemble. Us sont rares les exégètes qui ont
consacré plus de deux ou trois pages à établir la portée évangélique

de notre morceau. Les autres nous forcent de rechercher
péniblement leur opinion — quand ils en ont une — entre
les lignes de leurs commentaires.

Il est cependant une catégorie de critiques qui s'expliquent
très nettement sur la position du Sermon sur la montagne
dans l'Evangile. Selon la remarque souvent faite (voyez Godet,
Commentaire sur saint Luc, p. 400; Hase, Vie de Jésus, p. 503),
le rationalisme vulgaire s'est emparé du Sermon sur la
montagne comme d'un drapeau et prétend y trouver tout l'Evangile.

« Il en est la substance même, » dit M. Albert Réville
(Jésus de Nazareth II, p. 30). Et cette appréciation si catégorique

nous a fourni tout naturellement le titre placé en tête
de ces lignes, qu'il serait peut-être plus précis de formuler
en disant non pas « le Sermon constitue-t-il, mais renfer-
me-t-il tout l'Evangile »

Faut-il rechercher les causes qui ont valu au Sermon sur
la montagne d'être identifié ainsi avec l'Evangile Elles ne
sont pas difficiles à démêler.

Il y a d'abord que les sentences dont se compose le Sermon

appartiennent à ce que la tradition nous a laissé de plus
authentique de Jésus. De l'aveu de tous les commentateurs^

1 Gravert, Die Bergpredigt nach Matthäus. 1900, p. 13.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 107

rien, en effet, n'est plus marqué au sceau de l'originalité du
Christ que ces paroles. Keim (Commentaire de Matthieu,
p. 33) les appelle « das ^Echteste des achten, » et Strauss
(Seconde vie de Jésus, p. 259) s'associe entièrement à ce
jugement. Si la critique la plus négative comme la plus
affirmative est favorable à notre discours, — qu'on nous permette
de l'appeler provisoirement de ce nom I — on comprend dès

lors que plusieurs le mettent àpart et disent : « Voilà l'Evangile.

»

Sa haute et incontestable valeur morale est sans doute
aussi pour quelque chose dans cette faveur spéciale dont il
jouit. Le Sermon sur la montagne a toujours passé pour
exprimer les pensées les plus sublimes. « Considéré dans ses

éléments, dit Reuss (Synoptiques, p. 191), il contient un trésor

incomparable de sagesse et de morale religieuse, et de

tout temps il a été regardé à juste titre comme la perle entre
tous les discours consignés dans nos évangiles ;... l'on peut
dire qu'il n'y a pas là une seule sentence qui ne soit devenue

une maxime proverbiale pour tous les siècles, sans avoir
rien perdu de sa puissance ni de sa valeur. »

Mais ceux pour qui le Sermon sur la montagne est tout
l'Evangile, ne sont-ils pas conduits à cette idée enfin et
surtout parce que, professant un christianisme indépendant de

la personne de Christ, ils croient trouver dans notre
discours une justification de leur conception religieuse? Ecoutez
M. A. Réville (ouv. cité, p. 36). Parlant des béatitudes dont
le Sermon n'est, selon lui, que le simple développement, il
trouve là « la charte fondamentale de l'Evangile. » « Il n'est

pas permis, ajoute-t-il, de se dire disciple de Jésus et de

prétendre qu'elle est incomplète.... Les termes sont absolus.
La personne même de celui qui les énonce pourrait théoriquement

en être séparée, ce n'en serait pas moins l'Evangile. »

Autrement dit, Jésus, une fois son message apporté, peut se

retirer, il est devenu inutile. Objectera-t-on que plus d'une
parole du Sermon sur la montagne (nous n'avons pas besoin
de les nommer) impliquent que Jésus fait partie intégrante
de son Evangile, Réville les reporte à une période ultérieure



108 L. GOUMAZ

du ministère du Christ, alors que ce dernier, pour se former
un noyau de disciples, est obligé de prêcher non plus sa

propre foi mais la foi en lui. Mais ce n'est plus l'Evangile.
L'Evangile, ce sont les préceptes primitifs que notre discours
a consignés et où le nom de Jésus n'apparaît pas.

Renan (Vie de Jésus) est plus explicite encore. Il montre
le Christ prêchant à ses débuts les sentences de notre

discours, puis il continue en ces termes : « Le christianisme
était fondé, et jamais sans doute il ne fut plus parfait qu'à
ce premier moment. Jésus n'y ajoutera rien de plus durable.
Que dis-je? En un sens il le compromettra. » Et Renan

explique cette assertion en disant que désormais Jésus agira
pour faire triompher l'Evangile qu'il a prêché (voir p. 44,

45, édit. 1863), en d'autres termes qu'il mettra sa personne
dans son œuvre, et l'Evangile en sera forcément amoindri,
« car, poursuit notre auteur, toute idée, pour réussir, a

besoin de faire des sacrifices ; on ne sort jamais immaculé
de la lutte de la vie. » Si Jésus donc, pour Renan, apporte
l'Evangile et le fait triompher, il le gâte en même temps pour
y avoir mêlé de sa personne. Veut-on le retrouver dans sa

pureté, il faut remonter aux maximes du Sermon sur la
montagne comme étant en quelque sorte en dehors de celui qui
les prononce.

Voilà l'affirmation de l'identité du Sermon sur la montagne
et de l'Evangile formulée dans toute sa crudité. Que faut-il
en prendre J'ai déjà dit que la plupart des commentateurs,
anciens et modernes, ne sont guère explicites ni clairs sur
cette matière. Il nous faut quand même nous résoudre à les

interroger, si possible à classer leurs opinions. Nous
rechercherons donc avec eux ce qui constitue le fond du Sermon

sur la montagne, son essence, puis analysant à son tour
l'essence de l'Evangile, nous comparerons, et nous verrons si
l'idée profonde du Sermon l'épuisé complètement.

I

L'essence du Sermon sur la montagne a été assez diversement

appréciée. Nous avons essayé de ranger par catégories



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT l'ÉVANGILÈ 109

les différents points de vue exprimés. L'enquête à laquelle
nous nous sommes livré nous a fait distinguer trois courants
principaux d'opinions, assez rapprochés d'ailleurs les uns
des autres dans plusieurs de leurs représentants.

Voici d'abord ce que nous appellerons l'opinion légaliste.
Fort courante, et surtout très ancienne (ce qui nous fait la
placer en premier), elle considère, ainsi que son nom
l'indique, le Sermon sur la montagne comme une loi. C'est la
Loi chrétienne, faisant suite à la Loi mosaïque, le code de la
Nouvelle-Alliance correspondant à celui de l'Ancienne. Christ
n'est pas seulement Sauveur, mais législateur, au sens strict
du mot.

Ce jugement trahit évidemment l'influence du légalisme
juif, et nous le retrouvons dès l'origine de l'Eglise. L'épître
de Jacques, issue d'un milieu judéo-chrétien, ne prête-t-elle
pas déjà à Jésus le rôle de créateur d'un nouveau code? Il y
a longtemps que les critiques ont fait remarquer que cette

épitre reproduit comme autant d'articles de loi maints
éléments de notre Sermon sur la montagne (cf. Weizsäcker,
Das apostolische Zeitalter, p. 366-367).

Dès les temps des pères apostoliques et des pères apologètes,

le christianisme tout entier tendra vers le légalisme;
dès lors le Sermon sur la montagne apparaîtra de plus en

plus comme la contre-partie des ordonnances mosaïques.
La notion de loi pénètre les esprits. A preuve les citations
suivantes que nous donnons d'après le savant commentaire
de Tholuck (Die Rergrede Christi, 5e édition, 1872, p. 22 ss.).
Irénée : « Le Seigneur n'a pas détruit mais étendu et accompli
les « naturalia legis? (C. haïr, IV, cap. 13); Tertullien (De

pœnit., cap. 3) : « Christ a apporté une « adjonction » à la loi ;

Jérôme (Opp. éd. Ven. tome VII) : « Jésus a complété par sa

prédication ce qui autrefois, à cause de la faiblesse des

auditeurs, n'était que rudiments imparfaits. » L'Eglise catholique,
marchant ainsi fatalement à la théorie du mérite des œuvres,
inhérente au légalisme, persévérera dans cette même
conception. Le concile de Trente, en fixant la doctrine qui doit
être reçue et crue de chacun, déclare anatheme (Session 6,



110 L. GOUMAZ

canon 21) « quiconque enseigne que Jésus-Christ a été donné
de Dieu aux hommes simplement comme Rédempteur
auquel ils se confient et non pas aussi comme Législateur
auquel ils obéissent1. »

Arminiens et sociniens parlent aussi de Christ « législateur,

qui établit les plus hautes vérités morales » (Przipcov),
ou qui parachève la Loi « par des préceptes plus exacts »

(Grotius)1.
L'Eglise luthérienne, à son tour, inclina si fort vers

cette tendance qu'en 1759, Chr. A. Crusius1 lançait un écrit
pour prouver que le Sermon sur la montagne n'est nullement
légal mais évangélique. C'était parler en vrai protestant. Le

protestantisme, en effet, qui met l'accent avant tout sur la

grâce obtenue par la foi, sur les promesses de Dieu révélées

au cœur de l'homme par Jésus-Christ, ne peut, sans contradiction

flagrante et sans redevenir catholique, voir en Jésus

un législateur au sens où le Concile de Trente, et, avant lui,
les Pères ecclésiastiques l'avaient entendu.

Mais il est difficile de rompre entièrement avec le passé,

et la Réformation fit des concessions. Si elle n'admit point
comme caractère essentiel du Christ d'avoir été un législateur,

elle lui attribua pourtant ce rôle à titre secondaire, et
le Sermon sur la montagne servit de base à cette manière de

voir. Sans doute, on mitigea tant qu'on put2. On expliqua,
par exemple, que « faire la volonté du Père qui est aux
Cieux » (Mat. VII, 24-26), c'est « croire en lui ; » on vit
dans les « ordonnances » de Christ non point un moyen
d'arriver à la félicité, mais un simple moyen pédagogique (tel
celui de Gai. III, 24) destiné à montrer la grandeur du péché,

l'impuissance de l'homme à s'en relever par lui-même, la
nécessité « de rejeter la confiance en la propre justice »

(Hunnius) ; on accorda aussi que le Sermon sur la
montagne n'était point une loi nouvelle opposée à la loi ancienne,
mais purement l'explication spirituelle de cette dernière
(Vesperae Groningianae, Amst. 1698, p. 108 ss.). Mais enfin,

1 Tholuck, Op. cit., p. 23.
2 Cf. Tholuck, Op. cit., p. 23 ss.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 111

malgré toutes ces atténuations et ces nuances, le Sermon sur
la montagne n'en restait pas moins considéré comme la loi
de Christ.

A titre de curiosité, notons que c'est textuellement sous

ce terme qu'il était désigné dans le projet de la liturgie
actuellement en usage dans l'Eglise nationale du canton de

Vaud. Après la lecture par un laïque d'une péricope tirée
du Sermon sur la montagne, le pasteur s'exprimait ainsi :

« Mes frères, nous venons d'entendre la loi de Christ. Comme

nos consciences nous accusent de l'avoir violée...i, etc. »

Les auteurs de la liturgie en question sont d'ailleurs, de

nos jours encore, en bonne et nombreuse compagnie en
admettant la conception légaliste, inaugurée, disions-nous, par
l'épître de Jacques, continuée par les Pères, érigée en dogme

par le Concile de Trente, et maintenue, quoique avec des

tempéraments, par les auteurs réformés d'autrefois. Sans

compter les laïques, qui parlent couramment des « commandements

du Seigneur, » les théologiens protestants du dix-
neuvième siècle ont en foule partagé cette manière de voir.
Je me borne à citer quelques noms.

Delitzsch, dont chacun connaît le point de vue, compte
dix béatitudes, qui forment, à ses yeux, un nouveau
décalogue.

Ibbeken, Die Rergpredigt Jesu (Einbeck 1890, 2e édition)2
veut à tout prix retrouver, reflétée dans la vie de Jésus,

toute l'histoire du peuple d'Israël. On ne s'étonnera pas dès

lors que, pour lui, le Sermon soit la contre-partie du
mosaïsme. Ibbeken en est si bien persuadé qu'il prétend que,
si Jésus l'a prononcé du haut d'une montagne, c'était pour
imiter Moïse! «Laforme et le fond, dit-il aussi expressément,
font visiblement du Sermon sur la montagne une nouvelle
loi pour les citoyens du royaume des cieux. Le discours
commence par les béatitudes, qui correspondent aux dix
commandements (voyez l'analogie avec l'opinion de
Delitzsch ; vient ensuite l'exposé de la nouvelle législation ;

1 Projet de liturgie, 1" fascicule, p. 31, 43, 55 et 67.
2 Cf. Gravert, Op. cit., p. H.



11«! L. GOUMAZ

puis, pour finir, ce sont comme dans la loi mosaïque des

promesses et des menaces. »

Tholuck (déjà maintes fois cité) établit que le Sermon sur
la montagne nous donne la loi dans sa véritable exégèse et

que nous avons à accomplir les œuvres de cette loi en opposition

à lajustice apparente et hypocrite des pharisiens. Pour
échapper à l'accusation de tomber par cette théorie dans
l'idée du « mérite, » notre auteur a soin de revendiquer la
foi en Christ comme seul moyen de réaliser la loi qu'il
statue.

Avec nombre d'autres, Tholuck parle aussi du Sermon

comme de la « grande charte » du royaume des cieux. C'est

sous ce titre que, dans son ouvrage sur La vie et l'enseignement

de Jésus, M. le professeur Bovon introduit notre
discours. Avec son royaume, Jésus apporte sa loi. On n'accomplira

d'ailleurs cette dernière « qu'en se plaçant sous l'action
de la personne vivante de Jésus-Christ1. » (Mais cette

remarque renforce, au fond, plus qu'elle n'atténue le caractère
légaliste de notre discours.)

Bernhard Weiss reconnaît bien que si l'on fait du Sermon
sur la montagne une nouvelle loi « celle-ci, en raison de la
grandeur de ses exigences, paraîtra d'autant plus irréalisable
aux plus pieux. » Mais la portée de cette déclaration s'affaiblit

fort devant cette autre, qu'ici « Jésus enseigne à

comprendre et à remplir la loi de Dieu — lisez la loi ancienne
— autrement que son peuple ne l'entendait2.» Nous avons
donc dans le Sermon sur la montagne sinon la loi, du moins
son « exégèse, » comme aurait dit Tholuck, et ceci trahit
malgré tout son légalisme.

Quelqu'un enfin dont la tendance, à cet égard, s'exprime
nettement, c'est M. F. Godet. La question des « logia » lui
fournit l'occasion de montrer que le premier d'entre eux —
soit notre discours — présente un a Jésus législateur. »

(Lntroduction au Nouveau-Testament, p. 219.) Le Sermon

sur la montagne est «la loi nouvelle du royaume divin sous
1 Bovon, Op. cit., tome 1, p. 81.
2 B. Weiss, Das Leben Jesu, tome I, p. 516 ss.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 113

ses différents aspects1,» ou « la nouvelle loi morale proclamée

par Jésus » (Commentaire sur saint Luc, p. 460). M. Godet

l'appelle aussi (même ouvrage, p. 459) « l'inauguration de la
loi nouvelle, » expression qu'il emprunte à Weizsäcker. Par
le Sermon, «Jésus a voulu poser le but à atteindre » (id.
p. 461). Tout en nous fournissant les moyens de l'accomplir,
il nous apporte et nous expose préalablement la loi de justice
(cf. id. p. 461).

Weizsäcker, cité tout à l'heure par Godet comme s'il voyait
aussi en Jésus le législateur à côté du sauveur, ne partage
nullement cette idée, nous semble-t-il. Il dit bien que le
Sermon sur la montagne est une sorte de législation, « eine Art
von Gesetzgebung » (Das apostolische Zeitalter, p. 380) ;

seulement il ne prétend pas que ce soit Jésus qui l'ait donné

pour tel, mais bien l'évangéliste, ce qui change tout à fait la
question. Weizsäcker n'appartient donc pas au premier et
nombreux groupe de commentateurs dont nous venons de

parler. Il faut le ranger plutôt dans une seconde catégorie,
que nous avons maintenant à caractériser.

Ces nouveaux critiques découvrent l'essence du Sermon

sur la montagne dans un tout autre cercle d'idées que celui
de Loi. D'après eux, le Sermon constitue une instruction
pour les disciples : « Instructionsrede, » comme dit Baur ;

« Jüngerrede, » ainsi que s'exprime Weizsäcker. Selon ce

dernier auteur 2, Jésus, dans notre, discours, s'adresse au
petit groupe des siens en tant qu'ils représentent un ordre
nouveau exigeant une certaine conduite, et il leur indique
le « chemin de justice » qui doit contraster avec la voie
ordinaire suivie par leur entourage.

Cette façon de considérer le Sermon sur la montagne
comme une instruction de Jésus à ses disciples est plutôt
moderne et allemande. Les premiers vestiges de cette
conception pourraient bien remonter cependant à Augustin déjà,
qui, frappé des différences des deux relations de Matthieu et
de Luc, imagina un discours exotérique adressé par le Christ

1 Godet, Op. cit., p. 499.
2 Weizsäcker, Op. cit., p. 380.



114 L. GOUMAZ

à la foule (celui du troisième évangile), et un discours
ésotérique (Mat. V-VII) destiné précisément aux disciples seuls.
Ce curieux essai d'harmonisation est maintenant abandonné;
mais plusieurs l'adoptèrent en leur temps : Erasme, Osiandre,
et plus récemment Lange dans sa Vie de Jésus1, qu'on croirait

hantée par la pensée du Righi, car notre auteur parle
couramment d'une « Kulmpredigt » et d'une « Staffelpredigt

» l'une pour l'entourage immédiat de Jésus, l'autre
pour le peuple. Meyer-Weiss2 est apparemment davantage
dans le vrai, quand, répudiant cette harmonistique, il établit
que Matthieu et Luc ont eu à leur disposition une source

unique dans laquelle chacun d'eux a puisé selon qu'il lui a

convenu. Quoi qu'il en soit, le fait que d'Augustin à Lange
on statua un discours spécial adressé aux disciples, a bien

probablement contribué à former l'opinion qui voit dans le
Sermon sur la montagne la « Jüngerrede » dont parle
Weizsäcker.

A côté de ce dernier, citons Zahn. Il adopte en effet un
point de vue analogue. Tout le discours, selon lui, roule
autour de Mat. V, 16 : « Que votre lumière luise devant les

hommes. » Il constitue un avertissement pour les disciples à

pratiquer les bonnes œuvres d'une justice supérieure à la

justice des pharisiens, plus conforme, celle-ci, au paganisme
qu'à la loi. (Voir Thèse, Göttingue, 1868, et Introduction au
Nouveau Testament, 1900, II, p. 277.) Autrement dit, le

Sermon sur la montagne, aux yeux de Zahn, est une exhortation

pour les disciples à remplir leurs devoirs d'enfants de Dieu.
C'est à peu près dans le même sens que s'exprime Schlatter

dans son Commentaire de Matthieu (p. 51 ss.) Jésus, dit-il,
veut montrer clairement aux siens combien leurs devoirs de

disciples s'élèvent au dessus de la pratique juive. Ils doivent
se purifier de la piété « pourrie » d'Israël qui interprète la
Loi de façon pécheresse, honorer Dieu sans le vain étalage
de religion que font les Juifs, placer en lui leur richesse,
crainte de tomber dans la cupidité ou les soucis illégitimes

1 Tome II, p. 516-570. Cf. Tholuck, Op. cit.
2 Comm. Mat., p. 163.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 115

de leurs compatriotes, et, contrairement toujours à leur
peuple, ne montrer, dans les difficultés que crée le
commerce avec les hommes, ni orgueil ni égoïsme. On peut
résumer d'un mot cette opinion de Schlatter en disant que
le Sermon sur la montagne est un catéchisme de conduite à

l'usage du Juif qui se fait chrétien. L'instruction adressée

aux disciples garde d'ailleurs, chez cet auteur comme chez

Weizsäcker et Zahn, le caractère d'une exhortation.
L'angle où se place Schenkel (Vie de Jésus, p. 67-74), est

un peu différent. C'est encore la « Jüngerrede » mais
formant un discours de consécration (Weiherede). Il faut dire

que Schenkel, comme plusieurs autres, Godet, par exemple,
rattache, d'après la rédaction de Luc qu'il estime la
meilleure, le Sermon sur la montagne à l'élection des Douze. On

comprend dès lors qu'il parle d'une « Weiherede » ; après
avoir été élus, les disciples entendent le discours qui les

consacre. Donc nous avons ici moins une exhortation, comme
le veulent Weizsäcker, Zahn, Schlatter, qu'une déclaration
solennelle proclamant les Douze « un nouvel Israël, la vraie
communauté de Dieu ; » ses membres se sépareront de l'ancien

Israël en souffrant pour la justice, en aimant leurs
ennemis, en se gardant de l'esprit de jugement et d'intolérance

et en se donnant sans réserve au royaume de Dieu. —
On reconnaît dans cette suite de pensées le schéma du
Sermon sur la montagne.

L'ouvrage à notre connaissance le plus récent sur la
matière (si l'on en excepte les articles conçus à un point de

vue purement éthique, publiés en 1902 par Braun dans la
Christliche Welt1), l'opuscule de Gravert, cité en tête de ce

travail, maintient aussi l'idée d'une « Instructionsrede, »

mais dans un sens particulier. Le Sermon n'est plus un
discours d'exhortation ou de consécration ; il poursuit
l'affermissement des disciples, « die Consolidierung ihres
Jüngerstandes, » comme l'auteur s'exprime. Sous une forme à la

fois didactique et polémique, « Jésus fortifie les siens contre

•B« 35, 36 et 37.



116 L. GOUMAZ

les attaques des pharisiens et des scribes, dissipe leurs
hésitations, et enfin leur prescrit leur conduite et leur attitude
dans le monde et à l'égard du monde '. » Gravert trouve que,
« considéré de cette manière, le discours apparaît tout autre
et revêt une vivacité immense et presque dramatique. » Nous
avouons n'avoir pas vu toutes ces belles choses. Mais nous
avons encore été moins touché par l'ingéniosité de notre
auteur qui, pour les démontrer, part des béatitudes et
prétend qu'à condition de les prendre à rebours (c'est là
l'originalité), on arrive à en retrouver les développements respectifs

échelonnés tout le long du discours.
Je viens avec Gravert, et après un grand nombre de

commentateurs dont j'ai exposé l'opinion, de prononcer le mot
de discours. Il convient, avant de poursuivre, de s'arrêter ici
un instant et de se demander si vraiment c'est un discours

que le Sermon sur la montagne. Il est indéniable que
Matthieu et Luc nous le présentent comme tel dans leurs deux

relations, et la source commune à laquelle ils l'ont emprunté 2

l'envisageait certainement de même. De l'aveu de l'immense
majorité des critiques, nous avons là un morceau oratoire
avec exorde, parties essentielles, péroraison. Et si, avec
Godet, Weiss, Achelis3et d'autres, nous admettons quelques
solutions de continuité et quelques interpolations, sur
lesquelles d'ailleurs chaque auteur varie, il n'en reste pas moins
que le Sermon sur la montagne suit une marche continue
qui n'est pas sans lui donner une allure de discours. Inutile
de le démontrer, et surtout d'exposer les différentes manières
dont on a cru devoir rétablir le fil des idées, encore que
quelques critiques semblent attacher une grande importance
à cette reconstitution. L'intérêt n'est pas là. Il réside dans la
question de savoir si ce morceau fut primitivement un
discours de Jésus, ou bien si c'est l'évangéliste qui lui a donné
ce tour oratoire, en d'autres termes s'il y a eu vraiment un
Sermon sur la montagne.

1 Gravert, Op. cit., p. 20.
1 Voyez sur ce point l'opinion de Meyer-Weiss exposée plus haut.
3 Achelis, Die Bergpredigt nach Matthäus und Lukas, 1875.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 117

Les auteurs dont nous nous sommes occupé dans les pages
précédentes, admettent tous que dans les rédactions de

Matthieu et de Luc nous avons (plus ou moins exactement
rapporté, cela va sans dire), un discours prononcé par Jésus

lui-même et non une composition de l'écrivain sacré.
Je m'explique dès lors facilement que dans ce prétendu

discours on ait trouvé qui une loi, plus ou moins nouvelle,
qui un enseignement pour les disciples intimes de Jésus. Il
est bien évident que si le Christ voulait promulguer une Loi
évangélique, ce n'est pas en quelques mots qu'il pouvait le
faire ; un discours s'imposait, de dimensions respectables,
même s'il ne s'agissait que de dire l'essentiel. Et, si en un
jour donné aussi, Jésus a voulu « éclairer, » « exhorter, »

« consacrer, » « fortifier » d'une façon particulière et décisive

son entourage, il ne convenait pas moins que sa parole
s'épanchât en une allocution étendue.

Mais on peut contester précisément, d'une façon générale
au moins, que Jésus ait ainsi usé du « discours » tel que
nous l'entendons. Et, soit qu'il s'adressât à la foule (comme
le veulent la plupart de ceux qui voient dans le Sermon sur
la montagne la promulgation d'une loi), soit qu'il se tournât
vers le cercle plus restreint de ses disciples, il se pourrait
bien qu'il eût employé une tout autre manière de parler. On

sait l'usage qu'il a fait de la parabole. Volontiers aussi, selon
la pratique orientale, il se servait de l'aphorisme, de la
sentence brève et incisive. Le Sermon sur la montagne ne serait-
il pas une collection de ces sentences du Christ réunies par
l'auteur sacré, au lieu d'être vraiment un discours en tous
points prononcé par Jésus en une circonstance spéciale

C'est Calvin1, sauf erreur, qui le premier émit cette idée.
Plusieurs commentateurs l'ont dès lors adoptée, tels Semler,
Pott, Kuinöl, Strauss, Baur2, Hase (Vie de Jésus),Holtzmann
(Comm. Synopt., 1889), qui appelle le Sermon sur la
montagne un travail de mosaïque (« eine kunstreich gegliederte

1 Cf. Calvin, Commentaire du Nouveau Testament. Edit. 1854. Tome I, p. 146.
"2 Cf. Keil, Commentaire de Matthieu, p. 216.



118 L. GOUMAZ

Mosaïkarbeit{ »), Renan, Reuss, Réville, Stapfer. Ce dernier
définit le Sermon « un résumé (construit par la tradition) du
mode d'enseignement de Jésus pendant une certaine période
de son ministère 2. »

Les adversaires répondent par des arguments peu
probants. On fait fond sur la belle ordonnance du texte. Mais

qui nous dit que ce plan si réussi n'émane pas de

l'évangéliste, lequel, sans manquer de respect aux paroles de

Jésus, avait bien le droit de les grouper dans un certain
ordre

D'autres critiques, par exemple Nösgen dans son Commentaire

sur les synoptiques (p. 50 et suiv.), font valoir, au
contraire, les solutions de continuité qui arrêtent le lecteur.
Ils prétendent que la piété du rédacteur l'a empêché de

suppléer aux lacunes apparentes et de compléter un discours à

ses yeux authentique. Mais, répondrons-nous, l'auteur sacré

peut n'avoir rien « complété, •» tout simplement parce qu'il
n'y avait pas de discours du tout. L'argument présenté recule
la difficulté. Il ne la résout pas.

Celui avancé par le commentateur catholique Hugo Weiss 3

ne porte pas davantage. Weiss s'appuie sur Marc VI, 34 ss.,

Vili, 2 ss., où l'on voit les foules oublier le boire et le

manger pour écouter les paroles qui tombent de la bouche
de Jésus. Il en conclut qu'elles entendaient de longs
discours. Le texte, en tout cas, ne le dit pas. Tout indique, au
contraire, que la vraie méthode pédagogique du Christ
s'adressant au peuple devait être de multiplier le moins
possible ses paroles pour laisser à ses auditeurs le temps d'en
saisir la profondeur et la puissance.

Un critique qu'on ne peut accuser de parti pris, puisque,
selon son propre aveu, il a commencé par admettre l'authenticité

du Sermon sur la montagne en tant que discours, Hase,

oppose à cette authenticité des raisons que leur valeur nous

engage à employer dans les termes mêmes dont l'auteur s'est

» Cf. Gravert, Op. cit p. 2.

"2 Stapfer, Jésus-Christ pendant son ministère, p. 63.

3 Cf. Gravert, Op. cit., p. 3.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 119

servi. Après avoir fait remarquer qu'aucun sténographe, et

pour cause, ne suivait Jésus, et que les deux relations du
Sermon ne sont point identiques tant s'en faut, ce qui fait
qu'elles s'infirment l'une l'autre (Hase, Vie de Jésus, p. 497 ss.),
poursuit ainsi : « Comment se représenter les choses Jésus

s'est-il préparé, puis a-t-il récité par cœur ou lu son
discours? On ne saurait l'admettre de celui qui parlait comme
ayant autorité et non comme les scribes.... C'est évidemment

une allocution populaire qu'il doit prononcer. Mais si on la
tenait au milieu de nous, nous dirions : « Détails remar-
» quables, mais mauvais discours » Non seulement il pèche
contre l'homilétique, mais il contient tout au monde. Que

n'y lit-on pas Amour des ennnemis, divorce, serment,
longanimité, vraie aumône, prière et jeûne, confiance en Dieu,
etc., apparaissent et se succèdent avec rapidité. Sur la fin,
un amas de maximes sans lien On dira : « C'était la mail

nière orientale. » — Oui, dans les livres de sentences, mais

pas dans les discours.... un discours de cette sorte ne pouvait

produire aucun effet. On réfléchissait à la sainteté du
mariage et voilà qu'on était troublé par un appel soudain à

la miséricorde Un point en chassait un autre et distrayait
l'attention. Les grands arbres trop rapprochés se brisent
mutuellement les branches. Jamais Jésus n'a parlé de cette
manière. »

C'est incontestable, nous semble-t-il. Mais si l'on ne voit
plus dans le Sermon sur la montagne qu'une collection de

sentences au lieu d'un discours suivi il se pourrait aussi

qu'à cette transformation dans la façon d'envisager la forme
du morceau correspondît une transformation dans la
manière d'en apprécier le fond. C'est précisément ce que nous

pouvons constater chez toute une catégorie d'auteurs, la
troisième, dont nous avions à parler.

Aux yeux de ces critiques, l'essence du Sermon sur la

montagne ne consiste plus dans une « nova lex » ou dans

quelque « Jüngerrede. » L'idée de Loi et celle de disciples,
fondamentales dans les deux points de vue précédents, ont
fait place à la notion du Royaume de Dieu et plus spéciale-



L20 L. GOUMAZ

ment à la prédication générale de sa morale. Les sentences
du Sermon, prises, selon l'avis unanime de nos auteurs, dans
la première partie du ministère du Christ, ont été isolées
des circonstances qui leur ont donné le jour, puis groupées
de façon à montrer le but de Jésus, qui est la fondation du
Royaume, les mobiles qui le faisaient agir, les moyens qu'il
se proposait d'employer, les conditions enfin auxquelles il
soumettait la participation à son œuvre. Un vrai résumé de

doctrine chrétienne
Calvin4 le disait déjà : « L'intention des deux évangélistes

a été de recueillir une fois en un lieu les principaux points
de la doctrine de Christ appartenant à la règle de bien et

saintement vivre.... Les lecteurs ont ici un bref sommaire
de la doctrine de Christ, recueilli de plusieurs et brefs
sermons d'iceluy. »

Les modernes ont, sous une forme différente et avec des

nuances, exprimé plus d'une fois un jugement analogue. Tel

Reuss2, qui se borne d'ailleurs à des généralités. Il déclare

que « le rédacteur du premier évangile a réuni en faisceau

un certain nombre de maximes et de préceptes qui pouvaient
se prêter à une pareille combinaison » et qu'il a « concentré
ainsi la substance de l'enseignement moral du Seigneur ; »

exaltation, dans les macarismes, de la vie en Dieu, devoirs
des disciples vis-à-vis du monde, morale des pharisiens et
morale de l'Evangile, sentences diverses.

Strauss (Seconde vie de Jésus, tome I, p. 321) présenta, en
son temps, le même jugement, mais précisé et rétréci. Il
estime que « le Sermon a pour but d'éclairer les partisans
de Jésus sur les principes de son activité religieuse et morale

» (die Grundsätze seines religiös-sittlichen Wirkens).
C'est bien « l'enseignement moral » dont parle Reuss, mais
considéré sous l'angle du mobile qui poussait Jésus à le

donner.
Hase (Vie de Jésus, p. 503) est incroyablement terrea terre.

Le Sermon sur la montagne répond, nous dit-il, « à un simple
1 Calvin, Op. cit., p. 146.
"2 Reuss, Histoire évangélique, p. 19Ì et suiv.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE T-IL TOUT L'ÉVANGILE 121

sens pratique; il ne présente guère qu'un côté de la
religion, le rapport moral des hommes entre eux ; c'est la légalité

élevée à la hauteur de la moralité. Le rapport avec Dieu

ne dépasse pas non plus ce souci matériel : tout se borne à

la confiance en la providence. » « L'enseignement moral » se

retrouve donc dans le Sermon, selon Hase, mais purement
circonscrit aux besoins pratiques : « un code de moralité
religieuse, » comme dit Herder, que notre auteur cite en se

l'appropriant. Mais Hase et Herder sont-ils seuls à partager
cette conception mesquine

Plus élevée assurément est l'opinion de Renan et de

Réville, que nous nommions en commençant et auxquels
nous revenons au terme de cette enquête. Tous deux (nous
l'avons déjà fait pressentir plus haut) sont bien de l'avis que
le Sermon sur la montagne constitue un enseignement moral,
mais ils lui attribuent une haute valeur, puisqu'ils en font
précisément la substance même de l'Evangile. Sans prononcer

le mot de « programme du royaume des cieux » employé

par quelques commentateurs, ils voient dans notre collection
de sentences une prédication du royaume exprimant les
éléments évangéliques essentiels. C'est peut-être qu'ils ont
insuffisamment compris ces derniers (nous le verrons tout à

l'heure), mais au moins l'appréciation de nos deux critiques
sur le Sermon lui-même ne tend-elle en aucune façon à le

rabaisser. Qu'on en juge par cette déclaration de Réville, à

laquelle nous nous bornons : « La morale du Sermon sur la

montagne, dit-il, n'est pas une plate enumeration de

préceptes qui en feraient un code à côté de tant d'autres. Elle
est religion autant que morale. Elle plonge jusqu'à la disposition

intime de l'individu. Elle est religieuse parce qu'elle
part du principe qu'en Dieu est la source de l'obligation au
bien et aussi le centre de l'attraction que le bien fait éprouver

à l'âme sensible à sa souveraine beauté1. »

Récapitulons)! Nous nous proposions d'interroger les
commentateurs anciens et modernes pour voir ce qui, selon

1 Réville, Op. cit., p. 30.

THÉOL. ET PHIL. 1903 9



122 L. GOUMAZ

eux, constitue l'essence, le fond du Sermon sur la montagne.
Nous avons dû nous borner à un nombre relativement restreint
de noms. Cela nous a pourtant permis de démêler les trois
groupes d'opinions suivants :

1° Le sermon surla montagne est envisagé comme une loi,
opposée à la loi mosaïque, ou bien développant et expliquant
cette dernière.

2° Le Sermon constitue une « instruction » pour les douze

disciples que Jésus se propose d' « éclairer », d' « exhorter »,
de « consacrer» ou d' « affermir».

3° Le Sermon forme une prédication générale du royaume
de Dieu, un enseignement moral relatif à ce royaume, et
dont la valeur est diversement appréciée suivant les
commentateurs.

Je rappelle enfin que, chemin faisant, nous avons constaté

que les deux premières catégories de critiques se rattachent
plutôt à l'idée d'un discours plus ou moins authentiquement
rapporté, tandis que le troisième groupe penche en général

pour une collection de sentences. Les questions de fond et
de forme marchent donc parallèlement.

Il s'agit maintenant de voir lequel des trois avis en
présence nous voulons adopter... à moins qu'aucun ne nous
satisfasse pleinement et que nous ne cherchions autre chose.

Mais je n'oublie pas que le but que nous poursuivons dans

ces lignes, ce n'est pas de dégager poitr elle-même l'essence

du Sermon sur la montagne, mais bien de la comparer avec
celle de l'Evangile et de chercher jusqu'à quel point les

deux se confondent.
Avant donc de nous prononcer définitivement sur les trois

manières de voir formulées plus haut, nous ferons bien, si

nous voulons trouver une voie sûre qui nous permette de

nous décider en toute connaissance de cause et d'arriver à

une conclusion sur le rapport exact entre le Sermon sur la
montagne et l'Evangile, d'élucider maintenant la question
de l'essence de ce dernier?



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 123

II

Il ne sera peut-être pas inutile de dire d'emblée que nous
identifions l'essence de l'Evangile avec celle du christianisme.
Mais nous nous heurtons précisément ici au grand sujet de

controverse, et on sait l'actualité que lui a donné le récent

ouvrage, résumé de seize conférences, du professeur Harnack
de Rerlin1.

Il ne peut entrer dans les cadres de ce travail de faire
l'historique de la question. Au reste cela n'aurait pas
d'importance pour déterminer la relation du Sermon sur la
montagne et de l'Evangile. Rappelons seulement certains points
qui aideront à poser dans ses vrais termes le problème de

l'essence du christianisme.
Le catholicisme et l'orthodoxie protestante assimilent le

christianisme au dogme. L'équation est fausse. Le dogme
est vis-à-vis du christianisme dans un rapport non d'égalité
mais de subordination2. Ce n'est pas qu'il n'ait sa très grande
importance et, dans un sens, sa nécessité. La religion
intéresse trop toutes les facultés de l'âme, l'intelligence aussi

bien que le sentiment et la volonté, pour ne pas se rationaliser

forcément et se traduire en formules. Rien plus Comme

ce sont les idées qui, en définitive, mènent le monde, il en

résulte que les dogmes que l'on professe, si tant est du
moins qu'on les professe sérieusement, ont sur la vie tout
entière une influence profonde, la religion elle-même en

reçoit une salutaire impulsion dans le cœur des individus.
Loin donc de mépriser les formules chrétiennes, il faut
s'appliquer à les corriger et â les améliorer sans cesse, à les

rendre toujours plus adéquates à leur objet, comprenant le
rôle immense qu'elles sont appelées à jouer. Mais c'est peut-
être justement parce que le dogme exerce une si profonde
influence qu'on l'a volontiers identifié avec le christianisme
lui-même. C'est cependantlui faire trop d'honneur, et oublier

1 Harnack, Das Wesen des Christentums, 1900.

2 Cf. Sabatier, Esquisse d'une philosophie de la religion.



124 L. GOUMAZ

que toute sa force il ne la tient en fait que de la religion, dont
il est la traduction intellectuelle sinon toujours intelligente.
Le dogme est à l'Evangile ce qu'un fait secondaire est à un
fait primaire. L'Evangile a fait naître le dogme, il s'est créé

en lui un puissant auxiliaire; mais l'auxiliaire, même
indispensable, ne peut revendiquer pourtant qu'une place en

sous-ordre. L'absence des formules ne saurait rien ôter au
christianisme de son caractère sui generis, et l'évangile peut
se retrouver tout entier là où il ne serait question ni de
divinité de Jésus-Christ, ni de trinité, ni de satisfaction vicaire,
ni de tel autre dogme que quelques-uns déclarent essentiel
et inhérent à la substance même du christianisme. Et je
constate, entre parenthèse, que le Sermon sur la montagne
est précisément le moins dogmatisant possible, encore que
Rönnet prétende y retrouver la théorie de l'expiation

Si l'essence du christianisme ne se résout pas dans la
notion de dogme, se résout-elle peut-être dans celle de miracle
Pour beaucoup, en tout cas, l'idée d'Evangile emporte celle
de surnaturel, l'une ne se soutient pas sans l'autre, et si on
nie l'une on nie l'autre. Si l'on veut dire par là que le
christianisme relie la sphère céleste et la sphère terrestre,
détruise l'antinomie qu'on a souvent statuée entre les deux
et unisse l'homme à la divinité, on verra tout à l'heure que
nous abondons dans cette opinion. Mais ceux qui tiennent le
miracle pour l'élément constitutif de l'Evangile entendent
autre chose. Le mystère psychologique de la créature saisissant

le créateur leur semble moins essentiellement évangélique

que d'autres mystères réalisés dans d'autres miracles —
mystères et miracles d'incarnation, d'inspiration, de révélation

extérieure par des moyens magiques, de résurrection
charnelle, etc. Le christianisme, dégagé de ce surnaturel
sensible, n'est plus à leurs yeux le christianisme. C'est l'arbre
sans la sève et sans la vie. Seulement, pour le malheur de cette

théorie, la sève et la vie de l'Evangile, portant les fruits de la
conversion et de la sainteté, circulent bel et bien dans des

âmes qui repoussent énergiquement le miracle comme contrevenant

à l'ordre naturel des choses établi de Dieu lui-même.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 125

Le surnaturel n'est donc point si nécessaire au christianisme

qu'on veut bien le dire. Et, toujours en passant,

remarquons, pour ne pas nous éloigner trop de notre sujet,

que le Sermon sur la montagne ne fait pas davantage place

au miracle qu'il ne le fait au dogme ; cela seul déjà le détache

nettement de tout le reste des relations des synoptiques et le

signale à l'attention.
A défaut du dogme et du miracle, est-ce, comme on l'a

prétendu aussi, le rite qui constitue le fond du christianisme
ou en tout cas un élément essentiel de ce dernier? Non Et
ce n'est pas seulement à des catholiques, à des anglicans ou
à des luthériens qu'il faut faire entendre cette dénégation,
mais encore à plus d'un réformé. Comprendra-t-on une fois
clairement parmi nous qu'il ne peut y avoir de notion
protestante du sacrement, bien entendu au sens historique du

mot, qui est celui de l'opus operatum'? Mais l'opus operatum,
tout prétendu moyen de grâce qu'il se dit, est l'obstacle le

plus certain à la grâce de Dieu parce qu'il exclut logiquement

la foi qui en conditionne la possession Comme tel
aurait-il quoi que ce soit de protestant — et de chrétien
Il est temps donc que le rite cesse d'être mis à la base du
christianisme. Il en constitue uniquement le simple et
touchant symbole. J'ajoute que rien n'est moins rituel que le
Sermon sur la montagne. Il suffit d'en citer pour preuve les
déclarations de Jésus sur le jeûne, l'aumône, la prière faite
en secret.

Dogme, miracle, rite n'épuisent donc point la notion
d'Evangile. Il nous faudra par conséquent chercher autre
part que dans cet ordre d'idées tout extérieur l'essence du
christianisme. Nous l'avons déjà fait entrevoir en parlant du
surnaturel : le problème ressortit au domaine intérieur et

psychologique. C'est en moi, dans ma conscience, qu'il faut
que je descende si je veux découvrir ce que l'Evangile a de

vraiment spécifique. Il faut que j'interroge mes expériences
chrétiennes ; et, soit dit en passant, ceci confirme qu'on ne

peut être vraiment théologien qu'en étant d'abord chrétien.
Or, toutes nos expériences reviennent à celle-ci : c'est que



126 L. GOUMAZ

notre cœur est le théâtre de la communion de deux esprits,
celui de Dieu et le nôtre : un Esprit saint qui s'abaisse vers
un esprit pécheur, un Esprit qui bénit et un autre qui prie.
Le Ciel et la terre s'unissent dans cette rencontre. Aucune
distance ne sépare plus l'homme de son Dieu. Il se sent de

la « race de Dieu,l » il participe à sa nature, il vit de sa vie.
Si déchu qu'il soit par le mal, il y a encore en lui quelque
chose de capable de s'allumer à la flamme d'En-Haut. Il y a

en son âme une affinité divine qui tend à s'affirmer, et, dans
la réalisation de cette affinité, gît la réconciliation entre la
créature pécheresse et le Dieu qu'elle a offensé. Cette
communion, — source pour l'homme de sa transformation
intérieure, de la sanctification de son cœur, de son salut en un
mot, pour appeler les choses par leur nom, — voilà ce qui
constitue le fond de l'Evangile, l'essence du christianisme.

Mais on dira : « Où est le Christ dans ce christianisme-là? »

Il le remplit tout entier. Car l'expérience première, initiale,
celle d'où toutes les autres ont découlé, qu'elle a rendu
possibles parce qu'elle a ouvert la voie, a été faite par Jésus-
Christ. En lui a fermenté le levain qui maintenant encore
fait lever toute la pâte. Il a réalisé la perfection de cette

communion à laquelle nous tendons. A cet égard, lui, personnage

historique, il a si bien « tout accompli, » si bien achevé

sa tâche qu'à l'heure qu'il est, après vingt siècles, son œuvre

nous est encore directement accessible ; elle fait sentir ses

effets comme au premier jour, et il faut bien l'incrédulité
catholique pour demander à la messe la répétition de cette

œuvre du Christ comme si elle n'avait pas suffi du premier
coup.

Disons mieux encore L'unité de Jésus avec son Père fut
si parfaite, son esprit fut si complètement pénétré de celui
de Dieu, que nous ne pouvons plus dissocier ces deux esprits ;

l'action de l'un c'est l'action de l'autre, et, chrétien, je suis

autant en Christ qu'en Dieu et en Dieu qu'en Christ. L'Evangile

consiste donc dans l'union étroite et personnelle de

i Actes XVII, 28.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT I.'ÉVANGILE 127

l'homme avec son Père céleste ou du disciple avec son
Maître. C'est à la lumière de cette définition qu'il nous faut
maintenant revenir au Sermon sur la montagne afin de fixer
son rapport avec le christianisme.

III

Il résulte des développements qui précèdent que la
personne de Christ est inséparable de son Evangile, que si l'on
met Christ dans l'Evangile celui-ci est complet, que si on le

supprime, l'Evangile est supprimé aussi. On pourra ôter du
christianisme dogme, miracle, rite, et avoir quand même le

christianisme dans son intégrité. On le détruit, au contraire,
dès qu'on en arrache Jésus-Christ et son Esprit.

Les conséquences qui découlent de ce principe éclatent
aux yeux en ce qui concerne notre sujet du Sermon sur la

montagne.
Ce dernier (nous l'avons noté au cours du chapitre précédent)

exclut absolument le dogme, le miracle et le rite. Ce

ne sera point une raison pour nous de déclarer, en réponse
à notre question du début, qu'il ne constitue pas, ou plutôt
ne renferme pas tout l'Evangile. L'absence des trois éléments

précités ne doit, si l'appréciation que nous en avons donnée

tout à l'heure était juste, préjuger en rien à cet égard. Et si

nous devions réfuter le point de vue des Renan, des Réville,
et, d'une façon générale, de ce « moralisme » qui identifie
Sermon sur la montagne et Evangile, nous estimerions
maladroit pour notre cause d'arguer de la dépréoccupation du
Sermon quant au dogme, au miracle et au rite. Disons-
le bien Ceci n'infirme nullement — pas plus d'ailleurs qu'il
n'établit — la valeur chrétienne de notre morceau.

Le nœud de la question, c'est, le rôle qu'on attribue à

Christ, à sa personne, à son Esprit, dans le Sermon sur la

montagne. Et ceci nous ramène tout droit aux résultats de

notre enquête (chap. I) sur l'essence de ce « discours. »

On nous a parlé d'un Jésus législateur. Il faut avouer que
l'idée de Loi est naturellement amenée par le chapitre V, 17-



128 L. GOUMAZ

48 de Matthieu où Jésus rappelle les ordonnances mosaïques
et s'exprime à leur sujet dans les termes qu'on sait. Mais

est-ce bien pourtant l'intention de Jésus d'apporter « sa

Loi, » ou, comme disent quelques uns, son interprétation de

la Loi? Que l'évangéliste ait peut-être vu en Jésus un
législateur, ce n'est pas impossible. Cela s'accorderait avec le

judéo-christianisme légaliste que plusieurs prétendent
découvrir chez Matthieu. Mais Jésus lui-même en est défiguré,
et ce n'est pas à tort que le premier commentateur de son

œuvre, saint Paul, a déclaré que l'Evangile de Christ est la
« fin de la Loi », amendée ou non. Christ n'a pas donné de
« commandement. » Il n'a pas non plus transformé les
anciennes ordonnances. Il a apporté un principe de vie, une
force, un Esprit nouveau d'où découle sans doute une loi
morale (« loi de conscience, volonté du Père, » comme
s'exprime Stapfer1,) dont « il ne passera pas un iota ni un seul

trait de lettre ». Mais avec la Nouvelle-Alliance, inaugurée
par Jésus, disparaît à tout jamais le règne des ordonnances

qui était la caractéristique de l'Ancienne-Alliance. L'élément
moral a remplacé l'élément juridique.

Si nous n'admettons pas que l'idée de Loi soit à la base

du Sermon sur la montagne, nous ne saurions davantage
accepter celle d'une «Jüngerrede, » pour employer le mot
commode cité plus haut. Nous ne contestons point assurément

que, comme on nous l'a fait entendre, les disciples
n'aient trouvé dans ces paroles de Jésus « instruction »,
« exhortation », « consécration » même, ou « encouragement

». Chaque mot sortant de la bouche vénérée du Maître
devait, on peut dire, leur faire jusqu'à un certain point cet
effet. Mais c'est un effet justement. Or ce ne sont point les
résultantes — d'un prétendu discours encore — que nous
recherchons. Ce que nous voulons connaître c'est le fond
de ce discours.

Nous voici donc acculés à la troisième opinion qui a été

exprimée relativement à l'essence du Sermon sur la mon-

1 Stapfer, Jésus-Christ pendant son ministère, p. 85.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 129

tagne. Celui-ci constitue, nous dit-on, une prédication générale

du royaume de Dieu, de ses conditions ; c'est la doctrine
morale de Jésus. Accepterons-nous cette idée? Elle a pour
elle, nous l'avons vu, au point de vue tout formel déjà,
l'avantage de présenter le Sermon sur la montagne pour ce

qu'il est vraiment, non un discours, mais une collection de

sentences. Ceci est, à nos yeux, une présomption favorable.
Mais ce n'est point suffisant pour que nous ne fassions de

sérieuses réserves sur le sens qu'il faut attribuer à cette
expression : «prédication ou doctrine de Christ.» Nous
n'oublions pas qu'elle est employée par des hommes dont la
conception de la religion, partant celle de l'enseignement de

Jésus, est fort distante, tels un Reuss et un Renan. La
prudence nous force donc de mettre les points sur les i.

On parle d'une prédication générale de Jésus, d'une
doctrine morale qu'il propose. Admettons. Mais si on examine
de près cette « doctrine », on sera peut-être étonné d'y trouver

— et c'est là un premier point très essentiel — beaucoup
moins d'idées nouvelles qu'on n'aurait cru. La pensée de

Jésus n'est point si originale qu'on se l'imagine quelquefois.
Dieu nous garde du sacrilège de contester que l'intelligence
du Christ ait été vive, profonde, poétique aussi Il n'est pas

permis de mettre la chose en doute. Mais qu'on nous
permette de le dire : Jésus ne fut pas ce qu'on est convenu
d'appeler un prince de la pensée, un génie intellectuel. Dans

son « enseignement », puisqu'on veut le désigner ainsi, il est

plus d'une idée neuve, sans doute. A en croire Stapfer1,
Christ est le premier qui ait blâmé le talion ou recommandé
d'arracher l'œil et de couper la main qui font tomber dans
le péché. Mais Jésus tire de son trésor encore plus de choses
vieilles que de choses nouvelles. Notre Sermon sur la
montagne n'est souvent qu'un écho de pensées qui se retrouvent
ailleurs et auparavant, dans l'Ancien-Testament, dans le
Pirké Aboth, chez les Esséniens (cf. le blâme jeté sur le
serment), dans les écoles d'un Schammaï et surtout d'un

« Stapfer, Op. cit., p. 85.



130 L. GOUMAZ

Hillel. Renan, à cet égard (voyez p. 40-41), a fort bien jugé,
quelque scandale que certaines âmes en aient pu concevoir.
Son appréciation est corroborée par celle de Stapfer1, d'Har-
nack, et d'autres encore.

Cette opinion, qui peut paraître par trop hardie à quelques-
uns, ne nous effraie point, et non seulement parce qu'elle
est conforme à la réalité des choses, mais parce qu'il nous
semble qu'elle élève le Christ au lieu de le rabaisser, comme
on pourrait le penser à première vue. Sans doute Jésus

répète souvent ce que d'autres ont déjà dit. Mais, chose admirable

il faut que ce soit de sa bouche que ces vérités
anciennes sortent pour donner l'impression d'autorité et
atteindre les cœurs et les consciences. Il faut la voix de Christ

pour imprimer la secousse qui convertit et qui transforme.
Les scribes, si éloquents, si originaux même de pensée qu'ils
aient été, ne pariaient pas de cette manière. Et remarquons
que cette constatation sert précisément de conclusion à notre
Sermon sur la montagne. Elle est de nature à faire réfléchir.
«Jadis, pour employer un mot d'Harnack que nous citons
librement, les rabbins distillaient en gouttelettes la vérité
éternelle et personne ne réussissait à se désaltérer ; en Christ,
c'est l'eau du rocher qui coule à torrents et tout le monde

peut s'y abreuver. » L'ancienne doctrine jusqu'à Christ était
restée sans fruits. Christ la sème, et voilà qu'elle produit une
moisson de salut pour l'humanité entière. La société est
soulevée par l'irrésistible levier d'Archimede.

Le mot de salut que nous venons de prononcer ne dit
même pas encore assez. Il pourrait faire croire que Jésus

n'apporte de révolution que dans le domaine de la conscience.
La portée de son œuvre est plus grande que cela. L'esprit y
trouve son compte comme le cœur. C'est peut-être, dans un
certain sens, le phénomène encore le plus remarquable bien

que le moins remarqué. Jésus, disons-nous, n'enseigne rien
ou presque rien d'essentiellement neuf, et pourtant voyez ce

prodige Depuis que Jésus a parlé, les notions les plus fon-

Stapfer, Op. cit., p. 84 ss.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT l'ÉVANGILE 131

damentales se sont transformées. La prédication de Christ
a été le point de départ du bouleversement le plus complet
qui se soit fait dans les idées. Dans les idées religieuses
d'abord C'est assez connu pour que nous puissions nous
dispenser d'insister. Mais dans les idées philosophiques aussi.

Depuis Jésus-Christ, l'humanité a non seulement changé
maints points de détails de sa Weltanschauung, mais elle

en a déplacé jusqu'à l'axe. Jadis la conception de l'univers
pivotait tout entière autour de l'idée de l'oOo-t«. Cette notion
centrale s'est évanouie, grâce à Christ, devant une autre :

celle de personnalité, dont la plus belle formulation a été la

parole : « Dieu est esprit, » que cette parole soit vraiment de

Jésus ou non. La dogmatique officielle, c'est vrai, n'a pas
encore compris que ce fait lui interdit de répéter la formule
paganisante de Nicée: «Dieu est une substance en trois
personnes, » tandis qu'il faudrait dire : « Dieu est une personne. »

On y arrivera.
Je reviens à l'enseignement de Jésus. Nous disons donc

que, tout ancien qu'il soit, dans beaucoup de ses éléments,
il est nouveau par sa puissance et la transformation radicale

qu'il apporte dans les cœurs et dans les esprits. N'y aurait-il
pas d'explication de cette circonstance inouïe, cent fois plus
à la gloire de Jésus que la plus belle et la plus neuve de

toutes les doctrines ou de toutes les philosophies qu'il eût

pu apporter.... et qui fût restée peut-être sans résultat? Oui,
il y a une explication. C'est que ces vérités d'autrefois,
Christ, le premier, en a fait un objet d'expérience. Elles
étaient mortes. Elles ont pris vie au souffle de cet Esprit de

Dieu dont nous avons vu plus haut que Jésus était tout
rempli. Christ les a prêchées. Mais, en passant par sa bouche,
la doctrine cessait d'être une doctrine pour devenir plus que
cela : une âme qui s'épanchait ; les paroles n'étaient plus que
la traduction d'états de conscience, l'enseignement un miroir,
dans lequel se reflétait toute la vie de communion parfaite
de Jésus avec Dieu. Là a été le secret de la puissance de la

parole de Christ : apporter une doctrine qui fût le rayonnement

de sa personnalité, rayonnement elle-même de la per-



132 L. GOUMAZ

sonnalité de Dieu. Christ prêchait. En fait qu'annonçait-il
Un certain nombre de vérités Non Mais sa personne
divine. — Il prêchait Mais quelle était l'essence de sa prédication

Lui-même.
Dès maintenant nous n'avons plus à chercher. Nous nous

demandions ce qui constitue le fond du Sermon sur la
montagne. Sans hésitation nous mettons de côté l'idée de Loi,
l'idée d'une exhortation adressée aux intimes du Christ,
l'idée même d'un enseignement en tant que le docteur qui
le donne rentre dans l'ombre une fois sa tâche finie. L'essence

du Sermon sur la montagne, c'est la personne de Jésus, dont
le Sermon est comme l'émanation. Au fond de ce morceau
célèbre nous trouvons plus que des sentences plus ou moins
neuves ; derrière l'aphorisme, si frappant soit-il de hardiesse

souvent, de simplicité toujours, quelque chose qui nous touche
encore davantage : une personnalité qui se dévoile et qui
s'impose. Les paroles sont devenues « esprit et vie ». Les
mots ne sont point écrits sur les lèvres d'un cadavre. Ils
sortent d'un cœur qui palpite et frémit, qui traduit ses
expériences et se donne lui-même.

Quel est-il cet homme dont le bonheur est dans la «

pauvreté d'esprit, » dans la « faim et la soif de lajustice, » dans
la « pureté du cœur? » Est-ce un type imaginaire? Non,
c'est Jésus — Quel autre que lui est le « sel de la terre » et
« la lumière du monde » Il veut qu'on « accomplisse la
Loi » ; mais qui « l'accomplit » sinon lui, « parfait comme le
Père céleste est parfait »? Lui, toujours lui! il est sincère
dans le « jeûne », dans « l'aumône », dans la « prière » et
cherche en Dieu seul, « qui voit dans le secret», la « récompense

». Ses « trésors » il les « amasse dans le ciel », son
obéissance va à « un seul Maître », sa confiance est entière
dans le Père céleste qui nourrit « les oiseaux du ciel » et qui
revêt « les lis des champs ». Il est celui qui « demande » et

qui « reçoit », qui « fait aux hommes ce qu'il veut que les
hommes lui fassent », qui « entre par la porte étroite » ; il
est le vrai « prophète », le « bon arbre sur lequel on cueille
de bons fruits » ; il fait « la volonté du Père qui est dans les



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÈVANGILE 133

cieux » ; il est « l'homme prudent qui place sa maison sur le

roc » et non « l'insensé qui bâtit sur le sable ».

Tout cela, sans doute, est présenté par Jésus sous forme

d'enseignement pour les autres. Mais cet enseignement, ce

n'est pas seulement sa bouche qui le formule, c'est sa

pratique journalière qui le crie. Il propose une doctrine. Oui, si

l'on veut mais une doctrine où la parole n'est plus qu'une
écorce, tandis que lui, Jésus, est le chêne gigantesque et
vivant. Dans le Sermon sur la montagne, comme dans tout
le reste, la doctrine de Jésus se résout dans sa personne, à

laquelle elle est liée indissolublement.

Nous n'avons plus qu'à conclure. Peu de mots suffiront.
L'étude qui précède nous a conduits à un double résultat.
Elle nous a montré l'essence du christianisme dans la
communion d'esprit de l'homme avec Christ, et l'essence du
Sermon sur la montagne dans la personnalité de Jésus qui,
en dernière analyse, se prêche lui-même. Quelle est dès lors
la valeur chrétienne de notre morceau? Tout l'Evangile y
serait-il contenu? Nous n'hésitons pas à l'admettre, puisque
dans le Sermon sur la montagne, comme dans tout «

l'enseignement » de Jésus, nous retrouvons en définitive le Christ
qui nous offre sa communion, la communion de son
Esprit.

Mais qu'on veuille bien faire attention à deux choses Et
d'abord, si notre solution affirmative semble s'identifier avec
celle des Renan, Piéville et autres, elle en est, dans un sens,
l'antithèse. Le « moralisme » voit tout l'Evangile dans le
Sermon sur la montagne, mais sous prétexte que Jésus n'y est

pas. Nous, nous disons que tout l'Evangile est là parce que
chacune de nos sentences en quelque sorte nous apporte la
personne du Christ avec soi. Qu'on enlève au contraire ce

dernier, tout l'Evangile est alors annihilé, et le Sermon sur
la montagne n'est plus qu'une belle morale.... impuissante!

Une seconde observation est nécessaire pour préciser le

point de vue où nous nous plaçons. Si nous identifions
Sermon sur la montagne et Evangile parce que dans l'un et



134 L. GOUMAZ

l'autre nous retrouvons la communion de Jésus, il faut pourtant

s'entendre.
Les sentences du Sermon datent en général de la première

partie du ministère du Christ, du temps de « l'idylle», aurait
dit Renan, qui n'avait pas complètement tort. Mais nous
n'oublions pas que Jésus était soumis à la loi du développement

comme tout homme. De l'époque du Sermon jusqu'à la
journée du Calvaire, il a, en conséquence, fait des
expériences que notre discours ne laisse pas encore entrevoir. Il
marchait de pureté en pureté, d'obéissance en obéissance, et
au cours de cette vie de consécration complète à Dieu faisait
chaque jour de nouvelles découvertes qui le conduisaient à

de nouveaux progrès. Encore, par exemple, que la souffrance
ne lui ait sans doute jamais été épargnée, il n'a compris et

accepté que vers la fin sa vocation d'Homme de douleur. Dès

le début déjà, il n'en était pas moins tout à Dieu, et

quiconque allait à lui avec confiance pouvait par conséquent
trouver en sa personne la communion d'esprit avec Dieu, le
salut. Les faits sont d'ailleurs là qui le prouvent. L'Evangile
est saisissable donc au premier jour du ministère de Jésus.

Mais alors, demandera-t-on, pourquoi tout le travail
subséquent de Jésus, pourquoi sa mort? C'est pourtant pour
que l'Evangile fût plus complet? Non, puisque dès le
commencement Christ apporte aux hommes tout l'Evangile qui
les sauve. Seulement distinguons Il le leur apporte en quelque

sorte en qualité. Et, pour qu'il le leur rendît plus accessible,

il fallait qu'il le leur offrît aussi en quantité. L'œuvre
de Jésus tend précisément à ce résultat. La mort du Christ
ne s'explique pas autrement non plus. Elle constitue un
summum. En elle se concentrent toutes les énergies, toute la
sainteté, toute la charité du Seigneur, en même temps qu'elle
est la démonstration de tout le péché des hommes et de tout
l'amour de Dieu qui veut sauver ses créatures égarées. Désormais,

inexcusable est quiconque refuse l'Evangile, puisque,
en mourant, Jésus nous lègue son patrimoine entier d'expériences

morales et religieuses. C'est bien pour cela qu'avec
saint Paul nous continuerons à prêcher « Christ crucifié. )>



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'ÉVANGILE 135

Mais, encore une fois, qu'on ne s'y méprenne point La
croix n'est, qualitativement, ni plus ni moins évangélique —
et par conséquent salutaire, — que la première parole de
Jésus à peine sorti de l'eau du baptême qui inaugure son
ministère. Et voilà pourquoi nous disons que dans le Sermon

sur la montagne où Jésus se donne tout, il offre aussi tout
l'Evangile.

Je reconnais d'ailleurs qu'il est bon qu'on nous offre cet

Evangile « en quantité ». Hélas la faiblesse de notre foi
l'exige.

Thierrens, février'1903.


	Le sermon sur la montagne : constitue-t-il tout l'Évangile?

