Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 2

Artikel: Le sermon sur la montagne : constitue-t-il tout I'Evangile?
Autor: Goumaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE SERMON SUR LA MONTAGNE

constitue-t-il tout l'Evangile!?

PAR

L. GOUMAZ

pasteur,

Messieurs, n’y a-t-il pas quelque témeérité de notre part a
vouloir aborder devant vous ce sujet du Sermon sur la mon-
tagne déja tant étudié? Nulle page de la Bible n’a peut-étre
si fort exercé la sagacité des commentateurs, des exégétes et
des prédicateurs. Qu’ajouter & tous ces travaux ? Nous ris-

quons bien, Messieurs, de marcher dans les sentiers battus.
Cependant

I’ancre de vos bontés nous rassure,

et si nous ne pouvons avoir la prétention de vous apporter
quelque chose de bien nouveau, il nous est loisible du moins
d’esquisser une synthése, de coordonner la multitude des
idées et des opinions émises.

Cette ceuvre de concentration est non seulement trés ins-
tructive en elle-méme, mais incontestablement nécessaire
des qu'on veut rechercher la place que le Sermon sur la
montagne occupe en face de I’Evangile. N'est-ce pas 14, en
effet, le probléme capital que ces chapitres V a4 VII de Mat-
thieu (cf. Luc VI) soulévent ? Aurait-on saisi 'immense intérét

1 Travail présenté, sauf quelques modifications ultérieures, 4 la Société vau-
doise de théologie, dans sa séance du 23 février 1903, & Lausanne.
THEOL. ET PHIL. 1903 8



106 L. GOUMAZ

qui s’attache & ces pages célébres quand on se bornerait a la
simple interprétation des diverses sentences qu’elles ren-
ferment, ou quand, avec Gravert!, dans son étude récente
du Sermon sur la montagne, on verrait dans la question
d’authenticité la question essentielle? Non, I'exégése et la
critique, ici, et peut-étre aussi ailleurs, n’ont pleinement
rempli leur but que lorsqu’elles ont contribué a mettre en
relief exact la valeur chrétienne du contexte.

Il n’est que trop certain d’ailleurs que tous les commenta-
teurs du Sermon sur la montagne n’ont pas compris leur
tiche de cette maniére. Les arbres ont empéché beaucoup
d’entre eux de voir la forét, les détails leur ont fait perdre
de vue I’ensemble. Ils sont rares les exégétes qui ont con-
sacré plus de deux ou trois pages a établir la portée évangé-
lique de notre morceau. Les autres nous forcent de rechercher
péniblement leur opinion — quand ils en ont une — entre
les lignes de leurs commentaires.

Il est cependant une catégorie de critiques qui s’expliquent
trés nettement sur la position du Sermon sur la montagne
dans I’Evangile. Selon la remarque souvent faite (voyez Godet,
Commentaire sur saint Luc,p.400; Hase, Vie de Jésus, p. 503),
le rationalisme vulgaire s’est emparé du Sermon sur la mon-
tagne comme d’un drapeau et prétend y trouver tout I'Evan-
gile. « Il en est la substance méme, » dit M. Albert Réville
(Jésus de Nazareth 11, p. 30). Et cette appréciation si catégo-
rique nous a fourni tout naturellement le titre placé en téte
de ces lignes, qu’il serait peut-étre plus précis de formuler
en disant non pas « le Sermon constitue-t-il, mais renfer-
me-t-il tout 'Evangile ? »

Faut-il rechercher les causes qui ont valu au Sermon sur
la montagne d’étre identifié ainsi avec ’Evangile ? Elles ne
sont pas difficiles & déméler.

Il y ad’abord que les sentences dont se compose le Sermon
appartiennent & ce que la tradition nous a laissé de plus
authentique de Jésus. De 'aveu de tous les commenlateurs,

! Gravert, Die Bergpredigt nach Halthdus. 1900, p. 13.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'BVANGILE 107

rien, en effet, n’est plus marqué au sceau de 'originalité du
Christ que ces paroles. Keim (Commentaire de Matthieu,
p. 33) les appelle « das Achteste des ZAchten, » et Strauss
(Seconde vie de Jésus, p. 259) s’associe entiérement a ce juge-
ment. Si la critique la plus négative comme la plus afflr-
mative est favorable & notre discours, — qu’on nous permette

de I'appeler provisoirement de ce nom ! — on comprend dés
lors que plusieurs le mettent a part et disent: « Voila I’Evan-
gile. »

Sa haute et incontestable valeur morale est sans doute
aussi pour quelque chose dans cette faveur spéciale dont il
jouit. Le Sermon sur la montagne a toujours passé pour
exprimer les pensées les plus sublimes. « Considéré dans ses
éléments, dit Reuss (Synoptiques, p. 191), il contient un tré-
sor incomparable de sagesse et de morale religieuse, et de
tout temps il a été regardé a juste titre comme la perle entre
tous les discours consignés dans nos évangiles ;... on peut
dire qu’il n’y a pas la une seule sentence qui ne soit devenue
une maxime proverbiale pour tous les siécles, sans avoir
rien perdu de sa puissance ni de sa valeur. »

Mais ceux pour qui le Sermon sur la montagne est tout
I’Evangile, ne sont-ils pas conduits & cette idée enfin et sur-
tout parce que, professant un christianisme indépendant de
la personne de Christ, ils croient trouver dans notre dis-
cours une justification de leur conception religieuse ? Ecoutez
M. A. Réville (ouv. cité, p. 36). Parlant des béatitudes dont
le Sermon n’est, selon lui, que le simple développement, il
trouve 14 « la charte fondamentale de I’Evangile. » « Il n’est
pas permis, ajoute-t-il, de se dire disciple de Jésus et de
prétendre qu’elle est incompléte.... Les termes sont absolus.
La personne méme de celui qui les énonce pourrait théorigque-
ment en étre séparée, ce n’en serail pas moins UEvangile. »
Autrement dit, Jésus, une fois son message apporté, peut se
retirer, il est devenu inutile. Objectera-t-on que plus d’une
parole du Sermon sur la montagne (nous n’avons pas besoin
de les nommer) impliquent que Jésus fait partie intégrante
de son Evangile, Réville les reporte 4 une période ultérieure



108 L. GOUMAZ

du ministére du Christ, alors que ce dernier, pour se former
un noyau de disciples, est obligé de précher non plus sa
propre foi mais la foi en lui. Mais ce n’est plus I’Evangile.
L’Evangile, ce sont les préceptes primitifs que notre discours
a consignés et o le nom de Jésus n’apparait pas.

Renan (Vie de Jésus) est plus explicite encore. I montre
le Christ préchant & ses débuts les sentences de notre dis-
cours, puis il continue en ces termes: « Le christianisme
était fondé, et jamais sans doute il ne fut plus parfait qu’a
ce premier moment. Jésus n’y ajoutera rien de plus durable.
Que dis-je? En un sens il le compromettra. » Et Renan
explique cette assertion en disant que désormais Jésus agira
pour faire triompher I'Evangile qu’il a préché (voir p. 44,
45, édit. 1863), en d’autres termes qu’il mettra sa personne
dans son ceuvre, et ’'Evangile en sera forcément amoindri,
« car, poursuit notre auteur, toute idée, pour réussir, a
besoin de faire des sacrifices; on ne sort jamais immaculé
de la lutte de la vie. » Si Jésus donc, pour Renan, apporte
I’Evangile et le fait triompher, il le gite en méme temps pour
y avoir mélé de sa personne. Veut-on le retrouver dans sa
pureté, il faut remonter aux maximes du Sermon sur la mon-
tagne comme étant en quelque sorte en dehors de celui qui
les prononce.

Voila Paffirmation de I'identité du Sermon sur la montagne
et de ’Evangile formulée dans toute sa crudité. Que faut-il
en prendre? J’ai déja dit que la plupart des commentateurs,
anciens et modernes, ne sont guére explicites ni clairs sur
cette matiére. 1l nous faut quand méme nous résoudre a les
interroger, si possible & classer leurs opinions. Nous recher-
cherons donc avec eux ce qui constitue le fond du Sermon
sur la montagne, son essence, puis analysant a4 son tour l’es-
sence de I’Evangile, nous comparerons, et nous verrons si
I’idée profonde du Sermon ’épuise completement.

I

L’essence du Sermon sur la montagne a été assez diverse-
ment appréciée. Nous avons essayé de ranger par catégories



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'EVANGILE 109

les différents points de vue exprimeés. L’enquéte a laquelle
nous nous sommes livré nous a fait distinguer trois courants
principaux d’opinions, assez rapprochés d’ailleurs les uns
des autres dans plusieurs de leurs représentants.

~ Voici d’abord ce que nous appellerons Vopinion légaliste.
Fort courante, et surtout trés ancienne (ce qui nous fait la
placer en premier), elle considére, ainsi que son nom l'in-
dique, le Sermon sur la montagne comme une loi. Cest la
Loi chrétienne, faisant suite a4 la Loi mosaique, le code de la
Nouvelle-Alliance correspondant 4 celui de ’Ancienne. Christ
n’est pas seulement Sauveur, mais législateur, au sens strict
du mot.

Ce jugement trahit évidemment l'influence du légalisme
juif, et nous le retrouvons dés l'origine de I'Eglise. L’épitre
de Jacques, issue d’un milieu judéo-chrétien, ne préte-t-elle
pas déja & Jésus le role de créateur d’un nouveau code? Il y
a longtemps que les critiques ont fait remarquer que cette
épitre reproduit comme autant d’articles de loi maints élé-
ments de notre Sermon sur la montagne (cf. Weizsicker,
Das apostolische Zeitalter, p. 366-367).

Dés les temps des péres apostoliques et des peres apolo-
geétes, le christianisme tout entier tendra vers le légalisme;
dés lors le Sermon sur la montagne apparaitra de plus en
plus comme la contre-partie des ordonnances mosaiques.
La notion de loi pénetre les esprits. A preuve les citations
suivantes que nous donnons d’aprés le savant commentaire
de Tholuck (Die Bergrede Christi, 5¢ édition, 1872, p. 22 ss.).
Irénée: « Le Seigneur n’a pas détruit mais étendu et accompli
les « naturalia legis» (C. heer, IV, cap. 13); Tertullien (De
peenit., cap. 3) : « Christ a apporté une « adjonction » 4 la loi;
Jérome (Opp. éd. Ven. tome VII): « Jésus a complété par sa
prédication ce qui autrefois, a cause de la faiblesse des audi-
teurs, n’était que rudiments imparfaits. » L’Eglise catholique,
marchant ainsi fatalement a la théorie du mérite des ceuvres,
inhérente au légalisme, persévérera dans cette méme con-
ception. Le concile de Trente, en fixant la doctrine qui doit
étre recue et crue de chacun, déclare anathéme (Session 6,



110 L. GOUMAZ

canon 21) « quiconque enseigne que Jésus-Christ a été donné
de Dieu aux hommes simplement comme Rédempteur au-
quel ils se confient et non pas aussi comme Législateur au-
quel ils obéissenti. »

Arminiens et sociniens parlent aussi de Christ «législa-
teur, qui établit les plus hautes vérités morales » (Przipcov),
ou qui paracheve la Loi «par des préceptes plus exacts »
(Grotius)!.

L’Eglise luthérienne, & son tour, inclina si fort vers
cette tendance qu’en 1759, Chr. A. Crusius?! lancait un écrit
pour prouver que le Sermon sur la montagne n’est nullement
légal mais évangelique. (’était parler en vrai protestant. Le
protestantisme, en effet, qui met ’accent avant tout sur la
grace obtenue par la foi, sur les promesses de Dieu révélées
au coeur de '’homme par Jésus-Christ, ne peut, sans contra-
diction flagrante et sans redevenir catholique, voir en Jésus
un législateur au sens ou1 le Concile de Trente, et, avant lui,
les Péres ecclésiastiques 'avaient entendu.

Mais il est difficile de rompre entierement avec le passé,
et la Réformation fit des concessions. Si elle n’admit point
comme caractere essentiel du Christ d’avoir été un législa-
teur, elle lui attribua pourtant ce role & titre secondaire, et
le Sermon sur la montagne servit de base a cetle maniére de
voir. Sans doute, on mitigea tant qu’on put2. On expliqua,
par exemple, que « faire la volonté du Pére qui est aux
Cieux » (Mat. VII, 24-26), c’est «croire en lui; » on vit
dans les « ordonnances » de Christ non point un moyen d’ar-
river & la félicité, mais un simple moyen pédagogique (tel
celui de Gal. ITI, 24) destiné a montrer la grandeur du péché,
Pimpuissance de ’homme & s’en relever par lui-méme, la
nécessité « de rejeter la confiance en la propre justice»
(Hunnius); on accorda aussi que le Sermon sur [a mon-
tagne n’était point une loi nouvelle opposée a la lol ancienne,
mais purement Pexplication spirituelle de cette derniere
(Vesperae Groningianae, Amst. 1698, p. 108 ss.). Mais enfin,

1 Tholuck, Op. cit., p. 23.
2 Cf. Tholuck, Op. cit., p. 23 ss.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL. TOUT L'EVANGILE 111

malgré toutes ces atténuations et ces nuances, le Sermon sur
la montagne n’en restait pas moins considéré comme la loi
de Christ. |

A titre de curiosité, notons que c’est textuellement sous
ce terme qu’il était désigné dans le projet de la liturgie ac-
tuellement en usage dans I’Eglise nationale du canton de
Vaud. Apres la lecture par un laique d’une péricope tirée
du Sermon sur la montagne, le pasteur s’exprimait ainsi:
« Mes fréres, nous venons d’entendre la lot de Christ. Comme
nos consciences nous accusent de 'avoir violée... 1, etc. »

Les auteurs de la liturgie en question sont d’ailleurs, de
Nnos jours encore, en bonne et nombreuse compagnie en ad-
mettant la conception légaliste, inaugurée, disions-nous, par
Iépitre de Jacques, continuée par les Peres, érigée en dogme
par le Concile de Trente, et maintenue, quoique avec des
tempéraments, par les auteurs réformés d’autrefois. Sans
compter les laiques, qui parlent couramment des « comman-
dements du Seigneur, » les théologiens protestants du dix-
neuviéme siécle ont en foule partagé cette maniére de voir.
Je me borne a citer quelques noms.

Delitzsch, dont chacun connait le point de vue, compte
dix béatitudes, qui forment, & ses yeux, un nouveau déca-
logue.

Ibbeken, Die Bergpredigt Jesu (Einbeck 1890, 2¢ édition) 2
veut & tout prix retrouver, reflétée dans la vie de Jésus,
toute I’histoire du peuple d’Israél. On ne s’étonnera pas des
lors que, pour lui, le Sermon soit la contre-partie du
mosaisme. Ibbeken en est si bien persuadé qu’il prétend que,
si Jésus I’a prononcé du haut d’une montagne, c’était pour
imiter Moise! « La forme et le fond, dit-il aussi expressément,
font visiblement du Sermon sur la montagne une nouvelle
loi pour les citoyens du rovaume des cieux. Le discours
commence par les béatitudes, qui correspondent aux dix
commandements (voyez l’analogie avec l'opinion de De-
litzsch 1) ; vient ensuite I'exposé de la nouvelle législation ;

1 Projet de liturgie, 1er fascicule, p. 31, 43, 55 et 67.
2 Cf. Gravert, Op. cit., p. 11.



112 L. GOUMAZ

puis, pour finir, ce sont comme dans la loi mosaique des
promesses et des menaces. »

Tholuck (déja maintes fois cité) établit que le Sermon sur
la montagne nous donne la loi dans sa véritable exégése et
que nous avons & accomplir les ceuvres de cette loi en oppo-
sition & la justice apparente et hypocrite des pharisiens. Pour
échapper a l'accusation de tomber par cette théorie dans
I’'idée du «mérite,» notre auteur a soin de revendiquer la
foi en Christ comme seul moyen de réaliser la loi qu’il
statue.

Avec nombre d’autres, Tholuck parle aussi du Sermon
comme de la « grande charte » du royaume des cieux. Cest
sous ce titre que, dans son ouvrage sur La vie et Uenseigne-
ment de Jésus, M. le professeur Bovon introduit notre dis-
cours. Avec son royaume, Jésus apporte sa loi. On n’accom-
plira d’ailleurs cette derniére « qu’en se placant sous 'action
de la personne vivante de Jésus-Christl. » (Mais cette re-
marque renforce, au fond, plus qu’elle n’atténue le caractére
légaliste de notre discours.)

Bernhard Weiss reconnait bien que si 'on fait du Sermon
sur la montagne une nouvelle loi « celle-ci, en raison de la
grandeur de ses exigences, paraitra d’autant plus irréalisable
aux plus pieux. » Mais la portée de cette déclaration s’affai-
blit fort devant cette autre, qu’ici « Jésus enseigne & com-
prendre et a remplir la loi de Dieu — lisez la loi ancienne!
— autrement que son peuple ne l'entendait2. » Nous avons
donc dans le Sermon sur la montagne sinon la loi, du moins
son « exégese, » comme aurait dit Tholuck, et ceci trahit
malgré tout son légalisme.

Quelqu’un enfin dont la tendance, & cet égard, s’exprime
nettement, c’est M. F. Godet. La question des « logia » lui
fournit I'occasion de montrer que le premier d’entre eux —
soit notre discours — présente un « Jésus législateur. »
(Introduction auw Nouwveau-Testament, p. 219.) Le Sermon
sur la montagne est «la loi nouvelle du royaume divin sous

1 Bovon, Op. cit., tome I, p. 81.
2 B. Weiss, Das Leben Jesu, tome I, p. 516 ss.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'EVANGILE 113

ses différents aspeetsi, » ou «la nouvelle loi morale procla-
mée par Jésus » (Commentaire sur saint Luc, p. 460). M. Godet
Pappelle aussi (méme ouvrage, p. 459) « I'inauguration de la
loi nouvelle, » expression qu’il emprunte & Weizsicker. Par
le Sermon, «Jésus a voulu poser le but a4 atteindre » (id.
p. 461). Tout en nous fournissant les moyens de 'accomplir,
il nous apporte et nous expose préalablement la loi de justice
(cf. id. p. 461).

Weizsicker, cité tout a I’heure par Godet comme s’il voyait
aussi en Jésus le législateur a coté du sauveur, ne partage
nullement cette idée, nous semble-t-il. Il dit bien que le Ser-
mon sur la montagne est une sorte de législation, « eine Art
von Gesetzgebung » (Das apostolische Zeitalter, p. 380); seu-
lement il ne prétend pas que ce soit Jésus qui P'ait donné
pour tel, mais bien I’évangéliste, ce qui change tout a fait la
question. Weizsiicker n’appartient donc pas au premier et
nombreux groupe de commentateurs dont nous venons de
parler. Il faut le ranger plutdot dans une seconde catégorie,
que nous avons maintenant a caractériser.

Ces nouveaux critiques découvrent l'essence du Sermon
sur la montagne dans un tout autre cercle d’idées que celui
de Loi. D’aprés eux, le Sermon constitue une instruction
pour les disciples: « Instructionsrede, » comme dit Baur;
« Jungerrede, » ainsi que s’exprime Weizsicker. Selon ce
dernier auteur 2, Jésus, dans notre discours, s’adresse au
petit groupe des siens en tant qu’ils représentent un ordre
nouveau exigeant une certaine conduite, et il leur indique
le « chemin de justice » qui doit contraster avec la voie ordi-
naire suivie par leur entourage.

Cette facon de considérer le Sermon sur la montagne
comme une instruction de Jésus a ses disciples est plutot
moderne et allemande. Les premiers vestiges de cette con-
ception pourraient bien remonter cependant & Augustin déja,
qui, frappé des différences des deux relations de Matthieu et
de Luc, imagina un discours exotérique adressé par le Christ

1 Godet, Op. cit., p. 499,
2 Weizsdcker, Op. cit., p. 380.



114 L. GOUMAZ

a la foule (celui du troisieme évangile), et un discours éso-
térique (Mat. V-VII) destiné précisément aux disciples seuls.
Ce curieux essal d’harmonisation est maintenant abandonné;
mais plusieurs 'adoptérent en leur temps : Erasme, Osiandre,
et plus récemment Lange dans sa Vie de Jésus!, qu’on croi-
rait hantée par la pensée du Righi, car notre auteur parle
couramment dune « Kulmpredigt » et d’une « Staffelpre-
digt » (1), 'une pour I'entourage immédiat de Jésus, 'autre
pour le peuple. Meyer-Weiss 2 est apparemment davantage
dans le vrai, quand, répudiant cette harmonistique, il établit
que Matthieu et Luc ont eu a leur disposition une source
unique dans laquelle chacun d’eux a puisé selon qu’il lui a
convenu. Quoi qu’il en soit, le fait que d’Augustin 4 Lange
on statua un discours spécial adressé aux disciples, a bien
probablement contribué & former 'opinion qui voit dans le
Sermon sur la montagne la « Jiingerrede » dont parle Weiz-
sicker.

A coté de ce dernier, citons Zahn. Il adopte en effet un
point de vue analogue. Tout le discours, selon lui, roule au-
tour de Mat. V, 16: « Que votre lumiére luise devant les
hommes. » Il constitue un avertissement pour les disciples &
pratiquer les bonnes ceuvres d’une justice supérieure a la
justice des pharisiens, plus conforme, celle-ci, au paganisme
qu’a la loi. (Voir These, Gottingue, 1868, et Introduction au
Nouveau Testament, 1900, II, p. 277.) Autrement dit, le Ser-
mon sur la montagne, aux yeux de Zahn, est une exhortation
pour les disciples a remplir leurs devoirs d’enfants de Dieu.

C’est a peu prés dans le méme sens que s’exprime Schlatter
dans son Commentaire de Matthieu (p. 51 ss.) Jésus, dit-il,
veut montrer clairement aux siens combien leurs devoirs de
disciples s’élevent au dessus de la pratique juive. lls doivent
se purifier de la piété « pourrie » d’Israél qui interpréte la
Loi de facon pécheresse, honorer Dieu sans le vain étalage
de religion que font les Juifs, placer en lui leur richesse,
crainte de tomber dans la cupidité ou les soucis illégitimes

1 Tome II, p, 516-570. Cf. Tholuck, Op. cit.
2 Comm. Mat., p. 163.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IT, TOUT L'EVANGILE 1156

de leurs compatriotes, et, contrairement toujours & leur
peuple, ne montrer, dans les difficultés que crée le com-
merce avec les hommes, ni orgueil ni égoisme. On peut
résumer d’un mot cette opinion de Schlatter en disant que
le Sermon sur la montagne est un catéchisme de conduite a
1'usage du Juif qui se fait chrétien. L’instruction adressée
aux disciples garde d’ailleurs, chez cet auteur comme chez
‘Weizsicker et Zahn, le caractére d’une exhortation.

L’angle ou se place Schenkel (Vie de Jésus, p. 67-74), est
un peu différent. C’est encore la « Jiingerrede » mais for-
mant un discours de consécration (Weiherede). I1 faut dire
que Schenkel, comme plusieurs autres, Godet, par exemple,
rattache, d’aprés la rédaction de Luc qu’il estime la meil-
leure, le Sermon sur la montagne 4 I'élection des Douze. On
comprend dés lors qu’il parle d’une « Weiherede » ; apreés
avoir été élus, les disciples entendent le discours qui les
consacre. Donc nous avons ici moins une exhortation, comme
le veulent Weizsiicker, Zahn, Schlatter, qu'une déclaration
solennelle proclamant les Douze « un nouvel Israél, la vraie
communauté de Dieu ; » ses membres se sépareront de 'an-
«cien Israél en souffrant pour la justice, en aimant leurs
ennemis, en se gardant de 'esprit de jugement et d’intolé-
rance et en se donnant sans réserve au royaume de Dieu. —
On reconnait dans cette suite de pensées le schéma du Ser-
mon sur la montagne.

L’ouvrage & notre connaissance le plus récent sur la ma-
tiere (si I'on en excepte les articles conc¢us a un point de
vue purement éthique, publiés en 1902 par Braun dans la
Christliche Welt1), 'opuscule de Gravert, cité en téte de ce
travail, maintient aussi l'idée d’une « Instructionsrede, »
mais dans un sens particulier. Le Sermon n’est plus un dis-
cours d’exhortation ou de consécration ; il poursuit affer-
missement des disciples, « die Consolidierung ihres Jiinger-
standes, » comme lauteur s’exprime. Sous une forme a la
fois didactique et polémique, « Jésus fortifie les siens contre

1 Nos 35, 36 et 37.



116 L. GOUMAZ

les attagques des pharisiens et des scribes, dissipe leurs hési-
tations, et enfin leur prescrit leur conduite et leur attitude
dans le monde et & ’égard du monde?. » Gravert trouve que,
« considéré de eette maniere, le discours apparait tout autre
et revét une vivacité immense et presque dramatique. » Nous
avouons n’'avoir pas vu toutes ces belles choses. Mais nous
avons encore été moins touché par l'ingéniosité de notre
auteur qui, pour les démontrer, part des béatitudes et pré-
tend qu’a condition de les prendre & rebours (c’est 1a I'origi-
nalité), on arrive a en retrouver les développements respec-
tifs échelonnés tout le long du discours.

Je viens avec Gravert, et aprés un grand nombre de com-
mentateurs dont j’ai exposé 'opinion, de prononcer le mot
de discours. Il convient, avant de poursuivre, de s’arréter ici
un instant et de se demander si vraiment c’est un discours
que le Sermon sur la montagne. Il est indéniable que Mat-
thieu et Luc nous le présentent comme tel dans leurs deux
relations, et la source commune a laquelle ils 'ont emprunté?
’envisageait certainement de méme. De Paveu de 'immense
majorité des critiques, nous avons 1a un morceau oratoire
avec exorde, parties essentielles, péroraison. Et si, avec
Godet, Weiss, Achelis3 et d’autres, nous admettons quelques
solutions de continuité et quelques interpolations, sur les-
quelles d’ailleurs chaque auteur varie, il n’en reste pas moins
(ue le Sermon sur la montagne suit une marche continue
qul n’est pas sans lui donner une allure de discours. Inutile
de le démontrer, et surtout d’exposer les différentes maniéres
dont on a cru devoir rétablir le fil des idées, encore que
quelques critiques semblent attacher une grande importance
a cette reconstitution. L’intérét n’est pas 1a. 1l réside dans la
question de savoir si ce morceau fut primitivement un dis-
cours de Jésus, ou bien si c’est 'évangéliste qui lui a donné
ce tour oratoire, en d’autres termes s’il y a eu vraiment un
Sermon sur la montagne.

1 Gravert, Op. cit., p. 20.
? Voyez sur ce point I'opinion de Meyer-Weiss exposée plus haut,
3 Achelis, Die Bergpredigt nuch Matthdus und Lukas, 1875.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'EVANGILE 147

Les auteurs dont nous nous sommes occupé dans les pages
précédentes, admettent tous que dans les rédactions de Mat-
thieu et de Luc nous avons (plus ou moins exactement rap-
porté, cela va sans dire), un discours prononcé par Jésus
lui-méme et non une composition de I’écrivain sacré.

Je m’explique dés lors facilement que dans ce prétendu
discours on ait trouvé qui une loi, plus ou moins nouvelle,
gqui un enseignement pour les disciples intimes de Jésus. 11
est bien évident que si le Christ voulait promulguer une Loi
évangélique, ce n’est pas en quelques mots qu’il pouvait le
faire ; un discours s’imposait, de dimensions respectables,
méme s’il ne s’agissait que de dire l'essentiel. Et, si en un
jour donné aussi, Jésus a voulu « éclairer, » « exhorter, »
¢ consacrer, » « fortifier » d’'une facon particuliére et déci-
sive son entourage, il ne convenait pas moins que sa parole
g’épanchit en une allocution étendue. ,

Mais on peut contester précisément, d’'une facon générale
au moins, que Jésus ait ainsi usé du « discours » tel que
nous ’entendons. Et, soit qu’il s'adressat a la foule (comme
le veulent la plupart de ceux qui voient dans le Sermon sur
la montagne la promulgation d’une loi), soit qu’il se tournit
vers le cercle plus restreint de ses disciples, il se pourrait
bien qu’il elit employé une tout autre maniére de parler. On
sait 'usage qu’il a fait de la parabole. Volontiers aussi, selon
la pratique orientale, il se servait de l’aphorisme, de la sen-
tence bréve et incisive. Le Sermon sur la montagne ne serait-
il pas une collection de ces sentences du Christ réunies par
Pauteur sacré, au lieu d’étre vraiment un discours en tous
points prononcé par Jésus en une circonstance spéciale ?

C’est Calvin i, sauf erreur, qui le premier émit cette idée.
Plusieurs commentateurs P'ont dés lors adoptée, tels Semler,
Pott, Kuinél, Strauss, Baur 2, Hase (Vie de Jésus), Holtzmann
{Gomm. Synopt., 1889), qui appelle le Sermon sur la mon-
tagne un travail de mosaique (« eine kunstreich gegliederte

1 Cf. Calvin, Commentaire du Nouveau Testamen!. Edit. 1854. Tome I, p. 146.
2 Cf. Keil, Commentaire de Matthieu, p. 216.



118 L. GOUMAPZ

Mosaikarbeit ! »), Renan, Reuss, Réville, Stapfer. Ce dernier
définit le Sermon « un résumé (construit par la tradition) du
mode d’enseignement de Jésus pendant une certaine période
de son ministére 2. »

Les adversaires répondent par des arguments peu pro-
bants. On fait fond sur la belle ordonnance du texte. Mais
qui nous dit que ce plan si réussi (?) n’émane pas de I’évan-
géliste, lequel, sans manquer de respect aux paroles de
Jésus, avait bien le droit de les grouper dans un certain
ordre ?

D’autres critiques, par exemple Nosgen dans son Commen-
taire sur les synoptiques (p. 50 ef suiv.), font valoir, au con-
traire, les solutions de continuité qui arrétent le lecteur.
Ils prétendent que la piété du rédacteur ’a empéché de sup-
pléer aux lacunes apparentes et de compléter un discours a
ses yeux authentique. Mais, répondrons-nous, 'auteur sacré
peut n’avoir rien « complété, » tout simplement parce qu’il
n’y avait pas de discours du tout. L’argument présenté recule
la difficulté. Il ne la résout pas.

Celui avancé par le commentateur catholique Hugo Weiss %
ne porte pas davantage. Weiss s’appuie sur Marc VI, 34 ss.,
VIII, 2 ss., ou l'on voit les foules oublier le boire et le
manger pour écouter les paroles qui tombent de la bouche:
de Jésus. Il en conclut qu’elles entendaient de longs dis-
cours. Le texte, en tout cas, ne le dit pas. Tout indique, au
contraire, que la vraie méthode pédagogique du Christ
s’adressant au peuple devait étre de multiplier le moins pos-
sible ses paroles pour laisser & ses auditeurs le temps d’en
saisir la profondeur et la puissance.

Un critique qu’on ne peut accuser de parti pris, puisque,
selon son propre aveu, il a commenceé par admettre 'authen--
ticité du Sermon sur la montagne en tant que discours, Hase,
oppose a cette anthenticité des raisons que leur valeur nous
engage a employer dans les termes mémes dont 'auteur s’est

t ¢f. Gravert, Op. cit, p. 2.
2 Stapfer, Jésus-Christ pendant son ministére, p. 63.
3 Cf. Gravert, Op. cit., p. 3.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L’EVANGILE 119

servi. Aprés avoir fait remarquer qu’aucun sténographe, et
pour cause, ne suivait Jésus, et que les deux relations du
Sermon ne sont point identiques tant s’en faut, ce qui fait
qu’elles ’infirment 'une I'autre (Hase, Vie de Jésus, p. 497 ss.),
poursuit ainsi : « Comment se représenter les choses ? Jésus
s’est-il préparé, puis a-t-il récité par cceur ou lu son dis-
cours ? On ne saurait 'admettre de celui qui parlait comme
ayant autorité et non comme les scribes.... C’est évidemment
une allocution populaire qu’il doit prononcer. Mais si on la
tenait au milien de nous, nous dirions: « Détails remar-
» quables, mais mauvais discours! » Non seulement il péche
contre ’homilétique, mais il contient tout au monde. Que
n’y lit-on pas ? Amour des ennnemis, divorce, serment, lon-
ganimité, vraie aumone, priére et jetine, confiance en Dieu,
etc., apparaissent et se succédent avec rapidité. Sur la fin,
un amas de maximes sans lien! On dira: « C’était la ma-
» niere orientale. » — Oul, dans les livres de sentences, mais.
pas dans les discours.... un discours de cette sorte ne pou-
vait produire aucun effet. On rétléchissait & la sainteté du
mariage et voila qu’on était troublé par un appel soudain a
la miséricorde! Un point en chassait un autre et distrayait
I’attention. Les grands arbres trop rapprochés se brisent
mutuellement les branches. Jamais Jésus n’a parlé de cette:
maniére. »

C’est incontestable, nous semble-t-il. Mais si 'on ne voit
plus dans le Sermon sur la montagne qu’une collection de
sentences au lieu d’un discours suivi il se pourrait aussi
qu’a cette transformation dans la facon d’envisager la forme
du morceau correspondit une transformation dans la ma-
niére d’en apprécier le fond. C’est précisément ce que nous
pouvons constater chez toute une catégorie d’auteurs, la troi-
siéme, dont nous avions & parler.

Aux yeux de ces critiques, I'essence du Sermon sur la
montagne ne consiste plus dans une « nova lex » ou dans
quelque ¢ Jiingerrede. » L’idée de Lot et celle de disciples,
fondamentales dans les deux points de vue précédents, ont
fait place a la notion du Royaume de Dieu et plus spéciale-



120 L. GOUMAZ

ment a la prédication générale de sa morale. Les sentences
du Sermon, prises, selon ’avis unanime de nos auteurs, dans
la premiére partie du ministére du Christ, ont été isolées
des circonstances qui leur ont donné le jour, puis groupées
de facon & montrer le but de Jésus, qui est la fondation du
Royaume, les mobiles qui le faisaient agir, les moyens qu’il
se proposait d’employer, les conditions enfin auxquelles il
soumettait la participation a4 son ceuvre. Un vrai résumé de
doctrine chrétienne !

Calvin1 le disait déja: « L’'intention des deux évangélistes
a été de recueillir une fois en un lieu les principaux points
de la doctrine de Christ appartenant & la régle de bien et
saintement vivre.... Les lecteurs ont ici un bref sommaire
de la doctrine de Christ, recueilli de plusieurs et brefs ser-
mons d’iceluy. »

Les modernes ont, sous une forme différente et avec des
nuances, exprimé plus d'une fois un jugement analogue. Tel
Reuss?, qui se borne d’ailleurs & des généralités. 11 déclare
que « le rédacteur du premier évangile a réuni en faisceau
un certain nombre de maximes et de préceptes qui pouvaient
se préter a une pareille combinaison » et qu’il a « concentré
ainsi la substance de Uenseignement moral du Seigneur:; »
exaltation, dans les macarismes, de la vie en Dieu, devoirs
des disciples vis-a-vis du monde, morale des pharisiens et
morale de I’Evangile, sentences diverses.

Strauss (Seconde vie de Jésus, tome 1, p. 321) présenta, en
son temps, le méme jugement, mais précisé et rétréci. il
estime que « le Sermon a pour but d’éclairer les partisans
de Jésus sur les principes de son activité religieuse et mo-
rale » (die Grundsitze seines religios-sittlichen Wirkens).
(’est bien « I'enseignement moral » dont parle Reuss, mais
considéré sous l'angle du mobile qui poussait Jésus a le
donner.

Hase (Vie de Jésus, p. 503) est incroyablement terre & terre.
Le Sermon sur la montagne répond, nous dit-il, « & un simple

! Calvin, Op. cit., p. 146.
2 Reuss, Histoire évangélique, p. 192 et suiv.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE T-IL TOUT L'EVANGILE 121

sens pratique; il ne présente guére qu’'un coté de la reli-
gion, le rapport moral des hommes entre eux ; c’est la léga-
lité élevée a la hauteur de la moralité. Le rapport avec Dieu
ne dépasse pas non plus ce souci matériel: tout se borne a
la confiance en la providence. » « [’enseignement moral » se
retrouve donc dans le Sermon, selon Hase, mais purement
circonscrit aux besoins pratiques: « un code de moralité
religieuse, » comme dit Herder, que notre auteur cite en se
I’appropriant. Mais Hase et Herder sont-ils seuls & partager
cette conception mesquine ?

Plus élevée assurément est l'opinion de Renan et de
Réville, que nous nommions en commencant et auxquels
nous revenons au terme de cette enquéte. Tous deux (nous
I'avons déja fait pressentir plus haut) sont bien de 'avis que
le Sermon sur la montagne constitue un enseignement moral,
mais ils lui attribuent une haute valeur, puisqu’ils en font
précisément la substance méme de I’Evangile. Sans pronon-
cer le mot de « programme du royaume des cieux» employé
par quelques commentateurs, ils voient dans notre collection
de sentences une prédication du royaume exprimant les élé-
ments évangéliques essentiels. C’est peut-étre qu’ils ont in-
suffisamment compris ces derniers (nous le verrons tout a
I’heure), mais au moins 'appréciation de nos deux critiques
sur le Sermon lui-méme ne tend-elle en aucune facon a le
rabaisser. Qu’on en juge par cette déclaration de Réville, a
laquelle nous nous bornons: « La morale du Sermon sur la
montagne, dit-il, n’est pas une plate énumération de pré-
ceptes qui en feraient un code a coté de tant d’autres. Elle
est religion autant que morale. Elle plonge jusqu’a la dispo-
sition intime de l'individu. Elle est religieuse parce qu’elle
part du principe qu’en Dieu est la source de I'obligation au
bien et aussi le centre de l'attraction que le bien fait éprou-
ver a I’dme sensible & sa souveraine beautél. »

Récapitulonsil Nous nous proposions d’interroger les
commentateurs anciens et modernes pour voir ce qui, selon

1 Réville, Op. eit., p. 30,
THEOL. &1 PHIL. 1903 9



122 L. GOUMAZ

eux, conslitue I'essence, le fond du Sermon sur la montagne.
Nous avons dii nous borner 4 un nombre relativement restreint
de noms. Cela nous a pourtant permis de démeéler les trois
groupes d’opinions suivants :

1° Le sermon sur la montagne est envisagé comme une loi,
opposeée & la loi mosaique, ou bien développant et expliquant
cette derniere.

20 Le Sermon constitue une « instruction » pour les douze
disciples que Jésus se propose d’ « éclairer », d’ « exhorter »,.
de « consacrer» ou d’ « affermir ».

30 Le Sermon forme une prédication générale du royaume
de Dieu, un enseignement moral relatif & ce rovaume, et
dont la valeur est diversement appréciée suivant les com-
mentateurs.

Je rappelle enfin que, chemin faisant, nous avons constaté
que les deux premiéres catégories de critiques se rattachent
plutot a 'idée d’un discours plus ou moins authentiquement
rapporté, tandis que le troisiéme groupe penche en général
pour une collection de sentences. Les questions de fond et
de forme marchent donc parallélement.

Il s’agit maintenant de voir lequel des trois avis en pré-
sence nous voulons adopter... & moins qu'aucun ne nous
satisfasse pleinement et que nous ne cherchions autre chose.

Mais je n’oublie pas que le but que nous poursuivons dans
ces lignes, ce n’est pas de dégager pour elle-méme I'essence
du Sermon sur la montagne, mais bien de la comparer avec
celle de I'Evangile et de chercher jusqu’d quel point les

deux se confondent.
Avant donc de nous prononcer définitivement sur les trois

maniéres de voir formulées plus haut, nous ferons bien, si
nous voulons trouver une voie sQire qui nous permette de
nous décider en toute connaissance de cause et d’arriver a
une conclusion sur le rapport exact entre le Sermon sur la
montagne et I'Evangile, d’¢lucider maintenant la question

de ’essence de ce dernier?



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L’EVANGILE 123

II

Il ne sera peut-étre pas inutile de dire d’emblée que nous
identifions I’essence de ’Evangile avec celle du christianisme.
Mais nous nous heurtons précisément ici au grand sujet de
controverse, et on sait 'actualité que lui a donné le récent
ouvrage, résumé de seize conférences, du professeur Harnack
de Berlin1,

Il ne peut entrer dans les cadres de ce travail de faire
I'historique de la question. Au reste cela n’aurait pas d’im-
portance pour déterminer la relation du Sermon sur la mon-
tagne et de I’Evangile. Rappelons seulement certains points
qui aideront & poser dans ses vrais termes le probléme de
Pessence du christianisme.

Le catholicisme et l'orthodoxie protestante assimilent le
christianisme au dogme. L’équation est fausse. Le dogme
est vis-a-vis du christianisme dans un rapport non d’égalité
mais de subordination?. Ce n’est pas qu’il n’ait sa trés grande
importance et, dans un sens, sa nécessité. La religion inté-
resse trop toutes les facultés de I’dme, l'intelligence aussi
bien que le sentiment et la volonté, pour ne pas se rationa-
liser forcément et se traduire en formules. Bien plus! Comme
ce sont les idées qui, en définitive, ménent le monde, il en
résulte que les dogmes que l'on professe, si tant est du
moins qu’on les professe sérieusement, ont sur la vie tout
entiére une influence profonde; la religion elle-méme en
recoit une salutaire impulsion dans le cceur des individus.
Loin donc de mépriser les formules chrétiennes, il faut s’ap-
pliquer & les corriger et & les améliorer sans cesse, a les
rendre toujours plus adéquates & leur objet, comprenant le
role immense qu’elles sont appelées & jouer. Mais c’est peut-
étre justement parce que le dogme exerce une si profonde
influence qu’'on 1’a volontiers identifié avec le christianisme
lui-méme. C’est cependantlui faire trop d’honneur, et oublier

1 Harnack, Das Wesen des Christentums, 1900.
2 Cf. Sabatier, Esquisse d’une philosophie de la religion.



124 L. GOUMAZ

que toute sa force il ne la tient en fait que de la religion, dont
il est la traduction intellectuelle sinon toujours intelligente.
Le dogme est & I’Evangile ce qu'un fait secondaire est & un
fait primaire. L’Evangile a fait naitre le dogme, il s’est créé
en lui un puissant auxiliaire ; mais 'auxiliaire, méme indis-
pensable, ne peut revendiquer pourtant qu'une place en
sous-ordre. L’absence des formules ne saurait rien oter au
christianisme de son caractere sui generis, et ’évangile peut
se retrouver tout entier 14 ou il ne serait question ni de di-
vinité de Jésus-Christ, ni de trinité, ni de satisfaction vicaire,
ni de tel autre dogme que quelques-uns déclarent essentiel
et inhérent a4 la substance méme du christianisme. Et je
constate, entre parenthése, que le Sermon sur la montagne
est précisément le moins dogmatisant possible, encore que
Bonnet prétende y retrouver la théorie de 'expiation (1)

Si 'essence du christianisme ne se résout pas dans la no-
tion de dogme, se résout-elle peut-étre dans celle de miracle ?
Pour beaucoup, en tout cas, l'idée d’Evangile emporte celle
de surnaturel, 'une ne se soutient pas sans 'autre, et si on
nie 'une on nie lautre. Si 'on veut dire par la que le
christianisme relie la sphére céleste et la sphére terrestre,
détruise 'antinomie qu’on a souvent statuée entre les deux
et unisse 'homme & la divinité, on verra tout 4 1’heure que
nous abondons dans cette opinion. Mais ceux qui tiennent le
miracle pour 1’élément constitutif de I’Evangile entendent
autre chose. Le mystére psychologique de la créature saisis-
sant le créateur leur semble moins essentiellement évangé-
lique que d’autres mystéres réalisés dans d’autres miracles —
mystéres et miracles d’incarnation, d’inspiration, de révéla-
fion extérieure par des moyens magiques, de résurrection
charnelle, etc. Le christianisme, deégagé de ce surnaturel
sensible, n’est plus & leurs yeux le christianisme. C’est I’arbre
sans la séve et sans la vie. Seulement, pour le malheur de cette
théorie, la seve et la vie de I’Evangile, portant les fruits de la
conversion et de la sainteté, circulent bel et bien dans des
Ames qui repoussent énergiquement le miracle comme contre-
venant a 'ordre naturel des choses établi de Dien lui-méme.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'EVANGILE 123

Le surnaturel n’est donc point si nécessaire au christia-
nisme qu’on veut bien le dire. Etf, toujours en passant, re-
marquons, pour ne pas nous éloigner trop de notre sujet,
que le Sermon sur la montagne ne fait pas davantage place
au miracle qu’il ne le fait au dogme ; cela seul déja le détache
nettement de tout le reste des relations des synoptiques et le
signale & I'attention.

A défaut du dogme et du miracle, est-ce, comme on l'a
prétendu aussi, le rite qui constitue le fond du christianisme
ou en tout cas un élément essentiel de ce dernier? Non! Et
ce n'est pas seulement & des catholiques, & des anglicans ou
a des luthériens qu’il faut faire entendre cette dénégation,
mais encore a plus d'un réformé. Comprendra-t-on une fois
clairement parmi nous qu’il ne peut vy avoir de notion pro-
testante du sacrement, bien entendu au sens historique du
mot, quiest celui de 'opus operatum ? Mais 'opus operatum,
tout prétendu moyen de grace qu’il se dit, est I'obstacle le
plus certain & la grace de Dieu parce qu’il exclut logique-
ment la foi qui en conditionne la possession! Comme tel
aurait-il quoi que ce soit de protestant — et de chrétien ?
Il est temps donc que le rite cesse d’étre mis a la base du
christianisme. Il en constitue uniquement le simple et tou-
chant symbole, J'ajoute que rien n’est moins rituel que le
Sermon sur la montagne. Il suffit d’en citer pour preuve les
déclarations de Jésus sur le jetine, 'aumone, la priére faite
en secret.

Dogme, miracle, rite n’épuisent donc point la notion
d’Evangile. Il nous faudra par conséquent chercher autre
part que dans cet ordre d’idées tout extérieur l'essence du
christianisme. Nous 'avons déja fait entrevoir en parlant du
surnaturel : le probléme ressortit au domaine intérieur et
psychologique. C’est en moi, dans ma conscience, qu’il faut
que je descende si je veux découvrir ce que I’Evangile a de
vraiment spécifique. Il faut que j’interroge mes expériences
chrétiennes ; et, soit dit en passant, ceci confirme qu’on ne
peut étre vraiment théologien qu’en étant d’abord chrétien.
Or, toutes nos expériences reviennent a celle-ci: c’est que



126 L. GOUMAZ

notre ceceur est le théatre de la communion de deux esprits,
celul de Dieu et le notre: un Esprit saint qui s’abaisse vers
un esprit pécheur, un Esprit qui bénit et un autre qui prie.
Le Ciel et la terre s’unissent dans cette rencontre. Aucune
distance ne sépare plus 'homme de son Dieu. Il se sent de
la « race de Dieu,! » il participe & sa nature, il vit de sa vie.
Si déchu qu’il soit par le mal, il y a encore en lui quelque
chose de capable de s’allumer a la flamme d’En-Haut. Il y a
en son ame une affinité divine qui tend a s’affirmer, et, dans
la realisation de cette affinité, git la réconciliation entre la
créature pécheresse et le Dieu qu’elle a offensé. Cette com-
munion, — source pour ’homme de sa transformation inté-
rieure, de la sanctification de son cceur, de son salut en un
mot, pour appeler les choses par leur nom, — voila ce qui
constitue le fond de ’Evangile, 'essence du christianisme.

Mais on dira: « Ol est le Christ dans ce christianisme-1a? »
Il le remplit tout entier. Car 'expérience premieére, initiale,
celle d’ou toutes les autres ont découlé, qu’elle a rendu pos-
sibles parce qu’elle a ouvert la voie, a été faite par Jésus-
Christ. En lui a fermenté le levain qui maintenant encore
fait lever toute la pate. Il a réalisé la perfection de cette
communion a laquelle nous tendons. A cet égard, lui, person-
nage historique, il a si bien « tout accompli, » si bien achevé
sa tiche qu’a 'heure qu’il est, apres vingt siecles, son ceuvre
nous est encore directement accessible ; elle fait sentir ses
effets comme au premier jour, et il faut bien I'incrédulité
catholique pour demander & la messe la répétition de cette
ceuvre du Christ comme si elle n’avait pas suffi du premier
coup.

Disons mieux encore! L’unité de Jésus avec son Pere fut
si parfaite, son esprit fut si complétement pénétré de celui
de Dieu, que nous ne pouvons plus dissocier ces deux esprits;
I’action de 'un c’est 'action de 'autre, et, chrétien, je suis
autant en Christ qu’en Dieu et en Dieu qu’en Christ. L’Evan-
gile consiste donc dans l'union étroite et personnelle de

1 Actes XVII, 28.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'EVANGILE 127

homme avec son Pére céleste ou du disciple avec son
Maitre. C’est a la lumiére de cette définition qu’il nous faut
maintenant revenir au Sermon sur la montagne afin de fixer
son rapport avec le christianisme.

I

Il résulte des développements qui précédent que la per-
sonne de Christ est inséparable de son Evangile, que si 'on
met Christ dans I’Evangile celui-ci est complet, que si on le
supprime, I’'Evangile est supprimé aussi. On pourra oter du
christianisme dogme, miracle, rite, et avoir quand méme le
christianisme dans son intégrité. On le détruit, au contraire,
dés qu'on en arrache Jésus-Christ et son Esprit.

Les conséquences qui découlent de ce principe éclatent
aux yeux en ce qui concerne notre sujet du Sermon sur la
montagne.

Ce dernier (nous ’avons noté au cours du chapitre précé-
dent) exclut absolument le dogme, le miracle et le rite. Ce
ne sera point une raison pour nous de déclarer, en réponse
4 notre question du début, qu’il ne constitue pas, ou plutot
ne renferme pas tout I’Evangile. L’absence des trois éléments
précités ne doit, si 'appréciation que nous en avons donnée
tout & ’heure était juste, préjuger en rien a cet égard. Et si
nous devions réfuter le point de vue des Renan, des Réville,
et, d'une facon générale, de ce « moralisme » qui identifie
Sermon sur la montagne et Evangile, nous estimerions ma-
ladroit pour notre cause d’arguer de la dépréoccupation du
Sermon quant au dogme, au miracle et au rite. Disons-
le bien! Ceci n’infirme nullement — pas plus d’ailleurs qu’il
n’établit — la valeur chrétienne de notre morceau.

Le nceud de la question, c’est le réle qu'on attribue a
Christ, & sa personne, & son Esprit, dans le Sermon sur la
montagne. Et ceci nous raméne tout droit aux résultats de
notre enquéte (chap. I) sur I'essence de ce « discours. »

On nous a parlé d’un Jésus législateur. Il faut avouer que
I'idée de Loi est naturellement amenée par le chapitre V, 17-



128 L. GOUMAZ

48 de Matthieu ol Jésus rappelle les ordonnances mosaiques
et s’exprime a leur sujet dans les termes qu’on sait. Mais
est-ce bien pourtant l'intention de Jésus d’apporter « sa
Loi, » ou, comme disent quelques uns, son interprétation de
la Loi? Que I’évangéliste ait peut-étre vu en Jésus un légis-
lateur, ce n’est pas impossible. Cela s’accorderait avec le
judéo-christianisme légaliste que plusieurs prétendent dé-
couvrir chez Matthieu. Mais Jésus lui-méme en est défiguré,
et ce n’est pas & tort que le premier commentateur de son
ceuvre, saint Paul, a déclaré que I’Evangile de Christ est la
« fin de la Loi », amendée ou non. Christ n’a pas donné de
« commandement. » Il n’a pas non plus transformé les an-
ciennes ordonnances. Il a apporté un principe de vie, une
force, un Esprit nouveau d’out découle sans doute une loi
morale (« loi de conscience, volonté du Pére, » comme s’ex-
prime Stapfer!,) dont « il ne passera pas un iota ni un seul
trait de lettre ». Mais avec la Nouvelle-Alliance, inaugurée
par Jésus, disparait & tout jainais le regne des ordonnances
qui était la caractéristique de I’Ancienne-Alliance. L’élément
moral a remplacé I’élément juridique.

Si nous n‘admettons pas que I'idée de Lot soit & la base
du Sermon sur la montagne, nous ne saurions davantage
accepter celle d’une «Jiangerrede, » pour employer le mot
commode cité plus haut. Nous ne contestons point assuré-
ment que, comme on nous Va fait entendre, les disciples
n‘aient trouvé dans ces paroles de Jésus « instruction »,
« exhortation », « consécration » méme, ou « encourage-
ment ». Chaque mot sortant de la bouche vénérée du Maitre
devait, on peut dire, leur faire jusqu’a un certain point cet
effet. Mais c’est un effet justement. Or ce ne sont point les
résultantes — d’un prétendu discours encore! — que nous
recherchons. Ce que nous voulons connaitre c’est le fond
de ce discours.

Nous voici done acculés a la troisiéme opinion qui a été
exprimeée relativement & I'essence du Sermon sur la mon-

1 Stapfer, Jésus-Christ pendant son ministere, p. 85.



1LE SERMON S$UR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'EVANGILE 129

tagne. Celui-ci constitue, nous dit-on, une prédication géné-
rale du royaume de Dieu, de ses conditions ; c’est la doctrine
morale de Jésus. Accepterons-nous cette idée ? Elle a pour
elle, nous l’'avons vu, au point de vue tout formel déja,
I’avantage de présenter le Sermon sur la montagne pour ce
qu’il est vraiment, non un discours, mais une collection de
sentences. Ceci est, & nos yeux, une présomption favorable.
Mais ce n’est point suffisant pour que nous ne fassions de
sérieuses réserves sur le sens qu’il faut attribuer a cette ex-
pression : ¢ prédication ou doctrine de Christ. » Nous n’ou-
blions pas qu’elle est employée par des hommes dont la con-
ception de la religion, partant celle de l'enseignement de
Jésus, est fort distante, tels un Reuss et un Renan. La pru-
dence nous force donc de mettre les points sur les .

On parle d’'une prédication générale de Jésus, d’'une doc-
trine morale qu’il propose. Admettons. Mais si on examine
de prés cette «doctrine », on sera peut-étre étonné d’y trou-
ver — et ¢’est 14 un premier point trés essentiel — beaucoup
moins d’idées nouvelles qu’'on n’aurait cru. La pensee de
Jésus n’est point si originale qu’on se I'imagine quelquefois.
Dieu nous garde du sacrilége de contester que lintelligence
du Christ ait été vive, profonde, poétique aussi! Il n’est pas
permis de mettre la chose en doute. Mais qu’on nous per-
mette de le dire: Jésus ne fut pas ce qu'on est convenu
d’appeler un prince de la pensée, un génie intellectuel. Dans
son « enseignement », puisqu’on veut le désigner ainsi, il est
plus d’une idée neuve, sans doute. A en croire Stapferi,
Christ est le premier qui ait blamé le talion ou recommandé
d’arracher 'ceil et de couper la main qui font tomber dans
le péché. Mais Jésus tire de son trésor encore plus de choses
vieilles que de choses nouvelles. Notre Sermon sur la mon-
tagne n’est souvent qu’un écho de pensées qui se retrouvent
ailleurs et auparavant, dans I’Ancien-Testament, dans le
Pirké Aboth, chez les Esséniens (cf. le blame jeté sur le
serment), dans les écoles d’'un Schammai et surtout d’un

1 Stapfer, Op. cit., p. 85.



130 L. GOUMAZ

Hillel. Renan, a cet égard (voyez p. 40-41), a fort bien jugé,
quelque scandale que certaines 4mes en aient pu concevoir.
Son appréciation est corroborée par celle de Stapfer?, d’Har-
nack, et d’autres encore.

Cette opinion, qui peut paraitre par trop hardie a quelques-
uns, ne nous effraie point, et non seulement parce qu’elle
est conforme a la réalité des choses, mais parce qu’il nous
semble qu’elle éléve le Christ au lieu de le rabaisser, comme
on pourrait le penser 4 premiére vue. Sans doute Jésus ré-
péte souvent ce que d’autres ont déja dit. Mais, chose admi-
rable! il faut que ce soit de sa bouche que ces vérités an-
ciennes sortent pour donner 'impression d’autorité et at-
teindre les cceurs et les consciences. Il faut la voix de Christ
pour imprimer la secousse qui convertit et qui transforme.
Les scribes, si éloquents, si originaux méme de pensée qu’ils
aient été, ne parlaient pas de cette maniére. Et remarquons
que cette constatation sert précisément de conclusion & notre
Sermon sur la montagne. Elle est de nature & faire réfléchir.
« Jadis, pour employer un mot d’Harnack que nous citons
librement, les rabbins distillaient en gouttelettes la vérité
¢ternelle et personne ne réussissait 4 se désaltérer ; en Christ,
c’est I’eau du rocher qui coule & torrents et tout le monde
peut s’y abreuver.» L’ancienne doctrine jusqu’a Christ était
restée sans fruits. Christ la séme, et voila qu’elle produit une
moisson de salut pour ’humanité entiére. La société est sou-
levée par l'irrésistible levier d’Archimede.

Le mot de salut que nous venons de prononcer ne dit
meéme pas encore assez. Il pourrait faire croire que Jésus
n’apporte de révolution que dans le domaine de la conscience.
La portée de son ceuvre est plus grande que cela. L'esprit y
trouve son compte comme le coeur. Cest peut-étre, dans un
certaln sens, le phénomeéne encore le plus remarquable bien
que le moins remarqué. Jésus, disons-nous, n'enseigne rien
ou presque rien d’essentiellement neuf, et pourtant voyez ce
prodige! Depuis que Jésus a parlé, les notions les plus fon-

Stapfer, Op. cit., p. 84 ss.



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L'EVANGILE 4131

damentales se sont transformées. La prédication de Christ
a été le point de départ du bouleversement le plus complet
qui se soit fait dans les idées. Dans les idées religieuses d’a-
bord ! C’est assez connu pour que nous puissions nous dis-
penser d’insister. Mais dans les idées philosophiques aussi.
Depuis Jésus-Christ, ’humanité a non seulement changé
maints points de détails de sa Weltanschauung, mais elle
en a déplacé jusqu’a Paxe. Jadis la conception de 'univers
pivotait tout entiére autour de l'idée de l'odowx. Cette notion
centrale s’est évanouie, grace a4 Christ, devant une autre:
celle de personnalité, dont la plus belle formulation a été la
parole: « Dieu est esprit, » que cette parole soit vraiment de
Jésus ou non. La dogmatique officielle, c’est vrai, n’a pas en-
core compris que ce fait lui interdit de répéter la formule
paganisante de Nicée: « Dieu est une substance en trois per-
sonnes, » tandis qu’il faudrait dire: « Dieu est une personne. »
On y arrivera,

Je reviens 4 l'enseignement de Jésus. Nous disons donc
que, tout ancien qu’il soit, dans beaucoup de ses éléments,
il est nouveau par sa puissance et la transformation radicale
qu’il apporte dans les cceurs et dans les esprits. N’y aurait-il
pas d’explication de cette circonstance inouie, cent fois plus
A la gloire de Jésus que la plus belle et la plus neuve de
toutes les doctrines ou de toutes les philosophies qu’il elit
pu apporter.... et qui fit restée peut-étre sans résultat? Oui,
il y a une explication. Cest que ces vérités d’autrefois,
Christ, le premier, en a fait un objet d’expérience. Elles
étaient mortes. Elles ont pris vie au souffle de cet Esprit de
Dieu dont nous avons vu plus haut que Jésus était tout
rempli. Christ les a préchées. Mais, en passant par sa bouche,
1a doctrine cessait d’étre une doctrine pour devenir plus que
cela: une Ame qui s’épanchait; les paroles n’étaient plus que
la traduction d’états de conscience, ’enseignement un miroir,
dans lequel se reflétait toute la vie de communion parfaite
de Jésus avec Dieu., La a été le secret de la puissance de la
parole de Christ : apporter une doctrine qui fuat le rayonne-
ment de sa personnali{é, rayonnement elle-méme de la per-



132 L. GOUMAZ

sonnalité de Dieu. Christ préchait. En fait qu’annoncait-il ?
Un certain nombre de vérités ? Non! Mais sa personne
divine. — Il préchait! Mais quelle était I'essence de sa prédi-
cation ? Lui-méme.

Dés maintenant nous n’avons plus & chercher. Nous nous
demandions ce qui constitue le fond du Sermon sur la mon-
tagne. Sans hésitation nous mettons de coté 'idée de Loi,
I'idée d’une exhortation adressée aux intimes du Christ,
I'idée méme d’un enseignement en tant que le docteur qui
le donne rentre dans 'ombre une fois sa tache finie. L’essence
du Sermon sur la montagne, c’est la personne de Jésus, dont
le Sermon est comme Uémanation. Au fond de ce morceau
célébre nous trouvons plus que des sentences plus ou moins
neuves ; derriére I'aphorisme, si frappant soit-il de hardiesse
souvent, de simplicité toujours, quelque chose qui nous touche
encore davantage: une personnalité qui se dévoile et qui
s'impose. Les paroles sont devenues « esprit et vie ». Les
mots ne sont point écrits sur les lévres d’un cadavre. Ils
sortent d’un coeur qui palpite et frémit, qui traduit ses expé-
riences et se donne lui-méme.

Quel est-il cet homme dont le honheur est dans la « pau-
vreté d’esprit, » dans la « faim et la soif de la justice, » dans
la « pureté du coeur? » Est-ce un type imaginaire ? Non,
c’est Jésus! — Quel autre que lui est le « sel de la terre » et
« la lumiére du monde » ? Il veut qu'on « accomplisse la
Lol »; mais qui « Paccomplit » sinon lui, « parfait comme le
Pére céleste est parfait »? Lui, toujours lui! il est sincere
dans le « jetine », dans « 'aumodne », dans la « priere » et
cherche en Dieu seul, « qui voit dans le secret », la « récom-
pense ». Ses « trésors » il les « amasse dans le ciel », son
obéissance va & « un seul Maitre », sa confiance est entiére
dans le Pere céleste qui nourrit « les oiseaux du ciel » et qui
revél « les lis des champs ». Il est celui qui « demande » et
qui « recoit », qui « fait aux hommes ce qu’il veut que les
hommes lui fassent », qui « entre par la porte étroite »; il
est le vral « prophéte », le « bon arbre sur lequel on cueille
de bons fruits »; il fait « la volonté du Pére qui est dans les



1LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL, TOUT L'EVANGILE 133

cieux » ; il est « 'homme prudent qui place sa maison sur le
roc » et non « I'insensé qui batit sur le sable ».

Tout cela, sans doute, est présenté par Jésus sous forme
d’enseignement pour les autres. Mais cet enseignement, ce
n’est pas seulement sa bouche qui le formule, c’est sa pra-
tique journaliére qui le crie. Il propose une doctrine. Oui, si
Pon veut ! mais une doctrine ol la parole n’est plus qu’une
écorce, tandis que lui, Jésus, est le chéne gigantesque et
vivant. Dans le Sermon sur la montagne, comme dans tout
le reste, la doctrine de Jésus se résout dans sa personne, i
laquelle elle est liée indissolublement.

Nous n’avons plus qu’a conclure. Peu de mots suffiront.
L’étude qui précede nous a conduits & un double résultat.
Elle nous a montré I'’essence du christianisme dans la com-
munion d’esprit de I'homme avec Christ, et 'essence du
Sermon sur la montagne dans la personnalité de Jésus qui,
en derniére analyse, se préche lui-méme. Quelle est dés lors
la valeur chrétienne de notre morceau? Tout I’Evangile y
serait-il contenu ? Nous n’hésitons pas a4 ’admettre, puisque
dans le Sermon sur la montagne, comme dans tout « I’ensei-
gnement » de Jésus, nous retrouvons en définitive le Christ
gui nous offre sa communion, la communion de son Es-
prit.

Mais qu'on veuille bien faire attention & deux choses! Et
d’abord, si notre solution affirmative semble s’identifier avec
celle des Renan, Réville et autres, elle en est, dans un sens,
I'antithése. Le « moralisme » voit tout I’Evangile dans le Ser-
mon sur la montagne, mais sous prétexte que Jésus n’y est
pas. Nous, nous disons que tout I’Evangile est 14 parce que
chacune de nos sentences en quelque sorte nous apporte la
personne du Christ avec soi. Qu'on enléve au contraire ce
dernier, tout I’Evangile est alors annihilé, et le Sermon sur
la montagne n’est plus qu’une belle morale.... impuissante !

Une seconde observation est nécessaire pour préciser le
point de vue ot nous nous placons. Si nous identifions Ser-
mon sur la montagne et Evangile parce que dans 'un et



134 L. GOUMAZ

Pautre nous retrouvons la communion de Jésus, il faut pour-
tant s’entendre.

Les sentences du Sermon datent en général de la premiére
partie du ministére du Christ, du temps de « I'idylle », aurait
dit Renan, qui n’avait pas complétement tort. Mais nous
n’oublions pas que Jésus était soumis & la loi du développe-
ment comme tout homme. De I’époque du Sermon jusqu’a la
journée du Calvaire, il a, en conséquence, fait des expé-
riences que notre discours ne laisse pas encore entrevoir, Il
marchait de pureté en pureté, d’obéissance en obéissance, et
au cours de cette vie de consécration compléte & Dieu faisait
chaque jour de nouvelles découvertes qui le conduisaient a
de nouveaux progres. Encore, par exemple, que la souffrance:
ne lui ait sans doute jamais été épargnée, il n’a compris et
accepté que vers la fin sa vocation d’Homme de douleur. Dés
le début déja, il n’en était pas moins tout a Dieu, et qui-
conque allait a lui avec confiance pouvait par conséquent
trouver en sa personne la communion d’esprit avec Dieu, le
salut. Les faits sont d’ailleurs 14 qui le prouvent. L’Evangile
est saisissable donc au premier jour du ministére de Jésus.

Mais alors, demandera-t-on, pourquoi tout le travail sub-
séquent de Jésus, pourquoi sa mort? (’est pourtant pour
que ’Evangile fut plus complet? Non, puisque dés le com-
mencement Christ apporte aux hommes tout ’Evangile qui
les sauve. Seulement distinguons! Il le leur apporte en quel-
que sorte en qualité. Et, pour qu’il le leur rendit plus acces-
sible, il fallait qu’il le leur offrit aussi en quantité. L’ccuvre
de Jésus tend précisément & ce resultat. La mort du Christ
ne s’explique pas autrement non plus. Elle constitue un sum-
mum. En elle se concentrent toutes les énergies, toute la
sainteté, toute la charité du Seigneur, en méme temps qu’elle -
est la démonstration de tout le péché des hommes et de tout
Famour de Dieu qui veut sauver ses créatures égarées. Désor-
mais, inexcusable est quiconque refuse I’Evangile, puisque,
en mourant, Jésus nous légue son patrimoine entier d’expé-
riences morales et religieuses. C’est bien pour cela qu’avec
saint Paul nous continuerons a précher « Christ crucifié. »



LE SERMON SUR LA MONTAGNE CONSTITUE-T-IL TOUT L’EVANGILE 135

Mais, encore une fois, qu'on ne s’y méprenne point! La
croix n’est, qualitativement, ni plus ni moins évangélique —
et par conséquent salutaire, — que la premiere parole de
Jésus a peine sorti de l'eau du baptéme qui inaugure son
ministére. Et voila pourquoi nous disons que dans le Sermon
sur la montagne ou Jésus se donne tout, il offre aussi tout
U Evangile.

Je reconnais d’ailleurs qu’il est bon qu’on nous offre cet
Evangile « en quantité ». Hélas!| la faiblesse de notre foi
I'exige.

Thierrens, février 1903.




	Le sermon sur la montagne : constitue-t-il tout l'Évangile?

