
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 1

Artikel: Du rôle de la critique biblique : dans l'enseignement religieux et dans la
prédication

Autor: Lombard, Emile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU ROLE DE LA CRITIQUE BIBLIQUE

dans l'enseignement religieux et dans la prédication1

EMILE LOMBARD

La question qui se pose pour nous, dans les termes que je
viens d'énoncer, est de celles qui concernent le plus directement

l'exercice du saint ministère. Il s'agit de savoir si le

pasteur, fonctionnant comme prédicateur et comme instructeur

de la jeunesse, doit tenir compte, et dans quelle mesure,
et comment, de la science connue sous le nom de critique
biblique, s'il faut qu'il en ignore, ou qu'il en utilise en quelque

manière les résultats actuels. Essentiellement pratique,
cette question demande à être résolue pratiquement. Nous
laisserons donc de côté, autant que faire se peut, les considérations

abstraites, pour nous placer sans cesse sur le terrain
des faits.

Notre plan sera des plus simples. Le rapprochement de ces

deux expressions : science critique et ministère pastoral,
suggère trois idées, auxquelles correspondront les trois chapitres
du présent travail. Il y a d'abord un principe à poser, puis
des difficultés à reconnaître, enfin des mesures pratiques à

prendre.
On se demandera peut-être pourquoi nous n'avons pas

adopté un titre qui fasse entrer en ligne de compte la cure

1 Travail lu à la conférence des pasteurs nationaux du Val-de-Ruz.



70 EMILE LOMBARD

d'âme. Mais les exigences et les procédés de cette fonction
pastorale, — la plus importante de toutes, — échappent par
leur complexité à une discussion d'où l'on désire exclure et
les généralités banales et les accumulations de détails
fastidieux. Nous traiterons donc la question sous la forme
circonscrite que nous lui avons donnée, sans pour cela nous
interdire, lorsque le besoin s'en fera sentir, une petite incursion

hors des limites, toutes relatives, de notre sujet. On

verra à appliquer, mutatis mutandis et dans un sens très
large, à la cure d'âme, ce que nous dirons en nous plaçant
au point de vue du pasteur qui prêche et qui instruit.

Ce n'est pas, — est-il besoin de l'ajouter — à des collègues
qui sont mes aînés dans le ministère que j'ai la prétention de

montrer la route à suivre. Je me borne à reproduire des
opinions plus autorisées que la mienne, dans l'espoir de fournir
à ceux qui m'entendront l'occasion d'exprimer aussi la leur.

I

D'abord, en principe, la critique biblique a-t-elle à jouer
un rôle dans la tâche homilétique et catéchétique du
pasteur?

Répondons tout de suite : oui, s'il est vrai que le pasteur
doive donner la Bible aux fidèles pour ce qu'elle est et non
pour ce qu'elle n'est pas. La critique biblique, il n'est pas
libre de l'écarter comme une théorie ; elle s'impose à lui
comme un fait. Nous ne parlons pas ici des vues particulières

de tel docteur ou de telle école, mais de ce résultat
général et désormais acquis : c'est que les livres de la Bible
ont une histoire et relèvent à ce titre de la méthode
historico-critique, celle qui cherche, en présence d'un écrit donné,
à le classer d'après son âge, son origine, sa tendance, à vérifier

et, s'il y a lieu, à rectifier les renseignements qu'il donne

sur lui-même, à l'expliquer par les circonstances qui l'ont
vu naître et par la mentalité de l'auteur à qui l'on croit devoir
l'attribuer. La doctrine théopneustique n'est qu'une manière
commode de supprimer le problème. Du moment qu'on pro-



XA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 71

clame le canon indéfectible, on a une réponse toute faite aux

questions d'authenticité, d'époque, d'intégrité. De même, par
le dogme de l'infaillibilité papale, le catholicisme s'est ôté la

peine de légitimer une autorité désormais divinisée.
A peine trouverait-on aujourd'hui, dans nos cercles pastoraux,

quelques partisans attardés de l'inspiration plénière.
Or, du moment qu'un pasteur admet, — avec plus ou moins
de réserves, mais admet, — que la Bible n'est point une dictée

divinei, mais se compose de divers éléments dont la
provenance et la valeur peuvent faire l'objet d'une discussion

rationnelle, il n'a pas le droit de prêcher et de catéchiser
comme s'il pensait autrement.

N'y aurait-il là qu'un devoir de sincérité, qu'on nous
comprendrait d'en envisager l'accomplissement comme désirable
et nécessaire. Mais il y a plus. Au point de vue de l'édification,

la Bible gagne à être connue sous le jour nouveau où
les travaux de la science biblique nous la font voir. Qu'on ne

m'oppose pas, en guise de réfutation par l'absurde, les
hypothèses des Havet et des Maurice Vernes, qui situent tous les

écrits prophétiques après l'exil ; celles des Loman, des Van

Manen, des Steck, des Friedrich, qui reportent au deuxième
siècle toutes les épîtres pauliniennes. Le tact critique consiste

justement à distinguer les données acquises des opinions
contestables, et il n'y a absolument rien à conclure, contre
une méthode légitime en soi, des excès et des erreurs de

quelques-uns de ceux qui s'en réclament. A considérer l'ensemble
des recherches entreprises et des résultats obtenus, il faut
reconnaître que la science biblique a rendu service à la piété
chrétienne. Et cela non pas seulement, comme on le dit
souvent, en permettant aux lecteurs du saint livre d'en séparer en
connaissance de cause les éléments caducs d'avec les éternels.
Parler ici d'élimination n'est ni suffisant, ni même exact,

1 La théopneustie repoussait ce terme, mais on a persisté à le mettre à sa charge,
et en cela elle n'a eu que ce qu'elle méritait. Il est parfaitement illusoire, quand

on affirme que Dieu nous a donné un canon infaillible, d'affirmer en même temps

que cela n'exclut pas le rôle de l'individualité des auteurs canoniques, qui, eux,

jie furent pas infaillibles.



72 EMILE LOMBARD

puisqu'il ne s'agit pas de rejeter quoi que ce soit, mais de

mieux apprécier le tout par une plus juste distinction des

parties. La vérité est, — pour emprunter à Auguste Sabatier

une de ces formules pleines et définitives dont il avait le

secret, — que « nous n'avons plus devant nous un recueil d'oracles

divins, un code de doctrines surnaturelles, mais une
série de documents historiques, qui jalonnent une évolution
religieuse dont ils sont tout ensemble les produits et les
témoins1. » Les écrivains sacrés, ces hommes qui ont, à leur
manière, selon la mesure de leur foi et de leur connaissance,
rendu témoignage à ce qu'ils croyaient et savaient, nous
inspirent une sympathie beaucoup plus réelle et plus effective

que des scribes miraculeusement préservés d'erreur. Et les

événements qu'ils nous racontent, les mythes qu'ils nous
transmettent, les essais d'explications qu'ils nous donnent du

mystère divin, tout cela s'anime, se colore, s'enrichit de poésie

et de signification religieuse, sitôt qu'on cesse d'en faire
un ensemble systématique de miracles à admettre sans contrôle

et de dogmes à accepter sans examen.
Déjà la foi trouve son intérêt, par exemple, à ne plus se

confondre avec l'aveugle créance accordée à telle histoire
dont la nature fabuleuse aurait été reconnue depuis
longtemps, si on l'avait lue dans tout autre livre que la Bible ; à

ne plus être réduite à excuser Dieu de tel crime commis en.

son nom par tel personnage biblique et manifestement
approuvé par l'historien sacré ; à ne plus trouver le moindre
scandale aux contradictions que renferme la Bible,
contradictions toutes naturelles du moment qu'il s'agit d'une
collection humaine de livres humains. Mais on ne saurait trop
le répéter : l'avantage de la méthode historique n'est pas
seulement de nature négative : il est positif au premier chef.

Autrefois, la loi mosaïque était regardée comme la base du
développement religieux d'Israël. Autant dire que ce

développement se réduisait à rien. Aujourd'hui, sans méconnaître
l'importance du rôle de Moïse comme initiateur, nous nous

1 La vie chrétienne et la théologie scientifique. (Revue chrétienne, 1er janvier
1900, p. 12.)



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 73

rendons compte que bien au contraire la loi telle que nous
la possédons est le produit de l'évolution de l'hébraïsme, ce

qui nous permet de reconnaître la grandeur extraordinaire
du prophétisme, appelé par excellence, et à si juste titre, le
miracle de l'histoire d'Israël. Ainsi, la méthode historique,
mieux que la théopneustie, nous rend manifeste le caractère

progressif de la révélation.
Sa supériorité éclate également en ce qu'elle nous donne,

en accusant davantage les traits personnels des héros et
auteurs bibliques, une idée moins uniforme, plus vivante et

plus féconde de l'action de Dieu dans les cœurs. — L'exégèse,

jadis, conciliait tant bien que mal les données des épîtres de

Paul et celles des Actes, relativement à l'attitude respective
de Paul et des Douze vis-à-vis de la loi. Il en résultait un
certain effacement du caractère de Paul et du rôle joué par lui
dans l'orientation du christianisme vers l'universalisme.
Aujourd'hui nous savons voir dans ses épîtres, non plus seulement

des traités théologiques dont l'occasion importait peu,
mais des documents biographiques appelés à compléter, voire
même à rectifier le témoignage des Actes. Sans dénier à cet
écrit toute valeur historique, comme le voulait l'école de

Tubingue, nous faisons la part des atténuations et altérations
explicables chez un hagiographe paulinien de l'âge postapostolique,

et la grande figure de l'apôtre des Gentils se dresse

devant nous, dans toute son originalité et sa puissance.
Mais nous sommes surtout redevables à la science critique

d'avoir, comme on l'a dit, « retrouvé l'humanité du Sauveur. »

Même les négations d'un Strauss et d'un Bruno Bauer, même
les irrévérences d'un Renan, ont contribué à ce résultat par
la force avec laquelle elles ont porté la question christologique

sur son vrai terrain. Actuellement, si une foule de

points, dans la vie de Jésus, demeurent obscurs, il n'y a pas

moyen de faire abstraction de sa personne telle qu'elle
ressort des récits synoptiques. La dogmatique ne perd pas ses

droits ; mais du moins ne peut-elle plus se substituer à

l'histoire. Toute théologie chrétienne devra dès lors être
christocentrique dans le sens le plus concret du mot, puisqu'elle



74 EMILE LOMBARD

aura à fournir, comme norme de sa valeur, une explication
intelligible du rapport que la foi suppose entre le Jésus qui
a vécu, parlé, souffert à une époque et dans des circonstances
précises, et la vie intérieure des croyants de toute race et de

lout temps. Qui dira que ce ne soit pas un gain
Inutile, après cette constatation, de multiplier les exemples.

Au point de vue téléologique, qui est celui de la piété,
la critique édifie au lieu de détruire. Qu'en résulte-t-il? C'est

que le pasteur arrivé à une telle conviction ne peut pas ne

pas être acquis à l'idée de faire bénéficier ses paroissiens des

progrès accomplis dans cet ordre de connaissances.
Et puisqu'il importe avant tout qu'il y soit initié lui-même,

il ne négligera rien pour se tenir au courant des recherches

bibliques actuelles. Cette tâche lui sera d'autant plus facilitée
qu'il aura reçu à la Faculté une préparation scientifique plus
complète et plus solide. Dans l'intérêt même des Eglises, il
faut s'opposer à toute tentative de rabaisser le niveau des

études théologiques. Mais si les leçons de l'auditoire sont
indispensables, elles ne doivent être qu'un commencement.
Ceux-là n'ont rien à se reprocher, qui placés à la tête de

paroisses considérables, sont positivement empêchés de

travailler pour leur compte. Il est d'autres pasteurs,
malheureusement, qui délaissent de parti-pris la théologie, en
particulier l'étude rationnelle de la Bible. Au milieu d'occupations

absorbantes et souvent exténuantes, un médecin de

campagne, s'il est sérieux, s'astreint à lire les périodiques
qui le renseignent sur le progrès de son art. Nous, dont la
vocation est d'enseigner, d'exhorter, de consoler sans cesse

la Bible à la main, ne tiendrons-nous pas à honneur de

connaître les travaux scientifiques dont la Bible est l'objet
Tâche immense, à vrai dire, même pour un pasteur ayant

du temps de reste. M. Ch. Mercier, dans les conclusions d'un
rapport sur le sujet qui nous occupe1, s'exprime comme
suit : « Il est très vivement à désirer que tout pasteur et, si

possible, tout éducateur religieux de la jeunesse, connaisse

1 Voir Christianisme au XXe siècle, 9 mai 1902, p. 147.



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 75

personnellement les principaux résultats de la science biblique.

» Ce personnellement demande à être expliqué. Si par là

on doit entendre que chacun refasse sur les textes originaux
les recherches qui ont abouti à ces résultats, il faut convenir
que M. Mercier réclame l'impossible. Dans l'état actuel de la
science théologique, il n'y a guère moyen, pour le
professeur même le plus distingué, d'apporter à ses étudiants
un cours tout entier de première main, si ses leçons embrassent

une matière de quelque étendue. Comment dès lors un
pasteur, qui n'a jamais qu'un nombre limité d'heures à

consacrer à l'étude, pourrait-il faire ce qu'un théologien de

profession ne fait pas Disons plutôt que l'examen personnel et

approfondi d'un sujet, — si restreint soit-il, — lui est
indispensable, précisément pour lui apprendre à utiliser avec

intelligence les travaux d'autrui. Il est une sûreté d'appréciation

qui s'acquiert de la sorte, et qui, sans tenir lieu d'un
¦contrôle direct, permet de s'en passer, cas échéant, avec le

moins de désavantage possible. Si un choix devait être fait,
à cet égard, entre les documents de l'ancienne et ceux de la
nouvelle alliance, les premiers devraient avoir la préférence.
La connaissance du génie hébreu facilite, je dirai même

implique celle de la plupart des écrits du christianisme
primitif, et peut éviter, au lecteur de tel ouvrage sur Jésus et
les apôtres, la mésaventure de se laisser prendre à des

erreurs grossières. — Le rappeler n'était pas inutile. Que

chacun toutefois établisse comme il l'entend son programme
d'études. L'essentiel est d'en avoir un.

II

Supposons maintenant un pasteur suffisamment informé
¦des principaux résultats de la critique et convaincu de la
nécessité de les utiliser dans son ministère. Comment s'y

prendra-t-il C'est ici que les plus grandes difficultés
commencent, par le fait des préjugés qui régnent contre la
critique et tout ce qui s'y rattache.

S'il n'y a plus aujourd'hui qu'une minorité de pasteurs



76 EMILE LOMBARD

théopneustes, il n'y a encore qu'une minorité de laïques1 qui
aient cessé de l'être. La plupart ne connaissent pas le mot,
mais sont restés fidèles à la chose. Ils lisent la Bible comme
les Musulmans lisent le Coran. Ils lui attribuent la même
autorité extérieure et magique que les catholiques au pape
parlant ex cathedra. Je ne dis pas qu'ils ne soient capables,
en général, d'heureuses inconséquences qui atténuent les
inconvénients de cette bibliolatrie. Mais ce ne sont que des

inconséquences ; leur théorie est celle du bloc. Ainsi, une
mère de famille n'ira pas lire à ses enfants l'histoire de

Tamar, ni celle des filles de Lot. Pour sa propre nourriture
spirituelle, elle choisira le chapitre XL d'Esaïe, de préférence
au chapitre XI du Lévitique, où sont énumérées les diverses
espèces d'animaux purs et impurs. Mais parlez-lui d'expurger
la Bible ad usum puerorum ; insinuez-lui qu'il vaut mieux,
dans l'intérêt même de l'édification, n'y pas chercher une
inspiration divine sous chaque mot : elle vous répondra
triomphalement par la citation de 2 Tim. Ill, 16 : « Toute
l'Ecriture est divinement inspirée et utile, etc., etc., » sans

s'inquiéter de savoir si la traduction d'Ostervald est bien
exacte et sans s'apercevoir qu'avec cette façon fragmentaire
et péremptoire de citer l'Ecriture, on postule justement ce

qu'il s'agirait de démontrer.
Lisez, dans l'ouvrage du révérend R. Heber Newton : La

Bible, son usage légitime et ses abus 2, l'énumération si judi-
dicieuse qu'il fait des «manières irrationnelles de se servir
de la Bible. » Chaque exemple cité par lui vous en rappellera
d'autres, que vous aurez eu l'occasion d'observer d'après
nature. Tous nous en pourrions nommer, de ces personnes
pieuses qui, « ravalant la Bible au niveau d'un oracle païen, »

l'ouvrent au hasard pour savoir ce qu'elles ont à faire ou à

penser dans une circonstance déterminée ; de ces interprètes
bien intentionnés, qui travertissent en prédictions les pro-

1 Je parle ici, bien entendu, des laïques pieux, de ceux tout au moins qui ont
des croyances ou des habitudes religieuses.

2 Traduit par J. de Mestral-Combremont, avec préface de M. Roberty. (Eggi-

mann, Genève, et Fischbacher, Paris.) Voir p. 95 el suiv.



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 77

phéties et s'acharnent à en trouver la réalisation littérale
dans les événements contemporains ; de ces allégoristes
dogmatisants, qui de n'importe quel texte, se chargent
d'extraire leur doctrine de prédilection. Un jeune prédicateur
américain, nous apprend le révérend Newton, « démontrait
comme quoi la corde écarlate dont Raab l'hôtelière se servit

pour faire descendre ses visiteurs des fortifications était le

type du sang expiatoire de Jésus. » Je tairai le nom d'un
prédicateur suisse qui le trouvait figuré, ce sang, par la mer
Rouge qu'eurent à traverser les Israélites pour sortir du

pays de l'oppression1. Et soyez sûrs que de pareils sermons,
qn'on se cite entre pasteurs comme derniers vestiges d'un

genre fossile, correspondent au contraire à la mentalité
présente d'un grand nombre de laïques. Pour eux, expliquer
la Bible, — on s'en rend compte dans les réunions où ils
prennent la parole, — c'est coudre ensemble tant bien que
mal des textes arrachés de leur contexte, de manière à leur
faire dire tout ce qu'on veut. Entre de tels abus, et la division
artificielle de la Bible en versets, le rapport est facile à

marquer. Une chrétienne non dépourvue d'instruction, ayant
en mains une édition où cette division était indiquée en

marge, mais non introduite dans le texte lui-même, déclarait
que pour elle la Bible ainsi imprimée n'était plus la Bible.
Indice non équivoque de l'usage superstitieux qu'elle en
faisait. Au moyen d'un seul passage arbitrairement isolé et

érigé en formule du vrai absolu, sans nul souci des contingences

historiques auxquelles il empruntait son sens et sa

valeur, quelle thèse ne peut-on soutenir, quelle formation
de secte nouvelle ne peut-on justifier? Au reste, ce
procédé est en usage aussi bien dans les Eglises officielles que
dans les conventicules dissidents. Quand il s'agit de refuser
aux femmes le suffrage ecclésiastique et le droit d'élever la
voix dans une réunion religieuse, quelle est la principale
raison mise en avant? C'est que saint Paul, pour mettre fin
à certains désordres, écrivait aux Corinthiens, il y a dix-neuf

1 Le comble est encore de voir dans Abraham, Isaac et Jacob, le type des trois

personnes de la Trinité



78 EMILE LOMBARD

cents ans : « Que les femmes se taisent dans les assemblées. »
Je ne discute pas la chose elle-même. Je constate la faiblesse
de l'argument. Longtemps, qu'on s'en souvienne, l'esclavage
a été légitimé au nom de la Bible interprétée de cette manière.
De même, encore aujourd'hui, on légitime la guerre, le
service militaire, la peine de mort.

Avec cette méconnaissance funeste des conditions de

temps et de lieux, va de pair l'obligation où se croient encore
bien des gens d'accepter comme nécessairement vrai tout ce

qu'affirme ou raconte la Bible, de lui attribuer notamment
en géologie, en cosmologie, en physiologie, une infaillibilité
qu'elle n'a point et à laquelle elle ne prétend pas. « Le lapin
rumine, » lisons-nous dans le Lévitique. Fermement appuyé
sur cette parole, un brave homme soutenait contre un
vétérinaire, puis contre un pasteur appelé à la rescousse, que
le lapin était un ruminant. « Moïse l'a dit, Monsieur le
pasteur. » D'autres fois, une absurdité qui n'est nullement
imputable à l'auteur biblique lui est néanmoins attribuée
ad majorem gloriam Dei. Ainsi, plutôt que de reconnaître
dans le livre de Jonas une parabole d'une haute portée
universaliste, on rééditera la classique niaiserie : « Dieu aurait
pu créer un homme capable d'avaler une baleine. » U est

humiliant de voir un Moody ramasser des arguments
pareils, pour la plus grande joie des détracteurs du christianisme

L

Il n'y a pas à se le dissimuler. Cet obscurantisme scripturaire

compte encore une foule d'adeptes dans nos milieux
protestants. Les exemples que j'ai cités ne peuvent pas être
récusés comme exceptionnels. Ce sont les menus brins de

paille qui révèlent la direction du courant. Si les personnes
bien pensantes, à tendance séparatiste, érigent en système le
credo quia absurdum et mesurent la foi d'un chrétien au
nombre d'invraisemblances historiques ou scientifiques qu'il
accepte sans sourciller, — parce qu'il les trouve dans la
Bible, — la grande classe des indifférents, aussi étrangère

1 Cf. Wilfred Monod, L'évolutionnisme est-il anti-biblique (Revue chrétienne,
1« janvier 1902, p. 32-33.)



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 79

que possible à ces questions d'orthodoxie, n'en éprouve pas
moins une méfiance instinctive et profonde à l'égard de tout
changement apporté aux traditions religieuses dans la
possession desquelles elle s'endort. « Je suis pour le progrès, »

disait un radical bon teint ; « mais en religion, j'estime qu'il
faut être conservateur. » Ce propos, que j'ai entendu, exprime
assez bien, en l'exagérant un peu, l'opinion courante. La

majorité des membres de nos Eglises, hommes sans besoins
religieux très intenses, tiennent cependant, comme ils disent, à

« leur religion, » mais à la condition qu'on ne les oblige pas
à se demander ce qu'ils croient, ni pourquoi ils le croient.
Entendent-ils parler, par accident, des discussions relatives à

l'authenticité de tel passage, à l'historicité de tel fait? Ils en
veulent à ceux qui, en posant certaines questions, en montrant

qu'elles doivent être posées, rappellent au monde chrétien

que « la vérité, sans la recherche de la vérité, n'est que
la moitié de la vérité. » Je faisais allusion tout à l'heure aux
médecins qui, consciencieusement, s'enquièrent des plus
récentes controverses relatives au traitement de l'appendicite
ou à la transmission de la tuberculose bovine. Il est temps
de remarquer qu'ils y sont encouragés par leur clientèle,
que même elle l'exige d'eux. Tandis qu'un pasteur qui se

met au courant des progrès de la science théologique et qui
s'y conforme dans sa manière de prêcher et d'enseigner,
aura bien des chances d'être regardé de travers. Telle est la
force du préjugé théopneustique, même chez les hommes
les moins suspects d'affinités spirituelles avec les Gaussen et
les de Gasparin.

Constater le fait c'est, en un sens, corroborer par une
démonstration des plus concluantes les raisons qui nous ont
amené à qualifier de nécessaire le rôle de la critique dans

l'activité pastorale. A un état de choses provenant de la
méconnaissance des droits de cette science, cette science seule

peut remédier. Mais cela même qui nous atteste la nécessité
de la tâche à entreprendre, est ce qui nous en montre le
mieux la difficulté. Nous n'avons pas à compter sur l'approbation,

encore moins sur la gratitude, de ceux au profit de



80 EMILE LOMBARD

qui nous nous efforcerons de monnayer le résultat de nos
études. Comme la théologie scientifique en général, la
critique biblique est impopulaire. Son nom même choque bien
des gens qui n'en saisissent pas la signification technique.
Trouver à redire à la Bible, la critiquer : ce ne peut être,
pense-t-on, que le fait de la présomption la plus sacrilège et
la plus vaine. « O cœlum ô terra corrigi fit Evangelia »

s'écriaient les moines ignares à l'apparition des doctes

travaux d'Erasme. Le même esprit, — si tant est que cela soit
de l'esprit, — inspire les pesantes plaisanteries dont on
accable critiques et exégètes dans tous les milieux où l'on se

pique de piété. Il n'y a d'exception qu'en faveur des auteurs
d'ouvrages à tendance apologétique, qui, tout en acceptant en
théorie les méthodes nouvelles, accomplissent le tour de force
de maintenir à peu près telles quelles les anciennes positions.
Leurs conclusions conservatrices rassurent les croyants
intrépides qu'épouvantait la perspective d'avoir peut-être à

changer d'avis ; on leur sait gré de ce service; leurs noms sont
cités favorablement et l'on va même jusqu'à lire leurs livres.

Ainsi, la science biblique n'est comprise et tolérée que pour
autant qu'elle se borne à monter la garde autour des
doctrines orthodoxes. Il ne faut pas qu'elle aspire à devenir un
facteur de rénovation et de progrès ; c'est alors que la
honnissent en chœur tous ceux qui auraient le plus besom d'être
éclairés par elle.

III

Si toutefois il est bon de ne pas nous faire d'illusions, il ne
faudrait pas non plus pécher par excès de pessimisme. Nous

pouvons, non pas changer du tout au tout la situation en

présence de laquelle nous nous trouvons, mais l'améliorer en

quelque mesure, et préparer le temps où la science et la foi
feront bon ménage au sein de nos Eglises, comme aujourd'hui
déjà dans l'esprit d'une élite de chrétiens. L'essentiel est, je
crois, de procéder avec assez de réflexion et de méthode pour
éviter à la fois des ajournements dangereux et des éclats

pour le moins inutiles.



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 81

M. Charles Lelièvre, dans un article sur l'Autorité en
matière d'enseignement religieux *, combat la théorie qui veut

que les Eglises non encore mûres pour une conception plus
spiritualiste du dogme et de la Bible, soient maintenues
provisoirement dans la croyance en l'autorité extérieure dont il
semble qu'elles ne puissent se passer. Le pasteur devrait s'y

prendre, avec ses paroissiens et catéchumènes, comme un
père qui se garde de retirer à ses enfants mineurs les appuis
pédagogiques dont ils ont besoin. Quoique arrivé pour son

compte à voir dans la Bible autre chose qu'une dictée infaillible

de Dieu, il devrait s'astreindre, — par crainte du scandale,

— à ne rien faire et à ne rien dire qui pût ébranler leur
foi en cette infaillibilité. M. Lelièvre n'a pas de peine à montrer

le vice du système. « Le père de famille, observe-t-il
excellemment, s'il est vraiment à la hauteur de sa tâche,...
donne avec autorité une instruction élémentaire qu'il ne peut
ni ne doit justifier aux yeux de l'enfant ; mais la science qu'il
donne n'est autre que celle qu'il accepte pour lui-même....
Peut-être faut-il continuer, dans certains milieux, à enseigner
d'autorité : nulle part il ne faut contribuera enseigner ce qui
n'est pas conforme à la vérité. » Bien de plus juste. Nous

avons à modifier la forme de notre enseignement suivant le

degré de développement de ceux à qui nous nous adressons,
mais non pas l'adapter, quant au fond, à des opinions qui ne
sont plus les nôtres. Où je trouve M. Lelièvre trop absolu,
c'est lorsqu'il réduit tout le problème à un choix nécessaire

entre deux scandales : ou bien celui devant lequel reculent
les théoriciens de ce dualisme inconsciemment immoral
(étonnement, doutes, crise douloureuse de la foi), ou bien
celui qui se produirait, sitôt ce dualisme découvert
(anéantissement de toute confiance, explosion d'indignation et de

reproches).
Dans la pratique, ce n'est pas tout à fait ainsi que le

dilemme se pose. Disons mieux : il dépend de nous qu'il ne se

pose pas ainsi.

1 Revue chrétienne, 1er juillet 1902, p. 22 et ss.

THÉOL. ET PHIL. 1903 6



82 EMILE LOMBARD

Observons d'abord que ce qui choque bon nombre de

personnes ce n'est pas tant qu'un pasteur ait telle ou telle
opinion : c'est qu'il se croie obligé de la rendre publique. Dans

un journal religieux certaines questions avaient été traitées

par un théologien d'ailleurs des moins subversifs. A une
dame, mécontente de ce que le dit journal publiât des articles
de théologie, un pasteur alléguait la nécessité de combler le
fossé qui sépare la mentalité laïque de la mentalité pastorale.
La dame de répondre : « Point du tout. Si vous avez, vous
pasteurs, des idées qui ne sont pas les nôtres, vous feriez
mieux de les garder pour vous. » Ce vœu est trop manifestement

contraire aux exigences de l'égalité chrétienne pour
que nous puissions nous y conformer. Mais il a la valeur d'un
renseignement. Sans aller, comme cette dame, jusqu'à
préconiser l'ésotérisme si justement condamné par M. Lelièvre,
beaucoup de chrétiens seraient capables de nous en vouloir
davantage de ce que nous ferions pour l'abolir que de ce que
nous aurions fait pour le perpétuer. Autant l'on est attentif
à souligner la moindre contradiction entre les exhortations
du prédicateur et la conduite de l'homme, aussi peu l'on se

soucie, en général, de vérifier l'accord de notre doctrine prê-
chée avec notre théologie de derrière la tête. Si les théories
bibliques nouvelles suscitent de l'opposition parmi les chrétiens

laïques, c'est presque toujours à la suite d'essais de

vulgarisation ayant pour auteurs les pasteurs eux-mêmes. Il ne
tiendrait qu'à nous, dans bien des paroisses, de prolonger
indéfiniment l'équivoque d'un enseignement à l'ancienne
mode subsistant à côté de vues personnelles toutes
modernes. Je n'en conclurai pas, comme bien on pense, à la
légitimité du procédé. Tout ce que je désire montrer, c'est

qu'il ne faut pas exagérer, — s'il ne faut pas non plus
méconnaître, — le danger de divulgation dont on nous menace.
De ce côté-là, nous avons une certaine marge. Donc ne nous
résignons pas à l'inaction, mais gardons-nous de toute
mesure hâtive et précipitée.

Seconde remarque. Il est impossible d'arriver à une
parfaite identité de conception entre le pasteur qui explique et



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 83

applique la Bible et le fidèle qui écoute ces explications et

applications. Tout le monde connaît la belle page où Auguste
Sabatier, pour montrer la subjectivité de la connaissance
religieuse, passe en revue les représentations si diverses

qu'éveillent les mots du Symbole : « Je crois en Dieu le
Père, » dans une assemblée de gens de toute culture et de

toute condition. Pareillement, comment voulez-vous que
l'expression Parole de Dieu, qu'emploiera forcément le
pasteur le plus avancé dans ses opinions critiques, ne soit pas
prise, par l'immense majorité de ses auditeurs, dans un autre
sens que par lui? Il aura soin d'éviter la dangereuse synonymie

qui trop souvent, dans le langage courant, identifie la
Bible en tant que recueil et la Parole de Dieu. Il introduira
ses citations bibliques, non pas par la formule trop imprécise

: « La Parole de Dieu s'exprime ainsi, » mais par le nom
de l'auteur ou le titre du livre. Néanmoins, ayant à parler à

des affligés, il ne dépassera ni ne déguisera sa pensée en
leur disant : ce Ecoutez les consolations de la Parole de Dieu, »

et en leur lisant, sous ce titre, un choix de passages empruntés

aux psaumes, aux prophètes, aux épîtres, aux évangiles,
à l'Apocalypse. Sous des formes diverses, les réconfortantes
affirmations inspirées aux hommes pieux de l'ancienne
alliance, à ceux de la nouvelle et au Sauveur lui-même par la
conscience de leur union avec Dieu, sont « parole de Dieu, »

méritent cette épithète aux yeux du croyant qui expérimente
leur vertu et leur valeur. Les simples, cependant, ne poussent

pas si loin l'analyse. Ces passages, ils les reçoivent
comme divins, non pas à cause même du réconfort qu'ils y
trouvent, mais parce que, dans leur pensée, la Bible qui les

renferme est de Dieu et non pas des hommes. Cette notion
trop matérielle de l'inspiration peut et doit se modifier à la
longue. Mais jamais les mêmes mots n'auront le même sens

pour des hommes de culture différente. Aussi n'y a-t-il pas
lieu de s'alarmer de certains malentendus qui sont dans la
nature des choses.

Et cela nous amène à une troisième observation, de nature
également à tempérer les assertions trop catégoriques de



84 EMILE LOMBARD

M. Lelièvre. Est-il bien sûr qu'on ne puisse affranchir de

leurs préjugés les chrétiens laïques qu'en les scandalisant?
« Les prophètes, le Christ, les apôtres, les réformateurs ont
scandalisé. » Oui, mais seulement à coup sûr. Si, en particulier,

on réfléchit à ce qu'impliquait de conclusions hétérodoxes

l'enseignement de Jésus-Christ, on s'émerveillera du
tact qu'il lui a fallu pour ne pas scandaliser ses contemporains

davantage. Les instructeurs, — s'il y en a, — qui
érigent l'équivoque en système, sous prétexte de ne troubler
personne, ont tort certainement. Mais leur théorie renferme
ceci de vrai, c'est qu'en pédagogie — religieuse ou autre —
plus fait douceur que violence. Vous vous trouvez au chevet
d'une vieille femme malade. Elle n'a plus pour longtemps à

vivre. Elle le sait et se confie simplement, pleinement en son
Sauveur. Vous vous apercevez qu'elle a sur la religion en
général et sur la Bible en particulier les idées les plus saugrenues.

Elle croit à la vertu des textes qu'on tire au hasard
d'une corbeille où ils sont inscrits sur de petits morceaux de

papier. Elle serait capable de dire que le roi David savait
mieux le français que les auteurs de la dernière revision des

psaumes. Sans doute, vous préféreriez la trouver mûre pour
un christianisme plus spiritualiste et moins superstitieux.
Mais vous n'irez pas, je pense, la bouleverser en lui expliquant
que la Bible n'est pas ce qu'elle s'imagine. Ce serait
souverainement inutile et suprêmement inhumain. Vous ne regarderez

pas à la représentation mentale, entachée de fétichisme,
mais à la sincérité évidente du sentiment intérieur. Dans

d'autres cas, certes, cette non-intervention ne se justifierait
pas. Vous avez affaire, je suppose, à un bon pietiste qui se

croit sauvé pour l'éternité parce qu'il accepte la doctrine
orthodoxe de la substitution et ne doute pas de la littéralité
de l'inspiration scripturaire. Vous ferez très bien alors d'ébranler

cette foi toute de tête, du haut de laquelle il se figure pouvoir

traiter d'incroyant et de rationaliste des hommes d'une
piété infiniment supérieure à la sienne; et vos connaissances

critiques vous aideront grandement à le désabuser. Mais si,
en présence de certaines illusions dangereuses pour les âmes,



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 85

il faut employer parfois les moyens révolutionnaires, on doit
se garder d'y recourir lorsqu'il ne s'agit que d'obtenir un
progrès intellectuel intéressant la foi sans doute, mais indirectement.

A plus forte raison, lorsque, faute d'égards et de

précautions, une foi authentique risque de s'évanouir avec la

croyance imparfaite, grossière peut-être, à laquelle elle a fini
par s'incorporer. S'il est un rôle que le pasteur ne doit pas
envier, c'est bien celui des doctes personnages qui, après s'être
donné beaucoup de peine pour démontrer à Serapion que
Dieu n'avait pas de corps, l'entendirent s'écrier dans les

larmes : « On m'a enlevé mon Dieu »

A propos des exercices glossolaliques de la communauté
de Corinthe, Paul posait cette règle: « Que tout se fasse pour
l'édification. » Il sera permis d'en faire l'application à la question

qui nous occupe, comme à toute autre concernant l'ordre
intérieur et le gouvernement des Eglises. Autant le pasteur,
en train d'étudier un problème d'histoire ou d'exégèse, doit
veiller à bannir de son esprit toute préoccupation étrangère
à la science elle-même, autant il importe qu'il subordonne
l'utilisation pratique de ses recherches personnelles à un
juste discernement du but religieux à atteindre. Donc, dans

la prédication et dans la catéchèse, la critique biblique ne
sera jamais envisagée comme un but, mais toujours comme un
moyen1, — moyen d'une appropriation plus normale et plus
féconde des expériences de nos ancêtres dans la foi.

En vertu de ce principe, le prédicateur se souviendra que
la chaire, où il monte chaque dimanche, n'est pas une chaire
professorale. Il n'y discutera pas les questions techniques
dont il a eu, pour son propre compte, à rechercher la solution.

Là dessus, tout le monde est d'accord ; et ceux qui nous
répètent sur tous les tons : « Pas de critique en chaire » se

donnent une peine bien inutile, si c'est là ce qu'ils veulent
dire. Autre chose est de prêcher comme si la critique n'existait

pas. Il faut que rien, dans les paroles du pasteur, ne
contribue à entretenir dans l'esprit des fidèles des illusions

1 Cf. Kautzsch, Bibelwissenschaft und Religionsunterricht (Halle a. S., Strien,
1900), p. 24.



86 EMILE LOMBARD

dont il est lui-même revenu depuis longtemps. La phraséologie

habituelle de nos sermons ne répond plus à l'état de

nos connaissances ; il est indispensable de la reviser. Pour
cela, quelques efforts, quelques sacrifices même sont
nécessaires. Dans la composition, souvent si laborieuse, de nos
prédications, les phrases qui nous viennent le plus naturellement

au bout de la plume, ce sont de vieux clichés chers
à notre paresse, chers peut-être aux oreilles routinières de

nos paroissiens, mais qui ont l'inconvénient assez grave de

ne signifier plus rien. Qui d'entre nous, prêchant sur un
fragment de psaume postexilique, n'a jamais arrondi ses

périodes par des phrases comme celles-ci : « Croyez-en, mes

frères, l'expérience du roi David » Quels sont ceux qui, dans

leurs sermons de Noël ont, renoncé à citer Esaïe, VII, 14,

comme se rapportant à Jésus-Christ (J'admets parfaitement,

notez-le bien, qu'on applique à Jésus-Christ, en
l'expliquant, le beau nom d'Emmanuel. Mais encore faut-il
s'exprimer de manière à ne pas paraître attribuer au prophète
lui-même cette application postérieure de ses paroles ;

surtout ne faut-il pas, avec Matthieu, adopter la traduction
fautive qui transforme en annonce de la naissance miraculeuse

un texte absolument étranger à cette idée-là.) Pour
éviter d'oiseuses répétitions, nous ne reviendrons pas sur
les exemples que nous avons donnés d'emplois malheureux
du recueil biblique ; nous insistons seulement sur l'absolue
nécessité, pour le pasteur, de s'abstenir en chaire de tout
ce qui peut en quelque mesure favoriser ces errements.

Ecarter l'erreur n'est d'ailleurs utile qu'à la condition de

la remplacer par la vérité. Sans s'aventurer dans des digressions

scientifiques qui dépasseraient la compréhension des

neuf dixièmes de ses auditeurs, le prédicateur, par quelques
mots simples, soigneusement pesés et judicieusement placés,
peut leur inculquer de saines notions bibliques et surtout, —
j'en reviens toujours là, — les habituer petit à petit à considérer

la Bible sous un angle nouveau. « Il leur apprendra
ainsi tout naturellement, dit M. Ch. Mercier, à s'adresser de

préférence aux sources historiques les plus anciennes, à s'at-



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 87

tacher aux faits réels plutôt qu'aux produits d'une réflexion
théologique tardive, à ne pas confondre le caractère historique

et la valeur religieuse d'un passage et à assigner aux
questions d'auteur leur place véritable. » Quelquefois même,

dirai-je, l'exposé direct, sous une forme populaire, de

certains résultats critiques, a sa place dans la prédication, à

titre d'introduction explicative ou comme base d'un développement

parénétique qui autrement demeurerait inintelligible.
Ainsi, une homélie sur l'épisode de la femme adultère
comporte une réponse précise à cette question : pourquoi ce
fragment si original, et si digne d'être médité par des chrétiens,
est-il mis entre parenthèses ou reporté en note dans les
éditions modernes? — éditions que plusieurs personnes de

l'assistance peuvent avoir entre les mains. — Ainsi encore, à

propos du quarantième chapitre d'Esaïe, il est indispensable
de faire observer qne ce chapitre et les suivants, où l'on voit
la puissance babylonnienne menacée par Cyrus, ont été

composés non pas du temps d'Ezéchias, mais pendant l'exil. A
•cette condition seulement, on pourra montrer, dans les pa-
rales inoubliables: « Consolez, consolez mon peuple.... », le

fruit magnifique de l'épreuve dans la conscience religieuse
d'Israël ; et, de ces brèves considérations historiques, l'application

pratique sortira sans effort ; c'est par la souffrance,

par la ruine de nos illusions les plus chères, que notre piété
s'éduque, s'épure, et s'élève à la possession d'une assurance
qui ne trompe pas.

On voit qu'ici nous ne réclamons rien d'exorbitant. Il n'est

pas un pasteur, à quelque tendance qu'il appartienne, qui,
de temps à autre, pour faciliter l'intelligence d'un texte, ne
croie devoir donner de petits aperçus exégétiques,
chronologiques, biographiques, archéologiques ou autres. Tout ce

que nous désirons, c'est que cette science qu'il utilise en
chaire soit d'aujourd'hui et non pas d'il y a quatre-vingts
ans.

Si maintenant nous en venons à l'enseignement religieux,
nous voyons grandir et se préciser le rôle de la critique biblique.

D'abord, par le fait même qu'il s'agit d'un enseigne-



ö» EMILE LOMBARD

ment : la vulgarisation de données historiques acquises est

en place dans l'instruction proprement dite, mieux encore

que dans la prédication. Ensuite, parce que c'est en nous
adressant à la jeunesse que nous avons le plus de chances de

réussir dans l'œuvre rénovatrice dont la nécessité s'est
imposée à nous. Si dès à présent nous nous appliquons à faire
pénétrer dans l'esprit des enfants des notions conformes à la
véritable histoire, nos après-venants ne se heurteront plus
aux obstacles qui trop souvent nous arrêtent. Ils auront
affaire à une génération qui rira des timidités et des

résistances de celle-ci. « En quoi l'enfant, écrit M. Köhler dans
la Vie nouvelle1, qui ignore ce qui s'enseignait avant lui,
serait-il scandalisé par un enseignement qui n'est novateur
que pour ceux qui le précèdent? » L'esprit de nos jeunes
élèves ne risquerait d'être désorienté que s'ils recevaient de

quelque autre côté des leçons en contradiction avec les
nôtres. Mais un contrôle un peu attentif sur la façon dont nos
moniteurs et monitrices s'acquittent de leur tâche, a pour
effet, en unifiant l'enseignement, de parer à cette éventualité
fâcheuse. Il y a, un peu partout, des parents qui surveillent
les tâches et suivent les progrès de leurs enfants. Je ne crois

pas cependant que de ce fait les chances de conflit soient
considérablement augmentées. Surtout si, en pédagogues avisés,

nous savons procéder, — du moins avec les plus petits,
— par affirmations et non par négations, je veux dire si nous
avons soin de présenter les faits tels que nous les comprenons,

sans nulle mention d'opinions opposées. Ainsi la
nouvelle méthode peut prévaloir sans avoir à heurter de front les

positions de l'ancienne. Enfin, l'importance du rôle de la
critique biblique dans l'instruction religieuse ressort de la-

grandeur des périls dont elle tend à garantir la foi de
l'enfant. Je ne veux pas seulement parier des railleries et des

blasphèmes qu'il peut entendre, à peine sorti du local où
nous lui parlons de Dieu, et contre lesquels il se sentira
incontestablement plus fort, si le christianisme qu'on lui a

» i" mars 1902, p. 88.



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 89

appris à confesser n'est pas inféodé, commele dit M. Wilfred
Monod, « à une théorie de l'inspiration qui défraie indéfiniment

la polémique voltairienne et qui fait escorter chaque

messager de l'Evangile par l'ânesse de Balaam et la baleine
de Jonas1. » Je pense aux doutes spontanés et presque
inévitables que provoque dans les consciences enfantines
l'enseignement obstinément orthodoxe et théopneustique de tant
d'écoles du dimanche. Les adultes, en général, ont leur siège

fait. Ils ne croient à rien ou acceptent tout, avec la même sérénité

imperturbable. L'enfant, lui, réfléchit, se pose des

questions, non pas tant, — chose remarquable, — sur l'exactitude
de ce qu'on lui raconte, que sur les conséquences morales
à en tirer. Le moi est haïssable. Je dois cependant évoquer le

souvenir du travail pénible auquel se livrait ma pauvre tête
de huit ans, pour concilier avec la justice de Dieu, qu'on me

disait infaillible et absolue, l'idée, — soi-disant biblique, —

qu'il avait fait payer les péchés des hommes à Jésus innocent.
« Mon fils n'avait pas cinq ans, raconte M. Wilfred Monod2,
quand il m'a fait observer avec étonnement que Moïse, pour
punir les adorateurs du veau d'or, les avait égorgés sur
l'ordre de Dieu... Je compris que le moment était solennel.
Dans l'âme de cet enfant, plein de droiture, le premier conflit
venait de surgir entre la conscience morale et la tradition
dogmatique... Fallait-il lui enseigner que ce qui est mal,
partout ailleurs, est bien dans la Bible?... Mon hésitation fut
brève. Et je lui répondis : « Moïse a cru que Dieu lui com-
» mandait cela, mais il se trompait ; car avant que Jésus-
» Christ soit venu dire aux hommes ce que Dieu voulait, les

» hommes ne connaissaient pas pleinement Dieu. »

Maxima puero debetur reverentia. Nous leur devons, à

ceux qui sont l'espoir de nos Eglises, d'ainsi remettre les

choses au point. Il est certainement beaucoup plus facile,
pour un pasteur, de suivre l'antique ornière. Les manuels
d'histoire sainte que nous possédons en français n'en sortent

1 L'instruction religieuse du dimanche (Revue du christianisme social, juillet-
août 1902, p. 436).

2 Ibid. p. 435.



" 90 EMILE LOMBARD

pas, à l'exception d'un seul qu'on ne saurait trop
recommander : celui de M. le professeur Montet de Genève1. En

outre, la méthode qui consiste à suivre servilement l'ordre
des récits bibliques, sans nulle distinction de date et d'historicité,

nous est devenue si familière, qu'il nous faut un
effort pour y renoncer. Mais cet effort mérite d'être fait.

Il est bien évident qu'aux enfants dont l'âge et le développement

correspondent aux divers degrés de l'enseignement
primaire, nous ne pouvons que donner des résultats,
soigneusement dépouillés de tout l'échafaudage scientifique qui
aura servi à les édifier2. Nous n'avons pas à leur expliquer
comment l'étude des sources a conduit la science à modifier
l'idée qu'on se faisait de l'origine de la législation et du
culte en Israël, mais simplement à leur décrire l'œuvre de
Moïse d'une manière conforme à cette modification. Nous
n'avons pas à leur dire : ceci est de l'histoire, cela n'en est

pas, mais seulement à leur représenter aussi historiquement
que possible l'enchaînement des faits. En conclura-t-on
qu'il faille biffer du programme de nos leçons tout récit
légendaire? Non, si d'autre part il sert d'expression à quelque

grande vérité morale. Ainsi, quoiqu'il soit actuellement
difficile de dire ce qu'il y a d'historique dans les pages
relatives aux patriarches, personne ne peut sérieusement songer
à les laisser de côté. Abraham, Isaac, Jacob, n'auraient-ils
jamais existé, qu'il faudrait continuer à évoquer devant nos
élèves ces grandes figures, représentatives du génie et de

1 Histoire du peuple d'Israël d'après l'Ancien Testament (Manuel destiné à

l'enseignement religieux élémentaire), Genève, Eggimann. L'ouvrage de M.

Fulliquet, Les expériences religieuses d'Israël (Paris, Fischbacher, 1901), est utile
à consulter comme essai de vulgarisation, mais de vulgarisation supérieure. —

Il va paraître une Histoire sainte de M. X. Kœnig, et, de M. le prof. Westphal,

un manuel intitulé : Jéhovah. Les étapes de la révélation dans l'histoire d'Israël.
2 Sur toutes ces questions de mise au point, consulter l'ouvrage de Kautzsch,

déjà cité, en part., p. 39 et suiv. L'auteur se place naturellement au point de

vue de l'enseignement en Allemagne et ne s'occupe que de l'Ancien Testament.

Mais son opuscule sera lu avec profit par tous les pasteurs et instructeurs

religieux de la jeunesse, qui y trouveront une foule de données utiles et de judicieux
conseils.



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 91

l'idéal de tout un peuple. Ce qui importe en reproduisant de

telles narrations, c'est de mettre en pleine lumière les leçons
qui s'en dégagent, conformément à l'intention pragmatique
des rédacteurs, — si visible par exemple dans l'épisode du
sacrifice d'Abraham. — A plus forte raison lorsqu'il s'agira
des récits de la création et de la chute, devra-t-on faire en
sorte que l'élève ait l'impression de se trouver en présence
•de hautes vérités magnifiquement exprimées, et non d'un
vulgaire compte rendu.

Insisterons-nous ici sur les difficultés provenant de l'intel-
lectualité rudimentaire de beaucoup d'enfants, sur la nécessité

de tenir compte des différences qui existent à ce point
de vue d'une classe et d'une localité à l'autre? Pour marquer
toutes les nuances à observer dans un enseignement religieux
vraiment approprié à son but, il faudrait passer en revue
une infinité de cas spéciaux. Bornons-nous à dire que si
l'idéal est toujours de pouvoir montrer le pourquoi et le
comment de ce que l'on enseigne, des explications de ce

genre sont d'autant moins en place que l'on a affaire à des

élèves moins développés.
Avec les plus avancés, il y a lieu d'entrer dans de brèves

¦considérations sur la formation du recueil biblique, sur les

raisons qui font douter de l'authenticité ou de l'historicité
de tel écrit1, sur les hypothèses émises au sujet de la
composition de tel autre. C'est ainsi de plus en plus qu'on en

use, dans les établissements d'instruction secondaire ou
classique, à l'égard des livres que l'on fait traduire aux jeunes

gens, des documents qu'on leur cite dans un cours d'histoire
ou de littérature profane. Il ne faut pas qu'ils aient le

sentiment, lorsqu'àrrive l'heure assignée à l'enseignement reli-

1 C'est, je crois, seulement devant les élèves des degrés supérieurs ou en tous

cas moyens que nous pourrons, avec quelques chances d'être compris, « appeler

histoire ce qui est histoire et tradition ce qui est tradition. » (Emile Dumont,

Les conditions de l'enseignement religieux dans les Eglises nationales de la

Suisse romande, Revue de théologie et de philosophie, janvier 1898, p. 28.) Le

élèves des degrés inférieurs n'en doivent pas moins être instruits en tenant

compte de cette distinction et de manière qu'ils soient préparés à la comprendre.



9'ì EMILE LOMBARD

gieux, de quitter le domaine de la science pour celui des

affirmations arbitraires. Rien n'est plus utile, à cet égard,

que de leur faire chercher quelques-uns des passages qui
servent d'appuis aux conclusions critiques actuelles. C'est

un bon moyen pour les intéresser à ces sortes de

problèmes et pour les habituer à feuilleter leur Bible avec
intelligence.

L'instruction finale en vue de l'admission à la sainte cène

ne comporte guère qu'un bref retour sur l'enseignement
historico-biblique antérieur. Peut-être l'occasion ne serait-
elle pas mauvaise de mettre entre les mains du catéchumène

un catalogue raisonné des livres de la Bible, avec indication
succincte de leur date, de leur contenu et de leur nature.
Une notice semblable, très heureusement conçue, est annexée

au catéchisme de MM. Emery et Fornerod1. A signaler aussi
les excellentes pages consacrées à la Bible dans le Cows
d'instruction religieuse, chrétienne, protestante, de M. La-
marche 2, et dans F.Essai d'éducation chrétienne de M. Trial3.
L'idéal, ce me semble, serait que cette notice fût imprimée à

part, en un format identique à celui des Bibles portatives, et
se composât de deux parties : 1° Une liste des écrits de l'Ancien

et du Nouveau Testament, dans l'ordre où nous les

possédons, chaque titre suivi d'une caractéristique
sommaire ; 2° Un tableau chronologique et comparatif, indiquant
approximativement l'ordre d'apparition de ces divers écrits,
plus, — pour les livres historiques, — l'écart qui existe
entre la date du récit et celle des faits racontés. Cette
dernière indication jetterait un jour singulièrement éloquent
sur le plus ou moins d'exactitude à attendre de chaque
relation4. En possession de ce petit memento récapitulatif,
jeunes gens et jeunes filles auraient toute facilité à s'en

1 Le Royaume de Dieu. Exposition abrégée de l'Evangile à l'usage des

catéchumènes (Lausanne, Rouge, seconde édition, 1902), p. 95 et suiv.
2 Paris, Fischbacher, 1900. Voir p. 7 et suiv.
3 Nîmes, Lavagne-Perrot, et Paris, Fischbacher, 1902. Voir p. 167 et suiv.,,

p. 188 et suiv.
* Cf. Wilfred Monod, article cité, p. 436.



LA CRITIQUE BIBLIQUE DANS L'ENSEIGNEMENT ET LA PRÉDICATION 93

servir comme d'un guide dans leurs lectures d'édification ;

et le personnel enseignant des écoles du dimanche, et le

personnel discourant des Unions chrétiennes, y trouveraient
des points de repère grâce auxquels certaines bévues ne
pourraient plus être commises.

Me voilà au bout de la tâche que je m'étais assignée.

Appuierai-je en finissant, sur la condition indispensable au
succès de l'œuvre dont je viens d'esquisser bien imparfaitement

le programme, et qui est l'amour du pasteur pour cette
Bible qu'il a mission de faire connaître et aimer? Comme il
n'y a à cet égard aucun désaccord possible, je préfère
reprendre, — en manière de conclusion, — une objection
très commune quoique cent fois réfutée, et à laquelle je n'aî

pas encore directement répondu. Vous parlez, nous dit-on,
des résultats de la critique. Mais quels sont-ils, ces résultats?

De quel droit employez-vous ce terme, quand nous

voyons la science biblique modifier sans cesse ses positions
A propos du rapport de M. Mercier cité plus haut, le
Christianisme s'exprime comme suit1 : « Il est permis de se

demander si les questions débattues entre les critiques sont
actuellement arrivées au point où il soit possible d'en tirer des

conclusions pratiques pour l'instruction de l'Eglise et pour la
pédagogie. » Ce raisonnement pèche à deux égards.

1° D'abord, s'il est vrai que la critique biblique, comme
toute autre science, ne peut pas et ne pourra probablement
jamais se vanter d'avoir achevé son œuvre, il est incontestable

néanmoins que certains points sont aujourd'hui élevés
au-dessus de toute discussion. A priori, il n'y a rien
d'impossible sans doute à ce que telle hypothèse qui nous paraît
aujourd'hui toucher à la certitude, soit dans la suite
abandonnée. Mais cela serait, comme l'observe très bien M.

Vuilleumier2, en vertu et au nom même de la méthode « qui sur

1 Même numéro et même page.
2 Les résultats des travaux les plus récents relatifs à l'Ancien Testament et

leur influence sur l'histoire de la religion d'Israël et sur la dogmatique chré-



94 EMILE LOMBARD

d'autres points vous a conduits à abandonner pour n'y plus
revenir les positions traditionnelles. » Que cette méthode
soit en train de triompher sur toute la ligne, on s'en rend,

compte en mesurant le chemin parcouru par ceux-là mêmes

qui passent pour les authentiques défenseurs de la
tradition.

2° Ensuite, il faut demander aux partisans de l'expectative
si tout est sûr et certain dans ce qu'ils enseignent eux-
mêmes. L'enseignement, — élémentaire ou supérieur, — de

n'importe quelle science est voué à un progrès lent, mais
indéfini malgré ses intermittences. Quelles données oppose-
t-on à celles dont nous confessons humblement le caractère
de relativité Celles qui ont prévalu il y a un siècle, ou un
demi-siècle, ou un quart de siècle, voilà tout. Du moment
que l'on souscrit au principe de la réformabilité des

opinions reçues et qu'on ne souhaite pas au protestantisme
d'avoir lui aussi son concile du Vatican, on n'est pas fondé
à repousser nos tentatives de faire passer dans la pratique
des connaissances acquises au prix de tant de recherches
sérieuses et impartiales. Nous convenons bien volontiers
qu'il faut se méfier de certains emballements et se montrer
d'autant plus difficile en fait de preuves que ceux à qui nous
nous adressons sont moins à même de vérifier nos dires. Si

grande que soit, dans tout cela, la part laissée à l'appréciation

subjective, ceci est vrai d'une vérité inattaquable :

c'est que la science marche et que notre enseignement, —

comme notre prédication, — doit marcher avec elle sous

peine de déchéance.

tienne (Extrait de la Revue de théologie et de philosophie), Lausanne, Rouge,

1895, p. 64-65.


	Du rôle de la critique biblique : dans l'enseignement religieux et dans la prédication

