
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 1

Artikel: L'état actuel dans la Suisse romande du dogme de l'inspiration des
saintes écritures

Autor: Chavannes, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉTAT ACTUEL DANS LA SUISSE ROMANDE

DU

DOGME DE L'INSPIRATION DES SAINTES ÉCRITURES

PAR

HENRI CHAVANNES

I

Il y a des livres inspirés par le matérialisme contemporain

; d'autres le sont par la haine des riches et de l'infâme
capital; il en est même qui le sont par celle de Dieu. D'autre
part, il est des écrits inspirés par le soufle de la poésie, par
le goût du beau, par celui du bon, par des idées nobles et

généreuses, des livres qui respirent et l'amour de Dieu et
celui des hommes. Tels sont, pour m'en tenir à cette dernière
catégorie, l'Imitation de Jésus-Christ, les Méditations deRochat,
les Discours de Vinet. Mais pour être vraiment inspirés par
l'Esprit-Saint, ces ouvrages ne sont pourtant pas appelés
généralement des livres inspirés de Dieu, dénomination que
l'on réserve d'habitude aux livres du Canon. L'inspiration
entendue ainsi exclusivement de l'Ecriture-Sainte constitue
une doctrine, ou un dogme chrétien.

On admet généralement de nos jours, dans le monde
protestant tout au moins, que les dogmes ont une vie, qu'ils
naissent, se développent, arrivent à la jeunesse et à la force,

1 Lu à la séance du 24 novembre 1902 de la Société vaudoise de théologie.



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 35

à l'âge mûr et à l'influence, puis, toujours par l'effet de

causes qu'il est du rôle de l'histoire de constater, à une
période de faiblesse et de décrépitude, et partant d'abandon.
Comme toutes les choses humaines, ils sont soumis à la loi
du développement, ils évoluent, pour employer le terme à la
mode aujourd'hui.

M. Sabatier l'a montré dans son travail sur La vie intim
des dogmes (Paris 1889), et M. Astié dans plusieurs articles
de la Revue de théologie de Lausanne (1891 et 1892), où il
exposait le point de vue de Harnack. Ce sont là des faits que
M. F. Godet n'aurait pas contestés, je suppose, du moins pour
tous les dogmes, car, comme il l'expose dans ses articles du
Chrétien évangélique de 1891, en réponse aux questions d'un
laïque curieux, s'il admet des dogmes qu'il appelle bibliques
ou scripturaires, « les affirmations énoncées dans l'Ecriture
sur des faits d'ordre supersensible, » comme il s'exprime,
dogmes qui sont immuables, éternels et non soumis à la
décrépitude, il en admet d'autres aussi qu'il appelle théologiques

ou ecclésiastiques, lesquels vraisemblablement doivent
être soumis, comme toutes choses humaines, à la déchéance
et à la mort. Sans rechercher s'il est légitime et conforme à

l'usage grammatical et à l'histoire d'appeler dogmes les
déclarations scripturaires sur les faits du monde supersensible,
remarquons que l'on ne voit pas très bien le rapport que
M. Godet établit entre les dogmes qu'il nomme bibliques et

ceux qu'il appelle ecclésiastiques; ces derniers ne sont-ils

que le développement humain des premiers, ou y a-t-il des

dogmes ecclésiastiques qui n'ont point pour base et pour
point de départ des dogmes bibliques? Il le semblerait bien,
par exemple, pour l'immaculée conception et l'infaillibilité
du pape. En tout cas pour les dogmes ecclésiastiques et en

tant du moins qu'ils le sont, M. Godet devait admettre la
possibilité de leurs variations, de leur décrépitude, enfin de

leur enterrement. Quant à celui de l'inspiration nous verrons
tout à l'heure qu'il le transformait de telle manière qu'on
peut dire qu'il le rejetait.

Il est certain que dans l'histoire de l'église il y a des mo-



36 HENRI CHAVANNES

ments où tel dogme est dans tout son épanouissement, sa

vigueur, où il occupe une place centrale, où il semble dominer

en quelque sorte toute la théologie, et il y a d'autres
époques où l'on sent sa caducité et l'abandon dans lequel on
le laisse; les circonstances, les besoins de l'église ayant changé,
l'intérêt de celle-ci se porte ailleurs ; le centre de gravité de

la théologie s'est déplacé. L'église primitive a été fort
préoccupée du retour du Seigneur et de la résurrection des

corps. Plus tard, les questions christologiques ont tout
absorbé. A l'époque de la Béformation c'est la doctrine de la
justification qui a primé tout autre dogme. De nos jours
celui de la prédestination est singulièrement mis de côté, etc.

A telle époque le dogme en général est bien en vue, en

saillie, avec ses arêtes nettement marquées ; il semble être
à la base de l'édifice religieux ; il en porte le poids, tandis
qu'à d'autres époques les dogmes semblent plutôt tacitement
admis, tolérés presque; comme le dit M. Aloys Berthoud1,
« les anciennes formules ne portent plus les âmes, mais sont
portées par elles avec effort. » L'accent se trouve alors mis
non sur la doctrine chrétienne, mais sur la vie. C'est ce qui
caractérise dans une large mesure le point de vue de Vinet
par exemple, et, l'on peut ajouter aussi, des représentants de

cette théologie évangélique moderne dont il a été l'initiateur.

« On peut lire tous les écrits de Vinet, dit M. Gabriel
Monod2, sans arriver à connaître avec certitude ce qu'il pensait

sur les points essentiels de la doctrine chrétienne....
Il acceptait en bloc les expressions traditionnelles de la
dogmatique protestante, mais en évitant d'en presser le sens,
en s'attachant surtout au côté moral des doctrines, en les

laissant, au point de vue intellectuel, enveloppées d'un vague
mystère Un peu par suite des nécessités d'une vie
souffrante et surchargée, un peu par suite d'un certain sentiment

de timidité intellectuelle, il est resté dans l'indécision,

non sur le fond même des croyances, mais sur leur
forme. »

1 Le calvinisme de l'avenir. Genève, 1890.
2 Revue chrétienne, 1891, p. 92, 'Xi.



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 37

C'est là ce qui explique par exemple qu'ayant osé avancer
dans la Revue de théologie (mai 1892), sur la foi de M. Frédéric
Frossard qui avait bien connu Vinet, que celui-ci rejetait au
fond la doctrine traditionnelle de l'inspiration (p. 233, 234),
M. Georges Godet nous a combattu dans la même revue (mars
1893) en citant des déclarations formelles de Vinet sur
l'inspiration, notamment ce qu'il dit dans son Homilétique (p. 50)
de «l'Esprit qui a dicté les Saintes Ecritures» et dans une
lettre (du 31 août 1837) à M. Lutteroth de « livres écrits sous
la surveillance et la direction toute spéciale et ininterrompue
de l'Esprit de Dieu. » On peut en effet, par des citations,
montrer Vinet, comme l'a fait M. Frédéric Chavannes1, attaché

toute sa vie à l'ancienne orthodoxie, mais il ne faut pas
oublier qu'il y a en Vinet deux hommes, celui du Béveil et
de la théologie orthodoxe, que le Réveil avait adoptée en
bloc et sans contrôle, et le moraliste dont le mysticisme
spiritualiste devait faire éclater un jour ou l'autre les formules
traditionnelles ; c'est ce que nous constatons, chez les
disciples et continuateurs tout au moins, si ce n'est toujours
d'une manière expresse chez le maître lui même, qui mourut
jeune et avant que la fermentation un peu inquiète et parfois

timorée de sa pensée eût pu donner son dernier mot.
En dépit des citations alléguées par M. Georges Godet, je

n'en persiste pas moins à croire que Vinet s'avançait, à pas
plus ou moins lents peut-être, un peu craintifs et hésitants,
sur la route qui aboutit de nos jours au rejet de la doctrine
traditionnelle de l'inspiration des Ecritures. U lui poussait
des ailes qui devaient tôt ou tard lui faire abandonner le nid
desséché de l'orthodoxie, ou, comme le dit dans une belle
image M. Pétavel-Ollif, « sa dogmatique était en train de

lever l'ancre, la pensée travaillait au cabestan, mais le navire
n'était point encore sorti du port traditionnel. » On peut s'attacher

soit au fait qu'il était encore dans le port, où il se

sentait mal à l'aise, soit à celui, non moins certain, qu'il
aspirait à en sortir. Je me bornerai à l'appui de cette der-

1 Alexandre Vinet, considéré comme apologiste et moraliste chrétien, 1883.



38 HENRI CHAVANNES

nière affirmation à rappeler qu'en 1838 déjà il disait avoir
« sur plusieurs points plus ou moins graves, notamment sur
l'inspiration des Ecritures, des vues très hétérodoxes, qui, je
dois le dire, ajoutait-il, le sont devenues toujours plus à

mesure que j'ai étudié l'Ecriture avec plus d'indépendance, de

dépréoccupation et de candeur1. »

Cette doctrine de l'inspiration a joué pendant un temps
un rôle immeuse; elle a même été appelée «le dogme des

dogmes » par ceux qui estimaient qu'une fois admis, il
emportait forcément tous les autres. Nous lisons encore ces

paroles dans un livre paru en 1883, l'Histoire de la
doctrine de l'inspiration des saintes Ecritures dans les pays de

langue française de la Réforme à nos jours, de M. Edouard
Rabaud, ouvrage couronné par la vénérable compagnie des

pasteurs de Genève : « Fondement de l'autorité de la Bible,
la doctrine de l'inspiration est par suite à la base de toutes
les croyances et de tous les dogmes ecclésiastiques. »

Ce point de vue est partagé par des hommes de tendances
assurément fort différentes. M. Bodolphe Dupraz écrivait :

c< Là où la confiance en l'inspiration de la Bible est ébranlée,
tout le reste s'ébranle aussi à la suite. Comment croire
encore au Sauveur, quand on ne croit plus à la divine autorité
des Ecritures, qui seules rendent témoignage de lui2? » Ce

en quoi le pasteur de Lausanne se trouve bien d'accord avec
M. Athanase Coquerel qui disait : « Nier l'inspiration c'est
sortir du christianisme3. » N'est-il pas curieux qu'on puisse
être fondé à mettre dans le même sac MM. Coquerel et Dupraz?
Encore une citation concordante : « De la question de l'inspi-

1 Je ne crois pas forcer la note et outrer la pensée de Vinet, car, comme le dit
Charles Secrétan, « pour entendre un écrivain aussi réservé dans ces matières,

il ne faut jamais atténuer, mais presser toujours la portée de ses expressions. »

Il fait cette remarque à propos de ce que dit Vinet, que « toutes choses dans le
christianisme sont à la fois parfaitement divines et parfaitement humaines... et non
humaines quoique divines ; mais humaines parce qu'elles sont divines et

réciproquement. » Théologie et Religion, Lausanne 1883, p. 40 et 41.
2 Journal religieux, 18 mai 1889.
3 L'orthodoxie moderne, p. 87.



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 39

ration dépend l'existence même du christianisme. En dehors
du dogme théopneustique point d'autorité pour la religion,
point d'appui pour l'homme.... La doctrine de l'inspiration
plénière est la forteresse assurée du chrétien. » Ces paroles,
écrites au moment où parut la Théopneustie de M. Gaussen,
sont d'Edmond Scherer. (Revue de théologie et de philosophie.
novembre 1891, p. 534.)

Il est certain que cette place centrale et si importante la
doctrine de l'inspiration ne l'occupe plus de nos jours dans

la préoccupation des théologiens. Qu'on s'en félicite ou qu'on
le déplore amèrement, le fait est qu'on ne s'en occupe plus
guère. Aussi ne serais-je pas surpris qu'en voyant ramener
cette vieille question de l'inspiration, — qui a fait, à mon
sens, beaucoup plus de bruit que de bien, — tel de mes
auditeurs ne se soit dit : « Voilà un travail d'une actualité peu
brûlante ; les controverses sur ce sujet sont terminées,
l'intérêt s'est porté ailleurs, sur l'autorité, son caractère et ses

limites, sur ce qu'est la révélation, en quoi elle consiste, puis
sur des questions moins formelles et plus fondamentales, sur
le surnaturel, sur la christologie, par exemple.» Je reconnais
bien tout cela, mais n'en crois pas moins que la question de

l'inspiration, pour n'être plus au premier rang, est encore
loin d'être partout absolument liquidée. Le dernier synode de

l'Eglise libre vaudoise a voté la revision de sa constitution,
laquelle contient la mention de l'inspiration des Ecritures.
Force sera bien, dans ce milieu-là tout au moins, de s'occuper

de la qestion.

II

De nos jours chacun se récuse de partager les vues de

M. Gaussen, qu'on traite de fort exagérées et d'insoutenables.
¦Quant à moi, pour les taxer d'insoutenables, je ne les considère

nullement comme une exagération, une boursoufflure,
une dégénérescence de la doctrine de l'inspiration, mais

comme sa conséquence logique, nécessaire et inévitable; aussi

ne me paraît-il pas suffire de jeter par-dessus bord la théorie

claire et nette de la théopneustie absolue ; il faut aller plus



40 HENRI CHAVANNES

loin, et rejeter carrément la doctrine de l'inspiration spéciale
ou spécifique des Ecritures, laquelle, —produit, du reste, du
besoin de constituer une autorité extérieure, — doit
naturellement tomber, si l'on ne statue plus pour autorité normative

en religion que celle de la conscience et de Jésus-Christ.
Quand on demande à nombre de ceux qui repoussent la

théopneustie stricte, mais n'en maintiennent pas moins la
doctrine de l'inspiration, comment ils entendent celle-ci, on
est frappé de l'incertitude, de l'indécision des réponses : on
déclarera que c'est une inspiration religieuse et morale, qui
ne fait règle que pour ce qui concerne la foi, mais on ne sait
trop vous dire ce qui concerne ou non la foi, quelles sont les

limites de ce domaine religieux qui est celui de l'inspiration,
ni si cette inspiration a pour conséquence nécessaire l'infaillibilité

religieuse et morale. On hésite sur la question de
savoir qui sont les porteurs de cette inspiration, les livres ou
les hommes, et, si ce sont les hommes, soit les prophètes et
les apôtres, à quoi l'on peut reconnaître un prophète et un
apôtre. On tiendra pour inspirés des livres d'auteurs inconnus,

ce qui revient à déclarer inspirés les livres du canon ;

et l'on ne saura pas vous dire si tous les livres dits canoniques

sont par là-même des livres inspirés, ni pourquoi l'on
attribue l'inspiration au canon palestinien plutôt qu'à
l'alexandrin des LXX, dont se servaient fréquemment les

apôtres. On hésite parfois sur le compte de tel hagiographe
et l'on est fort embarrassé par les apocryphes. Bref, on est
dans un vague très grand ; et comme on prend le terme
d'inspiration dans des sens divers, on a quelque peine à

s'entendre. Il arrive si souvent, en effet, qu'on parle de choses

différentes tout en employant les mêmes mots ; il n'est donc

pas étonnant que, n'étant pas placés sur le même terrain, on

ne puisse se rencontrer. N'est-ce pas La Bochefoucault qui a

dit : « Quand on ne s'entend pas, c'est toujours faute de

s'entendre »

Piecherchons donc tout d'abord ce que, dans le langage
religieux et théologique, on appelle l'inspiration des saintes

Ecritures.



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 41

Pour ne pas remonter trop haut et nous borner à nos pays
romands, citons d'abord François Turrettini (1623-1687),
Theol. elencht., 1.1, loc. II, 9 ss., qui s'exprime ainsi : « Quas-

ritur an, in scribendo, ita acti et inspirati fuerint a Spiritu
Sancto, et quoad res ipsas, et quoad verba, ut ab omni errore
immunes fuerint : adversarii negant; nos affirmamus. » Puis
J.-F. Ostervald, qui dit (dans son Compendium theologise

christians, Bale, 1739) : « Deus Spiritu suo authores sacros
ita dirigebat et afficiebat, ut nihil ipsis excideret quod non
esset verum. » Esaïe Gasc, dans son Cours de théologie
dogmatique, 1811, donne pareillement le nom d'inspiration à

« cette direction de l'Esprit-Saint en vertu de laquelle un
homme est mis à l'abri de l'erreur. » Adolphe Monod dit dans

sa Lucile ou la lecture de la Bible (1840) : « L'inspiration a

pour objet de faire d'un homme le dépositaire infaillible de

la révélation divine. » M. Chenevière se bornait à dire que
les apôtres « ont été préservés de toute erreur essentielle. »

Mais Gaussen, autrement plus catégorique, dit que l'inspiration

est « cette puissance mystérieuse qu'exerça jadis l'Esprit
divin sur les auteurs des saintes Ecritures pour les guider
jusque dans l'emploi des mots dont ils font usage et pour les

préserver de toute erreur et omission. » Ici encore il est

toujours d'accord avec Edmond Scherer, qui s'exprime ainsi
dans les Prolégomènes de sa Dogmatique de l'Eglise réformée,

parus en 1843 (p. 33) : « L'inspiration ou théopneustie doit se

définir une action spéciale du Saint-Esprit sur les écrivains
sacrés, en vertu de laquelle l'enseignement de la révélation
chrétienne se trouve fixé dans leurs écrits d'une manière
parfaitement adéquate. »

On pourrait citer maint autre défenseur encore de l'inspiration

des Ecritures, dont les paroles reviennent toutes à dire
que c'est une action spéciale, inexplicable, mystérieuse,
surnaturelle, miraculeuse, exercée par l'Esprit de Dieu dans le
but de fixer par écrit la révélation de Dieu d'une manière
exacte. De ces définitions ressort donc avec évidence ce même

trait, ce caractère commun à toutes, de mettre les écrits
inspirés à l'abri de l'erreur. Aussi crois-je être fidèle et à la



42 HENRI CHAVANNES

langue et à l'histoire en disant que c'est l'infaillibilité qui
distingue l'inspiration au sens traditionnel du mot.

Si quelqu'un me disait : « Pour moi, j'admets l'inspiration
des Ecritures, mais non leur infaillibilité, » je me permettrais
de lui demander de bien vouloir me définir ce qu'il entend
alors par l'inspiration. Peut-être le ferait-il comme l'Astié
de la première manière, si l'on peut s'exprimer ainsi, dans

sa brochure : M. Scherer, ses disciples et ses adversaires, où il
dit (p. 101) : « L'inspiration est le secours que Dieu a accordé

par son Saint-Esprit à quelques-uns des premiers chrétiens
et surtout aux apôtres, afin qu'ils pussent être, non pas
seulement des témoins ordinaires des faits historiques, mais les

organes de la Bévélation, capables de l'annoncer et de la fixer
dans sa pureté primitive avec toute l'exactitude, la perfection
et l'infaillibilité qu'on est en droit de supposer chez des

hommes qui, en ayant une abondante mesure de l'Esprit de

Dieu, ne sont pas d'une manière absolue au-dessus de toutes
les imperfections inhérentes à la nature humaine, ni entièrement

à l'abri des erreurs qui peuvent en résulter. » J'avoue

qu'il m'est bien difficile de saisir, dans la lourde accumulation

de ces termes, ce qu'il faut entendre par « la perfection
qu'on est en droit de supposer chez des hommes qui ne sont

pas au-dessus de toutes les imperfections humaines, » par
l'infaillibilité d'hommes qui ne sont pas entièrement à l'abri
des erreurs qui peuvent résulter de ces imperfections C'est

reprendre à mesure d'une main ce qu'on donne de l'autre.
On veut avoir la révélation dans sa pureté primitive, mais

ses organes, en définitive, sont imparfaits et sont faillibles.
La belle garantie, alors, d'exactitude parfaite dans les

documents, de certitude par conséquent, de sécurité chez les
lecteurs En matière d'infaillibilité être «ni l'un ni l'autre»
n'est pas de mise. Quand on veut bénéficier à la fois de deux

positions incompatibles, on élève un édifice qui ne tient pas
debout. Je présume que l'Astié des dernières années, tel que
nous l'avons connu, n'eût pas fait difficulté de reconnaître
qu'on est infaillible ou bien qu'on ne l'est pas.



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 43

III

Laissant de côté les théories un peu démodées de l'ancien
tiers-parti théologique, de MM. Jalaguier1 et de Pressensé2,

par exemple, nous en venons au point de vue exposé dans la
préface de la Bible annotée de Neuchâtel (1886), qui a quelque

prétention à formuler la doctrine de l'inspiration. Malgré
les différences qui existent entre les écrits bibliques, « il
faut, dit-elle, se garder de méconnaître la ligne de démarcation

très distincte qui les sépare, dans leur ensemble, des

autres ouvrages juifs ou chrétiens. »

Que leur ensemble se distingue des autres ouvrages juifs
ou chrétiens, d'accord, mais que la ligne de démarcation qui
les en sépare soit «très distincte», alors non, c'est ce que
nous ne pouvons accorder. Il ne faut pas tomber dans des

généralisations qui dépassent le vrai, et quant à moi j'avouerai
qu'il est tel morceau de littérature religieuse, censée non
inspirée de Dieu, que je mets en fait d'instruction, de

correction, d'exhortation selon la justice positivement au-dessus
de cette épître de Jude, par exemple, que M. Merle tenait
pour « admirable », mais qu'un professeur de théologie très
évangélique et respectueux du reste de l'Ecriture sainte, me
disait être un véritable charabia.

« L'inspiration d'un Augustin, d'un Luther, d'un Vinet, dit
M. Bianquis3, peut être égale ou supérieure à celle d'un
saint Marc rédigeant les souvenirs de l'apôtre Pierre ou d'un
saint Luc, mettant en ordre les récits évangéliques qu'il a

soigneusement recueillis de divers côtés. » Et du reste ajou-

1 L'inspiration du Nouveau Testament, Paris, 1851. — M. Jalaguier entend

par inspiration l'acte mystérieux du Saint-Esprit qui dirigea les prophètes et les

apôtres dans l'accomplissement de leur œuvre ; ce sont donc les hommes, non les

écrits qui sont inspirés ; ceux-ci ne le sont qn'autant qu'ils exposent la vérité

religieuse et morale. « Tout enseignement qui nous vient des apôtres doit être reçu

comme venant de Dieu même. » Les preuves du charisme apostolique de l'inspira-
'ion sont les miracles et la prophétie dans l'Eglise primitive.

-i Supplément théologique de novembre 1862 de la Revue chrétienne.
3 Quelques vues sur l'inspiration des saintes Ecritures, Montauban, 1883,

p. 31.



44 HENRI CHAVANNES

terons-nous, les hésitations, fluctuations, incertitudes et
modifications, en suite desquelles s'est formé le canon biblique,
et les controverses, récentes encore, touchant les Apocryphes,
autorisent-elles à parler d'une ligne de démarcation très
distincte qui sépare de tous autres livres ceux du canon Il est

vrai que les mots « dans leur ensemble» paraissent avoir eu

pour but de corriger, d'adoucir ce que ceux de « démarcation

très distincte » avaient de trop rigoureux et d'inexact ;

cela n'est peut-être pas très correct, ni de pensée, ni
d'expression, mais passons. Je continue la citation de la Bible
annotée : « Sans vouloir présenter ici une théorie du fait de

l'inspiration, nous essayerons cependant de donner une idée
des caractères distinctifs qui font des écrits bibliques un tout
à part, marqué d'un sceau divin spécial :

» 1° Les écrits bibliques émanent certainement en général
de l'époque où s'est préparé, ainsi que de celle où s'est

accompli, le salut divin, par conséquent des deux époques
où ont eu lieu les révélations préparatoires et les révélations
définitives. »

En général, dit notre auteur, restriction qu'il confirme en
reconnaissant « qu'on peut discuter sur l'origine de tel ou
tel d'entre les livres bibliques, et se demander si sa composition

appartient réellement à l'époque des prophètes ou à

celle des apôtres. Mais, quant à l'ensemble, ajoute-t-il (p. 20),
la question n'est pas douteuse. » Il est fâcheux que ce qui
est dit de Vensemble et en général ne se puisse aussi toujours
dire du détail et du particulier. Quand il s'agit d'indiquer
un caractère qui distingue une collection de livres, qui en
fait « un tout à part, marqué d'un sceau divin spécial, » il ne
faudrait pas qu'il y en eût qui ne répondissent pas à ce

caractère et échappassent à ce sceau. Il y a dans cette préface
un manque caractérisé de rigueur logique, de netteté, de

précision dans la pensée et de conséquence. Ainsi encore
nous y lisons que « dans les portions historiques de la Bible
la révélation porte plutôt sur le point de vue auquel les faits
nous sont présentés. Car l'Esprit saint, en général, ne révèle

pas l'histoire, mais il en dévoile le sens, et il donne à



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 45

l'écrivain de la contempler et de la reproduire sous son vrai
jour» (p. 18).

« A ce premier caractère, continue notre auteur, à ce
premier caractère des documents bibliques, leur origine dans

la période même des révélations divines, s'en rattache
étroitement un second, leur inspiration. » Il la définit « la vibration

spirituelle de l'esprit de l'homme au souffle de l'Esprit
divin. » « Elle se fait sentir, ajoute-t-il, avec le plus d'intensité

chez l'organe immédiat de la révélation, mais elle se

propage, à un moindre degré de forces, chez tous ceux qui
reçoivent de sa bouche connaissance de la pensée divine, de

sorte que le milieu tout entier où a lieu l'acte révélateur
participe en quelque mesure à l'état d'élévation spirituelle dû à

cette communication d'en haut. » Cette inspiration qui en

quelque mesure se communique aux auditeurs des premiers
organes de la révélation ne nous apprend pas grand'chose
sur l'inspiration des livres saints. Mais voici qui s'annonce
mieux à cet égard. « Le fait de l'inspiration, continue notre
préface, se reconnaît à deux traits qui sont très sensibles
dans nos écrits bibliques et qui les distinguent de tout autre
livre. » — Ah I cette fois nous allons avoir les critères de

l'inspiration des Ecritures. — « L'un est de nature positive,
c'est l'intérêt absorbant de la gloire de Dieu. » Et là dessus

viennent des développements intéressants et justes, si on les

applique à la plupart des écrits bibliques ; malheureusement
ils ne le sont plus, si l'on prétend les appliquer à tous. Un
seul exemple, peut-on réellement dire que le livre de Ruth
ait pour intérêt absorbant la gloire de Dieu Si cette
charmante idylle glorifie quelqu'un, c'est bien plutôt un homme,
le roi David, en la personne de ses bisaïeuls, les héros du
livre. Ce premier caractère de l'inspiration n'est donc pas
« très sensible » dans le livre de Ruth. Le second n'est au
fond que le côté négatif du premier, à savoir « l'anéantissement,

du moins momentané, chez l'instrument choisi de

Dieu de la recherche du moi.» «C'est là précisément,
poursuit notre préface, le caractère qui nous frappe en lisant
les pages mêmes les plus prosaïques de l'Ecriture sainte.



46 HENRI CHAVANNES

Tout est pour Dieu, rien pour l'homme. »... « Dieu est le
seul être que le document biblique glorifie. » « Ce trait
incomparable des écrits sacrés ressort d'une manière plus
frappante encore, quand nous comparons les écrits bibliques
avec les livres juifs qui ont paru durant la période qui a

séparé le dernier des prophètes de la venue de Jésus-Christ.
Qu'on ouvre, par exemple, les livres des Macchabées, et l'on
n'en aura pas lu quelques pages que l'on verra se dresser
devant soi, avec toute sa satisfaction de lui-même, cet esprit
national juif que dans les livres de l'Ancien Testament l'Esprit

de Dieu avait constamment tenu en bride. »

Je ne saurais décidément partager cet avis, voyant souvent
Dieu exalté dans les Apocryphes, dans Judith, dans Tobie,
dans les Macchabées, et trouvant « l'amour-propre personnel,
l'esprit de parti, la gloriole nationale (p. 21) et des préoccupations

intéressées ou personnelles » (p. 21) dans plus d'un
des écrits canoniques de l'Ancien Testament. Il n'y a qu'à
citer à cet égard le livre d'Esther, dont certes on ne peut
dire que Dieu soit le seul être que le document glorifie,
puisque sa pensée même en est absente. L'auteur que nous
citons l'a si bien senti qu'il concède dans une note que ce

livre « se place sous ce rapport à l'extrême limite de l'Ancien
Testament. Toutefois, ajoute-t-il, la gloriole israélite y est

encore contenue par le souffle général des Ecritures. » Cela,
c'est décidément de la phrase, et une phrase dont la pensée,

— n'en déplaise au savant et ingénieux auteur de notre
préface, — est en absolue contradiction avec les faits. 11 n'est

pas vrai que dans le livre d'Esther la gloriole israélite soit
contenue par la pensée de Dieu, ou, comme s'exprime notre
auteur, par le souftle général des Ecritures ; elle n'est
contenue par rien du tout Et, d'une façon générale, peut-on
réellement affirmer que chez les écrivains des livres canoniques

de l'Ancien Testament « toute recherche vaniteuse du
moi, toute préoccupation intéressée, nationale ou personnelle»

(p. 23) soit bannie? Or comme cette recherche de la

gloire de Dieu est, de fait, le seul trait indiqué par notre
auteur pour reconnaître l'inspiration des écrits bibliques, la



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 47

théorie de l'inspiration de tous ces livres se trouve singulièrement

ébranlée, le critère indiqué ne s'appliquant pas à

tous ces livres et d'autre part s'appliquant à bien d'autres
qui ne font point partie du Canon ; car enfin il faut reconnaître

que, grâce à l'Esprit de Dieu qui agit toujours et ne
s'est pas épuisé aux époques prophétique et apostolique, il y
a bien d'autres livres qui recherchent la gloire de Dieu. Tout
livre qui juge l'histoire au point de vue de Dieu, qui lui
rend gloire, devrait-il être tenu pour inspiré A ce compte-là
le seraient le Discours sur l'histoire universelle de Bossuet,
ainsi que les manuels d'histoire, écrits « au point de vue
chrétien, » de nos compatriotes Samuel Descombaz et Adam
Vulliet!

On nous a annoncé vouloir «donner une idée des caractères

distinctifs qui font des écrits bibliques un tout à part,
marqué d'un sceau divin spécial. » Ces caractères sont, nous
l'avons vu, l'origine de ces livres dans la période même des

révélations faites aux prophètes et aux apôtres, et leur
inspiration, laquelle se reconnaît en ce qu'ils glorifient Dieu au
détriment de l'homme. Et c'est là tout! Ce résultat, quelque
peu maigre, n'est au fond pas très étonnant. C'est

entreprendre en effet plus qu'on ne peut tenir que de vouloir
indiquer des caractères des écrits bibliques qui les séparent
d'une façon « très distincte » des autres livres, que de vouloir
trouver sur chacun d'eux la « marque d'un sceau divin
spécial, » le cachet de l'inspiration. On se voit alors entraîné à

des généralisations qui violentent les faits, à des théories

qui, semblables à ces morceaux de caoutchouc qu'on étire
à grand'peine pour recouvrir momentanément une surface

qui de fait les dépasse, laissent habituellement à découvert
une partie de la matière du raisonnement.

La Bible annotée estimant donc que l'inspiration des
Ecritures consiste essentiellement en ce qu'elles recherchent
exclusivement la gloire de Dieu, on voit qu'elle ne vise plus
leur infaillibilité, comme la plupart des défenseurs de

l'inspiration.

Complétons ce que cet ouvrage expose du sujet qui nous



48 HENRI CHAVANNES

occupe par ce qu'en dit M. Frédépjc Godet, dans ses articles
du Chrétien évangélique de 1891. Il n'y fonde nullement,
comme l'ancienne orthodoxie, l'autorité des écrits apostoliques

sur leur inspiration, témoin ces paroles (p. 205) : « Pour

que nous eussions part au témoignage apostolique avec la
certitude de posséder intact ce trésor, il n'y avait dans l'ordre
naturel des choses qu'un moyen : c'est qu'il fût mis par écrit,
soit par les apôtres eux-mêmes, soit par quelques-uns de

ceux qui le recueillaient de leur bouche, pendant qu'il
possédait encore toute sa fraîcheur native et toute sa simplicité
première. Et c'est bien ainsi que nous le trouvons dans nos

évangiles canoniques. » On le voit, M. Godet n'en appelle qu'à
l'ordre naturel des choses, nullement à cette intervention
surnaturelle, à ce secours divin prêté aux écrivains sacrés qu'on
appelle l'inspiration. Et ce qui confirme notre affirmation
qu'il a bien rejeté l'inspiration au sens ancien, c'est ce qu'il
dit des confusions qu'ont pu faire les écrivains sacrés entre
leurs propres pensées et les déclarations du Seigneur,
lesquelles « peuvent avoir été prises dans un sens plus restreint
que celui qu'il leur donnait » (p. 158) ; et de Jésus lui-même
M. Godet admet que « ce qu'il avait appris des hommes quant
aux choses terrestres, et pour autant que cela n'était pas en

rapport avec son œuvre de salut, n'a pu être en dehors de la
faillibilité humaine,... qu'il serait imprudent de vouloir nier
chez lui toute possibilité d'erreur en de pareils sujets »

(p. 159). On voit que nous sommes loin de l'ancienne
inspiration qui prétendait nous garantir l'infaillibilité de toutes
les paroles du Seigneur, leurs termes propres et leur vrai
sens. Et quant à une inspiration attribuée aux seuls livres
de l'Ecriture, M. Godet la rejette bien catégoriquement dans
les paroles suivantes : « L'inspiration est le caractère de

l'Eglise entière comme corps de Christ, et de tous ses membres

vivants, depuis les apôtres jusqu'au dernier des fidèles.
La révélation, la révélation première et proprement dite, est
le privilège des fondateurs ; l'inspiration à l'un ou l'autre de

ces divers degrés est celui de tous les membres. »

M. Godet parle d'une révélation première et proprement



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE l'INSPIRATION DES ÉCRITURES 49

dite, ce qui en suppose une seconde, laquelle est l'inspiration.

A cela je n'objecte rien, une fois que, comme il le
déclare expressément, il en fait le caractère de l'Eglise entière.
Ce n'est pas ainsi, pour le dire en passant, que l'entendait
M. le professeur F. Bonifas, qui dit, dans son Histoire des dogmes
de l'Eglise chrétienne (I, p. 211) : « L'inspiration de la Bible
¦constitue une seconde révélation, complément indispensable
de la première. » Une fois qu'on se place sur ce terrain,
j'avoue que je ne comprends pas pourquoi il n'en faut pas

une troisième, pour les traducteurs des livres saints, et une

quatrième, qui nous garantirait la juste interprétation de

l'Ecriture. Et c'est bien, du reste, ce que fait l'Eglise catholique,

en se posant comme infaillible.

IV

Après avoir considéré la façon dont la doctrine de l'inspiration

était naguère professée à Neuchâtel, voyons comment
elle l'est à Genève.

M. le professeur Aloys Berthoud a traité la question il y
a quelques années (le 27 juin 1889) dans l'Assemblée générale

de la Société évangélique. Il dit se rattacher à Calvin,
dont il fait quelques citations, et à Samuel Chappuis, au

point de vue duquel, « si sage et si pondéré, » comme il
s'exprime, il regrette qu'on ne soit pas resté. Tandis que la théorie

littérale n'attribue l'inspiration qu'aux écrits du canon,
M. Chappuis soutient que la prédication des apôtres n'était
pas moins inspirée que leur correspondance, le secours d'en
haut leur ayant été promis pour l'ensemble de leur œuvre.
•C'est ce que défend aussi M. Jean Bianquis, dans sa brochure
intitulée : Quelques vues sur l'inspiration des saintes Ecritures

(Montauban, 1883) : « Elle appartient, dit-il (p. 24), non
pas aux écrits, mais aux écrivains. Pour les théopneustes,
«'est le contraire qui est vrai : l'inspiration n'appartient
qu'aux écrits. Saint Paul, prêchant à Athènes, n'était pas
inspiré au sens théopneustique ; mais saint Luc, rapportant son
discours, l'était, en sorte qu'il y a plus d'inspiration divine

THÉOl,. ET PHIL. 1903 4



50 HENRI CHAVANNES

dans ce discours refroidi, couché sur le papier, tel que nous
pouvons le lire aujourd'hui, qu'il n'y en avait dans les
paroles vivantes de l'apôtre telles qu'elles parvenaient, en plein
aréopage, aux oreilles de ses auditeurs. »

Comme l'ancien professeur de Lausanne, M. Berthoud
n'affirme la divine inspiration que du contenu religieux de

l'Ecriture ; il admet que la Bible n'est pas infaillible, mais
surtout qu'il faut considérer comme tel le témoignage doctrinal

des apôtres (p. 85 du Compte-rendu). Il reconnaît que
« ce n'est pas l'inspiration plénière qui vous démontre d'abord
et vous garantit le divin contenu de l'Evangile, » qu'elle
« n'ajoute rien à notre certitude expérimentale, » que « sans
le testimonium Spiritus Sancti arcanum,... votre foi à l'Ecriture

n'existerait pas; ou, dit-il, à supposer qu'elle existât,
elle ne serait qu'une croyance intellectuelle basée sur la
tradition, comme dans l'Eglise romaine. » (P. 87.)

La conclusion logique de pareilles prémisses paraîtrait
devoir être que l'inspiration plénière est une erreur, tout au
moins une superfétation théologique parfaitement inutile,
que son rejet ne compromet nullement la vie et l'avenir de

l'Eglise, lesquels ont un fondement autrement plus solide, et

qu'il faut s'efforcer de faire comprendre au peuple chrétien

qu'il n'est aucune théorie sur l'inspiration qui puisse garantir
la vérité et donner à l'âme la sécurité. Mais non, l'honorable

professeur de l'Oratoire conclut différemment, car, tout
en avouant ne pas croire lui-même à l'inspiration littérale, il
la recommande plutôt, parce qu' « avec elle au moins tout est

conservé, tout demeure intact, le divin contenu n'est pas
dilapidé» (p. 88). Nous avouons avoir quelque peine à concilier
ces affirmations avec celles que nous avons rapportées tout à

l'heure sur l'inutilité de cette « induction purement hypothétique,

» comme il appelle l'inspiration plénière (p. 87) ; quelque

peine à comprendre que, quand on ne fait pour son

propre compte (p. 84) qu'un fort mince cas de cette théorie,
on ne craigne pas de voir les laïques de l'Eglise la conserver.

Pourquoi vouloir faire passer les autres par un autre
chemin que soi-même, que celui qu'on reconnaît être le bon?'



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 51

C'est le même point de vue assez surprenant qu'a exposé
M. le professeur Gretillat, dans le Chrétien évangélique
d'octobre 1889. Après avoir combattu les idées de M.
Faucher, un revenant de l'inspiration littérale, il ajoute tout à

coup : Maxima débetur laico reverentia, paroles qui pourraient
signifier qu'il ne faut pas tout dire aux laïques, qu'il faut
respecter leurs préjugés, que l'ésotérisme ou certaines
restrictions mentales sont légitimes, ce contre quoi il y aurait
bien lieu de protester ; aussi aimons-nous à penser que tout
ce que le regretté professeur de Neuchâtel a voulu dire c'est

que l'ignorance mérite des égards, qu'en théologie, comme
en toute science, il y a des incompétents, qu'il ne faut pas
briser les vitres, scandaliser les faibles, parler mal à

propos. Mais il ajoute ces paroles qui ne peuvent avoir qu'un
sens : « J'en suis même venu à me demander s'il est vraiment
aussi utile et nécessaire qu'on le croit de combattre la foi à

l'inspiration plénière chez ceux qui la possèdent, » paroles
qu'il accentue encore dans la Semaine religieuse (23 novembre
1889) en disant: «Je suis porté à croire que la majorité du
peuple de nos Eglises et des lecteurs de cette presse populaire

restent attachés sans contestation, et sans aucun péril
pour leur foi, à la doctrine de l'inspiration plénière des

Ecritures. »

De deux choses l'une : cette doctrine est vraie ou elle est

fausse, fondée sur les faits de la révélation ou bien pure
supposition erronée des théologiens, « fiction scientifique provenant

de préoccupations dogmatiques1, » comme dit Rothe ;

par conséquent, il faut la soutenir carrément, la défendre de

toutes ses forces, comme le comte de Gasparin, L. Burnier
et, plus récemment encore, M. Faucher, ou bien la combattre
non moins franchement ; je ne crois à l'innocuité d'aucune

erreur, et ne puis comprendre que, rejetant soi-même une
doctrine, on dise au peuple de l'Eglise : « Croyez-y seulement,
quant à vous. »

Le professeur de dogmatique de l'Oratoire prétend qu'avec

1 Revue de théologie et de philosophie, 1871, p. 629.



52 HEN Iti CHAVANNES

l'inspiration plénière tout est conservé. C'est là, je crois, une
illusion : ce qui est conservé, hélasl ce sont les conséquences
fâcheuses d'une doctrine qui a certainement contribué à faire
de nombreux incrédules. Par ses déclarations peu concordantes

M. Berthoud paraît chercher à suivre une voie moyenne.
Qu'on soit sage et pondéré, c'est très bien; qu'on ne se jette
pas dans les extrêmes, parfaitement ; qu'on cherche à combiner

en un tout harmonique les éléments de vérité que peuvent

contenir et la droite et la gauche, c'est fort louable,
assurément; mais encore faut-il que ces éléments divers se

combinent, que les morceaux se tiennent, forment un tout,
qu'un principe supérieur et commun les relie ; or, ils me

paraissent disparates chez M. Berthoud, être rapprochés d'une
façon factice, être simplement accolés les uns aux autres.

L'espèce d'indifférence à l'endroit de la théorie de

l'inspiration qu'après M. L. Bonnet dans ses deux lettres à

M. Scherer, intitulées La parole et la foi (1851, p. 15),
professe M. Berthoud, a lieu de surprendre un peu. N'y a-t-il
qu'une simple nuance entre une théorie qui admet une
inspiration directe, spéciale, exclusive des écrits bibliques, résultat

d'une intervention de Dieu momentanée, surnaturelle,
et celle qui ne conçoit l'inspiration que comme une
conséquence naturelle chez les auteurs de l'habitation de l'Esprit,
de l'illumination permanente dont elle les éclaire, autrement
dit de leur sanctification Les conséquences de ces deux

points de vue me paraissent fort différentes aussi ; pour l'inspiration

plénière c'est l'infaillibilité de la Bible, laquelle ne peut
assurément se conclure d'une inspiration, simple manifestation

naturelle de la sanctification, laquelle n'est jamais
parfaite. Comment ne pas reconnaître là deux conceptions bien
distinctes et bien tranchées, entre lesquelles il faut
nécessairement choisir pour être logique; il ne suffit pas d'adoucir
les angles de l'inspiration stricte, ou d'en faire passer les

couleurs les plus vives et les plus criardes au soleil de la
critique moderne et d'une loyale étude de l'Ecriture: il faut
abandonner l'étoffe aussi.

C'est ce que ne paraî t pas non plus admettre M. Georges Godet



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 53

dans le travail qu'il a lu à Florence le 8 avril 1891 sur Christ,
fondement de l'autorité de l'Ecriture, où il s'exprime ainsi :

« Je ne me propose pas de défendre telle ou telle conception
de l'inspiration, ni d'engager personne à modifier ou à

abandonner son point de vue particulier pour en accepter un
autre. » Cette sorte de scepticisme à l'endroit des théories
de l'inspiration m'étonne. Pourquoi donc M. Godet ne nous
engagerait-il pas à abandonner notre point de vue s'il le
croit erroné? Et s'il estime fausse la conception théopneus-
tique du dix-septième siècle, renouvelée au dix-neuvième,
pourquoi donc ne pas la combattre

Mais revenons au point de vue de Samuel Chappuis, dont
se réclame M. Berthoud; il ne maintenait l'inspiration que

pour le contenu religieux de l'Ecriture, pour la Parole de

Dieu qui y est contenue, pour la révélation. Cette conception,
qui était déjà celle des sociniens, lesquels ne rapportent, eux
aussi, l'inspiration qu'à la communication de la vérité
religieuse, pour être assez vague, n'en est pas moins fort répandue

encore de nos jours.
M. Chappuis appelait lui-même sa doctrine sur l'inspiration

« intermédiaire et un peu mal famée. » Il repoussait la théorie

rigoureuse, ou juive, comme il la nommait, et qui faisait
de ses organes des instruments passifs, non seulement parce
qu'il ia trouvait en contradiction avec les faits loyalement
examinés, mais parce qu'elle part d'un postulat de notre
pensée, d'une idée préconçue, laquelle consiste à dire : Pour

que je puisse être assuré de la vérité du contenu de la Bible,
il faut qu'il ait été rédigé d'une façon absolument exacte,

que toute l'Ecriture ait été dictée par Dieu.
Mais le même reproche me semble pouvoir être fait à la

théorie de M. Chappuis, qui disait : « L'intérêt et l'importance
de l'idée de l'inspiration consistent en ce qu'elle nous garantit

que la révélation primitive nous a été transmise dans sa

pureté par le moyen des livres qui en sont les documents. »

Le partisan de la théopneustie absolue prétend qu'il faut à

la sécurité de sa foi une inspiration littérale et s'appliquant
atout; M. Chappuis dit qu'il lui faut une inspiration pour



54 HENRI CHAVANNES

ce qui concerne les vérités religieuses, objet de la révélation;
l'un et l'autre disent : Il nous faut, nous ne serions pas assurés

sans cela. Dans les deux cas il me semble qu'il y a

raisonnement à priori, consistant à conclure la réalité de l'inspiration

de l'idée que nous nous faisons de sa nécessité. Sans

aller aussi loin que Bossuet qui dit que « le plus grand
dérèglement de l'esprit c'est de croire les choses parce qu'on
veut qu'elles soient, » on peut bien soutenir que le désir
d'une chose ou le besoin que nous estimons en avoir ne

prouve nullement qu'elle existe réellement. J'admets bien, —
et grâces en soient rendues à Dieu, — qu'il est des postulats
de notre âme auxquels notre Père céleste a répondu, qu'il a

pourvu à ce qui nous était vraiment nécessaire et indispensable,

— la foi chrétienne est optimiste ; — mais combien il
est facile dans ce domaine-là de se faire des illusions, de

poser comme imprescriptible besoin de notre âme ce qui
peut n'être en définitive qu'une fantaisie de notre esprit, un
besoin maladif, fruit peut-être de notre paresse ou d'un
défaut de confiance en Dieu. Si l'on arguait du fait que la
nécessité de la révélation ressort du besoin qu'en a l'humanité,

pour dire pareillement que la nécessité de l'inspiration
doit se conclure du besoin qu'on dit en avoir, nous ferions

remarquer que ce ne sont proprement pas les besoins très
réels de l'homme, son état de péché et d'erreur qui prouvent
la réalité de la révélation ; ce sont les faits, c'est l'histoire
qui la constate ; on n'en peut dire autant de la doctrine de

l'inspiration, laquelle est précisément ébranlée par l'étude et
la constatation des faits, par les divergences, les contradictions

des récits bibliques et les appréciations souvent tout
humaines de leurs auteurs, parce qu'expose Luc, par exemple,
dans son prologue, où, comme le dit Rothe, je crois, pour
voir l'inspiration, il faut avoir perdu le sens du vrai.

On prétend que, pour être assurés du contenu de la révélation,

il nous faut l'inspiration. Est-ce qu'elle nous est
vraiment bien nécessaire, cette garantie, que les uns tirent de la



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 55

"théopneustie stricte, les autres d'une inspiration moins
étendue? La vraie réponse à cette question, j'estime que nous
l'obtenons en recherchant ce que Dieu a jugé à propos de

nous donner, a estimé nous être nécessaire, et en le recevant

avec reconnaissance et humilité. Or l'étude de l'Ecriture
nous amène à conclure que l'Esprit de Dieu agissait
manifestement chez des prophètes, des apôtres, mais rien ne
démontre et ne prouve, me semble-t-il, une intervention
spéciale et miraculeuse de Dieu pour la composition de certains
•livres qui devaient former un canon. Vinet avoua positivement

un jour qu'il ne saurait donner cette preuve de l'inspiration

des Ecritures qu'on lui demandait1.
J.-F. Osterwald dit dans son Compendium theologiae chris-

tianœ (Bâle 1739, p. 44) : «Non sufficit si credamus
scripturam esse veram, nisi insupra divinam esse agnoscamus,
hoc est a Beo inspiratavi (2 Tim., 3-16). » Pour moi il me
suffit de la tenir pour vraie, ce qui au fond revient à l'estimer
divine, mais sa divinité n'est pas un caractère provenant de

son inspiration et qui s'ajoute à sa véracité insupra, en outre,
par dessus.

M. Jalaguier pose la question dans les mêmes termes au
fond, en disant2: «A la garantie naturelle de crédibilité
qu'offrent le caractère de témoins et de contemporains du
fait et la véracité hors de doute des auteurs du Nouveau
Testament s'en ajoute-t-il un, — c'est le insupra d'Osterwald,
— d'un ordre surnaturel qui relève l'autorité de leur parole
et motive une confiance plus haute et plus entière » autrement

dit, ajouterai-je, qui confère au texte l'infaillibilité.
Eh bien, j'estime que ce caractère surnaturel n'existe pas
plus qu'il n'est vraiment utile ou nécessaire. On croit la

propagation de la vérité compromise par ce point de vue ; mais
¦il ne faut pas se faire d'illusion: la foi en l'Ecriture et en

son inspiration, qui est de nature intellectuelle, n'implique
point la foi chrétienne et ne suffit nullement àia faire naître.

1 Voir mon travail sur Les droits de la vérité et ceux de la charité dans la

Revue de théologie et de philosophie. 1892, p. 231.
2 Inspiration du Nouveau Testament. 1850, p. 15.



56 HENRI CHAVANNES

« Nous croyons, dit M. Astié,l non pas en vertu de la crédibilité

des écrits, par le moyen desquels la vérité nous est
présentée, mais en vertu de la puissance inhérente à la
révélation d'emporter notre assentiment. » Béclamer une garantie
surnaturelle pour l'Ecriture, c'est manquer de foi en la
puissance de la vérité. M. Georges Godet l'a bien dit à M. Faucher::
« Dieu a eu plus de foi que vous dans la puissance de la
vérité;, il a voulu que sa révélation nous fût transmise par
des moyens humains et naturels2. »

Rejeter l'idée d'une inspiration spéciale aux livres saints,
c'est donc rejeter une action surnaturelle de Dieu dans leur
composition. Eh bien, je crois que cette naturalisation des

Ecritures saintes ne diminue en rien leur valeur véritable :

ce qui fait leur prix, ce n'est pas leur soi-disant mode surnaturel

de composition, c'est leur contenu, le témoignage
qu'elles apportent aux faits de la révélation. Si les livres de

la Bible, un bon nombre d'entre eux tout au moins, si ceux
du Nouveau Testament en particulier ont un caractère spécial,

si l'on y trouve un souffle qui est loin de se rencontrer
au même degré dans les livres religieux des autres peuples,
c'est, — nous ne nous lassons pas de la répéter, — non qu'ils
aient été composés d'une façon exceptionnelle et miraculeuse,
— ce sont les feuillets du Coran qui ont été écrits et inspirés
par Dieu et apportés par l'ange à Mahomet, — mais c'est

qu'ils racontent, ceux de l'ancienne alliance, la préparation
du terrain où devait apparaître le Fils de Dieu, et ceux de la
nouvelle, cette merveilleuse venue elle-même et ses

premières conséquences. De même que pour connaître Napoléon,,
nous nous adressons aux mémoires de ceux qui l'ont connu,.

1 Revue de théologie et de philosophie. 1887, p. 377.

2 Journal religieux du 18 mai 1889. — « Fermer les yeux, dit M. Cramer dans-

son travail sur Vinet, fermer les yeux aux objections faites à l'ancienne doctrine

protestante de l'inspiration des Ecritures peut sembler de la prudence ; nous

l'appellerions plutôt un manque de courage et de foi. Celui qui croit à la

puissance de la vérité ne se cramponne pas à un dogme vieilli, dont on ne peut
dissimuler la contradiction qu'à l'aide d'arguties de toute espèce. » — J. Cramer:

Alex. Vinet, moraliste et apologiste chrétien, traduit du hollandais par Th.

Secrétan, Lausanne 1884.



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 57

fréquenté, qui se sont inspirés de ces idées, de ses vues, de

son esprit, et que ces mémoires sont pour nous les premières
autorités sur la matière, de même pour connaître Jésus,

nous allons aux mémoires et écrits de ceux qui ont vécu avec

lui, ont été instruits par lui et se sont inspirés de son Esprit,
et nous leur attribuons une autorité, une valeur toute
particulière. Ce qui fait la différence entres les mémoires des

compagnons de Napoléon Bonaparte et ceux de Jésus-Christ,
c'est la différence qui existe entre les deux héros, non celles

qu'on prétend statuer dans la composition des livres qui
racontent leur vie. Ceux de la sainte Ecriture — qu'on ne

craigne pas de le reconnaître — sont des livres comme les

autres, mais parlant d'autre chose et c'est cette autre chose

qui constitue leur valeur propre, exceptionnelle, spéciale,
surnaturelle. Deux vases, dont l'un contient une liqueur
précieuse et l'autre de l'eau claire, voire de l'eau d'égoût,
peuvent être extérieurement tout pareils et avoir été fabriqués

de même argile et de même façon.
On me dira peut-être que, tout en abandonnant de bon

cœur l'infaillibilité, même doctrinale, de l'Ecriture, on peut
conserver le terme d'inspiration pour désigner la cause de
l'effet religieux et moral qu'elle produit en toute conscience
sincère. Parfaitement, mais à la condition qu'on n'en
restreigne pas l'emploi aux écrits bibliques, que, si on les dit
inspirés, on le dise aussi, à des degrés divers, de maint
produit de la littérature chrétienne subséquente. Si je nie qu'il
y ait des livres spécialement et exclusivement inspirés de

Dieu1, je ne nie pas que l'Esprit de Dieu n'ait animé la
plupart des auteurs de la sainte Ecriture. L'impression
religieuse, morale, spirituelle, produite sur toute conscience

droite, sur tout homme ayant le sens des choses d'en haut
par la Parole de Dieu contenue dans les Ecritures, est un fait
d'évidence expérimentale absolument indéniable. Elle va
grandissant à mesure, d'une part, que la piété se développe,

1 Tholuck nie formellement que la liible porte le caractère d'un livre inspiré.
(Deutsche Zeitschrift de novembre 1850, analysé dans la Revue de théologie de

Strasbourg, H, p. 123.)



58 HENRI CHAVANNES

se fortifie, et, d'autre part, que l'étude de l'Ecriture se poursuit

et que la réflexion s'y attache. Mais cette impression,
qui répond à ce qu'il y a de meilleur en nous, n'est pourtant
pas, je le répète, exclusivement produite par les livres dits
canoniques. Or, l'usage ayant attaché un certain sens, que nous
avons cherché à définir, au terme d'inspiration des Ecritures,
il faut absolument, en prétendant conserver le même mot

pour désigner tout autre chose au fond, prendre ses précautions,

si l'on ne veut pas que les simples ne se méprennent
sur votre pensée, ce qui est souvent arrivé. Pour ne prêter
à aucun malentendu, ne donner le change à personne, ne

pas faire croire qu'on tient l'Ecriture sainte pour l'exacte re
production de la révélation de Dieu, et l'inspiration pour
spécifiquement, qualitativement différente de celle qui est
promise à tout chrétien, il faudrait aussi parler de l'inspiration
des Homélies de Chrysostome, de l'Imitation de Jésus-Christ,
des sermons de Luther, du Voyage du pèlerin de Bunyan, des

Méditations d'Auguste Bochat, etc. Il y a là au fond une
question d'honnêteté : l'idée ordinaire, historique, traditionnelle

de l'inspiration impliquant celle d'infaillibilité et

d'appartenance exclusive à l'Ecriture sainte, il me semble plus
droit, au lieu de prendre ce terme dans une acception
nouvelle, assez vague et peu définie, autre que celle de l'usage,
de dire franchement qu'on rejette l'inspiration.

Je ne puis résister au plaisir qu'on éprouve toujours à voir
exprimer ses idées mieux qu'on ne saurait le faire soi-même,
en citant quelques paroles d'un maître que vous connaissez
et appréciez : « On a cessé, dit-il, de croire à l'inspiration
au seul sens où ce mot avait réellement un sens, et l'on ne
continue pas moins à parler, à prêcher, à écrire comme si

l'on y croyait. A l'ancienne doctrine, étroite et « mécanique, »

mais qui avait du moins le mérite de la netteté et de la
conséquence, on essaie d'en substituer une autre. En vérité, je
serais embarrassé de dire laquelle, tant elle est chatoyante et

difficile à saisir;... » elle n'a plus « le droit de prétendre
encore au nom traditionnel de doctrine de l'inspiration des livres
saints. A force de marchander on a fait tant et si bien que



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 59

l'étiquette, — passez-moi le terme, — ne répond plus à la
marchandise. Pareil état de choses ne peut ni ne doit durer
indéfiniment. Il est temps de sortir de l'équivoque. La simple
honnêteté l'exige.... » —Rothe avait déjà dit la même chose.

— « La vérité nous commande de ne plus jouer, j'ai presque
dit jongler, avec le mot inspiration.... Il faut une bonne fois
renoncera parler, fût-ce par accommodation de livres (je ne
dis pas d'hommes, mais de livres) inspirés1. »

Après avoir entendu cette page, vous comprendrez que je
ne puisse qu'assentir pleinement à des pensées dont la plupart

d'entre vous aurez aisément reconnu l'auteur. Ce qu'il
dit spécialement à propos des résultats des travaux sur l'Ancien

Testament, je le dis pareillement du Nouveau.
La conséquence de cette façon de considérer les écrits

apostoliques en particulier, est naturellement que l'histoire des

dogmes commence avec eux, tandis que, quand on leur attribue

une inspiration divine spéciale, ils occupent, relativement

à cette histoire, une position spéciale aussi : ils sont
placés, comme le soutenait, dans une séance de notre société,
le professeur Viguet2, «au seuil, mais en dehors du développement

de cette histoire. » Il y a un demi-siècle déjà que
M. Reuss a traité la doctrine des apôtres dans un ouvrage
qu'il a pu intituler, avec raison, me semble-t-il : Histoire de

la théologie chrétienne au siècle apostolique. M. de Pressensé,

par contre, dans le programme du Bulletin théologique de la
Revue chrétienne, disait : « Le christianisme apostolique n'est

pas la première élaboration théologique, le premier système
de la série ; c'est le christianisme même, le type dont on ne
doit pas s'écarter, la forme et la règle de la théologie. » Le

professeur Bonifas écrivait de même : « L'ère de la théologie
commence après les apôtres3. » M. Astié le soutenait aussi, en
1863 il est vrai4 : « Ce n'est pas avec, disait-il, mais après les

1 H. Vuilleumier, Revue de théologie et de philosophie, septembre 1893, p. 408-

411.
2 Revue de théologie et de philosophie, 1877, p. 26 et 28.
3 Histoire des dogmes de l'Eglise chrétienne, par F. Bonifas, Paris, 1886.
4 Chrétien éiangélique, 1863, p. 172.



OU HENRI CHAVANNES

apôtres que l'histoire du dogme commence. Leurs ouvrages
sont, non pas le premier anneau de la chaîne, mais le roc
ferme auquel elle est scellée. » Pour trouver le roc ferme,
dirons-nous, ne faut-il pas, dépassant les apôtres, remonter
jusqu'à Jésus-Christ? M. Astié, me semble-t-il, l'afaiten
dernier lieu, et a bien admis que l'enseignement apostolique est
le premier essai de théologie, le premier terme dans la série
des systèmes chrétiens1.

A ce propos il me sera permis de dire que si, dans ces

pages, j'ai incidemment cité des déclarations que leurs
auteurs n'auraient pas toujours signées plus tard, ce n'est pas

que je prenne un malin plaisir, en les mettant ainsi en
contradiction avec eux-mêmes, à leur faire une mesquine
chicane : je prise plus, je l'avoue, les hommes qui ne cessent

d'avancer, au risque peut-être de se fourvoyer, et qui sont
parfois obligés de se rétracter, que ceux qui se bornent à

piétiner sur place. Un pasteur, actif et consciencieux, mais

qui, jusqu'à la fin de sa vie, a toujours juré par ses professeurs

de jadis, me disait naïvement un jour : « Je ne puis pas
refaire ma théologie 1 » Pour moi qui n'estime pas quelathéo-
gie doive s'ingurgiter une fois pour toutes entre dix-neuf et

vingt-trois ans, mais qui pense, — horribile dictu, — qu'elle
est toujours à faire, à refaire et parfois aussi à défaire, qui
ne puis admettre, ni peu ni prou, l'immobilisme du dogme
décrété en 1870 par le Concile du Vatican, je me crois autorisé

à rejeter la doctrine de l'inspiration, quelque vénération

que je porte du reste aux hommes excellents, et distingués
parfois, qui ont pu la défendre dans le passé.

C'est se montrer par trop négatif, nous dira peut-être
quelqu'un. A quoi je ferai observer que dans tous les temps les
réformes ont été taxées d'entreprises négatives et qu'on leur

1 M. J. Bovon admet bien qu'il y a eu développement théologique progressif
chez les apôtres, de Paul à Jean entre autres : « Nous avons signalé, dit-il, les

obscurités de la doctrine de Paul. ...Il ne faut pas oublier que l'apôtre des Gentils

est le premier en date et que la pensée chrétienne passa tout naturellement

par une période d'essais et de tâtonnements avant de s'élever à la solution

définitive, celle de saint Jean. » Théologie du Nouveau Testament, t. II, p. 564, 565.



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 61

a toujours fait le reproche de renverser au lieu d'édifier : il
en a été ainsi de la Béformation du seizième siècle, de l'activité

d'un saint Paul, accusé d'abolir la loi ; et je ne me
tourmente pas trop de ce reproche, me rappelant que notre Maître
lui-même a été accusé de vouloir détruire le temple, tandis

•qu'il en était venu réaliser l'idée, l'habitation de Dieu dans

le sein de l'humanité.
Quitter le terrain solide du dogme ecclésiastique de

l'inspiration des Ecritures est dangereux, dit-on encore. Sans

doute, mais où n'y a-t-il pas du danger? Etait-il moindre celui

que couraient les Béformateurs, quittant le terrain solide
de l'autorité de l'Eglise pour en appeler à la Bible, que chacun

peut interpréter comme bon lui semble? Ce motif de

sécurité les a-t-il empêchés de rompre avec l'infaillibilité de

l'Eglise? et n'ont-ils pas eu raison de le faire? La vérité ne
doit-elle pas primer la sécurité?

VI

Disons encore quelques mots d'un des plus récents exposés
de la doctrine de l'inspiration, fait par M. Jules Raccaud,
dans sa brochure sur : La certitude chrétienne, son fondement,
son développement et ses limites (Lausanne, 1894) L «Les
auteurs bibliques, dit-il (p. 48, 49), ont été placés, au point
de vue religieux, dans une situation exceptionnelle. Ils ont

reçu, de la part de Dieu, des révélations, et ils ont été rendus

capables de les faire connaître aux autres. C'est ce que
l'on appelle l'inspiration. » On pourrait contester déjà que
tous les auteurs bibliques aient été placés au point de vue
religieux dans une situation exceptionnelle et aient reçu de

la part de Dieu des révélations : cela se peut-il vraiment dire
des auteurs des Chroniques, d'Esther, de l'Ecclesiaste, du
¦Cantique, de Jude, etc.? Luc a-t-il reçu des révélations? En
tout cas, il ne nous le donne guère à entendre dans son
prologue, à moins qu'au lieu de traduire avw8sv par dès l'origine,

1 Extrait de la Revue de théologie et de philosophie de la même année.



62 HENRI CHAVANNES

on ne le rende, avec M. Gaussen, entre autres, par d'en haut L
Puis les Apocryphes doivent-ils être rangés au nombre des

auteurs bibliques? «Que dire, dit Schleiermacher, de l'inspiration

des livres saints, lorsqu'on ne sait pas au juste les

livres qui doivent porter le nom de saints2? » Mais venons-en
à la définition même que donne notre collègue de l'inspiration

: elle consiste dans la capacité accordée aux auteurs
bibliques de faire connaître les révélations qu'ils ont reçues.
Remarquons que cette définition, qui ne vise que la proclamation

de la vérité, ne mentionne pas, ou du moins
n'implique pas l'infaillibilité, et du reste l'auteur nous dit
expressément: «L'inspiration... peut se trouver sans l'infaillibilité. »

Il rappelle à ce propos cette affirmation de M. Frédéric Fros-
sard : « Déclarer inspirés les auteurs des documents
chrétiens, c'est les proclamer infaillibles. » Ces paroles du
penseur profond et original que nous avons perdu il y a neuf
ans, sont précédées de celles-ci, qui les développent3 : « Sans

infaillibilité, pas d'inspiration. C'est ce que dit le sens

commun et ce qu'a toujours pensé la masse des croyants.
Accorder le privilège de l'inspiration à des écrits où l'on
aurait reconnu des contradictions et des erreurs, ce serait, en

gardant le mot, abandonner l'idée dont ce mot n'exprimerait
plus que l'apparence. Ce serait (songez-y, pasteurs et
docteurs) créer entre vous et vos Eglises un malentendu qui, en
se prolongeant, vous mettrait bientôt sur le chemin de

l'hypocrisie. Non, soyons exacts, soyons vrais; ne laissons dans

ce grave débat aucun nuage sur notre pensée. » Puis vient la
citation faite par M. Raccaud : « Déclarer inspirés les auteurs
des documents chrétiens, c'est les proclamer infaillibles. »

M. Raccaud proteste contre cette affirmation, en disant r

« Nous nous inscrivons en faux contre cette conclusion. » Eh

bien, pas moi, je la crois tout à fait fondée en raison. Ici
encore, si nous ne nous entendons pas, il est probable que c'est

parce que nous donnons aux mots des significations diffé-

i Théopneuttie, 1842, p. 123, 124.
2 « Lettre au docteur Lücke, » dans les Studien und Kritiken, II, p^ 489.
3 De l'incroyance à la foi, Paris, 1891, p. 32, 33.



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 63

rentes. Il va sans dire que l'inspiration et l'infaillibilité
peuvent se rencontrer l'une sans l'autre, qu'elles peuvent être

même, comme le faisait remarquer M. Frédéric de Rougemont,

choses opposées : «Si je dicte une lettre à mon secrétaire,

disait-il, je ne l'inspire pas ; si je l'inspire, je ne lui
dicte pas. » Les deux notions ne se recouvrent pas, je
l'accorde aisément, ne sont point synonymes ou identiques, mais
l'infaillibilité me paraît tellement constituer le centre, la
moelle, le cui bono indispensable de la doctrine de l'inspiration,

que je me demande toujours ce qui reste de la doctrine,
quand on en soutire la notion de l'infaillibilité, et en quoi
elle se distingue alors de l'inspiration promise et accordée à

tout croyant. Faire connaître la vérité qu'on a reçue, mais
c'est ce que doit, par conséquent ce que peut faire, en quelque

mesure, tout chrétien, puisque cela lui est demandé.
« Paul, nous dit M. Raccaud, affirme hautement son inspiration

» (p. 50). Parfaitement, mais il affirme aussi celle des

chrétiens de Galatie, qui, dit-il expressément, ont reçu
l'Esprit1, et saint Jean (1 Jean II, 20, 26, 27) écrit que l'onction
qu'ont reçue les chrétiens auxquels il écrit demeure en eux
et les instruit de toutes choses. L'inspiration, selon le Nouveau

Testament, étant l'illumination intérieure par le Saint-
Esprit promis à tout chrétien, autrement dit l'habitation de

Dieu en l'homme, caractère et privilège de la nouvelle
alliance, pourquoi vouloir retourner à cet égard à l'ancienne,
où, en effet, l'Esprit n'était donné qu'exceptionnellement, que
momentanément, à des hommes spéciaux et pour des
missions spéciales aussi? M. Raccaud montre que la révélation
est progressive, et il cite à ce propos (p. 51) le chant de

vengeance de Lémec, cri du cœur naturel qui se promet bien de

faire un très grand mal à qui lui en aura fait un petit :

Ada et Tsilla, entendez ma voix;
Femmes de Lémec, écoutez ma parole :

Oui, je tue un homme pour ma blessure,
Et un enfant pour ma meurtrissure.

1 Gal. Ill, 2, 5.



64 HENBI CHAVANNES

Si Caïn est vengé sept fois,
Lémec le sera soixante-dix-sept fois.

(Genèse IV, 23, 24.)

Cette parole, M. Raccaud l'appelle « inspirée, quoique, dit-il,
elle ne nous mette pas encore en présence de la vérité
entière, telle qu'elle nous est révélée par le Christ : «Aimez vos
» ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent, etc. » Je me
demande au monde comment cette parole de Lémec peut être
dite inspirée, à moins que ce ne soit de l'esprit dont Jésus

disait à ses disciples, lui proposant de faire descendre le feu
du ciel sur une bourgade samaritaine : « Vous ne savez de

quel esprit vous êtes animés I » Je comprends mieux que
M. Raccaud ait pu dire (p. 52) : « Les auteurs bibliques se

corrigent et se complètent les uns les autres. » Mais qu'est-ce
donc qu'une inspiration qui a, selon les expressions de

M. Raccaud, des reprises, des rectifications, des doutes

(p. 50, 52), qui, non seulement se complète, mais se corrige,
parce que, dans ses degrés inférieurs, elle autorise, par
exemple, positivement la vengeance? et pourquoi, dirai-je
toujours, parler de cette inspiration comme si elle concernait

spécialement les saintes Ecritures et ne s'appliquait
qu'au canon?

VII

Selon M. J. Bovon, dans l'important ouvrage qui lui a valu
le grade de docteur de l'Université de Lausanne1, l'inspiration

est exclusivement religieuse et inégale dans les différents

livres de l'Ecriture, lesquels sont d'autant plus inspirés
qu'ils sont en relation plus directe avec Jésus-Christ. C'est,

pour lui, l'action exercée sur les auteurs bibliques pour nous
donner, dans un langage assez clair pour ôter tout prétexte
à l'équivoque, le récit fidèle des grands événements du salut
et leur vraie interprétation. Vous remarquez qu'il n'est plus
proprement question ici d'infaillibilité, mais simplement de

1 Etude sur l'oeuvre de la rédemption, deuxième partie : «Dogmatique, » t. II,
p. 208-213.



ÉTAT ACTUEL DO DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 65

fidélité du récit, de vraie interprétation, de langage qui ôte

tout prétexte à l'équivoque. On ne se rend pas bien compte
si cela dépasse le simple domaine naturel. En tout cas, il
semble qu'il y ait encore, dans ce point de vue, un a priori,
qui se révèle, par exemple, dans cette expression : «.Nous

attendons que la Bible nous donne l'exact récit des faits
rédempteurs. » Peut-être bien est-ce là un a priori légitime,
mais nous ne saisissons toujours pas très bien à quoi sert de

statuer une inspiration spéciale, concernant les écrits des

apôtres, quand on reconnaît que « l'inspiration des ouvrages
qu'ils ont laissés est une des manifestations du changement
produit par l'Esprit-Saint dans leur vie » (p. 212).Y a-t-il une
inspiration particulière, qu'il faille établir par des preuves et

démontrer, pour les traducteurs des livres saints, pour les

prédicateurs de l'Evangile, pour les magistrats et les juges
chrétiens, pour les commerçants, les employés, les serviteurs
chrétiens, pour les mères de familles chrétiennes, etc. Non,
il y a l'inspiration générale, accordée à tous les croyants,
laquelle s'applique et se diversifie suivant les tâches diverses

qui leur sont confiées par le Seigneur : écrire l'histoire des

révélations divines pour les uns, pour les autres prêcher
l'Evangile, juger selon la justice, se montrer fidèles en toutes
choses, élever ses enfants dans la piété, etc.

Je ne prétends pas avoir été complet dans l'exposé que j'ai
cherché à faire de ce qui s'est publié ces dernières années
dans la Suisse romande sur la question de l'inspiration : j'ai
parié des auteurs dont j'avais connaissance et qui doivent
être pris plutôt à titre d'exemples. Peut-être y aurait-il eu
lieu d'y adjoindre M. Ch. Byse : on sait qu'il s'est efforcé
récemment de présenter les doctrines de Swedenborg comme
répondant mieux que toutes autres et aux besoins des âmes

et à une saine interprétation de l'Ecriture. Mais j'avoue que,
n'ayant jamais pu admettre le point de vue qui voit dans
les écrits bibliques deux ou trois sens, et ne goûtant que peu
l'allégorie, je ne puis partager les vues du « prophète du
nord, » comme l'appelle M. Byse. Elles me paraissent un

THÉOL. KT PHIL. 1903 5



66 HENRI CHAVANNES

réchauffé des théories des rabbins, qui distinguaient dans

l'Ecriture le corps, c'est-à-dire la signification littérale, de

l'esprit, ou du sens caché et allégorique.

VIII

On trouvera peut-être un peu verte la critique que je me
suis permise de quelques-uns des défenseurs de l'inspiration;
à cet égard je pourrais m'approprier les paroles que prononçait

jadis dans un synode M. le professeur Renevier : « Je n'ai
jamais été fort pour mettre des gants, ni au moral ni au
physique. » Que ceux que j'aurais pu blesser me pardonnent, et
fraternellement me rendent des coups : je ne saurais leur en

vouloir, bien au contraire, car peut-être einseitig, comme
nous ne sommes que trop portés à l'être, pourrai-je profiter
de leurs rectifications et avis.

J'ai entendu dire : « Pour moi je crois fermement au fait de

l'inspiration des livres bibliques, mais je me garde d'en faire
aucune théorie. » A votre gré, répondrons-nous, mais c'est

précisément le fait concernant tous les livres du canon, que
nous voudrions bien qu'on prouvât. D'autres personnes, au
lieu de se décider pour une des théories de l'inspiration ou

pour le rejet de toutes, trouvent plus aisé de rester dans le

vague et seraient portées, pour légitimer leur attitude, à s'en

référer au point de vue des réformateurs, qui n'était pas très
déterminé, ni toujours très conséquent, je crois; ou même à

celui des Pères de l'Eglise, qui avaient, eux aussi, des idées

toutes générales, fort vagues et peu concordantes sur la
matière. Mais je ferai remarquer qu'il n'est pas loisible de

remonter ainsi les âges à son gré, de faire abstraction du
développement qui nous a précédés : force nous est d'être de notre
temps. Une fois qu'une matière a été précisée, une doctrine
clairement formulée, — et celle de l'inspiration l'a été nettement

dès le dix-septième siècle, — il n'est plus de mise de

retourner à l'indétermination précédente, au vague, au clair-
obscur qui a précédé l'élaboration, le développement de la
doctrine.



ÉTAT ACTUEL DU DOGME DE L'INSPIRATION DES ÉCRITURES 67

Le dogme de l'inspiration plénière, qui, flamberge au vent
comme un chevalier du moyen-âge, prétendait tout emporter,

et qu'on ne s'est pas fait faute de combattre à l'envi, pas
toujours avec assez de logique et de conséquence, est bien
mort, je l'admets, mais il faut reconnaître qu'il faisait assez

grande figure, tandis que les théories affadies qui l'ont
remplacé m'en paraissent faire une assez mince.

Morte aussi la doctrine de l'infaillibilité des Ecritures. Ce

n'est plus qu'un squelette, mais un squelette qui, lui aussi, a

encore un certain air et semble toujours à plusieurs pouvoir
soutenir efficacement les draperies de l'inspiration. Mais
enlevez cet appui mort, et les théories adoucies que nous
avons vues surgir dans les temps modernes ne tiennent plus
debout : on les voit s'affaisser et s'aplatir à terre, comme un
sac vide. Je ne puis donc pas davantage admettre l'inspiration
spécifique des livres saints sous ses formes édulcorées que
sous celle, plus conséquente, que le dix-septième siècle et
M. Gaussen lui avaient donnée. L'excellent comte de Gasparin,

qui identifiait absolument la cause de la vérité révélée

avec celle de l'inspiration, disait, à propos d'une brochure de

Scherer sur l'œuvre de Christ : « La cause de l'inspiration
triomphera et je crois même qu'elle gagnera beaucoup à être

plus franchement débattue1. » Elle a été débattue, mais loin
d'avoir triomphé, il me semble qu'on pourrait plutôt lui
appliquer ces paroles qu'écrivait, en 1858, Samuel Chappuis :

« Nous ne sommes qu'au début d'un orage qui emportera
bien des planches de la théologie où nous nous abritons. »

La doctrine de l'inspiration n'est-elle pas une de ces planches
qui, selon le pronostic du professeur Chappuis, devait être

emportée
Et maintenant concluons, ce dont il est bien temps, en

disant : Laissons mourir de sa belle mort, sans la regretter, ni
chercher non plus à la galvaniser, cette malheureuse question

de l'inspiration des Ecritures, ce dogme fameux, qui n'a

1 La comtesse de Gasparin, par Mme C. Barbey-Boissier, t. II, p. 179.



68 HENRI CHAVANNES

que trop occupé les chrétiens et divisé l'Eglise ; et consentons

une bonne fois, et pas en théorie seulement, à prendre
le canon pour un simple fait historique, pour un recueil de

livres fort divers, réunis pour des raisons qui ne nous sont

pas toujours connues ; n'en faisons pas nécessairement un
« organisme, » comme on l'a souvent répété, — car enfin un
organisme ne présente généralement ni doubles ou triples
emplois, ni surtout notables lacunes : — collection des livres
du peuple juif et des premiers ouvrages de la littérature
chrétienne, ne définissons plus les saintes Ecritures le
recueil des livres inspirés de Dieu. Et puis, attachons-nous
plus à leur contenu qu'à cette question, assez extérieure au
fond et toute formelle, de l'inspiration.


	L'état actuel dans la Suisse romande du dogme de l'inspiration des saintes écritures

