Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 1

Artikel: La critiqgue de I'ancien testament : & la fin du dix-neuvieme siécle
Autor: Perrochet, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379735

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CRITIQUE DE L’ANCIEN TESTAMENT
a la fin du dix-neuvieme siécle !

PAR

A. PERROCHET

Messieurs et chers fréres!

En demandant &vos professeurs un cours de vacances, yous
avez exprimé le désir d’étre mis au courant du développement
de la théologie depuis que vous avez terminé vos études et
que vous avez quitté les bancs de la Faculté. Il ne s’agit évi-
demment pas de vous exposer en détail et d’une maniére
complete tout ce qui a été fait depuis une vingtaine d’années
dans le vaste domaine de la critique de I’Ancien Testament;
cela ne serait pas possible en deux heures et cette longue énu-
mération de recherches souvent minutieuses, d’hypothéses
parfois un peu saugrenues risquerait de n’étre pas pour vous
d’un réel profit, puisqu’il vous faudrait ensuite un travail de
réflexion assez considérable pour déméler ce qui a une valeur
réelle et permanente de ce qui n’est que pure hypothese ou
produit de 'imagination de quelque savant. Ce que vous dési-
rez, c’est un tableau clair et succinct de la situation actuelle
ainsi que des principaux résultats obtenus par le travail per-
sévérant des critiques. J'essaierai de vous le présenter.

1 Nous reproduisons ici deux legons du cours de vacances organisé en sep-
tembre 1902 par la Faculté de théologie de I’Académie de Neuchitel & la demande
des pasteurs du canton.



6 A. PERROCHET

Vous n’ignorez point qu’il y a quelque vingt ans, il s’est
produit dans la science de ’Ancien Testament une révolution
décisive qui a non seulement dirigé la critique dans des voies
toutes nouvelles, mais qui a aussi radicalement transformé
la théologie biblique et 1'histoire du peuple d’Israél. Cette
révolution, ou évolution si vous aimez mieux, on la rattache
d’habitude au nom de Wellhausen qui en a été le principal
protagoniste, mais qui a eu pour prédécesseurs ou pour col-
laborateurs Graf, Reuss, Kayser, Kuenen, pour ne citer que
les noms les plus connus parmi les combattants de la pre-
miére heure. Cette évolution a été assez importante et a fait
assez de bruit pour que méme ceux d’entre vous qui avaient
a ce moment terminé leurs études, soient au courant de ses
traits essentiels. Les résultats en ont été exposés d’une ma-
niére magistrale par M. Vuilleumier dans son rapport de
1894 : Les résultats des lravauwx les plus récents relatifs a UAn-
cien Testament et leur influence sur Uhistoire de la religion
d'Israél et sur la dogmatique chrétienne. Je ne songe donc
point & refaire aujourd’hui devant vous I’étude si bien faite
par mon ami et collégue de Lausanne, auquel cependant je
ferai plus d’un emprunt. Ce que je désire examiner avec vous,
c’est la marche de la critique de I’Ancien Testament & partir
du moment ot la majorité des théologiens ont adopté les
conclusions de la nouvelle école et ot ces conclusions sont
devenues la base des études et des recherches subséquentes.
Ce moment peut étre fixé vers 1880 ou 1885, puisque c’est de
1880 4 1882 que le vieux Franz Delitzsch, un des principaux
représentants de la tendance positive, donna par ses Penta-
teuchkritische Studien son adhésion aux conclusions essen-
tielles des critiques que 1’on regardait encore dans les cercles
croyants comme de dangereux novateurs.

Nous rechercherons d’abord quels sont les caractéres géné-
raux de la marche de la critique de ’Ancien Testament pen-
dant les vingt derniéres années du dix-neuviéme siécle, pour
indiquer ensuite quels sont les progrés accomplis, les nou-
veaux points de vue qui se sont fait jour, quelles sont, selon
I'expression de la préface de la revision d’Ostervald, «les



CRITIQUE DE L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e siicLe 7

certitudes éprouvées d’aujourd’hui et les probabilités savantes
-de demain. » Ce travail nous est facilité dans une large me-
sure par la publication, actuellement presque terminée, de
deux grandes collections de commentaires sur I’Ancien Tes-
tament, 'une commencée en 1892 et dirigée par Nowack,
professeur & Strassbourg, 'autre commencée en 1897 et diri-
gée par notre compatriote le professeur K. Mart: de Berne.
Chaque volume renferme une introduction critique fort bien
faite qui représente assez exactement I’état actuel de la science
de 'Ancien Testament.

Remarquons en passant que I’Angleterre qui a été si long-
temps, en fait de critique biblique, le refuge inviolable des
idées traditionalistes les plus prononcées et du conservatisme
le plus étroit, occupe maintenant une place trés honorable &
coté de ’Allemagne. Vousvous rappelez sans doute ’agitation
causée en Ecosse par les travaux de Robertson Smith, enlevé
si prématurément ; il a actuellement d’éminents successeurs
appartenant, comme Cheyne, & la tendance la plus avancée,
-ou, comme Driver, & une tendance critique plus modérée,
mais se placant résolument sur le terrain de la science mo-
derne. On publie en ce moment une encyclopédie biblique &
laquelle collaborent, outre des savants anglais, les meilleurs
critiques allemandset dés le mois prochain paraitra une nou-
velle revue théologique, The Hibbert Journal, dont le pro-
gramme est conc¢u dans ’esprit le plus large.

La phase actuelle de la critique de I’Ancien Testament me
parait se distinglier par deux traits caractéristiques.

En premier lieu, il est un certain nombre de résultats, —
et non pas des moins importants ni des moins décisifs, —
sur lesquels s’est fait un accord presque unanime et qui
peuvent étre considérés comme acquis désormais 4 la science
parce qu’ils reposent sur des faits incontestables et définitive-
ment avérés. Vous indiquer ces résultats, faire 'apurement
.des comptes de la critique, déterminer les postes qui doivent



8 A. PERROCHET

figurer définitivement a 'actif et qui resteront invariables ou &
peu prés dans les bilans futurs, ¢’est ce que nous nous efforce-
rons de faire. Si les arréts de la critique sont, comme on I’a.
dit, toujours susceptibles de revision et s’il n’est pas possible
d’arriver sur tous les points 4 une certitude absolue, il n’en
est pas moins vrai, — on ne saurait trop le redire, — qu’il
est des faits qui s’imposent avec une parfaite évidence et
qu’on ne peut contester & moins d’étre aveuglé par un incu-
rable parti pris. Ce n’est pas procéder scientifiquement que
d’invoquer les évolutions, les indécisions, les fluctuations de
la critique pour la rejeter en bloc, se refuser & admettre les
faits prouves, en rester beatement aux opinions tradition-
nelles et se confiner dans un conservatisme étroit qui loin
de favoriser les progrés de I’Evangile ne fera que les entraver.

Toutefois, nous le reconnaissons sans peine, la critique
moderne n’est pas toujours sage et prudente, elle fournit
elle-méme des armes a ses adversaires. Nous touchons ici au
second trait caractéristique de la période actuelle. Les faits
fondamentaux et primordiaux étant acquis pour la plupart,
on s’est lancé dans une analyse minutieuse et détaillée des
textes, on examine chaque phrase, si ce n’est méme chaque
mot, non pas a la loupe mais au microscope, on se livre aun
travail de dissection qui coupe et hache le texte biblique, on
croit retrouver partout des contradictions, des différences,
des nuances, des traces de retouches et des remaniements,
des gloses, des interpolations, si bien que d’'un morceaa qui
porte & premiére vue un caractére bien marqué d’unité, il ne
reste plus que des lambeaux épars, sans lien les uns avec les
autres. On fait, et avec excés, de la critique divinatoire, il
semble parfois que chaque exégéte ou critique cherche &
surpasser ses prédécesseurs en imagination et en sagacité et
on en arrive ainsi aux conclusions les plus étranges et les
plus déconcertantes. Nous comprenons qu’en face de ces mi-
nuties, de ce démembrement du texte biblique, quelques-uns
disent: « Voyez ou conduit la critique, ce n’est plus de la
science sérieuse, ¢’est un funeste dissolvant. » N’oublions pas



CRITIQUE DR L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ sitcLe 9

cependant que 'abus ne suffit pas & faire condamner 1'usage
et qu'une chose excellente en soi peut devenir la source de
regrettables excés. Abusus non tollit usum.

Ces deux traits caractéristiques : d’'un coté faits acquis et
admis par tous les critiques impartiaux, de 'autre minutie
excessive, tendance a découvrir partout des retouches et des.
remaniements, hypothéses hasardées et par trop subjectives,
ces deux traits caractéristiques, nous les retrouverons pres-
que constamment dans la suite de notre étude.

II

Nous laisserons de codté ce qui concerne la formation du
canon de I’Ancien Testament. Les travaux modernes, quoi-
qu’assez nombreux, n'ont fait que confirmer et préciser les
résultals déja acquis, & savoir que le canon palestinien n’a
pas été formé en une seule fois, d’un seul coup par une as-
semblée ou une autorité religieuse quelconque, mais qu’il est
le produit d’un long développement historique et que ses
trois parties ou sections, — Loi, Prophétes, Ecrits (ou Hagio-
graphes), — ont été canonisées successivement & de longs.
intervalles; enfin que la troisieme section, celle des Hagiogra-
phes n’a été définitivement close que vers I’an 100 apres Jésus-
Christ1.

Nous dirons seulement quelques mots de la critique du
texte. Il est aujourd’hui admis et reconnu, méme par les cri-
tiques et les exégetes les plus traditionalistes, que le texte
massorétique n’est autre chose que le texte adopté comme:
texte officiel de la synagogue au commencement du deuxiéme:
siécle de notre ére, et cela probablement d’aprés un manuscrit
archétype, choisi sans beaucoup de critique. Il est reconnu
en méme temps que ce texte avait subi auparavant, dans
certains livres en particulier, des déformations assez graves
et que les anciens scribes n’avaient pas pour la lettre biblique-

1 Voir la consciencieuse étude de Wildeboer, dont la traduction a été publiée-
dans la Revue de Théologie et de Philosophie, mars 1901-janvier 1902.



10 A PERROCHET

le méme respect servile que les rabbins ou les copistes des
époques suivantes. Le texte massorétique n’est donc plus
considéré comme une lettre sacro-sainte qu’il faille respecter
jusque dans ses moindres détails; on ne se creuse plus la
téte pour trouver un sens a un Kethib intraduisible ou pour
justifier philologiquement une forme ou une tournure qui
n’est, tout bien considéré, qu’un barbarisme ou un solécisme-
On accorde une valeur plus grande qu’autrefois aux anciennes
versions, dont le texte primitif, pour les LXX en particulier,
est maintenant mieux connu. On a abandonné ce principe
de I'ancienne critique que la lecon la plus difficile doit tou-
jours étre preférée & la plus facile. On ne craint pas de corri-
ger le texte lorsque cela devient nécessaire, ni méme de
recourir & la conjecture. Quelques théologiens, il est vrai,
font un peu abus de celle-ci, tranchent trop résolument dans
le vif, opérant des reconstitutions de texte qui ne peuvent
échapper au reproche de subjectivisme et d’arbitraire, ou
quelquefois méme & celui de vouloir accommoder le texte a
des idées préconcues. Mais ce sont 1a des écarts individuels,
on voit au contraire de plus en plus les commentateurs re-
noncer pour certains passages a toute conjecture et se borner
& déclarer que le texte, tel qu’il est, n’offre aucun sens ad-
missible, que l'auteur a probablement voulu exprimer telle
ou telle pensée, mais qu’il est impossible de reconstiluer
exactement le texte original. Aussi la nouvelle traduction
allemande de Kautzsch laisse-t-elle en blanc un certain
nombre de passages. Ceci, remarquez-le bien, ne concerne
aucun passage essentiel et ne peut avoir, au point de vue
directement pratique, aucune conséquence sérieuse.

On procéde donc dans la critique du texte d’une maniére
plus rationnelle, plus méthodique, plus circonspecte, plus
sérieusement scientifique qu’autrefois et il est assez curieux
de constater que les plus hardis dans la conjecture sont sou-
vent des théologiens trés conservateurs, comme Klostermann
par exemple. D’importants et sérieux travaux ont été faits
pour établir et rectifier le texte des livres les moins bien



CRITIQUE DE L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ sikcLe 11

conservés, comme ceux de Samuel, Jérémie, Ezéchiel. La
critique du texte a fait, vous le voyez, de sérieux progres,
-elle a une marche plus assurée que précédemment. On peut
-espérer pour un avenir plus ou moins éloigné une véritable
édition critique de I’Ancien Testament qui est déja bien pré-
parée par I’édition de I’Université John Hopkins & Baltimore,
publiée sous la direction de P. Haupt avec 36 collabora-
teurst.

Nous ne pouvons aujourd’hui entrer dans plus de détails
et vous parler des services rendus a la critique du texte par
la meilleure compréhension du rythme des morceaux pro-
phétiques et poétiques. On n’est cependant pas encore arrivé
a des résultats absolument définitifs; si I'on est parvenu a
découvrir quelques-uns des secrets de la métrique des Hé-
breux, il reste encore bien des points obscurs?2.

II1

Nous avons hate de passer a la partie la plus importante
de notre étude, a la critique littéraire et historique propre-
ment dite qui s’occupe de l'origine et de la composition des
livres de ’Ancien Testament. Nous suivrons la marche natu-
rellement indiquée, commencant par le Pentateuque, ou plu-
tot par 'Hexateuque — le livre de Josué ne pouvant étre
séparé du Pentateuque — pour continuer par les livres histo-
riques et prophétiques et terminer par les livres poétiques.
Pour les raisons déja indiquées, nous nous en tiendrons dans
chaque groupe aux faits principaux.

L’Hexateugue. Constatons d’abord qu’au moment ou pa-
rurent les travaux de Graf, Wellhausen, etc., les critiques
étaient déja d’accord pour reconnaitre que 'Hexateuque dans
sa forme actuelle provient d’une rédaction de derniére main

! The Sacred Books of the Old Testament. — Texte hébreu sans voyelles.
Appelée en Allemagne Regenbogenbibel (Bible arc-en-ciel), parce que les diverses
sources ou éléments des livres sont imprimés sur fond de couleurs difiérentes.

2 H. Vuilleumier, Les Résultats, etc., p. 6 ss.



12 A. PERROCHET

ou se trouvent combinés quatre documents principaux qu'on
appelle les sources du Pentateuque et qu’on désigne sous les
noms de Jehoviste ou Jahviste (J.), Elohiste (E.), Code sacer-
dotal (P.), et Deutéronome (D.). On avait déja émis diverses
hypothéses sur le mode de réunion de ces documents et sur
les différentes phases du travail de rédaction qui avait
abouti & ’'Hexateuque actuel, mais en considérant toujours
le Code sacerdotal comme le document le plus ancien. C’est
cette priorité du Code sacerdotal que Wellhausen et ses
collaborateurs ont vivement attaquée. Ils ont montré que
Iexistence de la législation du Lévitique, qui forme le corps
principal du Code sacerdotal, est incompatible avec les récits
des livres historiques (Juges, Samuel, Rois) comme avec le
point de vue auquel se placent les anciens prophétes, Amos,
Osée, Esaie, Jérémie; que cette législation est méme sur
quelques points postérieure & Ezéchiel et qu’ainsi, bien loin
d’étre la plus ancienne des sources du Pentateuque, le Code
sacerdotal en est la plus récente, qu’il a dt étre rédigé en
Babylonie et promulgué seulement par Esdrasi. Ils ont
montré en méme temps que la législation du Pentateuque
se compose d’éléments divers, souvent contradictoires, qu’elle
renferme plusieurs codes ou recueils de lois de tendances
différentes et qu’on peut distinguer dans le développement
de la religion israélite et de la législation trois grands cou-
rants ou plutdt trois grandes phases: la plus ancienne repré-
sentée par le Livre de lalliance (Exode XX & XXIII) et les
autres textes législatifs du Jahviste el de I’Elohiste, la seconde
représentée par le Deutéronome, la troisiéme enfin, la plus
récente, représentée par le Code sacerdotal. Ainsi la loi
écrite, le code rituel, n’est pas le début mais 'aboutissement
de I'histoire religieuse d’Israél.

On sait la violente opposition que soulevérent ces affirma-
tions, mais les vives discussions auxquelles elles donnérent
lieu, ont eu pour résultat de confirmer les conclusions de la

1 Voir Vuilleumier, Les Résultats, etc., p. 12 ss.



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ giiicLE 13

nouvelle école et d’en attester le bien-fondé. A mesure que
la critique poursuivait son ceuvre en déterminant d’une
maniére plus précise la nature et le caractére des différentes
sources, en distinguant d’une maniere plus sire les éléments
-qui les constituent, on trouvait des preuves nouvelles et
décisives de la postériorité du Code sacerdotal.

On se mit en méme temps a déduire les conséquences des
résultats de la critique en les appliquant A& ’histoire reli-
gieuse d’Israél; on reconstruisit cette histoire sur ces bases
nouvelles et elle apparut alors dans un jour si lumineux,
elle se présenta avec un tel caractére de vraisemblance, pour
ne pas dire de vérité, tant de difficultés auxquelles se heur-
tait 'ancienne conception, se trouvérent résolues, tant de
points obscurs furent éclairés d’'une si vive lumiére que les
-esprits les plus prévenus durent finir par se laisser con-
vaincre et qu'on peut considérer aujourd’hui la rédaction
postexilique du Code sacerdotal comme un fait acquis a la
science. Si quelques théologiens conservateurs, comme
Strack et Oettli, se refusent encore & placer en Babylonie et
apres l'exil la rédaction finale de ce code, ils ne soutiennent
plus sa priorité, ils s’efforcent seulement de revendiquer
pour I’époque antérieure 4 ’exil la composition de ses prin-
cipales parties et se rapprochent de plus en plus de leurs
contradicteurs. On peut dire aujourd’hui, et avec plus de
certitude encore, ce que disait, en 1894, M. Vuilleumier :
« Le temps n’est sans doute pas fort éloigné, ot quiconque
n’est pas décidé d’avance & s’inscrire en faux contre toute
espece de critique finira par se familiariser avec l'idée que
I’écrit sacerdotal n’a pu se former qu’en Babylonie et que la
rédaction finale n’est pas antérieure a Esdras!. »

Un accord presque unanime s’est fait de méme quant a la
combinaison des sources de 'Hexateuque. Cette grande ceuvre
historico-législative doit étre le produit de trois rédactions
principales et successives. Il subsiste naturellement encore

1 Vuilleumier, Les Résultats, etc., p. 19.



14 A. PERROGCHET

bien des divergences sur les dates précises de la composition
des sources et des divers travaux de rédaction, il y a 14 un
large champ ouvert aux investigations et aux hypothéses
individuelles, mais les grandes lignes sont hors de contesta-
tion. D’aprés l'opinion générale, I'Hexateuque aurait été
formé de la maniére suivante: I’écrit jéhoviste, datant du
neuviéme siécle et ’écrit élohiste, composé au neuviéme
ou au huitiéme siécle, ont été réunis vers le milieu du sep-
tiéme siécle; aprés la déportation, soit au sixiéme siécle, on
inséra dans cet écrit combiné (JE.) le Deutéronome, promul-
gué dans sa forme primitive en 621, mais dés lors revu et
augmenté ; enfin au cinquiéme siécle, le dernier rédacteur
fondit avec le Code sacerdotal I'ouvrage formé par la combi--
naison des trois sources antérieures (JED.).

Un troisiéme point a été acquis par les travaux critiques
des vingt derniéres années. Les documents qui ont servi a
la composition de I’'Hexaleuque ne sont pas une ceuvre indi-
viduelle, mais une ceuvre collective; ils sont le produit
d’une école, si 'on peut ainsi parler, et se sont aussi formés
successivernent. Une analyse plus minutieuse des sources
dont la délimitation se faisait d’une maniére toujours plus
sure, a amené a distinguer dans chacune d’elle des éléments
divers, des couches successives, des courants plus ou moins
paralléles, quelquefois méme légeérement divergents. On a
ainsi reconnu que les termes de jéhoviste et élohiste ne doi-
vent pas, comme on I'avait cru pendant longtemps, désigner
un individu, un écrivain, mais que les deux écrits auxquels
on a donné ces deux noms, reflétent les idées et les concep-
tions d’une tendance, d’'un groupe, de toute une épogque ou
de toute une fraction du peuple israélite. Les deux sources
essentiellement législatives, le Deutéronome et le Code sacer-
dotal, ne sont pas non plus une ceuvre individuelle, ni méme
celle d’'un groupe d’hommes vivant a la méme époque; ils sont
I’un et 'autre le produit d’un long travail de codification qui
g’est poursuivi pendant de nombreuses années et s’est peut-
étre étendu sur plusieurs siécles, le Deutéronome étant la
codification de la thorah prophétique, le Code sacerdotal



CRITIQUE DE L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ sikicLE 15

celle de la thorah ou plutot des thoroth du sacerdoce jérusa-
lémite. Les critiques sont ici d’accord sur le principe, ils ne
different que sur la part a faire dans chaque source aux
anciens documents historiques ou législatifs.

Nous quittons maintenant le domaine des certitudes ou
des quasi-certitudes pour entrer dans celui des probabilités,
des hypotheses ou les critiques s’en donnent un peu a cceur
joie. Le fait que les sources du Pentateuque ne sont pas des
ceuvres d’un seul jet ni parfaitement homogénes et que les
sources ont été réunies par trois rédactions successives, a
tout naturellement conduit & rechercher les sources des
sources, a distinguer diverses éditions d’une méme ceuvre,
a sefforcer de déterminer les retouches et remaniements
opérés par chaque rédaction. C’est & ce travail de bénédic-
tins que s’adonnent avec un zéle et une patience remar-
quables les critiques et les exégetes modernes. Ici cepen-
dant on ne se meut plus sur un ferrain parfaitement str et
solide, on peut méme se demander si on pourra jamais arri-
ver 4 autre chose qu’a des constatations d’'une nature plutot
générale, les délails restant toujours dans une demi-obscurité.
Ainsi on peut déja affirmer qu’il y a dans la source jéhoviste
une couche assez ancienne, un antique écrit qui a été utilisé
par les rédacteurs de ce document; que écrit élohiste a subi
plusieurs retouches; que le Deutéronome primitif ne renfer-
mait ni les premiers, ni les derniers chapitres de ce livre.
Mais vouloir distinguer nettement des J1J2J3]Js, E1 E2 Es et
indiquer exactement ce qui appartient & chacun de ces élé-
ments ou remaniements divers, c’est risquer de se perdre
dans des subtilités et donner & 'imagination une trop grande
part dans le travail scientifique. Voici par exemple comment
les deux derniers commentateurs du Deutéronome rendent
compte de la composition de ce livre. En lisant le Deutéro--
nome on est immeédiatement frappé du fait que le législateur,
en s’adressant au peuple emploie indifféremment le singulier
ou le pluriel, le tu ou le vous. Steuernagel y voit 'indication
de deux sources différentes qu’il appelle Sg et PI, puis il re-
cherche comment se sont formés ces deux écrits et il re-



16 A. PERROCHET

-construit la composition successive du Deutéronome selon
Je schéma suivant:

Recueil primitif.

Lois Sources
familiales. secondaires.
| "
Lois militaires. |
Thoébaspriiche 1. Lois des anciens.
Pl

Dt avec addition d’autres lois.
D 2 ajoute le cadre (premiers et derniers
chapitres).

Bertholet, au contraire, n’admet pas que ’emploi du {uz ou
du vous soit I'indice d’'une diversité de sources. A son idée,
le Deutéronome primitif, promulgué sous Josias, contenait
seulement des fragments des chap. XII & XXVI. Ce recueil
primitif aurait ensuite été publié en deux éditions distinctes
et indépendantes I'une de 'autre, mais toutes deux revues et
augmentées. Ces deux éditions ont été combinées ensemble
et avec le Deutéronome primitif pour constituer le livre
-actuel.

Tous ces travaux ont cependant leur utilité, il nous font
mieux comprendre la formation successive des deux législa-
tions (deutéronomique et sacerdotale) et nous font pénétrer
plus avant dans leur esprit. Cette anatomie microscopique
-des textes arrivera-t-elle jamais & des résultats incontestables
ou méme revétus d’une grande probabilité ? Il n’est pas pos-
sible de le dire aujourd’hui. Mais prendre occasion, comme
le font quelques-uns, des divergences des critiques dans ces
questions de détail et du peu de certitude qui régne en ces
matiéres, pour contester les grands et indubitables résultats
-de la critique du Pentateuque et prédire triomphalement un
retour aux idées traditionnelles, c’est confondre le certain
.avec l’incertain, le principal et 'accessoire, c’est, comme le
disent les Allemands, das Kind mit dem Bade ausschiitten.

4 Lois et défenses employant ’expression : ¢’est une abomination (thoéba).



CRITIOUE DE L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ smicLE 417

IV

I1 ne s’est pas produit dansla critique des livres historiques
une révolution aussi profonde que dans celle de I’'Hexateuque ;
cependant les conceptions nouvelles ont permis de mieux
distinguer et préciser les sources et les diverses rédactions
de ces livres, de sorte qu’on est arrive ici aussi sur les pointis
essentiels & des résultats pouvant étre considérés comme dé-
finitifs.

Il est maintenant prouvé que la derniere rédaction des
livres historico-prophétiques (Juges, Samuel et Rois) date de
Pexil, qu’elle porte 'empreinte bien nette des tendances, des
idées et de I'esprit du Deutéronome, et qu’elle a été faite dans
le méme cercle que la seconde rédaction de I'histoire des
origines d’Israél, celle quia incorporé le Deutéronome & 'ou-
vrage né de la fusion du Jéhoviste et de I’Elohiste. On ne
soutient plus guere que cette derniere rédaction des livres
historico-prophétiques soit ’'ceuvre d’un seul écrivain, on se
borne a constater qu’elle est franchement deutéronomienne,
qu’elle a donc été opérée dans le cercle des hommes formés
3 I’école des anciens prophétes et du Deutéronome.

Cette rédaction a mis a contribution des sources diverses,
que la critique avait déja en grande partie distinguées. Plu-
sieurs savants avaient déja émis I'idée que parmi les sources
principales des Juges, de Samuel et des premiers chapitres
des Rois, figuraient le Jéhoviste et I'Elohiste de I’Hexa-
teuque et que ces écrits embrassaient primitivement toute
I’histoire d’Israél depuis ses origines jnsqu’a ’avénement de
Salomon. Cette opinion avait été combattue par de sérieux
arguments contre 'identité d’auteur, mais depuis qu'on a
reconnu que l’écrit jéhoviste et I'écrit élohiste sont 1'ceuvre
d’un groupe, d’une école, et non pas une ceuvre individuelle,
on est arrivé, tenant compte & la fois des ressemblances et
des dissemblances, & reconnaitre que dans leslivres des Juges
et de Samuel, ainsi que dans le commencement de celui des
Rois, il y a certainement une source élohiste et une source

jéhoviste, c’est-a-dire appartenant & la méme tendance et sor-
THEOL. ET PHIL. 1903 2

-



18 A. PERROCHET

tant du méme cercle que les sources du Pentateuque dési-
gnées par ces noms. A ces deux sources s’en sont ajoutées
d’autres et il y a eu probablement plusieurs rédactions suc-
cessives et plus ou moins anciennes.

On a reconnu enfin que cette grande ceuvre historique de
I’école deutéronomienne a été plus tard retouchée en quelques
endroits par une main ou par des mains lévitiques, c’est-a--
dire dans l'esprit du Code sacerdotal. Cela est surtout évident
dans les deux derniers chapitres desJuges (histoire du crime
de Guibéa et de I'extermination des Benjaminites), ou1 on re-
trouve la fusion de deux récits qui ne sont pas exactement.
concordants, et ot l'histoire est incontestablement trans-
formée dans le sens des idées qui sont & la base du Code
sacerdotal. Malgré les travaux patients et minutieux de Moore,
Budde et Nowack, ’'analyse de ces deux chapitres n’est pas
encore arrivée a4 une distinction pleinement satisfaisante-
des divers éléments; le probléeme littéraire n’est pas complé-
tement résolu, mais le fait d’un remaniement d’aprés les.
conceptions du Code sacerdotal ne peut étre mis en doute.

Quant & Chroniques, Esdras, Néhémie, qui ne sont que les.
trois parties d’un seul et méme ouvrage. si bien appelé par
Reuss la Chronique ecclésiastique de Jérusalem, personne ne
songe plus & en attribuer la rédaction & Esdras. Cette rédac--
tion ne peut étre antérieure a Alexandre le Grand (330). On
a aussi reconnu que dans ce livre 'histoire d’Israél avant
Pexil est présentée « telle qu’elle aurait di se passer si le
Code sacerdotal et été la loi fondamentale du mosaisme, au
lieu d’étre la thorah du judaisme !, » mais comme le dit fort.
bien Cornill, le Chroniste a fait cela bona fide. En méme temps
qu’'on se rendait compte, griace aux résultats de la critique
du Pentateuque, de la tendance et des procédés du Chroniste,
on a aussi mieux déterminé la nature de ses sources. On a.
constaté qu’il n’est pas I'initiateur de cette maniere de pré-
senter I'histoire anté-exilique d’Israél, mais que sa source
principale était un midrasch ou commentaire de I’ancien

Cornill, Einleitung in das Alte Testament. § 46, 5.



CRITIQUE DE L’ANGIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e sitcLe 19

écrit historique qui avait servi aux auteurs du livre cano-
nique des Rois, commentaire se placant déja au méme point
de vue que le Chroniste, point de vue que M. Vuilleumier
caractérise ainsi : « religieux & sa maniére, mais d’une piété
un peu étroite, plus théologique encore et surtout plus clé-
ricale, plus ritualiste que proprement religieuse. L’histoire
au lieu d’étre but est devenue moyent. »

v

Les résultats auxquels est arrivée la critique contemporaine
pour les livres prophétiques, sont, & quelques égards, aussi
opposés aux anciennes conceptions traditionnelles que ceux
de la critique du Pentateuque. Comme le temps nous presse,
nous indiquerons briéevement les faits acquis.

La composition exilique de la seconde partie du livre d’Esaie
(chap. XL-LXVI) doit étre considérée comme définitivement
prouvée ; elle n’est plus contestée méme par les théologiens et
les critiques les plus conservateurs?2. Onse convainc aussi de
plus en plus que, dans ce Deutéro-Esaie, les derniers chapitres
(LVI-LXVI) forment un groupe distinct des chapitres pré-
cédents. Ces chapitres ont-ils été écrits par le méme auteur
que les précédents, mais aprés le retour de I’exil, ou bien
sont-ils I'ceuvre d’un autre auteur? Cette question n’est pas
encore parfaitement élucidée.

La seconde partie du livre de Zacharie (chap. IX-XIV)
n’est pas I'ceuvre du contemporain de Zorobabel, mais elle
doit figurer parmi les écrits prophétiques les plus récents.
Ces chapitres datent au plus tot de la fin de ’époque persane
et sont trés probablement de I’époque grecque. Il se pourrait
que 'un ou l'autre des morceaux qui les composent fiit une
amplification d’une base anté-exilique. Il s’est produit & leur
égard un fait assez singulier: l'ancienne critique les avait
attribués a deux prophétes antérieurs a l'exil, les défenseurs

1 Les Résultats,... p. 21.
2 Deux ouvrages d’édification populaire, la Familienbibel de Glaris et le Bibel-
werk de Calw, distinguent nettement les deux parties du livre d’Esaie.



20 A. PERROCHET

de la tradition s’efforcérent de les revendiquer pour Zacharie,
et actuellement ce sont les théologiens conservateurs qui, en
opposition a la critique moderne, en placent la composition
avant l'exil. Il en résulte que chacun est aujourd’huid’accord
pour les considérer comme deux oracles anonymes qui, avec
Malachie, autre oracle anonyme, ont été ajoutés a la fin du
recueil des petits propheétes.

On admet aussi généralement que Joél dont on avait fait
le plus ancien des prophétes, est au contraire I'un des plus
récents. Quant au livre de Jonas, chacun s’accorde a y voir
une parabole prophétique composée aprés l'exil.

On ne considére plus le livre de Daniel comme un produit
de l'exil babylonien; les critiques les plus conservateurs ont
fini par s’incliner devant I’évidence et par reconnaitre que ce
livre est un écrit apocalyptique composé sous le régne d’An-
tiochus Epiphane. La discussion ne porte plus que sur I’éten-
due de la base historique des récits et sur I'existence d’élé-
ments plus anciens dans les visions.

On a reconnu enfin que la derniére rédaction de la littéra-
ture prophétique, celle qui a réuni ces écrits en quatre vo-
lumes, Esaie, Jérémie, Ezéchiel et les Douze petils prophétes,
n’est probablement pas antérieure au troisiéme siécle avant
Jésus-Christ. On a constaté en outre que « ce dernier travail
d’assemblage et de coordination » a introduit dans ces volumes
quelques morceaux hétérogénes, ainsi en particulier dans
le livre d’Esaie (chap. XIII-X1V; XXI, 1-10; XXI1V-XXVII;
XXXIV-XXXV; XXXVI-XXXIX); puis, qu’il a été précédé et
accompagné de retouches. Un exemple frappant de la liberté
avec laquelle on traitait les textes prophétiques, nous est
fourni par le livre de Jérémie dont le texte hébreu et la
version des LXX représentent deux éditions différant sen-
siblement, tant pour l'ordre des morceaux que pour leur
étendue. Les discussions 4 ce sujet sont fort anciennes, mais
on en était venu a mettre toutes les différences sur le compte
de l'arbitraire des traducteurs alexandrins; aujourd’hui,
sans donner sur tous les points la préférence aux LXX, et en
tenant compte de leurs procédés de traduction, on reconnait



CRITIQUE DE L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ sitcLe 21

que le texte hébreu renferme un certain nombre d’additions,
que l'ordre des LXX est l'ordre primitif et qu’ainsi leur
édition est plus conforme a ’ceuvre primitive que celle qui a
été reproduite dans la Bible hébraique d’on elle a passé dans
nos Bibles protestantes.

Mais en partant du fait incontestable de I’existence de re-
touches provenant de la derniére rédaction des livres pro-
phetiques, ou méme des rédactions précédentes, la critique
contemporaine s’est lancée, & 'exemple de Stade, dans une
voie ou il nous est difficile de la suivre. La jeune école, en
reconstruisant sur de nouvelles bases, — bases justes et his-
toriquement avérées, — I’histoire du prophétisme et du dé-
veloppement de ses idées, a procédé d’une maniére trop
rigoureuse, trop mathématique; elle a fixé, quelquefois un
peu arbitrairement, le moment de l'apparition de diverses
conceptions, de certains points de vue, oubliant que le déve-
loppement religieux, que I’évolution des idées ne se fait pas
toujours suivant une ligne mathématiquement droite, ni
d’apres les régles d’une stricte logique, qu’il v a des sauts en
avant et des reculs, que certains hommes devancent leur
époque et que leurs idées les plus géniales ne sont parfois
reprises et mises en pleine lumiére que quelques siécles plus
tard. Or, les prophétes, organes de la révélation, éducateurs
religieux d’Israél, ne sont-ils pas précisément, de par leur
caractére méme, en avant de leur temps? Méconnaissant cela,
et partant de prémisses trop absolues, on considére comme
additions et intercalations postérieures tout ce qui ne cadre
pas avec la norme fixée; on est ainsi conduit & disséquer,
a4 morceler les textes, & nier I'unité des morceaux les plus
beaux, les plus homogenes, et & considérer certains des plus
élevés d’entre eux comme I'ceuvre d’épigones. Epigones, il
faut ’avouer, qui souvent laisseraient bien loin derriére eux
leurs maitres et leurs modeéles; ce serait, en particulier, le
cas pour les auteurs d’Esaie 11, 1-4; IX, 1-6 ; Michée V, qu’on
veut placer au troisiéme siécle avant notre eére. On nous af-
firme, entre autres, que les passages du livre d’Amos qui cé-
lébrent Jahvé comme le maitre tout-puissant de la nature»



222 A. PERROGHET

ne peuvent étre attribués & ce prophéte; nous avions cru
naivement jusqu’ici que des déclarations de ce genre étaient
particuliérement bien placées dans la bouche du berger de
Thékoa. On déclare ensuite que, dans le livre de Michée, les
trois premiers chapitres sont seuls de la main du contempo-
rain d'Esaie, et que méme ces trois chapitres renferment des
interpolations; que toute la seconde partie du livre d’Haba-
cuc, a partir de II, 9, est une addition postérieure, et que
méme dans la premiére partie, I, 5-11 est une interpolation ;
que le beau chapitre premier d’Lsaie se compose de cing
morceaux, discours ou fragments absolument indépendants
les uns des autres, et que 'un de ces morceaux n’est pas
d’Esaie. Selon Duhm, I’enfant terrible de la critique moderne,
Jérémie n’a écrit que de petits oracles poétiques dans un
rythme bien caractérisé; tout ce qui n’est pas dans ce rythme
n’est pas de Jérémie, on n’a de lui qu’environ soixante pe-
tites poésies, dont les plus longues comprennent cing ver-
sets.

Nous sommes fort éloignés de prétendre que tout soit & re-
jeter dans ces affirmations de la jeune école, mais il est évi-
dent qu’on ne peut les considérer comme le dernier mot de
la science. La critique corrigera elle-méme ses écarts et 'ex-
cés méme des conjectures hasardées fera sans doute revenir
a une conception plus rationnelle et & des procédés moins
tranchants. On peut constater déja quelques symptomes de
ce retour : ainsi Marti revendique pour le Deutéro-Esaie les
morceaux qui parlent du Serviteur de I’Eternel (Ebed-Jahve-
Lieder) et dont quelques critiques voulaient faire un cycle
de poésies composées par un autre auteur que le grand pro-
phéte de 'exil, ou méme par plusieurs auteurs.

Avant de passer a la littérature poétique, mentionnons,
puisqu’elle a fait quelque bruit, la thése défendue par deux
écrivains francais, Ernest Havet et Maurice Vernes, sous le
nom de modernité des prophétes. Ces messieurs ne se perdent
pas dans une analyse détaillée des textes, dans des discussions
sur des passages difficiles, sur les phases de développement
du prophétisme, pour eux, la chose est plus simple: faire



CRITIQUE DE I’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ siicLE 23

«d’'un auteur qui parle de Ninive et de I’Assyrie un contempo-
rain des Assyriens, de celui qui parle de Babylone et de la
Chaldée un contemporain de 'empire chaldéen, c’est un
procédé « puéril et enfantin. » Tous les livres prophétiques
sont des pseudépigraphes composés vers I'an 300 ou 200
avant Jésus-Christ. « Pourquoi les écoles du second temple,
-dit M. Vernes, n’auraient-elles pas conc¢u le projet de mettre
sur les levres du contermporain d’Ezéchias des discours con-
formes a sa situation et n’auraient-elles pas placé au seuil
méme de I'exil 'imposante figure d’un censeur impitoyable1? »
Pourquoi pas? voila le principal argument. Des procédés
-aussi peu scientifiques ont été prestement et sommairement
jugés par la critique allemande, tandis qu’ils provoquaient
-en France les protestations de James Darmesteter, dans son
beau livre : Les prophétes d’'Israél (1892).

V1

La profonde transformation opérée dans la conception de
Thistoire religieuse d’'Israél, les progrés réalisés dans la con-
naissance de la langue hébraique et de son histoire par la
philologie comparée des langues sémitiques, I’étude plus mi-
nutieuse des textes ont eu pour conséquence des modifica-
tions importantes dans les dates assignées a la composition
-des livres poétiques et didactiques. On ne considére plus, ou
plutdt, on ne peut plus considérer le siécle de David et de
Salomon comme le siécle classique de la littérature hébraique,
tout au plus est-il le siecle des débuts. Cette théorie des
grands siecles, imaginée par Voltaire et dont on a, depuis
longtemps, fait justice dans I'histoire générale de la littéra-
ture, régnait encore en souveraine pour la littérature hébrai-
que, elle était méme considérée par quelques-uns comme un
indiscutable axiome, — c’est pourtant ici qu’elle était le
moins justifiée, qu’elle reposait sur les fondements les moins
solidement étagés. Aucun des livres poétiques et didactiques

1 Maurice Vernes, Précis d’histoire juive, 1889, p. 765 et s., 803 et s. — Les
résultals de U'exégeése biblique, 1890.



o A. PERROCHET

ne parait étre, dans sa forme actuelle, antérieur a l'exil ; tels:
d’entre eux, comme les Psaumes et les Proverbes, renferment
sans doute des éléments plus anciens, mais leur rédaction
finale et une partie plus ou moins considérable de leur con-
tenu ne peuvent avoir une origine antérieure & 'époque du
retour. La valeur religieuse et morale de ces livres est, d’ail-
leurs, absolument indépendante de leur 4ge et de la dale de
leur composition.

Outre cette transposition générale de la date des hagiogra-
phes poétiques, nous n’avons pas 4 signaler un grand nombre:
de résultats définitivement acquis ou méme généralement
accrédités. I1 y en a cependant quelques-uns, car ces livres
ont été, dans les vingt derniéres années, I’objet de nombreuses.
et consciencieuses études ; bien des questions que 'on soup-
connait & peine, ont été posées et discutées, et 'on peut déja,.
sur certains points, au milieu méme des hypothéses plus ou
moins vraisemblables, discerner, en une certaine mesure,.
dans quelle direction se fera 'accord, quels seront les résul-
tats qui pourront, dans la suite, étre considérés comme
acquis.

Le temps ne nous permet pas d’entrer dans beaucoup de
détails, nous devrons laisser de coté des faits intéressants;.
nous voulons cependant essayer d’esquisser dans ses grandes
lignes la situation actuelle de la critique de ces divers livres..

Depuis longtemps déja on savait que les titres des Psaumes:
sont d’origine récente et ne fournissent pas des indications
certaines sur les auteurs; que parmi les psaumes attribués a.
David ou & son contemporain Asaph, un bon nombre doivent,
pour des raisons historiques ou linguistiques, étre de date
postérieure, et que quatre psaumes au moins ont été compo--
sés & I’époque des Maccabées. Mais le fait, prouve dés lors, que:
le Psautier n’est autre chose que le Recueil de cantiques de
la synagogue, ou si 'on aime mieux, a lusage des fidéles du
second temple, a conduit &4 donner aux psaumes en général
une origine plus récente qu'on ne 'admettait précédemment
pour une grande partie d’entre eux. Tandis qu’Ewald, par
exemple, attribuait encore 4 David douze psaumes sur les



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ siicrLe 25

soixante-quatorze qui portent son nom, et placait avant
I'exil la composition de cinquante-six autres psaumes, Well-
hausen déclare que la question est bien moins aujourd’hui
de savoir §’il y a dans le Psautier des cantiques postérieurs
a l’exil que de savoir s’il en renferme dont l'origine remonte-
au-deld. Baethgen, 'un des derniers commentateurs, ne peut
plus attribuer & David avec quelque certitude que le Ps. XVIIL
et n’admet comme anté-exiliques que trente & quarante psau-
mes. Pour 'excentrique Duhm, le psaume le plus ancien est
le Ps. CXXXVII, puis il y a quelques psaumes antérieurs aux
Maccabées, mais la grande majorité des cantiques du Psau--
tier sont maccabéens, ou pharisiens, ou sadducéens. Si le
point de vue de Bathgen représente l'opinion générale ac-
tuelle, celui de Duhm a provoqué de vives protestations,
méme dans le camp de 'extréme gauche.

Une question fort intéressante et qui a fait 'objet de longues
discussions a été introduite par Reuss. Il prétendait que la
plupart des psaumes, malgré leur apparence individuelle,
n’étaient que des cantiques nationaux et que la premiére per-
sonne du singulier devait étre prise dans un sens collectif..
Smend reprit la question en appuyant l'opinion de Reuss
par de nouveaux arguments et ce point de vue rencontra
pendant un moment 'adhésion générale. On se contenta de
distinguer deux catégories de psaumes, ceux ol le je désigne-
le peuple entier et ceux ou il désigne seulement la commu-
nauté des pieux, des fideles en opposition aux impies, c’est-
a-dire ceux qui ne recherchent que les biens terrestres et
souvent oppriment les pieux. Mais on tend maintenant & re-
venir & une conception moins absolue. Partant du fait incon-
testable que le Psautier est le livre de cantiques de la com-
munauté juive, on arrive toul naturellement & constater qu’il’
renferme, a co6té d’un certain nombre de cantiques évidemment
collectifs ou liturgiques,d’autres cantiques qui sont non moins
évidemment individuels mais qui ont été admis dans le recueil
pour étre chantés par la collectivité, d’autres enfin qui, pri-
mitivement individuels, ont été plus ou moins profondément
retouchés pour étre introduits dans le recueil public. Nous.



26 A. PERROCHET

trouvons des cantiques de ces deux derniéres catégories dans
tous nos modernes recueils a I'usage des diverses églises. Ce
point de vue, qui n’est pas encore généralement admis, ne
tardera probablement pas & s’accréditer. Il supprime les diffi-
cultés auxquelles se heurtent les deux autres opinions, 'une
et l'autre trop absolues, il tient compte de tous les faits et
les explique de la facon la plus simple et la plus naturelle.

Quant au livre des Proverbes, on s’apercoit a premiére vue
qu’il est constitué par la réunion de plusieurs recueils de
sentences indépendants les uns des autres, dont deux seule-
ment, les plus considérables, sont attribués & Salomon. On
‘avait déja reconnu que le premier recueil, chapitres I a IX,
ne pouvait provenir de Salomon, mais qu’il devait étre 'occuvre
d’un sage appartenant & ’école deutéronomienne; puis, que
les deux derniers recueils ou appendices, chapitres XXX et
XXXI, étaient incontestablement d’origine post-exilique. La
forme méme des deux recueils dits salomoniques (chapitres
X a XXII,16; XXV a XXIX), leurs répétitions, certains détails
de leur contenu ne permettant pas d’en attribuer la rédaction
au roi que la postérité a entouré d’une auréole légendaire de
sagesse, on admettait un fonds de sentences salomoniennes
-développé et augmenté par les sages.

Mais les vues nouvelles sur le développement de la religion
israélite ont amené &4 examiner de plus prés la tendance et le
-contenu de ces maximes; en méme temps la découverte du
texte hébreu d’une partie du livre du Siracide faisait consta-
ter une singuliere ressemblance de forme, de vocabulaire,
d’expression, de caractére entre ce livre et les recueils dits
salomoniques. Aussi certains critiques ont-ils affirmé que le
livre des Proverbes est tout entier d’origine post-exilique,
que la littérature gnomique est dans son ensemble un pro-
duit de’époque de la restauration. Leurs arguments méritent
d’étre pris en sérieuse considération, ils me paraissent déci-
sifs en ce quiconcerne le premier recueil, chapitres X a4 XXII.
Il n’en est pas de méme pour le second recueil, chapitres XXV
a XXIX, dont la formation est attribuée dans le titre aux
gens du roi Ezéchias; plusieurs critiques, contrairement a



CRITIQUE DE L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ sticLE 27

Topinion généralement admise, soutiennent que ce recueil
-est le plus ancien et qu’il doit étre anté-exilique, au moins
dans ses parties essentielles. Nous croyons qu’ils ont raison,
}quoique la question ne soit pas encore définitivement tran-
chée, il nous parait que c’est trés probablement dans ce sens
que I’entente se fera. |

L’entente n’est pas encore prés de se faire pour le Cantique
des cantiques, du moins pour la nature et le caractére de ce
livre qui a de tout temps donné lieu & une littérature consi-
dérable et dont la critique contemporaine s’est aussi large-
ment occupée. L’interprétation allégorique ou typique a fait
son temps: Oettli, 'un des exégéles conservateurs, déclare
que l'explication de Frédéric Godet, quoique la meilleure de
la tendance allégorique, en a été le coup de désespoir. Il
semblait un moment que I’hypothése dramatique, dite du
berger, exposée en premier lieu par Ewald, mais améliorée
et modifiée par des travaux subséquents, allail jouir de P'as-
sentiment général sous la forme ou elle a été présentée par
ses représentants les plus modernes, Stickel et Bruston. Mais
voici que, se basant surles indications fournies par Wetzstein 1,
plusieurs critiques? ont repris sous une nouvelle forme l'an-
cien point de vue de Castellion, développé par Bleek et Reuss
qui ne voyaient dans le Cantique qu’un recueil de poésies
érotico-idylliques. Nous sommes obligé ici d’entrer dans
quelques détails.

D’aprés des usages qui doivent remonter & une haute anti-
quité, les cérémonies nuptiales dans les campagnes de Syrie
durent sept jours qui sont appelés la semaine du roi; pen-
dant ces sept jours l'époux et I'épouse sont traités comme
rot et comme reine. La planche & fouler le blé, placée sur une
estrade, est recouverte de tapis et de coussins et sert de trone
aux époux (ce trone éphémere est appelé mertéba). Assis sur
ce trone, ils assistent pendant les sept jours aux danses et
aux jeux des amis,amies et autres invités ; de temps entemps
I’épouse se méle aux danses pour faire admirer sa parure.

1 S8avant orientaliste, consul de Prusse a Damas.
2 Budde, Siegfried, ete.



28 A. PERROCHET

Parmi les chants, la place principale est occupée par les wassf™
qui célebrent la beauté corporelle des époux el leur parure.
Le premier de ces wassf est chanté en I’honneur de I'épouse,
le soir méme du mariage, pendant la « danse de I'épée, »
danse que 'épouse exécute tenant une épée de la main droite
et un mouchoir dans la gauche, entourée de flambeaux et de
tous les invités. Les wassf et autres chants, quoique chantés
par les amis ou amies, sont souvent mis dans la bouche de
I’époux ou de I'épouse et ont beaucoup de ressemblance avec
les parties analogues du Cantique.

On comprend que, s’appuyant sur ces analogies, on ait
considéré le cantique comme une collection de chants nup-
tiaux. L’époux, roi momentané, serait par hyperbole nommé
Salomon et I’épouse serait désignée sous le nom de Sulam-
mite parce que Abisag de Sunem (— Sulem) était la plus belle
femme de son époque (1 Rois 1, 3, 15) : ce nom ne signifierait
donc par autre chose que « la plus belle des femmes. » Les
wassf se retrouveraient surtout dans les chapitres IV a VII.

(e point de vue fut immédiatement adopté par I’école cri-
tique, si bien que M. Bruston, exposant sa conception au Con-
gres des orientalistes & Genéve en 1894, ne rencontra que
des contradicteurs. La question n’est pourtant pas encore ré-
solue ; les partisans du recueil de chants nuptiaux ont bien
de la peine &4 se mettre d’accord, ils sont obligés d’admettre
des mutilations, des fragments, des formules de liaison ou
de transition. Tandis que Reuss divisait le cantique en 16
idylles, Budde y trouve 23 chants ou fragments de chants et
Siegfried seulement 10 chants, mais le dernier, par exemple,
se compose de 7 fragments. Ceci n’est pas fait pour ébranler
beaucoup les partisans de l'interprétation dramatique. On
peut encore actuellement dire avec Cornill « que le Cantique
est &4 bien des égards une énigme encore non résolue et le
restera peut-étre toujours?, »

Mais ce qui n’est pas une énigme, ce qui n’est plus sérieu-
semenl contesteé, c’est 'époque de la composition. Les parti-

t Einleitung in das Alte Testamenl, p. 236 de la premiére édition, 1891.



CRITIQUE DE L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e sitcLe 29

«cularités linguistiques du Cantique sont si nombreuses, si
concluantes qu’on ne peut plus les expliquer, comme on le
faisait autrefois, par le dialecte éphraimite; elles obligent a
.considérer ce livre comme un écrit post-exilique, datant au
plus tot du commencement de l’époque persane.

11 faut dire la méme chose, ou 4 peu prés, du livre de Job.
Nul ne pense plus aujourd’hul & y voir un produit du siécle
de Salomon. Sa remarquable parenté, tant pour la lanque que
pour les idées, avec Jérémie, Lamentiations, Deutéro-Esaie,
Proverbes I-IX ne permet pas d’en placer la composition
avant les derniéres années du royaume de Juda ; les théolo-
giens conservateurs en restent a cette époque, les autres cri-
tiques se prononcent en général pour les temps qui ont suivi
immeédiatement 'exil, quelques-uns descendent jusque vers
Yan 400.

Un point important pour la fixation de la date de ce livre
-est le rapport des imprécations de Job (chap. III) avec Jéré-
mie XX, 14-18. Précédemment, partant de l'idée fort contes-
table que Jérémie est essentiellement imitateur, on donnait
la priorité & Job; aujourd’hui I’examen attentif et impartial
des deux morceaux a amené a la conviction que 'auteur de
Job a amplifié et développé en poéte le théeme fourni par Jé-
rémiel. Aussi, pour maintenir la composition de Job au
septiéme siecle, Dillmann et d’autres ont-ils considéré le pas-
sage de Jérémie comme une addition postérieure.

La tendance de la critique contemporaine a disséquer les
textes, & découvrir partout des remaniements, s’est aussi ma-
nifestée pour le livre de Job. Un certain nombre de critiques,
comme Studer, Maurice Vernes, Cheyne, Duhm, voient dans
ce poéme ’ceuvre successive d’'une série d’auteurs et admet-
tent en outre des additions tardives assez nombreuses. Leurs
conclusions ont été vivement et sérieusement combattues ;
cependant, on a renoncé & défendre I'unité absolue de com-
position. On admet assez généralement qu’il existait un petit

1Les imprécations de Jérémie font absolument I'impression du spontané, de
Pirréfléchi, c’est le cri d’'une Ame angoissée; celles de Job sont le développement
artistique d’une pensée et renferment plusieurs traits d’amplification rhétorique.



30 A. PERROCHET

récit populaire en prose (Volksbuch) renfermant le prologue
et I’épilogue sous leur forme actuelle, & peu de chose pres,
et que l'auteur principal, grand poéte inconnu, a repris ce
récit dans lequel il a inséré les remarquables discours qui
constituent la partie essentielle du livre. Cette explication de
la composition du livre de Job est la plus plausible, elle
leve un grand nombre de difficultés. Les discours d’Elihu
(chap. XXXITI & XXXVII) sont toutefois considérés, — et avec
raison, croyons-nous, — comme une addition postérieure. 1l
est vrai que Budde a tenté récemment de maintenir les dis-
cours d’Elihu comme partie intégrante du livre; il trouve
dans ces discours I'idée-meére du poéme et la solution donnée
par P'auteur au probléme de la souffrance du juste. Mais il
est difficile, en tenant compte de toutes les parties du livre,.
d’admettre comme exacte la maniere en laquelle Budde for-
mule cette idée-mére du poéme, d’autant plus que ce critique
élimine des discours d’Elihu, comme remaniements ou in-
terpolations, tout ce qui n’est pas d’accord avec son point de
vue.

Nous ne nous arréterons pas longtemps au produit le plus
récent de la 'philosophie morale et religieuse de 1’Ancien
Testament, I’Ecclésiaste. 11 v a longtemps que personne ne:
songe plus & y voir un écrit de Salomon qui I'aurait composé
dans sa vieillesse ; le livre lui-méme indique assez clairement
la fiction littéraire. Mais les progrés de la philologie hébrai--
que, I’étude plus minutieuse de la langue de I’Ecclésiaste,.
ainsi que de son contenu, ont amené a en placer la composi-
tion vers I’an 200 avant notre ére.

L’école anatomiste a naturellement appliqué a ce livre ses
procédés de dissection, ce qui lui était d’autant plus facile
qu’il n’est pas un tout harmonique ni le produit d’'une pensée
systématique. L’absence d’un plan nettement concu et d’un
ordre logique s’y fait clairement sentir, aussi a-t-on eu beau
jeu pour y découvrir des couches successives et des remanie--
ments nombreux. D’aprés Siegfried, il n'y aurait pas moins.
de quatre auteurs, un pessimiste, un épicurien, un sage
(Chdakam), un pieux (Chdsid), sans compter le dernier rédac-



CRITIOQUE DE L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19¢ s1RcLE 31

teur et les divers glossateurs. Mais, comme le dit Wildeboer,
dans son commentaire de 1898, on n’a pas encore réussi a
rendre plausible ’hypotheése de la pluralité d’auteurs.

Arrivé au terme de celie rapide revue, je ne puis oublier
que je m’adresse & des pasteurs, et je vous entends poser une
question qui est pour vous de la plus grande importance. Les-
résultats de la critique biblique qui peuvent étre considérés.
comme certains et qui sont a tant d’égards en opposition
complete avec les opinions traditionnelles, doivent-ils et peu-
vent-ils rester dans le cercle étroit des théologiens, tandis
qu’on laissera dans le peuple chrétien libre cours aux an-
ciennes conceptions? Et si ces résultats doivent étre connus:
de tous et popularisés, s’ils doivent prendre place dans 'en-
seignement pastoral, comment le faire et dans quelle me-
sure ? Graves questions que nous ne pouvons étudier aujour-
d’hui. Disons seulement que nous n’hésitons pas a répondre:
affirmativement & la question de principe; nous ne pou--
vons mieux le faire qu'en vous rappelant ce qu’écrivait, il y
a quelques mois, M. Fr. Puaux, dans la Revue chrétiennel :
« La critique de ’Ancien Testament a conduit & des résultats.
qui ne peuvent demeurer ignorés sous peine de créer a bréve
échéance de redoutables conflits de l'ordre religieux. Aussi
I’heure est-elle venue de parler avec simplicité et droiture,.
car, sur nombre de points, 'enseignement traditionnel doit
étre modifié. Il n’est pas un pasteur qui n’ait rencontré ces-
difficultés dans son enseignement religieux et il n’est plus
admissible qu'une interprétation nouve!le fasse de celui qui
la présente un infidéle ou un hérétique.... Il n’est que temps.
de rentrer dans la vérité historique qui n’ira jamais contre
le dessein de Dieu. Que cette mise au point d’un enseigne-
ment nouveau soit d’une extréme difficulté, nul ne le con-
teste, mais il doit en étre de méme de l'urgente nécessité
d’une entente pour réaliser une telle réforme.... Tout, dans.
nos Eglises de la Réforme, doit tendre a éviter le redoutable
danger de I’ésotérisme, c’est-a-dire d’'une religion savante et

1 Numéro de mai 1902.



32 A. PERROCHET

‘d’une religion populaire. L’ésotérisme a marqué la fin des
religions paiennes, le christianisme ne peut ni ne doit le con-
naitre. »

Cette mise au point d’un enseignement nouveau, voild un
sujet tout indiqué pour un prochain cours de vacances. Et &
‘ceux qui verraient encore dans les réesultats de la critique un
danger pour la foi, nous dirons dés maintenant que, bien loin
-d’infirmer l'existence de la révélation en Israél, ils en four-
nissent, au contraire, la plus éclatante démonstration. Plus
nous trouvons dans ’Ancien Testament les traces de son ori-
gine humaine, plus aussi nous sommes obligés de reconnaitre
que sous cette enveloppe souvent bien fruste se trouve la vé-
rité divine qui, dégagée des éléments humains auxquels elle
est mélée, n’en ressort qu’avec plus d’éclat, comme le dia-
mant séparé de sa gangue. Au lieu d’une communication
mécanique ou magique d’un systéme complet de notions et
de lois religieuses et morales & un peuple incapable de les
comprendre et de les appliquer, au lieu d’'une révélation in-
termittente procédant par sauts et par a-coups, nous voyons
I’action révélatrice du Dieu miséricordieux se poursuivre
sans interruption au sein d’'un peuple prédestiné. Nous
voyons cette action divine suivre les lois d’'une haute et sage
pédagogie, faire lentement, progressivement, ’éducation de
~ce peuple au col roide et incirconcis de coeur, le purifier peu
& peu des éléments paiens qui se mélent encore a ses concep-
tions religieuses, le faire arriver par une longue évolution a
des notions toujours plus pures et toujours plus élevées;
nous voyons Dieu se servir des moyens les plus simples et
les plus naturels pour préparer au sein d’Israél I’arrivée de
-celul quli sera la révélation supréme et qui, pénétré en plein
de I'esprit divin, pourra s’écrier : « Celui qui m’a vu a vu le
Pére. » La vérité historique n’est-elle pas ici bien supérieure
-a l'ancienne conception intellectualiste et supranaturaliste ?
Le magique, le merveilleux, le prodige seraient-ils donc les
caractéres distinctifs et essentiels des ceuvres divines? celles-
-c1 ne sont-elles pas au contraire marquées au coin de la sim-
plicité et n’est-ce pas 14 ce qui en [ait la grandeur?



CRITIQUE DE L’ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e sitcLE 33

Pour nous, reconnaissant envers Dieu de ce qu’il a per-
mis a la science de nous faire mieux connaitre le secret de
ses voies envers Israél, admirant la sagesse avec laquelle il a
-agi par son Esprit au sein du peuple élu, nous redisons avec
le chantre israélite, dans un sentiment d’humble adoration :
« Que tes ceuvres sont grandes, 0 Elernel, tes pensées sont
merveilleusement profondes ! » (Ps. XCII, 6.)

‘THEOL. ET PHIL, 1903 3



	La critique de l'ancien testament : à la fin du dix-neuvième siècle

