
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1903)

Heft: 1

Artikel: La critique de l'ancien testament : à la fin du dix-neuvième siècle

Autor: Perrochet, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT

à la fin du dix-neuvième sièclel

PAR

A. PERROCHET

Messieurs et chers frères

En demandant à vos professeurs un cours de vacances, vous
avez exprimé le désir d'être mis au courant du développement
de la théologie depuis que vous avez terminé vos études et

que vous avez quitté les bancs de la Faculté. Il ne s'agit
évidemment pas de vous exposer en détail et d'une manière
complète tout ce qui a été fait depuis une vingtaine d'années
dans le vaste domaine de la critique de l'Ancien Testament;
cela ne serait pas possible en deux heures et cette longue
enumeration de recherches souvent minutieuses, d'hypothèses
parfois un peu saugrenues risquerait de n'être pas pour vous
d'un réel profit, puisqu'il vous faudrait ensuite un travail de

réflexion assez considérable pour démêler ce qui a une valeur
réelle et permanente de ce qui n'est que pure hypothèse ou
produit de l'imagination de quelque savant. Ce que vous désirez,

c'est un tableau clair et succinct de la situation actuelle
ainsi que des principaux résultats obtenus par le travail
persévérant des critiques. J'essaierai de vous le présenter.

1 Nous reproduisons ici deux leçons du cours de vacances organisé en

septembre 1902 par la Faculté de théologie de l'Académie de Neuchâtel à la demande

des pasteurs du canton.



6 A. PERROCHET

Vous n'ignorez point qu'il y a quelque vingt ans, il s'est

produit dans la science de l'Ancien Testament une révolution
décisive qui a non seulement dirigé la critique dans des voies
toutes nouvelles, mais qui a aussi radicalement transformé
la théologie biblique et l'histoire du peuple d'Israël. Cette

révolution, ou évolution si vous aimez mieux, on la rattache
d'habitude au nom de Wellhausen qui en a été le principal
protagoniste, mais qui a eu pour prédécesseurs ou pour
collaborateurs Graf, Reuss, Kayser, Kuenen, pour ne citer que
les noms les plus connus parmi les combattants de la
première heure. Cette évolution a été assez importante et a fait
assez de bruit pour que même ceux d'entre vous qui avaient
à ce moment terminé leurs études, soient au courant de ses

traits essentiels. Les résultats en ont été exposés d'une
manière magistrale par M. Vuilleumier dans son rapport de

1894: Les résultats des travaux les plus récents relatifs à l'Ancien

Testament et leur influence sur l'histoire de la religion
d'Israël et sur la dogmatique chrétienne. Je ne songe donc

point à refaire aujourd'hui devant vous l'étude si bien faite

par mon ami et collègue de Lausanne, auquel cependant je
ferai plus d'un emprunt. Ce que je désire examiner avec vous,
c'est la marche de la critique de l'Ancien Testament à partir
du moment où la majorité des théologiens ont adopté les

conclusions de la nouvelle école et où ces conclusions sont
devenues la base des études et des recherches subséquentes.
Ce moment peut être fixé vers 1880 ou 1885, puisque c'est de

1880 à 1882 que le vieux Franz Delitzsch, un des principaux
représentants de la tendance positive, donna par ses Penta-
teuchkritische Studien son adhésion aux conclusions essentielles

des critiques que l'on regardait encore dans les cercles

croyants comme de dangereux novateurs.
Nous rechercherons d'abord quels sont les caractères généraux

de la marche de la critique de l'Ancien Testament
pendant les vingt dernières années du dix-neuvième siècle, pour
indiquer ensuite quels sont les progrès accomplis, les

nouveaux points de vue qui se sont fait jour, quelles sont, selon

l'expression de la préface de la revision d'Ostervald, « les



critique de l'ancien testament a la fin du 19e SIÈCLE 7

certitudes éprouvées d'aujourd'hui et les probabilités savantes
de demain. » Ce travail nous est facilité dans une large
mesure par la publication, actuellement presque terminée, de

deux grandes collections de commentaires sur l'Ancien
Testament, l'une commencée en 1892 et dirigée par Nowack,
professeur à Strassbourg, l'autre commencée en 1897 et dirigée

par notre compatriote le professeur K. Marti de Berne.
Chaque volume renferme une introduction critique fort bien
faite qui représente assez exactement l'état actuel de la science
de l'Ancien Testament.

Remarquons en passant que l'Angleterre qui a été si
longtemps, en fait de critique biblique, le refuge inviolable des

idées traditionalistes les plus prononcées et du conservatisme
le plus étroit, occupe maintenant une place très honorable à

côté de l'Allemagne. Vous vous rappelez sans doute l'agitation
causée en Ecosse par les travaux de Robertson Smith, enlevé
si prématurément ; il a actuellement d'éminents successeurs

appartenant, comme Cheyne, à la tendance la plus avancée,

ou, comme Driver, à une tendance critique plus modérée,
mais se plaçant résolument sur le terrain de la science
moderne. On publie en ce moment une encyclopédie biblique à

laquelle collaborent, outre des savants anglais, les meilleurs
critiques allemands et dès le mois prochain paraîtra une
nouvelle revue théologique, The Hibbert Journal, dont le

programme est conçu dans l'esprit le plus large.

La phase actuelle de la critique de l'Ancien Testament me

paraît se distinguer par deux traits caractéristiques.
En premier lieu, il est un certain nombre de résultats, —

et non pas des moins importants ni des moins décisifs, —

sur lesquels s'est fait un accord presque unanime et qui
peuvent être considérés comme acquis désormais à la science

parce qu'ils reposent sur des faits incontestables et définitivement

avérés. Vous indiquer ces résultats, faire l'apurement
des comptes de la critique, déterminer les postes qui doivent



8 A. PERROCHET

figurer définitivement à l'actif et qui resteront invariables ou à

peu près dans les bilans futurs, c'est ce que nous nous efforcerons

de faire. Si les arrêts de la critique sont, comme on l'a
dit, toujours susceptibles de revision et s'il n'est pas possible
d'arriver sur tous les points à une certitude absolue, il n'en
est pas moins vrai, — on ne saurait trop le redire, — qu'il
est des faits qui s'imposent avec une parfaite évidence et
qu'on ne peut contester à moins d'être aveuglé par un incurable

parti pris. Ce n'est pas procéder scientifiquement que
d'invoquer les évolutions, les indécisions, les fluctuations de

la critique pour la rejeter en bloc, se refuser à admettre les
faits prouvés, en rester béatement aux opinions traditionnelles

et se confiner dans un conservatisme étroit qui loin
de favoriser les progrès de l'Evangile ne fera que les entraver.

Toutefois, nous le reconnaissons sans peine, la critique
moderne n'est pas toujours sage et prudente, elle fournit
elle-même des armes à ses adversaires. Nous touchons ici au
second trait caractéristique de la période actuelle. Les faits
fondamentaux et primordiaux étant acquis pour la plupart,
on s'est lancé dans une analyse minutieuse et détaillée des

textes, on examine chaque phrase, si ce n'est même chaque
mot, non pas à la loupe mais au microscope, on se livre à un
travail de dissection qui coupe et hache le texte biblique, on
croit retrouver partout des contradictions, des différences,
des nuances, des traces de retouches et des remaniements,
des gloses, des interpolations, si bien que d'un morceau qui
porte à première vue un caractère bien marqué d'unité, il ne

reste plus que des lambeaux épars, sans lien les uns avec les

autres. On fait, et avec excès, de la critique divinatoire, il
semble parfois que chaque exégète ou critique cherche à

surpasser ses prédécesseurs en imagination et en sagacité et

on en arrive ainsi aux conclusions les plus étranges et les

plus déconcertantes. Nous comprenons qu'en face de ces

minuties, de ce démembrement du texte biblique, quelques-uns
disent : « Voyez où conduit la critique, ce n'est plus de la
science sérieuse, c'est un funeste dissolvant. » N'oublions pas



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e SIÈCLE 9

cependant que l'abus ne suffit pas à faire condamner l'usage
et qu'une chose excellente en soi peut devenir la source de

regrettables excès. Abusas non tollit usum.
Ces deux traits caractéristiques : d'un côté faits acquis et

admis par tous les critiques impartiaux, de l'autre minutie
excessive, tendance à découvrir partout des retouches et des

remaniements, hypothèses hasardées et par trop subjectives,
ces deux traits caractéristiques, nous les retrouverons presque

constamment dans la suite de notre étude.

II

Nous laisserons de côté ce qui concerne la formation du

canon de l'Ancien Testament. Les travaux modernes, quoi-
qu'assez nombreux, n'ont fait que confirmer et préciser les

résultats déjà acquis, à savoir que le canon palestinien n'a

pas été formé en une seule fois, d'un seul coup par une
assemblée ou une autorité religieuse quelconque, mais qu'il est
le produit d'un long développement historique et que ses

trois parties ou sections, — Loi, Prophètes, Ecrits (ou
Hagiographes), — ont été canonisées successivement à de longs
intervalles ; enfin que la troisième section, celle des Hagiographes

n'a été définitivement close que vers l'an 100 après Jésus-
Christ1.

Nous dirons seulement quelques mots de la critique du
texte. Il est aujourd'hui admis et reconnu, même par les

critiques et les exégètes les plus traditionalistes, que le texte
massorétique n'est autre chose que le texte adopté comme
texte officiel de la synagogue au commencement du deuxième
siècle de notre ère, et cela probablement d'après un manuscrit
archétype, choisi sans beaucoup de critique. Il est reconnu
en même temps que ce texte avait subi auparavant, dans
certains livres en particulier, des déformations assez graves
et que les anciens scribes n'avaient pas pour la lettre biblique

1 Voir la consciencieuse étude de Wildeboer, dont la traduction a été publiée
dans la Revue de Théologie et de Philosophie, mars 1901-janvier 1902.



10 A PERROCHET

le même respect servile que les rabbins ou les copistes des

époques suivantes. Le texte massorétique n'est donc plus
considéré comme une lettre sacro-sainte qu'il faille respecter
jusque dans ses moindres détails; on ne se creuse plus la
tête pour trouver un sens à un Kethib intraduisible ou pour
justifier philologiquement une forme ou une tournure qui
n'est, tout bien considéré, qu'un barbarisme ou un solécisme1
On accorde une valeur plus grande qu'autrefois aux anciennes

versions, dont le texte primitif, pour les LXX en particulier,
est maintenant mieux connu. On a abandonné ce principe
de l'ancienne critique que la leçon la plus difficile doit
toujours être préférée à la plus facile. On ne craint pas de corriger

le texte lorsque cela devient nécessaire, ni même de

recourir à la conjecture. Quelques théologiens, il est vrai,
font un peu abus de celle-ci, tranchent trop résolument dans
le vif, opérant des reconstitutions de texte qui ne peuvent
échapper au reproche de subjectivisme et d'arbitraire, ou
quelquefois même à celui de vouloir accommoder le texte à

des idées préconçues. Mais ce sont là des écarts individuels,
on voit au contraire de plus en plus les commentateurs
renoncer pour certains passages à toute conjecture et se borner
à déclarer que le texte, tel qu'il est, n'offre aucun sens
admissible, que l'auteur a probablement voulu exprimer telle
ou telle pensée, mais qu'il est impossible de reconstituer
exactement le texte original. Aussi la nouvelle traduction
allemande de Kautzsch laisse-t-elle en blanc un certain
nombre de passages. Ceci, remarquez-le bien, ne concerne
aucun passage essentiel et ne peut avoir, au point de vue
directement pratique, aucune conséquence sérieuse.

On procède donc dans la critique du texte d'une manière

plus rationnelle, plus méthodique, plus circonspecte, plus
sérieusement scientifique qu'autrefois et il est assez curieux
de constater que les plus hardis dans la conjecture sont
souvent des théologiens très conservateurs, comme Klostermann

par exemple. D'importants et sérieux travaux ont été faits

pour établir et rectifier le texte des livres les moins bien



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19« SIÈCLE 11

•conservés, comme ceux de Samuel, Jérémie, Ezéchiel. La

critique du texte a fait, vous le voyez, de sérieux progrès,
elle a une marche plus assurée que précédemment. On peut
espérer pour un avenir plus ou moins éloigné une véritable
édition critique de l'Ancien Testament qui est déjà bien
préparée par l'édition de l'Université John Hopkins à Baltimore,
publiée sous la direction de P. Haupt avec 36 collaborateurs1.

Nous ne pouvons aujourd'hui entrer dans plus de détails
et vous parler des services rendus à la critique du texte par
la meilleure compréhension du rythme des morceaux
prophétiques et poétiques. On n'est cependant pas encore arrivé
à des résultats absolument définitifs ; si l'on est parvenu à

découvrir quelques-uns des secrets de la métrique des

Hébreux, il reste encore bien des points obscurs2.

III

Nous avons hâte de passer à la partie la plus importante
de notre étude, à la critique littéraire et historique proprement

dite qui s'occupe de l'origine et de la composition des

livres de l'Ancien Testament. Nous suivrons la marche
naturellement indiquée, commençant par le Pentateuque, ou plutôt

par l'Hexateuque — le livre de Josué ne pouvant être

séparé du Pentateuque — pour continuer par les livres
historiques et prophétiques et terminer par les livres poétiques.
Pour les raisons déjà indiquées, nous nous en tiendrons dans

chaque groupe aux faits principaux.
L'Hexateuque. Constatons d'abord qu'au moment où

parurent les travaux de Graf, Wellhausen, etc., les critiques
étaient déjà d'accord pour reconnaître que l'Hexateuque dans

sa forme actuelle provient d'une rédaction de dernière main

1 The Sacred Books of the Old Testament. — Texte hébreu sans voyelles.

Appelée en Allemagne Regenbogenbibel (Bible arc-en-ciel), parce que les diverses

sources ou éléments des livres sont imprimés sur fond de couleurs différentes.
2 H. Vuilleumier, Les Résultats, etc., p. 6 ss.



12 A. PERROCHET

où se trouvent combinés quatre documents principaux qu'on
appelle les sources du Pentateuque et qu'on désigne sous les

noms de Jehoviste ou Jahviste (J.), Elohiste (E.), Code sacerdotal

(P.), et Deutéronome (D.). On avait déjà émis diverses

hypothèses sur le mode de réunion de ces documents et sur
les différentes phases du travail de rédaction qui avait
abouti à l'Hexateuque actuel, mais en considérant toujours
le Code sacerdotal comme le document le plus ancien. C'est

cette priorité du Code sacerdotal que Wellhausen et ses

collaborateurs ont vivement attaquée. Ils ont montré que
l'existence de la législation du Lévitique, qui forme le corps
principal du Code sacerdotal, est incompatible avec les récits
des livres historiques (Juges, Samuel, Rois) comme avec le-

point de vue auquel se placent les anciens prophètes, Amos,
Osée, Esaïe, Jérémie; que cette législation est même sur
quelques points postérieure à Ezéchiel et qu'ainsi, bien loin
d'être la plus ancienne des sources du Pentateuque, le Code

sacerdotal en est la plus récente, qu'il a dû être rédigé en

Babylonie et promulgué seulement par Esdras1. Ils ont
montré en même temps que la législation du Pentateuque
se compose d'éléments divers, souvent contradictoires, qu'elle
renferme plusieurs codes ou recueils de lois de tendances
différentes et qu'on peut distinguer dans le développement
de la religion israélite et de la législation trois grands
courants ou plutôt trois grandes phases : la plus ancienne
représentée par le Livre de l'alliance (Exode XX à XXIII) et les

autres textes législatifs du Jahviste et de l'Elohiste, la seconde

représentée par le Deutéronome, la troisième enfin, la plus
récente, représentée par le Code sacerdotal. Ainsi la loi
écrite, le code rituel, n'est pas le début mais l'aboutissement
de l'histoire religieuse d'Israël.

On sait la violente opposition que soulevèrent ces affirmations,

mais les vives discussions auxquelles elles donnèrent
lieu, ont eu pour résultat de confirmer les conclusions de la

1 Voir Vuilleumier, Les Résultats, etc., p. 12 ss.



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e SIÈCLE 13

nouvelle école et d'en attester le bien-fondé. A mesure que
la critique poursuivait son œuvre en déterminant d'une
manière plus précise la nature et le caractère des différentes

sources, en distinguant d'une manière plus sûre les éléments

qui les constituent, on trouvait des preuves nouvelles et
décisives de la postériorité du Code sacerdotal.

On se mit en même temps à déduire les conséquences des

résultats de la critique en les appliquant à l'histoire
religieuse d'Israël ; on reconstruisit cette histoire sur ces bases

nouvelles et elle apparut alors dans un jour si lumineux,
elle se présenta avec un tel caractère de vraisemblance, pour
ne pas dire de vérité, tant de difficultés auxquelles se heurtait

l'ancienne conception, se trouvèrent résolues, tant de

points obscurs furent éclairés d'une si vive lumière que les

esprits les plus prévenus durent finir par se laisser
convaincre et qu'on peut considérer aujourd'hui la rédaction
postexilique du Code sacerdotal comme un fait acquis à la
science. Si quelques théologiens conservateurs, comme
Strack et Oettli, se refusent encore à placer en Babylonie et

après l'exil la rédaction finale de ce code, ils ne soutiennent
plus sa priorité, ils s'efforcent seulement de revendiquer
pour l'époque antérieure à l'exil la composition de ses

principales parties et se rapprochent de plus en plus de leurs
contradicteurs. On peut dire aujourd'hui, et avec plus de

certitude encore, ce que disait, en 1894, M. Vuilleumier :

« Le temps n'est sans doute pas fort éloigné, où quiconque
n'est pas décidé d'avance à s'inscrire en faux contre toute
espèce de critique finira par se familiariser avec l'idée que
l'écrit sacerdotal n'a pu se former qu'en Babylonie et que la
rédaction finale n'est pas antérieure à Esdras1. »

Un accord presque unanime s'est fait de même quant à la
combinaison des sources de l'Hexateuque. Cette grande oeuvre

historico-législative doit être le produit de trois rédactions
principales et successives. Il subsiste naturellement encore

1 Vuilleumier, Les Résultats, etc., p. 19.



14 A. PERROCHET

bien des divergences sur les dates précises de la composition
des sources et des divers travaux de rédaction, il y a là un
large champ ouvert aux investigations et aux hypothèses
individuelles, mais les grandes lignes sont hors de contestation.

D'après l'opinion générale, l'Hexateuque aurait été
formé de la manière suivante : l'écrit jehoviste, datant du
neuvième siècle et l'écrit élohiste, composé au neuvième
ou au huitième siècle, ont été réunis vers le milieu du
septième siècle; après la déportation, soit au sixième siècle, on
inséra dans cet écrit combiné (JE.) le Deutéronome, promulgué

dans sa forme primitive en 621, mais dès lors revu et

augmenté ; enfin au cinquième siècle, le dernier rédacteur
fondit avec le Code sacerdotal l'ouvrage formé par la combinaison

des trois sources antérieures (JED.).
Un troisième point a été acquis par les travaux critiques

des vingt dernières années. Les documents qui ont servi à

la composition de l'Hexateuque ne sont pas une œuvre
individuelle, mais une œuvre collective ; ils sont le produit
d'une école, si l'on peut ainsi parler, et se sont aussi formés
successivement. Une analyse plus minutieuse des sources
dont la délimitation se faisait d'une manière toujours plus
sûre, a amené à distinguer dans chacune d'elle des éléments

divers, des couches successives, des courants plus ou moins

parallèles, quelquefois même légèrement divergents. On a

ainsi reconnu que les termes de jehoviste et élohiste ne
doivent pas, comme on l'avait cru pendant longtemps, désigner
un individu, un écrivain, mais que les deux écrits auxquels
on a donné ces deux noms, reflètent les idées et les conceptions

d'une tendance, d'un groupe, de toute une époque ou
de toute une fraction du peuple israélite. Les deux sources
essentiellement législatives, le Deutéronome et le Code sacerdotal,

ne sont pas non plus une œuvre individuelle, ni même
celle d'un groupe d'hommes vivant à la même époque ; ils sont
l'un et l'autre le produit d'un long travail de codification qui
s'est poursuivi pendant de nombreuses années et s'est peut-
être étendu sur plusieurs siècles, le Deutéronome étant la
codification de la thorah prophétique, le Code sacerdotal



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19« SIÈCLE 15

celle de la thorah ou plutôt des thorôth du sacerdoce jérusa-
lémite. Les critiques sont ici d'accord sur le principe, ils ne
diffèrent que sur la part à faire dans chaque source aux
anciens documents historiques ou législatifs.

Nous quittons maintenant le domaine des certitudes ou
des quasi-certitudes pour entrer dans celui des probabilités,
des hypothèses où les critiques s'en donnent un peu à cœur
joie. Le fait que les sources du Pentateuque ne sont pas des

œuvres d'un seul jet ni parfaitement homogènes et que les

sources ont été réunies par trois rédactions successives, a

tout naturellement conduit à rechercher les sources des

sources, à distinguer diverses éditions d'une même œuvre,
à s'efforcer de déterminer les retouches et remaniements
opérés par chaque rédaction. C'est à ce travail de bénédictins

que s'adonnent avec un zèle et une patience
remarquables les critiques et les exégètes modernes. Ici cependant

on ne se meut plus sur un terrain parfaitement sûr et

solide, on peut même se demander si on pourra jamais arriver

à autre chose qu'à des constatations d'une nature plutôt
générale, les détails restant toujours dans une demi-obscurité.
Ainsi on peut déjà affirmer qu'il y a dans la source jehoviste
une couche assez ancienne, un antique écrit qui a été utilisé
parles rédacteurs de ce document; que l'écrit élohiste a subi
plusieurs retouches; que le Deutéronome primitif ne renfermait

ni les premiers, ni les derniers chapitres de ce livre.
Mais vouloir distinguer nettement des J1 J2 J3 Js, E1 E2 Es et

indiquer exactement ce qui appartient à chacun de ces
éléments ou remaniements divers, c'est risquer de se perdre
dans des subtilités et donner à l'imagination une trop grande
part dans le travail scientifique. Voici par exemple comment
les deux derniers commentateurs du Deutéronome rendent
compte de la composition de ce livre. En lisant le Deutéronome

on est immédiatement frappé du fait que le législateur,
en s'adressant au peuple emploie indifféremment le singulier
ou le pluriel, le tu ou le vous. Steuernagel y voit l'indication
de deux sources différentes qu'il appelle Sg et PI, puis il
recherche comment se sont formés ces deux écrits et il re-



16 A. PERROCHET

construit la composition successive du Deutéronome selon
le schéma suivant :

Lois
familiales.

Recueil primitif.
Sources

secondaires.

S,;

Lois militaires.
Thoëbaspriiche i. Lois des anciens.

PI

D ' avec addition d'autres lois.
D ì ajoute le cadre (premiers et derniers

chapitres).

Bertholet, au contraire, n'admet pas que l'emploi du tu ou
du vous soit l'indice d'une diversité de sources. A son idée,
le Deutéronome primitif, promulgué sous Josias, contenait
seulement des fragments des chap. XII à XXVI. Ce recueil
primitif aurait ensuite été publié en deux éditions distinctes
et indépendantes l'une de l'autre, mais toutes deux revues et

augmentées. Ces deux éditions ont été combinées ensemble
et avec le Deutéronome primitif pour constituer le livre
actuel.

Tous ces travaux ont cependant leur utilité, il nous font
mieux comprendre la formation successive des deux législations

(deutéronomique et sacerdotale) et nous font pénétrer
plus avant dans leur esprit. Cette anatomie microscopique
des textes arrivera-t-elle jamais à des résultats incontestables
ou même revêtus d'une grande probabilité Il n'est pas
possible de le dire aujourd'hui. Mais prendre occasion, comme
le font quelques-uns, des divergences des critiques dans ces

questions de détail et du peu de certitude qui règne en ces

matières, pour contester les grands et indubitables résultats
de la critique du Pentateuque et prédire triomphalement un
retour aux idées traditionnelles, c'est confondre le certain
avec l'incertain, le principal et l'accessoire, c'est, comme le
disent les Allemands, das Kind mit dem Bade ausschütten.

-1 Lois et défenses employant l'expression : c'est une abomination (thoëba).



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e SIÈCLE 17

IV

Il ne s'est pas produit dans la critique des livres historiques
une révolution aussi profonde que dans celle de l'Hexateuque ;

cependant les conceptions nouvelles ont permis de mieux

distinguer et préciser les sources et les diverses rédactions
de ces livres, de sorte qu'on est arrivé ici aussi sur les points
essentiels à des résultats pouvant être considérés comme
définitifs.

Il est maintenant prouvé que la dernière rédaction des

livres historico-prophétiques (Juges, Samuel et Rois) date de

l'exil, qu'elle porte l'empreinte bien nette des tendances, des

idées et de l'esprit du Deutéronome, et qu'elle a été faite dans

le même cercle que la seconde rédaction de l'histoire des

origines d'Israël, celle quia incorporé le Deutéronome à

l'ouvrage né de la fusion du Jehoviste et de l'Elohiste. On ne
soutient plus guère que cette dernière rédaction des livres
historico-prophétiques soit l'œuvre d'un seul écrivain, on se

borne à constater qu'elle est franchement deutéronomienne,
qu'elle a donc été opérée dans le cercle des hommes formés
à l'école des anciens prophètes et du Deutéronome.

Cette rédaction a mis à contribution des sources diverses,

que la critique avait déjà en grande partie distinguées.
Plusieurs savants avaient déjà émis l'idée que parmi les sources

principales des Juges, de Samuel et des premiers chapitres
des Rois, figuraient le Jehoviste et l'Elohiste de l'Hexateuque

et que ces écrits embrassaient primitivement toute
l'histoire d'Israël depuis ses origines jnsqu'à l'avènement de

Salomon. Cette opinion avait été combattue par de sérieux

.arguments contre l'identité d'auteur, mais depuis qu'on a

reconnu que l'écrit jehoviste et l'écrit élohiste sont l'œuvre
d'un groupe, d'une école, et non pas une œuvre individuelle,
on est arrivé, tenant compte à la fois des ressemblances et
des dissemblances, à reconnaître que dans les livres des Juges
et de Samuel, ainsi que dans le commencement de celui des

Rois, il y a certainement une source élohiste et une source
jehoviste, c'est-à-dire appartenant à la même tendance et sor-

THÉ0L. ET PHIL. 1903 2



18 A. PERROCHET

tant du même cercle que les sources du Pentateuque
désignées par ces noms. A ces deux sources s'en sont ajoutées
d'autres et il y a eu probablement plusieurs rédactions
successives et plus ou moins anciennes.

On a reconnu enfin que cette grande œuvre historique de

l'école deutéronomienne a été plus tard retouchée en quelques
endroits par une main ou par des mains lévitiques, c'est-à-
dire dans l'esprit du Code sacerdotal. Cela est surtout évident
dans les deux derniers chapitres des Juges (histoire du crime
de Guibea et de l'extermination des Benjaminites), où on
retrouve la fusion de deux récits qui ne sont pas exactement
concordants, et où l'histoire est incontestablement
transformée dans le sens des idées qui sont à la base du Code

sacerdotal. Malgré les travaux patients et minutieux de Moore,
Budde et Nowack, l'analyse de ces deux chapitres n'est pas
encore arrivée à une distinction pleinement satisfaisante
des divers éléments; le problème littéraire n'est pas complètement

résolu, mais le fait d'un remaniement d'après les

conceptions du Code sacerdotal ne peut être mis en doute.

Quant à Chroniques, Esdras, Néhémie, qui ne sont que les

trois parties d'un seul et même ouvrage, si bien appelé par
Beuss la Chronique ecclésiastique de Jérusalem, personne ne

songe plus à en attribuer la rédaction à Esdras. Cette rédaction

ne peut être antérieure à Alexandre le Grand (330). On

a aussi reconnu que dans ce livre l'histoire d'Israël avant
l'exil est présentée « telle qu'elle aurait dû se passer si le
Code sacerdotal eût été la loi fondamentale du mosaïsme, au
lieu d'être la thorah du judaïsme1, » mais comme le dit fort
bien Cornili, le Chroniste a fait cela bona fide. En même temps
qu'on se rendait compte, grâce aux résultats de la critique
du Pentateuque, de la tendance et des procédés du Chroniste,
on a aussi mieux déterminé la nature de ses sources. On a

constaté qu'il n'est pas l'initiateur de cette manière de

présenter l'histoire anté-exilique d'Israël, mais que sa source
principale était un midrasch ou commentaire de l'ancien

Cornili, Einleitung in das Alte Testament. § 46, 5.



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e SIÈCLE 19

écrit historique qui avait servi aux auteurs du livre
canonique des Rois, commentaire se plaçant déjà au même point
de vue que le Chroniste, point de vue que M. Vuilleumier
caractérise ainsi : « religieux à sa manière, mais d'une piété
un peu étroite, plus théologique encore et surtout plus
cléricale, plus ritualiste que proprement religieuse. L'histoire
au lieu d'être but est devenue moyen1. »

Les résultats auxquels est arrivée la critique contemporaine
pour les livres prophétiques, sont, à quelques égards, aussi
opposés aux anciennes conceptions traditionnelles que ceux
de la critique du Pentateuque. Comme le temps nous presse,
nous indiquerons brièvement les faits acquis.

La composition exilique de la seconde partie du livre d'Esaïe

(chap. XL-LXVI) doit être considérée comme définitivement
prouvée; elle n'est plus contestée même par les théologiens et
les critiques les plus conservateurs2. On se convainc aussi de

plus en plus que, dans ce Deutéro-Esaïe, les derniers chapitres
(LVI-LXVI) forment un groupe distinct des chapitres
précédents. Ces chapitres ont-ils été écrits par le même auteur
que les précédents, mais après le retour de l'exil, ou bien
sont-ils l'œuvre d'un autre auteur? Cette question n'est pas
encore parfaitement élucidée.

La seconde partie du livre de Zacharie (chap. IX-XIV)
n'est pas l'œuvre du contemporain de Zorobabel, mais elle
doit figurer parmi les écrits prophétiques les plus récents.
Ces chapitres datent au plus tôt de la fin de l'époque persane
et sont très probablement de l'époque grecque. Il se pourrait
que l'un ou l'autre des morceaux qui les composent fût une

amplification d'une base anté-exilique. Il s'est produit à leur
égard un fait assez singulier: l'ancienne critique les avait
attribués à deux prophètes antérieurs à l'exil, les défenseurs

1 Les Résultats,... p. 21.

2 Deux ouvrages d'édification populaire, la Familienbibel de Claris et le Bibelwerk

de Calw, distinguent nettement les deux parties du livre d'Esaïe.



20 A. PEKROCHET

de la tradition s'efforcèrent deles revendiquer pour Zacharie,
et actuellement ce sont les théologiens conservateurs qui, en

opposition à la critique moderne, en placent la composition
avant l'exil. lien résulte que chacun est aujourd'hui d'accord

pour les considérer comme deux oracles anonymes qui, avec

Malachie, autre oracle anonyme, ont été ajoutés à la fin du
recueil des petits prophètes.

On admet aussi généralement que Joël dont on avait fait
le plus ancien des prophètes, est au contraire l'un des plus
récents. Quant au livre de Jonas, chacun s'accorde à y voir
une parabole prophétique composée après l'exil.

On ne considère plus le livre de Daniel comme un produit
de l'exil babylonien ; les critiques les plus conservateurs ont
fini par s'incliner devant l'évidence et par reconnaître que ce

livre est un écrit apocalyptique composé sous le règne
d'Antiochus Epiphane. La discussion ne porte plus que sur l'étendue

de la base historique des récits et sur l'existence
d'éléments plus anciens dans les visions.

On a reconnu enfin que la dernière rédaction de la littérature

prophétique, celle qui a réuni ces écrits en quatre
volumes, Esaïe, Jérémie, Ezéchiel et les Douze petits prophètes,
n'est probablement pas antérieure au troisième siècle avant
Jésus-Christ. On a constaté en outre que « ce dernier travail
d'assemblage et de coordination » a introduit dans ces volumes
quelques morceaux hétérogènes, ainsi en particulier dans
le livre d'Esaïe (chap. XIII-X1V; XXI, 1-10; XXIV-XXVII;
XXXIV-XXXV ; XXXVI-XXXIX) ; puis, qu'il a été précédé et

accompagné de retouches. Un exemple frappant de la liberté
avec laquelle on traitait les textes prophétiques, nous est

fourni par le livre de Jérémie dont le texte hébreu et la
version des LXX représentent deux éditions différant
sensiblement, tant pour l'ordre des morceaux que pour leur
étendue. Les discussions à ce sujet sont fort anciennes, mais

on en était venu à mettre toutes les différences sur le compte
de l'arbitraire des traducteurs alexandrins; aujourd'hui,
sans donner sur tous les points la préférence aux LXX, et en

tenant compte de leurs procédés de traduction, on reconnaît



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e SIÈCLE 21

que le texte hébreu renferme un certain nombre d'additions,
que l'ordre des LXX est l'ordre primitif et qu'ainsi leur
édition est plus conforme à l'œuvre primitive que celle qui a
été reproduite dans la Bible hébraïque d'où elle a passé dans

nos Bibles protestantes.
Mais en partant du fait incontestable de l'existence de

retouches provenant de la dernière rédaction des livres
prophétiques, ou même des rédactions précédentes, la critique
contemporaine s'est lancée, à l'exemple de Stade, dans une
voie où il nous est difficile de la suivre. La jeune école, en
reconstruisant sur de nouvelles bases, — bases justes et

historiquement avérées, — l'histoire du prophétisme et du
développement de ses idées, a procédé d'une manière trop
rigoureuse, trop mathématique ; elle a fixé, quelquefois un
peu arbitrairement, le moment de l'apparition de diverses

conceptions, de certains points de vue, oubliant que le

développement religieux, que l'évolution des idées ne se fait pas
toujours suivant une ligne mathématiquement droite, ni
d'après les règles d'une stricte logique, qu'il y a des sauts en

avant et des reculs, que certains hommes devancent leur
époque et que leurs idées les plus géniales ne sont parfois
reprises et mises en pleine lumière que quelques siècles plus
tard. Or, les prophètes, organes de la révélation, éducateurs

religieux d'Israël, ne sont-ils pas précisément, de par leur
caractère même, en avant de leur temps? Méconnaissant cela,
et partant de prémisses trop absolues, on considère comme
additions et intercalations postérieures tout ce qui ne cadre

pas avec la norme fixée ; on est ainsi conduit à disséquer,
à morceler les textes, à nier l'unité des morceaux les plus
beaux, les plus homogènes, et à considérer certains des plus
élevés d'entre eux comme l'œuvre d'épigones. Epigones, il
faut l'avouer, qui souvent laisseraient bien loin derrière eux
leurs maîtres et leurs modèles ; ce serait, en particulier, le

cas pour les auteurs d'Esaïe II, 1-4 ; IX, 1-6 ; Michée V, qu'on
veut placer au troisième siècle avant notre ère. On nous
affirme, entre autres, que les passages du livre d'Amos qui
célèbrent Jahvé comme le maître tout-puissant de la nature»



22 A. PERROGHET

ne peuvent être attribués à ce prophète; nous avions cru
naïvement jusqu'ici que des déclarations de ce genre étaient

particulièrement bien placées dans la bouche du berger de

Thékoa. On déclare ensuite que, dans le livre de Michée, les

trois premiers chapitres sont seuls de la main du contemporain

d'Esaïe, et que même ces trois chapitres renferment des

interpolations ; que toute la seconde partie du livre d'Haba-

cuc, à partir de II, 9, est une addition postérieure, et que
même dans la première partie, I, 5-11 est une interpolation ;

que le beau chapitre premier d'Esaïe se compose de cinq
morceaux, discours ou fragments absolument indépendants
les uns des autres, et que l'un de ces morceaux n'est pas
d'Esaïe. Selon Duhm, l'enfant terrible de la critique moderne,
Jérémie n'a écrit que de petits oracles poétiques dans un
rythme bien caractérisé; tout ce qui n'est pas dans ce rythme
n'est pas de Jérémie, on n'a de lui qu'environ soixante
petites poésies, dont les plus longues comprennent cinq
versets.

Nous sommes fort éloignés de prétendre que tout soit à

rejeter dans ces affirmations de la jeune école, mais il est
évident qu'on ne peut les considérer comme le dernier mot de

la science. La critique corrigera elle-même ses écarts et l'excès

même des conjectures hasardées fera sans doute revenir
à une conception plus rationnelle et à des procédés moins
tranchants. On peut constater déjà quelques symptômes de

ce retour : ainsi Marti revendique pour le Deutéro-Esaïe les

morceaux qui parlent du Serviteur de l'Eternel (Ebed-Jahve-
Lieder) et dont quelques critiques voulaient faire un cycle
de poésies composées par un autre auteur que le grand
prophète de l'exil, ou même par plusieurs auteurs.

Avant de passer à la littérature poétique, mentionnons,
puisqu'elle a fait quelque bruit, la thèse défendue par deux
écrivains français, Ernest Havet et Maurice Vernes, sous le

nom de modernité des prophètes. Ces messieurs ne se perdent
pas dans une analyse détaillée des textes, dans des discussions

sur des passages difficiles, sur les phases de développement
du prophétisme, pour eux, la chose est plus simple : faire



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e SIÈCLE 23

d'un auteur qui parle de Ninive et de l'Assyrie un contemporain

des Assyriens, de celui qui parle de Babylone et de la
Chaldée un contemporain de l'empire chaldéen, c'est un
procédé « puéril et enfantin. » Tous les livres prophétiques
sont des pseudépigraphes composés vers l'an 300 ou 200

avant Jésus-Christ. « Pourquoi les écoles du second temple,
dit M. Vernes, n'auraient-elles pas conçu le projet de mettre
sur les lèvres du contemporain d'Ezéchias des discours
conformes à sa situation et n'auraient-elles pas placé au seuil
même de l'exil l'imposante figure d'un censeur impitoyable1? »

Pourquoi pas? voilà le principal argument. Des procédés
aussi peu scientifiques ont été prestement et sommairement
jugés par la critique allemande, tandis qu'ils provoquaient
en France les protestations de James Darmesteter, dans son
beau livre : Les prophètes d'Israël (1892).

VI

La profonde transformation opérée dans la conception de

l'histoire religieuse d'Israël, les progrès réalisés dans la
connaissance de la langue hébraïque et de son histoire par la
philologie comparée des langues sémitiques, l'étude plus
minutieuse des textes ont eu pour conséquence des modifications

importantes dans les dates assignées à la composition
des livres poétiques et didactiques. On ne considère plus, ou
plutôt, on ne peut plus considérer le siècle de David et de

Salomon comme le siècle classique de la littérature hébraïque,
tout au plus est-il le siècle des débuts. Cette théorie des

grands siècles, imaginée par Voltaire et dont on a, depuis
longtemps, fait justice dans l'histoire générale de la littérature,

régnait encore en souveraine pour la littérature hébraïque,

elle était même considérée par quelques-uns comme un
indiscutable axiome, — c'est pourtant ici qu'elle était le
moins justifiée, qu'elle reposait sur les fondements les moins
solidement étages. Aucun des livres poétiques et didactiques

1 Maurice Vernes, Précis d'histoire juive, 1889, p. 765 et s., 803 et s. — Les

résultats de l'exégèse biblique, 1890.



24 A. PERROCH ET

ne paraît être, dans sa forme actuelle, antérieur à l'exil ; tels
d'entre eux, comme les Psaumes et les Proverbes, renferment
sans doute des éléments plus anciens, mais leur rédaction
finale et une partie plus ou moins considérable de leur contenu

ne peuvent avoir une origine antérieure à l'époque du
retour. La valeur religieuse et morale de ces livres est,
d'ailleurs, absolument indépendante de leur âge et de la date de
leur composition.

Outre cette transposition générale de la date des hagiographes

poétiques, nous n'avons pas à signaler un grand nombre
de résultats définitivement acquis ou même généralement
accrédités. Il y en a cependant quelques-uns, car ces livres
ont été, dans les vingt dernières années, l'objet de nombreuses
et consciencieuses études; bien des questions que l'on
soupçonnait à peine, ont été posées et discutées, et l'on peut déjà,.
sur certains points, au milieu même des hypothèses plus ou
moins vraisemblables, discerner, en une certaine mesure,
dans quelle direction se fera l'accord, quels seront les résultats

qui pourront, dans la suite, être considérés comme
acquis.

Le temps ne nous permet pas d'entrer dans beaucoup de

détails, nous devrons laisser de côté des faits intéressants;,
nous voulons cependant essayer d'esquisser dans ses grandes
lignes la situation actuelle de la critique de ces divers livres.

Depuis longtemps déjà on savait que les titres des Psaumes

sont d'origine récente et ne fournissent pas des indications
certaines sur les auteurs; que parmi les psaumes attribués à.

David ou à son contemporain Asaph, un bon nombre doivent,
pour des raisons historiques ou linguistiques, être de date

postérieure, et que quatre psaumes au moins ont été composés

à l'époque des Maccabées. Mais le fait, prouvé dès lors, que
le Psautier n'est autre chose que le Recueil de cantiques de

la synagogue, ou si l'on aime mieux, ò l'usage des fidèles du
second temple, a conduit à donner aux psaumes en général
une origine plus récente qu'on ne l'admettait précédemment
pour une grande partie d'entre eux. Tandis qu'Ewald, par
exemple, attribuait encore à David douze psaumes sur les



CRITIQUE DE L,'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19« SIÈCLE 25

soixante-quatorze qui portent son nom, et plaçait avant
l'exil la composition de cinquante-six autres psaumes,
Wellhausen déclare que la question est bien moins aujourd'hui
de savoir s'il y a dans le Psautier des cantiques postérieurs
à l'exil que de savoir s'il en renferme dont l'origine remonte
au-delà. Baethgen, l'un des derniers commentateurs, ne peut
plus attribuer à David avec quelque certitude que le Ps. XVIII
et n'admet comme anté-exiliques que trente à quarante psaumes.

Pour l'excentrique Duhm, le psaume le plus ancien est

le Ps. CXXXVII, puis il y a quelques psaumes antérieurs aux
Maccabées, mais la grande majorité des cantiques du Psautier

sont maccabéens, ou pharisiens, ou sadducéens. Si le
point de vue de Baethgen représente l'opinion générale
actuelle, celui de Duhm a provoqué de vives protestations,
même dans le camp de l'extrême gauche.

Une question fort intéressante et qui a fait l'objet de longues
discussions a été introduite par Beuss. U prétendait que la

plupart des psaumes, malgré leur apparence individuelle,
n'étaient que des cantiques nationaux et que la première
personne du singulier devait être prise dans un sens collectif.
Smend reprit la question en appuyant l'opinion de Reuss

par de nouveaux arguments et ce point de vue rencontra
pendant un moment l'adhésion générale. On se contenta de

distinguer deux catégories de psaumes, ceux où le je désigne
le peuple entier et ceux où il désigne seulement la communauté

des pieux, des fidèles en opposition aux impies, c'est-

à-dire ceux qui ne recherchent que les biens terrestres et

souvent oppriment les pieux. Mais on tend maintenant à

revenir à une conception moins absolue. Partant du fait
incontestable que le Psautier est le livre de cantiques de la
communauté juive, on arrive tout naturellement à constater qu'il
renferme, à côté d'un certain nombre de cantiques évidemment
collectifs ou liturgiques, d'autres cantiques qui sont non moins
évidemment individuels mais qui ont été admis dans le recueil

pour être chantés par la collectivité, d'autres enfin qui,
primitivement individuels, ont été plus ou moins profondément
retouchés pour être introduits dans le recueil public. Nous



26 A. PERROCHET

trouvons des cantiques de ces deux dernières catégories dans
tous nos modernes recueils à l'usage des diverses églises. Ce

point de vue, qui n'est pas encore généralement admis, ne
tardera probablement pas à s'accréditer. Il supprime les
difficultés auxquelles se heurtent les deux autres opinions, l'une
et l'autre trop absolues, il tient compte de tous les faits et
les explique de la façon la plus simple et la plus naturelle.

Quant au livre des Proverbes, on s'aperçoit à première vue
qu'il est constitué par la réunion de plusieurs recueils de

sentences indépendants les uns des autres, dont deux seulement,

les plus considérables, sont attribués à Salomon. On

avait déjà reconnu que le premier recueil, chapitres I à IX,
ne pouvait provenir de Salomon, mais qu'il devait être l'œuvre
d'un sage appartenant à l'école deutéronomienne; puis, que
les deux derniers recueils ou appendices, chapitres XXX et
XXXI, étaient incontestablement d'origine post-exilique. La
forme même des deux recueils dits salomoniques (chapitres
X à XXII, 16 ; XXV à XXIX), leurs répétitions, certains détails
de leur contenu ne permettant pas d'en attribuer la rédaction
au roi que la postérité a entouré d'une auréole légendaire de

sagesse, on admettait un fonds de sentences salomoniennes
développé et augmenté par les sages.

Mais les vues nouvelles sur le développement de la religion
israélite ont amené à examiner de plus près la tendance et le

contenu de ces maximes ; en même temps la découverte du
texte hébreu d'une partie du livre du Siracide faisait constater

une singulière ressemblance de forme, de vocabulaire,
d'expression, de caractère entre ce livre et les recueils dits
salomoniques. Aussi certains critiques ont-ils affirmé que le
livre des Proverbes est tout entier d'origine post-exilique,
que la littérature gnomique est dans son ensemble un produit

de l'époque de la restauration. Leurs arguments méritent
d'être pris en sérieuse considération, ils me paraissent décisifs

en ce qui concerne le premier recueil, chapitres X à XXII.
Il n'en est pas de même pour le second recueil, chapitres XXV
à XXIX, dont la formation est attribuée dans le titre aux

gens du roi Ezéchias; plusieurs critiques, contrairement à



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19« SIÈCLE 27

l'opinion généralement admise, soutiennent que ce recueil
est le plus ancien et qu'il doit être anté-exilique, au moins
dans ses parties essentielles. Nous croyons qu'ils ont raison,
quoique la question ne soit pas encore définitivement
tranchée, il nous paraît que c'est très probablement dans ce sens

•que l'entente se fera.
L'entente n'est pas encore près de se faire pour le Cantique

des cantiques, du moins pour la nature et le caractère de ce

livre qui a de tout temps donné lieu à une littérature
considérable et dont la critique contemporaine s'est aussi largement

occupée. L'interprétation allégorique ou typique a fait
son temps: Oettli, l'un des exégètes conservateurs, déclare

que l'explication de Frédéric Godet, quoique la meilleure de

la tendance allégorique, en a été le coup de désespoir. Il
semblait un moment que l'hypothèse dramatique, dite du
berger, exposée en premier lieu par Ewald, mais améliorée
et modifiée par des travaux subséquents, allait jouir de
l'assentiment général sous la forme où elle a été présentée par
ses représentants les plus modernes, Stickel et Bruston. Mais

voici que, se basant sur les indications fournies parWetzsteini,
plusieurs critiques2 ont repris sous une nouvelle forme l'ancien

point de vue de Castellion, développé par Bleek et Reuss

qui ne voyaient dans le Cantique qu'un recueil de poésies

erotico-idylliques. Nous sommes obligé ici d'entrer dans

quelques détails.
D'après des usages qui doivent remonter à une haute

antiquité, les cérémonies nuptiales dans les campagnes de Syrie
durent sept jours qui sont appelés la semaine du roi;
pendant ces sept jours l'époux et l'épouse sont traités comme
roi et comme reine. La planche à fouler le blé, placée sur une
estrade, est recouverte de tapis et de coussins et sert de trône
aux époux (ce trône éphémère est appelé mertéba). Assis sur
ce trône, ils assistent pendant les sept jours aux danses et

aux jeux des amis, amies et autres invités; de temps en temps
l'épouse se mêle aux danses pour faire admirer sa parure.

1 Savant orientaliste, consul de Prusse à Damas.
2 Budde, Siegfried, etc.



«8 A. PERROCHET

Parmi les chants, la place principale est occupée par les wassfi
qui célèbrent la beauté corporelle des époux et leur parure.
Le premier de ces wassf est chanté en l'honneur de l'épouse,
le soir même du mariage, pendant la « danse de l'épée, »

danse que l'épouse exécute tenant une épée de la main droite
et un mouchoir dans la gauche, entourée de flambeaux et de

tous les invités. Les wassf et autres chants, quoique chantés

par les amis ou amies, sont souvent mis dans la bouche de

l'époux ou de l'épouse et ont beaucoup de ressemblance avec
les parties analogues du Cantique.

On comprend que, s'appuyant sur ces analogies, on ait
considéré le cantique comme une collection de chants
nuptiaux. L'époux, roi momentané, serait par hyperbole nommé
Salomon et l'épouse serait désignée sous le nom de Sulammite

parce que Abisag de Sunem Sulem) était la plus belle
femme do son époque (1 Rois I, 3, 15) : ce nom ne signifierait
donc par autre chose que « la plus belle des femmes. » Les

wassf se retrouveraient surtout dans les chapitres IV à VII.
Ce point de vue fut immédiatement adopté par l'école

critique, si bien que M. Bruston, exposant sa conception au Congrès

des orientalistes à Genève en 1894, ne rencontra que
des contradicteurs. La question n'est pourtant pas encore
résolue ; les partisans du recueil de chants nuptiaux ont bien
de la peine à se mettre d'accord, ils sont obligés d'admettre
des mutilations, des fragments, des formules de liaison ou
de transition. Tandis que Reuss divisait le cantique en 16

idylles, Budde y trouve 23 chants ou fragments de chants et
Siegfried seulement 10 chants, mais le dernier, par exemple,
se compose de 7 fragments. Ceci n'est pas fait pour ébranler
beaucoup les partisans de l'interprétation dramatique. On

peut encore actuellement dire avec Cornili « que le Cantique
est à bien des égards une énigme encore non résolue et le
restera peut-être toujours1. »

Mais ce qui n'est pas une énigme, ce qui n'est plus
sérieusement contesté, c'est l'époque de la composition. Les parti-

1 Einleitung in das Alte Testament, p. 236 de la première édition, 1891.



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e SIÈCLE 29

•cularités linguistiques du Cantique sont si nombreuses, si
concluantes qu'on ne peut plus les expliquer, comme on le
faisait autrefois, par le dialecte éphraïmite; elles obligent à

considérer ce livre comme un écrit post-exilique, datant au

plus tôt du commencement de l'époque persane.
Il faut dire la même chose, ou à peu près, du livre de Job.

Nul ne pense plus aujourd'hui à y voir un produit du siècle
de Salomon. Sa remarquable parenté, tant pour la lanque que
pour les idées, avec Jérémie, Lamentations, Deutéro-Esaïe,
Proverbes I-IX ne permet pas d'en placer la composition
avant les dernières années du royaume de Juda ; les théologiens

conservateurs en restent à cette époque, les autres
critiques se prononcent en général pour les temps qui ont suivi
immédiatement l'exil, quelques-uns descendent jusque vers
l'an 400.

Un point important pour la fixation de la date de ce livre
-est le rapport des imprécations de Job (chap. Ill) avec Jérémie

XX, 14-18. Précédemment, partant de l'idée fort contestable

que Jérémie est essentiellement imitateur, on donnait
la priorité à Job ; aujourd'hui l'examen attentif et impartial
des deux morceaux a amené à la conviction que l'auteur de

Job a amplifié et développé en poète le thème fourni par
Jérémie1. Aussi, pour maintenir la composition de Job au
septième siècle, Dillmann et d'autres ont-ils considéré le

passage de Jérémie comme une addition postérieure.
La tendance de la critique contemporaine à disséquer les

textes, à découvrir partout des remaniements, s'est aussi
manifestée pour le livre de Job. Un certain nombre de critiques,
comme Studer, Maurice Vernes, Cheyne, Duhm, voient dans
ce poème l'œuvre successive d'une série d'auteurs et admettent

en outre des additions tardives assez nombreuses. Leurs
conclusions ont été vivement et sérieusement combattues ;

cependant, on a renoncé à défendre l'unité absolue de

composition. On admet assez généralement qu'il existait un petit
1 Les imprécations de Jérémie font absolument l'impression du spontané, de

l'irréfléchi, c'est le cri d'une âme angoissée; celles de Job sont le développement
-artistique d'une pensée et renferment plusieurs traits d'amplification rhétorique.



30 A. PERROCH ET

récit populaire en prose (Volksbuch) renfermant le prologue-
et l'épilogue sous leur forme actuelle, à peu de chose près,
et que l'auteur principal, grand poète inconnu, a repris ce
récit dans lequel il a inséré les remarquables discours qui
constituent la partie essentielle du livre. Cette explication de

la composition du livre de Job est la plus plausible, elle
lève un grand nombre de difficultés. Les discours d'Elihu
(chap. XXXII à XXXVII) sont toutefois considérés, — et avec
raison, croyons-nous, — comme une addition postérieure. Il
est vrai que Budde a tenté récemment de maintenir les
discours d'Elihu comme partie intégrante du livre; il trouve
dans ces discours l'idée-mère du poème et la solution donnée

par l'auteur au problème de la souffrance du juste. Mais il
est difficile, en tenant compte de toutes les parties du livre,
d'admettre comme exacte la manière en laquelle Budde
formule cette idée-mère du poème, d'autant plus que ce critique
élimine des discours d'Elihu, comme remaniements ou
interpolations, tout ce qui n'est pas d'accord avec son point de

vue.
Nous ne nous arrêterons pas longtemps au produit le plus

récent de la philosophie morale et religieuse de l'Ancien
Testament, l'Ecclesiaste. Il y a longtemps que personne ne

songe plus à y voir un écrit de Salomon qui l'aurait composé
dans sa vieillesse ; le livre lui-même indique assez clairement
la fiction littéraire. Mais les progrès de la philologie hébraïque,

l'étude plus minutieuse de la langue de l'Ecclesiaste,
ainsi que de son contenu, ont amené à en placer la composition

vers l'an 200 avant notre ère.
L'école anatomiste a naturellement appliqué à ce livre ses

procédés de dissection, ce qui lui était d'autant plus facile

qu'il n'est pas un tout harmonique ni le produit d'une pensée

systématique. L'absence d'un plan nettement conçu et d'un
ordre logique s'y fait clairement sentir, aussi a-t-on eu beau

jeu pour y découvrir des couches successives et des remaniements

nombreux. D'après Siegfried, il n'y aurait pas moins
de quatre auteurs, un pessimiste, un épicurien, un sage

(Châkâm), un pieux (Châsid), sans compter le dernier rédac-



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19e SIÈCLE 31

teur et les divers glossateurs. Mais, comme le dit Wildeboer,
dans son commentaire de 1898, on n'a pas encore réussi à

rendre plausible l'hypothèse de la pluralité d'auteurs.

Arrivé au terme de cette rapide revue, je ne puis oublier
que je m'adresse à des pasteurs, et je vous entends poser une
question qui est pour vous de la plus grande importance. Les

résultats de la critique biblique qui peuvent être considérés

comme certains et qui sont à tant d'égards en opposition
complète avec les opinions traditionnelles, doivent-ils et
peuvent-ils rester dans le cercle étroit des théologiens, tandis
qu'on laissera dans le peuple chrétien libre cours aux
anciennes conceptions? Et si ces résultats doivent être connus
de tous et popularisés, s'ils doivent prendre place dans

l'enseignement pastoral, comment le faire et dans quelle
mesure? Graves questions que nous ne pouvons étudier aujourd'hui.

Disons seulement que nous n'hésitons pas à répondre
affirmativement à la question de principe; nous ne pouvons

mieux le faire qu'en vous rappelant ce qu'écrivait, il y
a quelques mois, M. Fr. Puaux, dans la Revue chrétienne l :

« La critique de l'Ancien Testament a conduit à des résultats

qui ne peuvent demeurer ignorés sous peine de créer à brève
échéance de redoutables conflits de l'ordre religieux. Aussi
l'heure est-elle venue de parler avec simplicité et droiture,
car, sur nombre de points, l'enseignement traditionnel doit
être modifié. Il n'est pas un pasteur qui n'ait rencontré ces
difficultés dans son enseignement religieux et il n'est plus
admissible qu'une interprétation nouveüe fasse de celui qui
la présente un infidèle ou un hérétique.... Il n'est que temps
de rentrer dans la vérité historique qui n'ira jamais contre
le dessein de Dieu. Que cette mise au point d'un enseignement

nouveau soit d'une extrême difficulté, nul ne le

conteste, mais il doit en être de même de l'urgente nécessité
d'une entente pour réaliser une telle réforme.... Tout, dans

nos Eglises de la Réforme, doit tendre à éviter le redoutable
danger de l'ésotérisme, c'est-à-dire d'une religion savante et

1 Numéro de mai 1902.



32 A. PERROCHET

d'une religion populaire. L'ésotérisme a marqué la fin des

religions païennes, le christianisme ne peut ni ne doit le

connaître.»

Cette mise au point d'un enseignement nouveau, voilà un
sujet tout indiqué pour un prochain cours de vacances. Et à

ceux qui verraient encore dans les résultats de la critique un
danger pour la foi, nous dirons dès maintenant que, bien loin
d'infirmer l'existence de la révélation en Israël, ils en
fournissent, au contraire, la plus éclatante démonstration. Plus

nous trouvons dans l'Ancien Testament les traces de son
origine humaine, plus aussi nous sommes obligés de reconnaître

que sous cette enveloppe souvent bien fruste se trouve la
vérité divine qui, dégagée des éléments humains auxquels elle
est mêlée, n'en ressort qu'avec plus d'éclat, comme le
diamant séparé de sa gangue. Au lieu d'une communication
mécanique ou magique d'un système complet de notions et

de lois religieuses et morales à un peuple incapable de les

comprendre et de les appliquer, au lieu d'une révélation
intermittente procédant par sauts et par à-coups, nous voyons
l'action révélatrice du Dieu miséricordieux se poursuivre
sans interruption au sein d'un peuple prédestiné. Nous

voyons cette action divine suivre les lois d'une haute et sage
pédagogie, faire lentement, progressivement, l'éducation de

ce peuple au col roide et incirconcis de cœur, le purifier peu
à peu des éléments païens qui se mêlent encore à ses conceptions

religieuses, le faire arriver par une longue évolution à

des notions toujours plus pures et toujours plus élevées ;

nous voyons Dieu se servir des moyens les plus simples et
les plus naturels pour préparer au sein d'Israël l'arrivée de

celui qui sera la révélation suprême et qui, pénétré en plein
de l'esprit divin, pourra s'écrier : « Celui qui m'a vu a vu le
Père. » La vérité historique n'est-elle pas ici bien supérieure
à l'ancienne conception intellectualiste et supranaturaliste?
Le magique, le merveilleux, le prodige seraient-ils donc les

caractères distinctifs et essentiels des œuvres divines? celles-
ci ne sont-elles pas au contraire marquées au coin de la
simplicité et n'est-ce pas là ce qui en fait la grandeur?



CRITIQUE DE L'ANCIEN TESTAMENT A LA FIN DU 19« SIÈCLE 33

Pour nous, reconnaissant envers Dieu de ce qu'il a permis

à la science de nous faire mieux connaître le secret de

ses voies envers Israël, admirant la sagesse avec laquelle il a

agi par son Esprit au sein du peuple élu, nous redisons avec
le chantre israélite, dans un sentiment d'humble adoration :

•« Que tes œuvres sont grandes, ô Eternel, tes peneées sont
merveilleusement profondes 1 » (Ps. XCII, 6.)

THÉOL. ET PHIL. 1903


	La critique de l'ancien testament : à la fin du dix-neuvième siècle

