
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 5-6

Artikel: Les chapitres IV et V du livre de Michée

Autor: Ladame, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES CHAPITRES IV ET V Dû LIVRE DE MICHEE

FRANÇOIS LADAME

De tout temps, ces chapitres ont fourni matière à la
dogmatique chrétienne: ils ont certainement joué aussi un grand
rôle dans les espérances messianiques des derniers siècles
avant notre ère. Le premier verset du chapitre V, en particulier,

établissait aux yeux des Juifs la certitude que le Messie

naîtrait à Bethlehem de Juda: d'après ce passage, il ne pouvait,

pensait-on, venir d'ailleurs (comp. Jean I, 47). Aussi

voyons-nous l'Evangile de Luc s'efforcer de montrer comment
il s'est fait que Jésus, originaire de Nazareth en Galilée, a

pourtant vu le jour à Bethlehem « selon la prophétie »

(comp. Mat. II, 5 et 6).
Il y a donc un grand intérêt pour nous à étudier cette

partie du livre de Michée. C'est surtout depuis les travaux
de Stade dans la Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft,

années 1881,1883 et 1884 que l'attention des critiques
s'est portée sur elle et que leurs conclusions ont quelque peu
modifié l'opinion généralement admise à son égard, spécialement

en ce qui concerne la date de composition. Il nous a

paru bon d'examiner, pour notre compte, ces chapitres, avec
les lumières des savants qui font autorité pour nous en ces
matières et nous soumettons ici, au lecteur, le résultat de
notre étude.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHÉE 447

Chapitre IV, versets 1 à 5.

Ce passage célèbre décrit l'état du monde dans les derniers
temps: tous les peuples viendront s'instruire à Jérusalem,
auprès de Jahvé, et la paix s'établira d'un commun accord
entre les nations. Or, deux observations nous arrêtent, dès
les premiers mots, à la lecture de ces versets: c'est, d'abord,
qu'ils se trouvent textuellement dans Esaïe (chap. II, v. 2-4);
c'est, ensuite, qu'ils présentent un brusque contraste avec
les chapitres précédents. Cette double remarque a été faite
depuis longtemps par les exégètes : elle servira de point de

départ à l'examen auquel nous allons nous livrer.
La présence de ce morceau dans le livre de Michée et dans

celui d'Esaïe soulève un difficile problème de critique. On se

demande immédiatement, en effet, lequel de ces prophètes
en est l'auteur, ou s'ils n'ont fait l'un et l'autre que reproduire

une prophétie plus ancienne, ou enfin si nous n'avons
ici qu'un oracle anonyme intercalé, après coup, dans l'œuvre
de rédaction, au milieu des discours des deux contemporains
d'Ezéchias. Ces questions n'ont point obtenu encore une
réponse absolument satisfaisante et l'on peut douter qu'elles
l'obtiennent jamais. On ne saurait guère, en de tels sujets,
avancer que des probabilités. Il est cependant possible
d'arriver, par une étude impartiale et objective, à formuler
quelques conclusions, sinon inattaquables, du moins précises
et sérieuses.

Ce qu'il faut examiner, en premier lieu, c'est l'état des

deux textes par rapport l'un à l'autre. Us ne sont point
parfaitement identiques et les différences qu'ils ont entre eux,
peuvent, avec les variantes qu'offrent les LXX, éclairer ici
quelque peu le chercheur. On s'accorde généralement à

admettre que le passage de Michée donne un texte plus
primitif, plus complet que celui d'Esaïe et d'aucuns en concluent

que le premier doit être antérieur au second. Cette opinion,
néanmoins, est discutable et, quant à nous, loin de considérer

Esaïe II, comme dépendant de Michée IV, nous croyons
que ce dernier est moins authentique dans sa forme. Certes,



448 FRANÇOIS LADAME

le passage d'Esaïe n'est pas absolument exempt d'altérations:
il semble, par exemple, qu'il se soit écarté de l'original, au
verset 2, en disant U^Fl/D, qui renchérit sur le simple
D1nP de Michée, en même temps qu'il le précise. Le mot
DVin revient encore Esaïe 4, à la place de D,31 D^ÜJ} de

Michée 3; mais, évidemment, ici pas plus que tout à l'heure,
il n'appartient au texte primitif, car l'absence de l'adjectif
altère le parallélisme:

Il jugera entre les nations...,
Il décidera entre des peuples nombreux,

tandis que le passage de Michée, présente une forme beaucoup

plus naturelle et poétique:
Il jugera entre des peuples nombreux

Il décidera entre des nations puissantes.

Mais ce dernier offre une série de variantes qui ont un
caractère apocryphe, ce sont :

V?y, v. 1. Esaïe porte lvitf, leçon plus simple et
confirmée par les mots du verset suivant: nirP-"in ?&$¦

pirn~njJ> v. 3. Ceci est certainement une glose, car outre
que cette adjonction constitue une sorte de pléonasme après
les adjectifs 31 et D12Tî?j elle rompt complètement la symétrie

du vers.
Les versets 4 et 5 tout entiers. Le verset 4 ne se lit point,

en effet, dans Esaïe, et il forme ici un contraste frappant avec
ce qui précède, par son manque de cadence poétique. En

outre, il consiste en deux phrases qui sont comme le résumé
et la confirmation des versets antérieurs : la première est une
sorte de formule proverbiale employée ailleurs dans l'Ancien
Testament pour décrire les douceurs de la paix1; par la
seconde, le rédacteur a vraisemblablement voulu indiquer
l'origine ancienne, l'autorité divine de la prophétie qu'il avait
sous les yeux. On dirait qu'il souligne une citation2; une

1 1 Rois V, 5 ; 2 Rois XVIII, 31 ; Zach. III, 10 ; cf. Lév. XXVI, 3-5, 10 ; Deut.

XXVIII, 1 ss.
2 Cf. Bible Annotée; voir plus bas, p. 453, note 1.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHÉE 449

remarque finale toute pareille se lit aussi Esaïe I, 20; XVI,
13. — Le verset 5, dont le sens exact n'est pas très aisé à

saisir et qui a un vague écho dans Esaïe II, 5 est, sans doute,
une réflexion postérieure et n'appartient pas au contexte
primitif de l'oracle qu'il parait, du reste, commenter1.

De plus, la traduction de M. Duhm pourrait bien être la

vraie, qui adopte au v. 1 la version des LXX du texte d'Esaïe :

Et il arrivera, dans les temps futurs,
Que sera fondée la montagne de Jahvé,

Et la maison de notre Dieu, sur le sommet des montagnes.

Le verset 3 semble confirmer cette leçon, qui se

recommande, d'ailleurs, par son parallélisme et son sens meilleur2.
Ainsi le mot flOJ serait à sa place primitive dans Esaïe.

Enfin, chez ce dernier encore, la forme du suffixe de

OmSin est antérieure à celle de DrPITQin chez Michée3.

Quant aux variantes HÌD"> Esaïe 4 et IKfÖ1 Michée 3; HH?1
et THU?1*, elles n'apportent guère de lumière au problème.

De ce qui précède découlent donc pour nous ces deux
premières conclusions:

I. Aucun des deux textes ne nous est parvenu intact; ils
portent, l'un et l'autre, l'empreinte d'une rédaction et d'un
remaniement postérieurs.

IL Le passage d'Esaïe est le moins altéré des deux et
présente la prophétie sous sa forme la plus primitive.

Tout lecteur attentif éprouve une surprise, presque un
choc, lorsqu'après avoir suivi la pensée de Michée dans les

deux ou trois premières pages de son livre, il arrive au
chapitre IV. Les idées sont ici, en effet, complètement différentes;
l'horizon, à nos yeux, change subitement : du présent, nous

passons tout d'un coup à un lointain avenir. Le décor est

instantanément transformé: de sombre et noir, il devient clair
1 Cf. Reuss, La Bible; Stade, Zeitschrift fur die alttestamentliche Wissenschaft,

année 1881, p. 166; Nowack, Die kleinen Propheten.
2 Cf. Duhm, Das Buch Jesaia, 1892, in loco.
3 Comp, les passages parallèles de 2 Sam. XXII, 46, avec Ps. XVIII, 46 et voir

La Grammaire de Gesenms-Kauli-sch, § 91 n.

THÉOL. ET PHIL. 1902 30



450 FRANÇOIS LADAME

et bleu. La vue, après s'être promenée sur le spectacle des

infidélités d'Israël et avoir entrevu, comme un éclair, la
punition qui va frapper ce peuple, est tout à coup éblouie
des clartés inattendues d'une ère de gloire et de paix.
Jusqu'ici, il n'était question que des vices de Juda, que des

châtiments qui l'attendent, que de la ruine prochaine de
Jérusalem et de son temple : maintenant, il ne s'agit que de

l'apothéose de Sion et de son sanctuaire.
Dans ces conditions, nous ne saurions admettre qu'un

même auteur ait pu écrire ce passage immédiatement à la
suite des chapitres précédents. Il y a, dans l'intervalle, un
abîme de pensées à combler, la douloureuse histoire de l'exil
à sous-entendre. Si l'on peut comprendre, en l'expliquant
par un effet de contraste, le passage du chapitre III aux
premiers versets du chapitre IV, ce soudain changement de
tableau est invraisemblable, inconcevable sous la plume d'un
homme écrivant ces pages d'une seule haleine. Il n'y a

contraste, du reste, qu'avec le verset 12 du chapitre III, tandis
qu'il y a, en réalité, contradiction manifeste avec la pensée

qui domine dans la première partie du livre. Michée insiste
là sur les péchés d'Israël qu'il décrit au long et au large pour
en faire ressortir toute l'horreur aux yeux de son peuple et

pour en dévoiler les conséquences inévitables. N'eût-ce pas
été tout simplement détruire l'effet de ces graves menaces

que de leur opposer cette gloire future de Sion et de son
temple1? La seule raison qui puisse expliquer la présence du
passage IV, 1-5 à cet endroit, c'est qu'on a voulu, plus tard,
lors de ia rédaction de ces chapitres, atténuer l'effet de la
sombre prophétie III, 12, en faisant briller la promesse après
la menace et en offrant le contraste que quelques-uns pensent
avoir été voulu par l'auteur du livre entier.

Un fait qui vient appuyer encore la supposition que ces

versets ne faisaient pas suite, primitivement, à ceux qui
précèdent, c'est qu'ils sont introduits par la conjonction copula-

1 Jér. XXVI, 17 ss., ne suppose pas que l'oracle qu'il rappelle ait été adouci de

la sorte, tôt après. Cf. Stade, Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft,.

1881, p. 165 ss.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHÉE 451

tive ou, plus exactement, par le parfait consécutif, qui
suppose, avant lui, l'existence de quelque proposition dont il ne
fait que continuer la pensée. Comme il est de toute évidence

que le premier verset du chapitre IV, n'est point une
continuation, une suite logique du dernier verset du chapitre III,
il faut nécessairement que cette proposition manque ici.

Nous arrivons ainsi à ces deux autres conclusions:
I. Le morceau Michée IV, 1-5 ne faisait pas suite, primitivement,

à ce qui précède;
IL Ce passage n'est qu'un fragment.
On aboutit au même résultat dans le livre d'Esaïe où ces

versets sont étrangers aussi au contexte dans lequel nous les

lisons aujourd'hui. Comme chez Michée, ils commencent par
le parfait consécutif (les LXX ont même lu "O), sans se rattacher

à une proposition antécédente; de plus, ils sont visiblement

indépendants des chapitres II à IV.
Nous avons donc ici, sous une forme plus ou moins altérée,

le fragment d'une prophétie sur l'origine de laquelle on
n'était sans doute pas très fixé, les uns l'attribuant à Esaïe,
les autres à Michée. La critique, sur ce point, a donc le

champ libre, aujourd'hui, pour se livrer à ses recherches. La

question qui se pose, pour elle, à ce sujet est celle-ci: ce

morceau appartient-il réellement à l'un ou l'autre de ces

deux prophètes, ou plutôt, date-t-il de leur époque? Depuis
Stade, nombre de savants répondent négativement. On a
supposé quelquefois l'existence d'une poésie très ancienne dont
nous aurions ici deux reproductions, deux citations. Hitzig,
Ewald ont émis à ce sujet l'hypothèse que Joël pourrait bien
être le premier auteur de cet oracle. Il y a, en effet, comme
un écho du passage que nous étudions, dans Joël IV, 10;
mais ce n'est qu'un écho, car les prophéties de Joël sont très

postérieures à celles d'Esaïe et de Michée. Stade lui-même
avait d'abord partagé l'opinion de Hitzig, depuis, il s'est
convaincu que les idées contenues dans Michée IV et Esaïe II
n'appartiennent point à l'époque assyrienne1. Il est certain

i Op. cit. 1881, p. 165 ss.



452 FRANÇOIS LADAME

qu'elles sont particulières aux temps de l'exil et du retour;
tout observateur impartial est obligé de reconnaître qu'elles
étaient alors au premier plan1. La vision de tous les peuples
affluant à Jérusalem pour adorer Jahvé est fréquente parmi
les auteurs de la restauration: Esaïe 66, 23; Zacharie 14,
16-19. Les passages sur lesquels on a cru pouvoir s'appuyer

pour prouver l'existence de ce point de vue avant l'exil sont

aujourd'hui considérés, par ceux qui font, pour nous, autorité

en ces matières, comme inauthentiques. Ce sont : Esaïe

XI, 10 (déjà mis en doute par Koppe, Vater, Bosenmüller, de

Wette); XVIII, 7; XIX, 19 ss. (textes qui ne prouvent du
reste rien ici, puisqu'ils ne parlent que d'un peuple particulier);

Osée X, 10 (altéré et obscur); Jérémie III, 172.

Tel est le fait grave que l'on élève aujourd'hui contre la
possibilité de faire remonter l'origine de ce fragment à

l'époque assyrienne. Cet argument est-il décisif? Nous ne le

pensons pas. Que les idées énoncées ici soient devenues
courantes durant l'exil et dans les temps qui suivirent, cela

empêche-t-il qu'elles aient été entrevues et rédigées par le
génie d'un Esaïe, par exemple? Bien que, dans le passage
Esaïe IX, 4; XI, 4 ss., il ne s'agisse que du pays de Canaan3,

y a-t-il invraisemblance à ce que le même auteur, élevant
plus haut le vol de sa pensée, ait embrassé dans son esprit
tous les peuples connus d'alors? U ne nous le paraît pas et
cette considération nous fait plutôt partager le sentiment de

M. Duhm, qui voit ici quelque chose comme le chant du

cygne du vieil Esaïe. Les remarques suivantes viennent
confirmer à nos yeux cette opinion :

Les mots "12"7 et niPP min ne sont pas pris dans le sens
de la Loi juive, comme le prouve déjà l'absence de l'article4;
il n'y a pas, ici, trace de haine ou de mépris des peuples, ce

qui, à de rares exceptions près, est toujours le cas dans

1 Cf. Ryssel, Untersuchungen über die Textgestalt und die Echtheit des Buches

Micha. Leipzig 1887, p. 253.
2 Voir Stade Op. cit. 1883, p. 14 ss.
3 Stade, Op. cil. 1884, p. 293.

i Cf. J.-T. Beck, Erklärung der Propheten Micha und Joel (189?), p. 150.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHÉE 453

la théologie post-exilique (voir Duhm op. cit. p. 17); la
réflexion dont le rédacteur fait suivre cette prophétie, montre
qu'il considérait celle-ci comme un oracle antique et solennel:

«C'est l'Eternel qui l'a dit» v. 41. Enfin, la suscription
du chapitre II d'Esaïe, qui attribue positivement ce fragment
au grand contemporain d'Ezéchias, nous autorise, quant à

nous, à maintenir l'authenticité de la prophétie pour Esaïe.

Par contre, rien dans le livre de Michée ne fait supposer que
celui-ci en ait été l'auteur.

Chapitre IV, versets 6-8.

Nous sommes, ici, dans un courant d'idées tout différent:
il est question de l'exil, il est fait allusion à la captivité
d'Israël. En voici les preuves:

Verset 6 : ï"iy?^n (ce qui est boiteux) ne peut désigner
que le peuple exilé, cf. Sophonie III, 19.

Verset 7 : nnj)53 (c'est-à-dire depuis le Kinn ÜV du v.
précédent, autrement dit : depuis lors 2) D?1Ï)-"1JJ1, à

toujours, suppose une interruption dans le règne de Jahvé
« sur la montagne de Sion. »

Verset 8 : « La domination ancienne » ne saurait s'entendre

que de celle qui existait autrefois, c'est-à-dire avant l'exil.
Les mots « à toi viendra la royauté » signifient encore plus
clairement que cette royauté n'existe pas ou plus en Sion3.

Trois suppositions se présentent donc à l'esprit:
I. Ou bien ces versets ont été composés avant la captivité

dont ils seraient une prophétie indirecte.
II. Ou bien après le retour.
III. Ou bien pendant l'exil.
A vrai dire, il n'est pas possible d'hésiter longtemps entre

ces diverses alternatives. La première est inadmissible en ce

que ces mots eussent été une véritable énigme pour les con-

1 « En tous cas, ce devait être un texte connu, populaire et faisant autorité. »

Bible Annotée.
2 Cf. Nowack, Kleine Propheten, in loco.
3 L'inspiration de ces versets est, du reste, la même que celle du chap. II, v. 12,

passage certainement postérieur aussi, voir plus bas, p. 461, note.



454 FRANÇOIS LADAME

temporains de Michée : or, on ne conçoit pas les prophètes
du vrai Dieu et du Dieu vrai, parlant en rébus à leurs auditeurs

; ils avaient une œuvre autrement utile et pressante à

accomplir, comme le montrent les trois premiers chapitres
du livre de Michée. La seconde hypothèse n'est guère plus
plausible; le mot |"IJ}72JH) en effet, désigne, non pas une
partie, mais la totalité des captifs1. Les illusions que se fait
l'auteur sur la puissance du peuple rapatrié (D12£J? ",'15)> montrent

qu'il ne vivait pas dans les temps difficiles de la Bestauration.

De sorte que la dernière supposition est seule acceptable

; ces versets sont donc inauthentiques et bien postérieurs
à Michée. Certaines particularités de forme dénotent, du
reste, leur origine plus récente et trahissent la rédaction.
Ainsi le verbe TtfMt (venir) appartient à l'idiome postérieur
et vient de l'araméen2; le texte du v. 8 est évidemment
corrompu, la juxtaposition des deux verbes est faite pour
surprendre, il en est de même de l'état construit T)2/1272 suivi
de *?. L'accumulation des substantifs, enfin, au commencement

du vers est également entachée de quelque obscurité.

Chapitre IV, versets 9-14.

Ce passage offre des difficultés insurmontables non seulement

à ceux qui l'attribuent à Michée, mais encore à ceux
qui le considèrent comme l'œuvre d'un seul et même auteur,
quel qu'il soit. Ni l'une, ni l'autre de ces manières de voir ne
tiennent debout devant les textes. Voici, en quelques mots
l'exposé des particularités dont nous voulons parler.

Il est fait, ici, allusion à un siège de Jérusalem. Mais,
tandis que les versets 9,10 et 14 présentent la ville humiliée,
vaincue d'avance et annoncent sa déportation prochaine, les
versets 11, 12 et 13 excitent Israël à se lever, à écraser ses

ennemis et lui promettent une victoire éclatante. Nous avons
donc une contradiction irréductible, en ce que le peuple,
emmené en captivité (v. 10) ne saurait battre complètement

* C'est le féminin collectif, voir Gesenius-Kautzsch, § 122, 4 c.
2 Ryssel, Op. cit., p. 76.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHÉE 455

devant Jérusalem les ennemis qui le déportent et consacrer
leurs biens à l'Eternel (v. 13). Cela est si vrai que, pour voir
clair dans ce morceau, il faut détacher les versets 11,12 et 13

du contexte où ils sont enchâssés. Une fois cette opération
effectuée, la situation, décrite dans les versets 9, 10, 14 se

dégage nettement. L'auteur parle du siège de Jérusalem par
les Chaldéens. Nous disons « les Chaldéens, » parce qu'au
v. 10, la fille de Sion est avertie qu'elle sera emmenée

à Babylone. On a beaucoup disserté sur ces mots: 11X21

73H-""IÎ). C'est qu'ils constituent une grosse difficulté pour
les défenseurs de l'authenticité: ils ne sont guère possibles,
en effet, sous la plume de Michée. Babylone n'était de son

temps que la vassale de Ninive. On ne comprend pas, dès lors,
pourquoi le prophète aurait parlé de la capitale d'une contrée

subjuguée et non de la véritable ennemie, de Ninive, de

l'Assyrie. Une telle prédiction n'aurait été, pour les contemporains

incrédules et frivoles de Michée, qu'un « risible
paradoxe, » selon le mot de Kleinert. Byssel1 objecte que Sargon,

ayant déporté en Syrie les Babyloniens révoltés, vers 720, on

pouvait, à cette époque, conclure de là à un exil futur des

Syriens en Babylonie. Mais cet argument nous paraît bien

faible, d'autant plus que des prophéties de ce genre sont tout
à fait absentes chez les auteurs de l'époque assyrienne2. Il
est tellement impossible d'échapper à ce dilemme : ou bien
ces versets sont inauthentiques, ou bien les mots «jusqu'à
Babylone » sont une glose, que plusieurs critiques de renom
adoptent la dernière alternative, sous le prétexte que nous
aurions ici une contradiction avec tout ce que nous savons
de la période assyrienne, ainsi: Nöldeke, Kuenen, Cheyne,
Bobertson Smith, Nowack, Strack. Ils s'appuient encore,
pour contester l'authenticité de ces mots, sur le fait que les

LXX parlent déjà de Babylone au v. 8. Mais il est très
possible que cette interpolation provienne, dans le texte grec,
précisément des mots 723~"|J) du v. 10. Quant à nous, nous

1 Op. cit., p. 225 ss.

2 Les passages Esaïe XI, 11; XXII, 11; XXXVI, 17, invoqués par M. Ryssel à

l'appui de sa thèse, ne prouvent absolument rien contre notre assertion.



456 FRANÇOIS LADAME

ne voyons aucune raison péremptoire pour les retrancher et
s'il fallait absolument considérer le v. 10 tout entier comme
un vaticinium ex eventu, nous adopterions alors plutôt l'opinion

de De Goeje qui en détache toute la fin ou de Bow-
land Williams qui le regarde, du premier au dernier mot,
comme une interpolation. En effet, la phrase ?D2_1J5 JlfcOT
fait corps avec son contexte: l'enlever serait émasculer le
verset. Mais il est certain que les Juifs fidèles ont toujours eu,
pendant l'exil, la confiance que Dieu les délivrerait un jour:
le vaticinium ex eventu ne s'impose donc nullement à la
pensée pour ce qui est de la prédiction d'une délivrance. La
conclusion à laquelle nous aboutissons est bien plutôt que
ces versets 9, 10 et 14, ont été composés à la même époque et
cela pendant ou plus probablement, sans doute, peu après le

siège de Jérusalem. L'auteur a vu de ses yeux la détresse de

ses compatriotes (v. 9); il a assisté à la honte de Jérusalem
(v. 141); il semble avoir pris lui-même le chemin de Babylone

(v. 102). Nous arrivons donc, quant à la date, aux mêmes
résultats que pour les versets 6 à 8.

Bevenons maintenant aux versets 11 à 13. Nous avons dit
leur contradiction irréductible avec leur contexte. Ils parlent
d'une extermination totale de nations nombreuses, rassemblées

contre Jérusalem. Evidemment, l'auteur ne décrit pas
ici un fait actuel; il prophétise, il annonce d'avance les
événements qui arriveront aux derniers jours. C'est le point
de vue que nous rencontrons, depuis Ezéchiel, chez les
auteurs post-exiliques (Ezéchiel XXXVIII et XXXIX; Zacharie

XIV; Joel IV; cf. Apocalypse XX, 8 ss.); ce n'est point celui
de Michée qui prédit, au contraire, la ruine totale de
Jérusalem III, 12. Nous avons donc, ici, une interpolation, postérieure

à la composition du passage au milieu duquel elle
se trouve, c'est-à-dire aux versets 9,10, 14.

1 Ce verset, cependant, n'est pas très clair à nos yeux.
2 L'expression dont il se sert pour caractériser les souffrances de la fille de Sion,

sont fréquentes sous la plume des écrivains postérieurs.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHÉE 457

Chapitre V, versets 1-5.

Ces versets se présentent également à nous comme
inauthentiques, comme n'appartenant point à la plume de

Michée. Il faut tout d'abord constater la parenté du v. 1 avec
le v. 8 du précédent chapitre. Ils commencent tous les deux
d'une même façon :

iv, 8 : bsy i-urV-ra nnxi
v, i : nmsK onVn^a nnsi

Ensuite, les premiers versets du chapitre V supposent une
époque aussi éloignée de Michée que celle du passage
IV, 6 ss. Des deux côtés, en effet, la situation est la même:
les descendants de David ne régnent pas à Jérusalem. Il est

question, de part et d'autre, d'une domination (IV, 8), d'un
dominateur (V, 1) qui doivent venir. Il ne peut s'agir, dans

ce dernier passage, que d'un prince issu de David. Or, au
temps de Michée, lorsque les rois de Juda trônaient en Sion,
pouvait-on dire que leur glorieux descendant naîtrait dans la
bourgade de Bethlehem? Et surtout, parlait-on alors d'une
origine préhistorique de la famille royale? — Poser la question,

n'est-ce pas la résoudre? — De plus, le nom de Ephrata,
donné ici à Bethlehem, ne se rencontre que dans les écrits
les plus récents, Buth IV, 11 ; 1 Chroniques II, 24, 501.

Mais ce morceau V, 1-5 ne nous est pas parvenu sous sa

forme première. Il a été remanié, il a subi des adjonctions
postérieures. Ainsi, lev. 2 interrompt la suite des idées entre
les versets 1 et 3; le sujet change tout-à-coup, il n'est pas le
même de part et d'autre. L'auteur en a voulu rattacher la
naissance du vEJIÜ à la prophétie d'Esaïe VII, 14 et il a relié
son interpolation à ce qui précède par la conjonction "p?:
c'est pourquoi — soudure malheureuse, car on n'aperçoit
guère le rapport qu'il peut y avoir entre la venue du
Dominateur d'Israël et le fait que Dieu « les » livrera. — Les ver-

1 Voir Cornili, Einleitung in das Alte Testament, IVe édit., p. 189. Les mots

ÛrrS MIS KW de Gen. XXXV, 19 et XLVIII, 7, sont évidemment une glose, car
il doit s'agir dans ces passages d'un autre Ephrata ; voir Dillmann, Die Genesis,

VIe édition.



458 FRANÇOIS LADAME

sets 4 et 5 a ne semblent pas non plus avoir fait primitivement

partie de leur contexte. Leur début a toutes les allures
d'une glose, d'une note marginale : « Et voici en quoi consistera

la paix1. » Ils offrent une répétition inutile avec les
derniers mots du v. 5 et ne disent rien du •EJIÜ dont le rôle est

tout à fait effacé chez eux. Enfin, ils interrompent la suite
des pensées du v. 3, si bien qu'en les retranchant, on obtient
immédiatement un texte logique et suivi.

Car alors il sera grand jusqu'aux extrémités de la terre
Et il délivrera d'Assour

Lorsque celui-ci viendra dans notre pays
Et qu'il foulera notre territoire.

A moins, en effet, de lire, comme M. Nowack, ^''XÏTlj on
ne saurait concevoir autrement que par l'hypothèse d'une

interpolation ces brusques passages du singulier au pluriel
entre les versets 3, et 5 b d'une part, 4 et 5 a de l'autre. Le

fait qu'il est ici question d'Assour ne nous force point, ainsi

que le remarque encore M. Nowack, à placer la composition
de ces versets à l'époque assyrienne, parce que le terme de

^ÌEJÌ^ est employé dans les temps post-exiliques, aussi bien

pour désigner Babylone : Lam. V, 6, que la Perse : Esdr. VI, 2

et même peut-être aussi la Syrie : Ps. LXXXIII, 9; Zach. X, 11

(et sans doute aussi Esaïe XIX, 23, voir Duhm, Op. cit.)%.

Chapitre V, versets 6-8.

Ils continuent évidemment la description du règne messianique,

mais ils offrent cette particularité qu'ils ne sont point
d'accord sur le caractère de ce règne. Pour le v. 6, il sera

pacifique et bienfaisant; pour les versets 7 et 8, guerrier et

1 11 semble bien qu'il faille traduire ainsi, cf. Ewald, Die Propheten des Alten
Bundes, II. Ausg., p. 524: « Denn nothwendig muss man die ersten Worte, v. i,
und dies ist dann Heil oder Frieden so verstehen dass das Folgende ein Beispiel
des Heiles sein soll.... » Voir encore les arguments de M. Nowack, Op. cit., contre

la traduction il sera paix (cf. Eph. II, 14).
2 Nous ne voyons pas que, dans ce passage Mich. V, 1-5, le btthü apparaisse

comme un « révélateur > de Jahvé, ce que dit M. Wabnitz dans VEncyclop. de

Lichtenberger, art. Oint.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHÉE 459

menaçant. D'après le premier, le « reste de Jacob » sera
semblable à la rosée et à la pluie, image souvent employée pour
caractériser quelque chose de bon et de vivifiant, cf. Deut.

XXXII, 2; Ps. LXXI1, 6; LXXXIV, 7. Nous sommes dans le
même courant d'idées que IV, 6-8 (rem. le JTHiO), V, 1, 3,

5 b. — Au v. 7, nous rencontrons une conception toute
différente : la rosée et la pluie deviennent subitement pareils à un
lion dans une forêt, à un lionceau dans un troupeau de petit
bétail. Il y a là une contradiction, car enfin le reste de Jacob

sera l'un ou l'autre: paisible ou remuant, pacifique ou
terrible. Il nous paraît donc que nous sommes, ici encore, en
présence d'une intercalation dans le genre de celle de V, 4,
5 a (remarquer dans les deux cas la reprise de certains
termes du contexte et cette étrange notion de la paix —
Dl?tÖ, v. 4, — qui consiste à faire paître Assour avec l'épée
v. 5 a et qui compare le reste de Jacob à un lionceau dans

une bergerie v. 71.) Le verset 8 est de la même inspiration
que le verset 7. Il exprime l'espoir de la revanche, il respire
une haine invétérée de l'étranger : ce sont là les espérances
de l'époque postérieure cf. Esaïe XLIX, 25 ss.; LX, 12; Zach.

XIV, 17. Le verbe ITO, dont l'objet, dans le verset 8, n'est

pas le même que dans les versets 9-13, fait ressortir davantage

la divergence des deux passages. Nous ne saurions

croire, en effet, que les versets 7 et 8 soient du même auteur
que ceux qui terminent le chapitre : là, Jacob doit détruire
ses adversaires, ici, il sera dépouillé par l'Eternel de tout ce

qui rendrait cette destruction possible.

Chapitre V, versets 9-13.

Rien n'empêche de faire remonter l'origine de ce morceau
à l'époque de Michée. Au contraire, le fait qu'il n'est pas dit
un mot des Bâmôth contre lesquels le Deutéronome s'élève

avec tant de force, ne permet guère de songer à une date

plus récente2. Du reste, ce passage exprime, au fond, une
1 Voir encore la forme saccadée, passionnée, sans rythme de la fin du verset 7.

C'est le même point de vue que IV, 13 et Zach. XII, 6.

2 II est vrai que la réunion des mots D^DS. 1TDXS et D^ITK est particulière



460 FRANÇOIS LADAME

pensée qui rappelle celle des premiers versets du chapitre IV :

nous ne serions point surpris qu'ils en aient été primitivement

la continuation. A la fin du fragment IV, 1-3, il est dit
que les nations étrangères, renonçant désormais à la guerre,
transformeront leurs armes homicides en instruments
aratoires. Ici, V, 9-13 la même chose est annoncée pour Israël,
seulement, c'est l'Eternel lui-même qui détruira les chevaux
et les chars de bataille, les villes fortes et les garnisons1. Ce

qui nous paraît appuyer cette idée, c'est le fait curieux que,
dans Esaïe, à la suite du fragment II, 2-4, il est aussi question

de « chevaux » et de « chars » v. 7, de « magies » et de
« sorcelleries » v. 6, d'idoles, « ouvrages de leurs mains » et
« devant lesquelles ils se prosternent » v. 8,18. N'est-il pas
possible que, dans Esaïe, la fin de la prophétie soit tombée

pour faire place au discours plus détaillé, plus étendu des

chapitres II, 5 à IV? Ne serait-ce pas là, en même temps,
l'explication de la présence de ce fragment dans Esaïe II? Les

chapitres II, 5 à IV, auront rappelé au rédacteur la prophétie
II, 2-4... dont il aura laissé de côté les derniers vers comme
formant double emploi avec ce qu'il reproduisait déjà. Il faut
remarquer enfin, au point de vue de la forme, le parallélisme
parfait des versets Michée V, 9-13, parallélisme qui se maintient

sans défaillance, comme dans ie morceau IV, 1-3, ce

qui n'est pas précisément le cas dans les passages dont nous
prétendons qu'ils sont postérieurs.

Le verset 14, de nouveau, est certainement d'une autre
main que 9-13. Il ne se rattache pas à ce qui précède; il
exprime une pensée différente. Son point de vue est celui des

versets 7 et 8. L'époque anté-exilique n'avait pas ces idées de

vengeance sur l'ensemble des Gojim : ce n'est que plus tard
qu'on les conçut, lorsque l'horizon des connaissances
géographiques se fut élargi; voir Esaïe LX, 12; Zacharie XIV, 17 ss.
cf. Nowack, Op. cit.

au Deutéronome, cf. Cornili Z. c. ; mais cette seule coïncidence ne nous paraît pas
assez importante pour infirmer notre manière de voir.

1 II va sans dire que, dans notre supposition, les premiers mots du verset 9

depuis ifìTI jusqu'à filîT1 sont du rédacteur.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHÉE 461

Conclusions.

Nous arrivons donc à nous expliquer de la manière
suivante la formation de ces deux chapitres.

Us doivent être le résultat de trois couches superposées ou
interposées, si l'on peut employer ici cette figure. La
première, la plus ancienne, est constituée par les morceaux IV,
1-3; V, 9-13: c'était apparemment une prophétie d'origine
anté-exilique, d'Esaïe peut-être, qu'un anonyme aura reprise
durant l'exil pour lui donner le développement que devait
inspirer la situation nouvelle. Il a fait cette opération en

coupant en deux l'antique oracle, qu'il possédait sans doute
à l'état de fragment, et en introduisant entre ces deux parties

les versets suivants : IV, 4-10 (14?) ; V, 1, 3, 5 b, 61. Ces

passages, bien qu'ils soient d'une autre époque et présentent
les choses d'une manière un peu différente, ne font, en

réalité, que poursuivre l'idée contenue dans IV, 1-3: celle de

l'ère de paix qui sera établie dans l'avenir. Sur le tout ainsi
formé, un rédacteur plus récent a fait un nouveau travail. Il
a intercalé çà et là quelques phrases que les croyances et les

espérances de son temps lui dictaient : ce sont les versets IV,
11-12; V, 2, 4, 5 a, 7, 8, 14. C'est bien, toujours aussi, l'ère
future qu'il songe à décrire, mais il le fait avec des couleurs
très différentes de celles de ses prédécesseurs. Pour lui cette
époque à venir consistera essentiellement et premièrement à

assouvir la vengeance d'Israël sur les peuples étrangers ; son
idée fixe c'est la revanche qui sera prise alors sur tous les

ennemis et il ne laisse échapper aucune occasion d'introduire

cette note dans son texte.

Telles sont les conclusions auxquelles l'étude de ces

chapitres nous a conduit. Elles ont, croyons-nous, leur côté

nouveau: peut-être intéresseront-elles, par là, quelques-uns
de nos lecteurs.

1 C'est la même main probablement qui a inséré les versets 12 et 13 du

chapitre II.


	Les chapitres IV et V du livre de Michée

