Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 35 (1902)

Heft: 5-6

Artikel: Les chapitres IV et V du livre de Michée
Autor: Ladame, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379733

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHEE

PAR

FRANCOIS LADAME

De tout temps, ces chapitres ont fourni matiére a la dog-
matique chrétienne: ils ont certainement joué aussi un grand
role dans les espérances messianiques des derniers siécles
avant notre ére. Le premier verset du chapitre V, en particu-
lier, établissait aux yeux des Juifs la certitude que le Messie
naitrait & Bethléhem de Juda: d’apres ce passage, il ne pou-
vait, pensait-on, venir d’ailleurs (comp. Jean I, 47). Aussi
voyons-nous ’Evangile de Luc s’efforcer de montrer comment
il s’est fait que Jésus, originaire de Nazareth en Galilée, a
pourtant vu le jour & Bethléhem « selon la prophétie »
(comp. Mat. II, 5 et 6).

11 y a donc un grand intérét pour nous & étudier cette
partie du livre de Michée. C’est surtout depuis les travaux
de Stade dans la Zeitschrift fur die alttestamentliche Wissen-
schaft, années 1881, 1883 et 1884 que 'attention des critiques
s’est portée sur elle et que leurs conclusions ont quelque peu
modifié 'opinion généralement admise & son égard, spéciale-
ment en ce qui concerne la date de composition. Il nous a
paru bon d’examiner, pour notre compte, ces chapitres, avec
les lumieéeres des savants qui font autorité pour nous en ces
matiéres et nous soumettons ici, au lecteur, le résultat de

notre étude.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHEE 44T

Chapitre IV, versets 1 a 5.

Ce passage célebre décrit I'état du monde dans les derniers
temps: tous les peuples viendront s’instruire & Jérusalem,
aupres de Jahvé, et la paix s’établira d’un commun accord
entre les nations. Or, deux observations nous arrétent, dés
les premiers mots, 4 la lecture de ces versets: c’est, d’abord,
qu’ils se trouvent textuellement dans Esaie (chap. I, v. 2-4);
c’est, ensuite, qu’ils présentent un brusque contraste avec
les chapitres précédents. Cette double remarque a été faite
depuis longtemps par les exégeétes: elle servira de point de
départ & Pexamen auquel nous allons nous livrer.

La présence de ce morceau dans le livre de Michée et dans
celui d’Esaie souleve un difficile probléme de critique. On se
demande immeédiatement, en effet, lequel de ces prophétes
en est auteur, ou s’ils n’ont fait I'un et 'autre que repro-
duire une prophétie plus ancienne, ou enfin si nous n’avons
ici qu’un oracle anonyme intercalé, aprés coup, dans I’ceuvre
de rédaction, au milieu des discours des deux contemporains
d’Ezéchias. Ces questions n’ont point obtenu encore une
réponse absolument satisfaisante et ’'on peut douter qu’elles
Pobtiennent jamais. On ne saurait guere, en de tels sujets,
avancer que des probabilités. Il est cependant possible d’ar-
river, par une étude impartiale et objective, a formuler
quelques conclusions, sinon inattaquables, du moins précises
el sérieuses.

Ce qu’il faut examiner, en premier lieu, c’est I'état des
deux textes par rapport I'un a 'autre. Ils ne sont point par-
faitement identiques et les différences qu’ils ont entre eux,
peuvent, avec les variantes qu’offrent les LXX, éclairer ici
quelque peu le chercheur. On s’accorde généralement &
admettre que le passage de Michée donne un texte plus pri-
mitif, plus complet que celui d’Esaie et d’aucuns en concluent
que le premier doit étre antérieur au second. Cette opinion,
néanmoins, est discutable et, quant & nous, loin de consi-
dérer Esaie II, comme dépendant de Michée IV, nous croyons
que ce dernier est moins authentique dans sa forme. Certes,



448 FRANCOIS LADAME

le passage d’Esaie n’est pas absolument exempt d’altérations:
il semble, par exemple, qu’il se soit écarté de l'original, au
verset 2, en disant QM7 72, qui renchérit sur le simple
DAY de Michée, en méme temps qu’il le précise. Le mot
DM revient encore Esaie 4, & la place de Y27 0"AY de
Michée 3; mais, évidemment, ici pas plus que tout & ’heure,
il n’appartient au texte primitif, car 'absence de l'adjectif
altére le parallélisme: '

Il jugera entre les nations...,
Il décidera entre des peuples nombreux,

tandis que le passage de Michée, présente une forme beau-
coup plus naturelle et poétique:

Il jugera entre des peuples nombreux
I1 décidera entre des nations puissantes.

Mais ce dernier offre une série de variantes qui ont un
caractere apocryphe, ce sont:

M2V, v. 1. Esaie porte 1"5&, lecon plus simple et con-
firmée par les mots du verset suivant: }'i‘l','i""'\',‘["LDN.

PIT7TD, v. 3. Ceci est certainement une glose, car outre
que cette adjonction constitue une sorte de pléonasme aprés
les adjectifs 27 et 2YXY, elle rompt complétement la symé-
trie du vers.

Les versets 4 et 5 tout entiers. Le verset 4 ne se lit point,
en effet, dans Esaie, et il forme ici un contraste frappant avec
ce qui précede, par son manque de cadence poétique. En
outre, il consiste en deux phrases qui sont comme le résumé
et la confirmation des versets antérieurs: la premiére est une
sorte de formule proverbiale employée ailleurs dans I’Ancien
Testament pour décrire les douceurs de la paixt; par la
seconde, le rédacteur a vraisemblablement voulu indiquer
Iorigine ancienne, I’autorité divine de la prophétie qu’il avait
sous les yeux. On dirait qu’il souligne une citation?; une

11 RoisV, 53 2 Rois XVIII, 31; Zach. IlI, 10 ; cf. Lév. XXVI, 3-5, 10 ; Deut.
XXVIIIL, 1 ss.

2 Gf. Bible Annotée; voir plus bas, p. 453, note 1.



LES GHAPITRES IV ET V DU LIVEE DE MICHEE 449

remarque finale toute pareille se lit aussi Esaie I, 20; XVI,
13. — Le verset 5, dont le sens exact n’est pas tres aisé a
saisir et qui a un vague écho dans Esaie 1I, 5 est, sans doute,
une réflexion postérieure et n’appartient pas au contexte pri-
mitif de 'oracle qu’il parait, du reste, commenter?.

De plus, la traduction de M. Duhm pourrait bien étre la
vraie, qui adopte au v. 1 la version des LXX du texte d’Esaie :

Et il arrivera, dans les temps futurs,
Que sera fondée la montagne de Jahveé,

Et la maison de notre Dieu, sur le sommet des montagnes.

Le verset 3 semble confirmer cette lecon, qui se recom-
mande, d’ailleurs, par son parallélisme et son sens meilleur?.
Ainsi le mot 7733 serait & sa place primitive dans Esaie.

Enfin, chez ce dernier encore, la forme du suffixe de
B2 est antérieure & celle de QY127 chez Michées.
Quant aux variantes R Esaie 4 et IR Michée 3; 1'1‘731?"
ef 'IW'TEB’, elles n’apportent guére de lumiére au probléme.

De ce qui précede découlent donc pour nous ces deux pre-
miéres conclusions:

I. Aucun des deux textes ne nous est parvenu intact; ils
portent, I'un et 'autre, 'empreinte d’'une rédaction et d’un
remaniement postérieurs.

IT. Le passage d’Esaie est le moins altéré des deux et pré-
sente la prophétie sous sa forme la plus primitive.

Tout lecteur attentif éprouve une surprise, presque un
choc, lorsqu’aprés avoir suivi la pensée de Michée dans les
deux ou trois premiéres pages de son livre, il arrive au cha-
pitre 1V. Les idées sont ici, en effet, complétement différentes;
I’horizon, & nos yeux, change subitement: du présent, nous
passons tout d'un coup & un lointain avenir. Le décor est
instantanément transformé: de sombre et noir, il devient clair

1 Cf. Reuss, La Bible; Stade, Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft,
année 1881, p. 166; Nowack, Die kleinen Propheten.

2 Gf. Duhm, Das Buch Jesaie, 1892, in loco.

3 Comp. les passages paralléles de 2 Sam. XXII1, 46, avec Ps. XVIII, 46 et voir
La Grammaire de Gesenius-Kaulzsch, § 91 n. '

THEOL. ET PHIL. 1902 30



450 FRANGOIS LADAME

et bleu. La vue, aprés s’étre promenée sur le spectacle des
infidélités d’Israél et avoir entrevu, comme un éclair, la
punition qui va frapper ce peuple, est tout & coup éblouie
des clartés inattendues d'une ére de gloire et de paix. Jus-
qu’ici, il n’était question que des vices de Juda, que des
chatiments qui l'attendent, que de la ruine prochaine de
Jérusalem et de son temple: maintenant, il ne s’agit que de
Iapothéose de Sion et de son sanctuaire.

Dans ces conditions, nous ne saurions admettre qu’un
méme auteur ait pu écrire ce passage immédiatement & la
suite des chapitres précédents. Il y a, dans l'intervalle, un
abime de pensées & combler, la douloureuse histoire de I’exil
a sous-entendre. Si 'on peut comprendre, en 'expliquant.
par un effet de contraste, le passage du chapitre III aux pre-
miers versets du chapitre IV, ce soudain changement de
tableau est invraisemblable, inconcevable sous la plume d’un
homme écrivant ces pages d’une seule haleine. Il n’y a con-
traste, du reste, qu’avec le verset 12 du chapitre III, tandis
qu’il y a, en réalité, contradiction manifeste avec la pensée
qui domine dans la premiére partie du livre. Michée insiste
la sur les péchés d’Israél qu’il décrit au long et au large pour
~en faire ressortir toute ’horreur aux yeux de son peuple et
pour en dévoiler les conséquences inévitables. N’eut-ce pas
été tout simplement détruire l'effet de ces graves menaces.
que de leur opposer cette gloire future de Sion et de son
temple!? La seule raison qui puisse expliquer la présence du
passage IV, 1-5 & cet endroit, c’est qu’on a voulu, plus tard,
lors de la rédaction de ces chapitres, atténuer I'effet de la.
sombre prophétie III, 12, en faisant briller la promesse aprés
la menace et en offrant le contraste que quelques-uns pensent.
avoir été voulu par 'auteur du livre entier.

Un fait qui vient appuyer encore la supposition que ces
versets ne faisaient pas suite, primitivement, & ceux qui pré-
cédent, c’est qu’ils sont introduits par la conjonction copula-

1 Jér. XXVI, 17 ss., ne suppose pas que l'oracle qu’il rappelle ait été adouci de:
la sorte, tot aprés. Cf. Stade, Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft,

1881, p. 165 ss.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHEE 451

tive ou, plus exactement, par le parfait consécutif, qui sup-
pose, avant lui, I'existence de quelque proposition dont il ne
fait que continuer la pensée. Comme il est de toute évidence
que le premier verset du chapitre IV, n’est point une conti-
nuation, une suite logique du dernier verset du chapitre 111,
il faut nécessairement que cette proposition manque ici.

Nous arrivons ainsi & ces deux autres conclusions:

I. Le morceau Michée 1V, 1-5 ne faisait pas suite, primitive-
ment, & ce qui précede;

I1. Ce passage n’est qu'un fragment.

On aboutit au méme résultat dans le livre d’Esaie ou ces
versets sont étrangers aussi au contexte dans lequel nous les
lisons aujourd’hui. Comme chez Michée, ils commencent par
le parfait consécutif (les LXX ont méme lu 7J), sans se ratta-
cher a4 une proposition antécédente; de plus, ils sont visible-
ment indépendants des chapitres II 4 I'V.

Nous avons donc ici, sous une forme plus ou moins altéree,
le fragment d’une prophétie sur l'origine de laquelle on
n’était sans doute pas treés fixé, les uns l'attribuant 4 Esaie,
les autres & Michée. La critique, sur ce point, a donc le
champ libre, aujourd’hui, pour se livrer a ses recherches. La
question qui se pose, pour elle, & ce sujet est celle-ci: ce
morceau appartient-il réellement & I'un ou l'autre de ces
deux prophétes, ou plutdt, date-t-il de leur époque? Depuis
Stade, nombre de savants répondent négativement. On a sup-
posé quelquefois ’existence d’une poésie trés ancienne dont
nous aurions ici deux reproductions, deux citations. Hilzig,
Ewald ont émis & ce sujet ’hypothése que Joél pourrait bien
étre le premier auteur de cet oracle. Il y a, en effet, comme
un écho du passage que nous étudions, dans Joél IV, 10;
mais ce n’est qu'un écho, car les prophéties de Joél sont tres
postérieures a celles d’Esaie et de Michée. Stade lui-méme
avait d’abord partagé 'opinion de Hitzig, depuis, il s’est con-
vaincu que les idées contenues dans Michée IV et Esaie 11
n’appartiennent point a 1’époque assyrienne?. Il est certain

1 Op. cit. 1881, p. 165 ss.



5% FRANCOIS LADAME

qu’elles sont particuliéres aux temps de l'exil et du retour;
tout observateur impartial est obligé de reconnaitre qu’elles
étaient alors au premier plani. La vision de tous les peuples
affluant a Jérusalem pour adorer Jahvé est fréquente parmi
les auteurs de la restauration: KEsaie 66, 23; Zacharie 14,
16-19. Les passages sur lesquels on a cru pouvoir s’appuyer
pour prouver 'existence de ce point de vue avant l'exil sont
aujourd’hui considérés, par ceux qui font, pour nous, auto-
rité en ces matiéres, comme inauthentiques. Ce sont: Esaie
XI, 10 (déja mis en doute par Koppe, Vater, Rosenmiiller, de
Wette) ; XVIII, 7; XIX, 19 ss. (textes qui ne prouvent du
reste rien ici, puisqu’ils ne parlent que d’un peuple particu-
lier); Osée X, 10 (altéré et obscur); Jérémie I1I, 172.

Tel est le fait grave que l'on éléve aujourd’hui contre la
possibilité de faire remonter l'origine de ce fragment a
I’époque assyrienne. Cet argument est-il décisif? Nous ne le
pensons pas. Que les idées énoncées ici soient devenues cou-
rantes durant l'exil et dans les temps qui suivirent, cela
empéche-t-il qu’elles aient été entrevues et rédigées par le
génie d’un Esaie, par exemple? Bien que, dans le passage
Esaie IX, 4; XI, 4 ss., il ne s’agisse que du pays de Canaan3,
y a-t-il invraisemblance a ce que le méme auteur, élevant
plus haut le vol de sa pensée, ait embrassé dans son esprit
tous les peuples connus d’alors? Il ne nous le parait pas et
cette considération nous fait plutot partager le sentiment de
M. Duhm, qui voit ici quelque chose comme le chant du
cygne du vieil Esaie. Les remarques suivantes viennent con-
firmer & nos yeux cette opinion:

Les mots 2% et 71771 D™D ne sont pas pris dans le sens
de la Loi juive, comme le prouve déja I'absence de l'articlet;
il n’y a pas, ici, trace de haine ou de mépris des peuples, ce
qui, & de rares exceptions pres, est toujours le cas dans

1 Cf. Ryssel, Untersuchungen iiber die Textgestall und die Echtheit des Buches
Micha. Leipzig 1887, p. 253.

2 Yoir Stade Op. cit. 1883, p. 14 ss.

3 Stade, Op. cit. 1884, p. 293.

4 Cf. J.-T. Beck, Erklarung der Propheten Micha und Joel (1897), p. 150.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHEE 453

la théologie post-exilique (voir Duhm op. cit. p. 17);
réflexion dont le rédacteur fait suivre cette prophétie, montre
qu’il considérait celle-ci comme un oracle antique et solen-
nel: « Cest 'Eternel qui I'a dit» v. 41. Enfin, la suscription
du chapitre II d’Esaie, qui attribue positivement ce fragment
au grand contemporain d’Ezéchias, nous autorise, quant &
nous, a maintenir 'authenticité de la prophétie pour Esaie.
Par contre, rien dans le livre de Michée ne fait supposer que
celui-ci en ait été 'auteur.

Chapitre IV, versets 6-8.

Nous sommes, ici, dans un courant d’idées tout différent:
il est question de lexil, il est fait allusion & la captivité
d’Israél. En voici les preuves:

Verset 6: '11772'& (ce qui est boiteux) ne peut deczgner
que le peuple exilé, cf. Sophonie 111, 19.

Verset 7: TINV7A (c’est-a-dire depuis le R OV du v.
précédent, autrement dit : depuis lors 2) DWW, @ tou-
jours, suppose une interruption dans le régne de Jahvé
« sur la montagne de Sion. »

Verset 8: « La domination ancienne » ne saurait s’entendre
que de celle qui existait autrefois, c’est-a-dire avant l'exil.
Les mots « & toi viendra la royauté» signifient encore plus
clairement que cette royauté n’existe pas ou plus en Sion3.

Trois suppositions se présentent donc & l'esprit:

I. Ou bien ces versets ont été composés avant la captivité
dont ils seraient une prophétie indirecte.

II. Ou bien apres le retour.

III. Ou bien pendant U'exil.

A vrai dire, il n’est pas possible d’hésiter longtemps entre
ces diverses alternatives. La premiére est inadmissible en ce
que ces mots eussent été une véritable énigme pour les con-

1 « En tous cas, ce devait étre un texte connu, populaire et faisant autorité. »
Bible Annotée.

2 Cf. Nowack, Kleine Propheten, in loco.

3 L’inspiration de ces versets est, du reste, la méme que celle du chap. II, v. 12,
passage certainement postérieur aussi, voir plus bas, p. 461, note.



454 FRANCOIS LADAME

temporains de Michée: or, on ne concoit pas les prophétes
du vrai Dieu et du Dieu vrai, parlant en rébus a leurs audi-
teurs; ils avaient une ceuvre autrement utile et pressante &
accomplir, comme le montrent les trois premiers chapitres
du livre de Michée. La seconde hypothése n’est guere plus '’
plausible; le mot }'i]jbxﬂ, en effet, désigne, non pas une
partie, mais la totalité des captifs!. Les illusions que se fait
Pauteur sur la puissance du peuple rapatrié (21X} "13), mon-
trent qu’il ne vivait pas dans les temps difficiles de la Restau-
ration. De sorte que la derniére supposition est seule accep-
table; ces versets sont donc inauthentiques et bien postérieurs
& Michée. Certaines particularités de forme dénotent, du
reste, leur origine plus récente et trahissent la rédaction.
Ainsi le verbe NN (venir) appartient a4 I'idiome postérieur
et vient de ’araméen?; le texte du v. 8 est évidemment cor-
rompu, la juxtaposition des deux verbes est faite pour sur-
prendre, il en est de méme de I’état construit I'D‘;’E‘?: suivi
de 9. L’accumulation des substantifs, enfin, au commence-
ment du vers est également entachée de quelque obscurité.

Chapitre IV, versets 9-14.

Ce passage offre des difficultés insurmontables non seule-
ment & ceux qui l'attribuent & Michée, mais encore a ceux
qui le considérent comme 'ceuvre d’un seul et méme auteur,
quel qu’il soit. Ni 'une, ni 'autre de ces maniéres de voir ne
tiennent debout devant les textes. Voici, en quelques mots
I’exposé des particularités dont nous voulons parler.

Il est fait, ici, allusion & un siége de Jérusalem. Mais,
tandis que les versets 9, 10 et 14 présentent la ville humiliée,
vaincue d’avance et annoncent sa déportation prochaine, les
versets 11, 12 et 13 excitent Israél & se lever, & écraser ses
ennemis et lui promettent une victoire éclatante. Nous avons
donc une contradiction irréductible, en ce que le peuple,
emmené en captivité (v. 10) ne saurait battre complétement

t C’est le féminin collectif, voir Gesenius-Kautzsch, § 122, 4 c.
2 Ryssel, Op. cit., p. T6.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHEE I15%)

devant Jérusalem les ennemis qui le déportent et consacrer
leurs biens a I’Eternel (v. 43). Cela est si vrai que, pour voir
clair dans ce morceau, il faut détacher les versets 11,12 et 13
du contexte ou ils sont enchéssés. Une fois cette opération
effectuée, la situation, décrite dans les versets 9, 10, 14 se
dégage nettement. L’auteur parle du siége de Jérusalem par
les Chaldéens. Nous disons « les Chaldéens, » parce qu’au
v. 10, la fille de Sion est avertie qu’elle sera emmenée
a4 Babylone. On a beaucoup disserté sur ces mots: INR2)

227D, Cest qu'ils constituent une grosse difficulté pour
les défenseurs de 'authenticité: ils ne sont guére possibles,
en effet, sous la plume de Michée. Babyvlone n’était de son
temps que la vassale de Ninive. On ne comprend pas, dés lors,
pourquoi le prophéte aurait parlé de la capitale d'une con-
trée subjuguée et non de la véritable ennemie, de Ninive, de
I’Assyrie. Une telle prédiction n’aurait été, pour les contem-
porains incrédules et frivoles de Michée, quun « risible para-
doxe, » selon le mot de Kleinert. Ryssel! objecte que Sargon,
ayant déporté en Syrie les Babyloniens révoltés, vers 720, on
pouvait, & cette époque, conclure de la & un exil futur des
Syriens en Babylonie. Mais cet argument nous parait bien
faible, d’autant plus que des prophéties de ce genre sont tout
A fait absentes chez les auteurs de I'époque assyrienne?. Il
est tellement impossible d’échapper a ce dilemme: ou bien
ces versels sont inauthentiques, ou bien les mots « jusqu’a
Babylone » sont une glose, que plusieurs critiques de renom
adoptent la derniére alternative, sous le prétexte que nous
aurions ici une contradiction avec tout ce que nous savons
de la période assyrienne, ainsi: Noldeke, Kuenen, Cheyne,
Robertson Smith, Nowack, Strack. Ils s’appuient encore,
pour contester authenticité de ces mots, sur le fait que les
LXX parlent déja de Babylone au v. 8. Mais il est trés pos-
sible que cette interpolation provienne, dans le texte grec,
précisément des mots 1733"'[17 du v.10. Quant 4 nous, nous

1 Op. cit., p. 225 ss.
2 Les passages Esaie XI, 11; XXII, 11; XXXVI, 17, invoqués par M. Ryssel &
Tappui de sa thése, ne prouvent absolument rien contre notre assertion.



456 FRANGOIS LADAME

ne voyons aucune raison péremptoire pour les retrancher et
s’il fallait absolument considérer le v. 10 tout entier comme
un vaticinium ex eventu, nous adopterions alors plutot Uopi-
nion de De Goeje qui en détache toute la fin ou de Row-
land Williams qui le regarde, du premier au dernier mot,
comme une interpolation. En effet, la phrase 222770 DNRAY
fait corps avec son contexte: I’enlever serait émasculer le
verset. Mais il est certain que les Juifs fideles ont toujours eu,
pendant ’exil, la confiance que Dieu les délivrerait un jour:
le vaticenium ex eventu ne s’impose donc nullement & la
pensée pour ce qui est de la prédiction d’'une délivrance. La
conclusion & laquelle nous aboutissons est bien plutot que
ces versets 9, 10 et 14, ont été composés a la méme époque et
cela pendant ou plus probablement, sans doute, peu apres le
siege de Jérusalem. L’auteur a vu de ses yeux la détresse de
ses compatriotes (v. 9); il a assisté 4 la honte de Jérusalem
(v. 141); il semble avoir pris lui-méme le chemin de Baby-
lone (v.102). Nous arrivons donc, quant a la date, aux mémes
résultats que pour les versets 6 a 8.

Revenons maintenant aux versets 11 4 13. Nous avons dit
leur contradiction irréductible avec leur contexte. Ils parlent
d’'une extermination totale de nations nomhreuses, rassem-
blées contre Jérusalem. Evidemment, 'auteur ne décrit pas
ici un fait actuel; il prophétise, il annonce d’avance les
événements qui arriveront aux derniers jours. C’est le point
de vue que nous rencontrons, depuis Ezéchiel, chez les
auteurs post-exiliques (Ezéchiel XXXVIII et XXXIX; Zacharie
XIV; Joel IV; cf. Apocalypse XX, 8 ss.); ce n’est point celui
de Michée qui prédit, au contraire, la ruine totale de Jéru-
salem III, 12. Nous avons donc, ici, une interpolation, posté-
rieure & la composition du passage au milieu duquel elle
se trouve, c’est-a-dire aux versets 9, 10, 14.

1 Ce verset, cependant, n’est pas trés clair 4 nos yeux,
2 L’expression dont il se sert pour caractériser les sonffrances de la fille de Sion:
sont fréquentes sous la plume des écrivains postérieurs.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHEE A7

Chapitre V, versets 1-5.

Ces versets se présentent également & nous comme inau-
théntiques, comme n’appartenant point a la plume de
Michée. 1l faut tout d’abord constater la parenté du v. 1 avec
le v. 8 du précédent chapitre. Ils commencent tous les deux
d’une méme facon:

1V, 8 : SBY VY5731 AN

V, 1 : NN DROTRY TN

Ensuite, les premiers versets du chapitre V supposent une
eépoque aussi ¢loignée de Michée que celle du passage
IV, 6 ss. Des deux cotés, en effet, la situation est la méme:
les descendants de David ne régnent pas & Jérusalem. Il est
question, de part et d’autre, d’'une domination (IV, 8), d’un
dominateur (V, 1) qui doivent venir. Il ne peut s’agir, dans
ce dernier passage, que d’un prince issu de David. Or, au
temps de Michée, lorsque les rois de Juda tronaient en Sion,
pouvait-on dire que leur glorieux descendant naitrait dans la
bourgade de Bethléhem? Et surtout, parlait-on alors d’une
origine préhistorique de la famille royale? — Poser la ques-
tion, n’est-ce pas la résoudre? — De plus, le nom de Ephrata,
donné ici & Bethléhem, ne se rencontre que dans les écrits
les plus récents, Ruth IV, 11; 1 Chroniques II, 24, 501.

Mais ce morceau V, 1-5 ne nous est pas parvenu sous sa
forme premiére. 1l a été remanié, il a subi des adjonctions
postérieures. Ainsi, lev. 2 interrompt la suite des idées entre
les versets 1 et 3; le sujet change tout-a-coup, il n’est pas le
méme de part et d’autre. L’auteur en a voulu rattacher la
naissance du 1?'(25'!‘73 a la prophétie d’Esaie VII, 14 et il a relié
son interpolation & ce qui précéde par la conjonction TJB:
c’est pourquoi — soudure malheureuse, car on n’apercoit
guére le rapport qu’il peut y avoir entre la venue du Domi-
nateur d’Israél et le fait que Dieu « les » livrera. — Les ver-

1 Voir Cornill, Einleifung in das Alte Teslament, 1Ve édit., p. 189. Les mots
b 1= 89t de Gen. XXXV, 19 et XLVIII, 7, sont évidemment une glose, car
il doit s’agir dans ces passages d’un autre Ephrata; voir Dillmann, Die Genesis,
VIe édition.



458 FRANCOIS LADAME

sets 4 et 5 @ ne semblent pas non plus avoir fait primitive-
ment partie de leur contexte. Leur début a toutes les allures
d’une glose, d’une note marginale: « Et voici en quoi consis-
tera la paix!.» Ils offrent une répétition inutile avec les der-
niers mots du v. 5 et ne disent rien du I?le'm dont le role est
tout a fait effacé chez eux. Enfin, ils interrompent la suite
des pensées du v. 3, si bien qu’en les retranchant, on obtient
immédiatement un texte logique et suivi.

Car alors il sera grand jusqu’aux extrémités de la terre
Et il délivrera d’Assour

Lorsque celui-ci viendra dans notre pays

Et qu’il foulera notre territoire.

A moins, en effet, de lire, comme M. Nowack, 51‘7"2',';1, on
ne saurait concevoir autrement que par 'hypothése d’une
interpolation ces brusques passages du singulier au pluriel
entre les versets 3, et 5 b d’'une part, 4 et 5 a de l'autre. Le
fait qu’il est ici question d’Assour ne nous force point, ainsi
que le remarque encore M. Nowack, & placer la composition
de ces versets & ’époque assyrienne, parce que le terme de
YN est employé dans les temps post-exiliques, aussi bien
pour désigner Babylone: Lam. V, 6, que la Perse: Esdr. VI, 2
et méme peut-étre aussi la Syrie: Ps. LXXXIII, 9; Zach. X, 11
(et sans doute aussi Esaie XIX, 23, voir Duhm, Op. cit.)2.

Chapitre V, versets 6-8.

Ils continuent évidemment la description du régne messia-
nique, mais ils offrent cette particularité qu’ils ne sont point
d’accord sur le caractére de ce régne. Pour le v. 6, il sera
pacifique et bienfaisant; pour les versets 7 et 8, guerrier et

1 {1 semble bien qu’il faille traduire ainsi, cf. Ewald, Die Propheten des Alten
Bundes, 11. Ausg., p. 524: « Denn nothwendig muss man die ersten Worte, v. 4,
und dies ist dann Heil oder Frieden so verstehen dass das Folgende ein Beispiel
des Heiles sein soll.... » Voir encore les arguments de M. Nowack, Op. cit., contre
la traduction il sera paix (cf. Eph. II, 14).

2 Nous ne voyons pas que, dans ce passage Mich. V, 1-5, le Sy apparaisse
comme un « révélateur » de Jahvé, ce que dit M. Wabnitz dans I'Encyclop. de
Lichtenberger, art. Oint.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHIR 459

menacant. D’aprés le premier, le « reste de Jacob » sera sem-
blable & la rosée et a la pluie, image souvent employée pour
caractériser quelque chose de bon et de vivifiant, cf. Deut.
XXXII, 2; Ps. LXXII, 6; LXXXIV, 7. Nous sommes dans le
méme courant d’idées que IV, 6-8 (rem. le "RY), V, 1, 3,
5 b. — Auv. 7, nous rencontrons une conception toute diffé-
rente: la rosée et la pluie deviennent subitement pareils & un
lion dans une forét, a un lionceau dans un troupeau de petit
bétail. Il y a 1a une contradiction, car enfin le reste de Jacob
sera I'un ou l'autre: paisible ou remuant, pacifique ou ter-
rible. Il nous parait donc que nous sommes, ici encore, en
présence d’une intercalation dans le genre de celle de V, 4,
5 a (remarquer dans les deux cas la reprise de certains
termes du contexte et cette étrange notion de la paix —
DWBW, v. 4, — qui consiste & faire paitre Assour avec l'épée
v. 5 a et qui compare le reste de Jacob & un lionceau dans
une bergerie v. 71.) Le verset 8 est de la méme inspiration
que le verset 7. Il exprime U'espoir de la revanche, il respire
une haine invétérée de ’étranger: ce sont 1a les espérances
de I’époque postérieure cf. Esaie XLIX, 25 ss.; LX, 12; Zach.
X1V, 17. Le verbe 1M 2, dont l'objet, dans le verset 8, n’est
pas le méme que dans les versets 9-13, fait ressortir davan-
tage la divergence des deux passages. Nous ne saurions
croire, en effet, que les versets 7 et 8 soient du méme auteur
que ceux qui terminent le chapitre: 1a, Jacob doit détruire
ses adversaires, ici, il sera dépouillé par I’Eternel de tout ce
qui rendrait cette destruction possible.

Chapitre V, versets 9-13.

Rien n’empéche de faire remonter l'origine de ce morceau
& I’époque de Michée. Au contraire, le fait qu’il n’est pas dit
un mot des Bamoth contre lesquels le Deutéronome s’éléve
avec tant de force, ne permet guére de songer & une date
plus récente2. Du reste, ce passage exprime, au fond, une
1 Voir encore la forme saccadée, passionnée, sans rythme de la fin du verset 7.

(’est le méme point de vue que IV, 13 et Zach. XII, 6.
2 1l est vrai que la réunion des mots D 5DH, MI2XM et D™MWN est particuliére



460 FRANCOIS LADAME

pensée qui rappelle celle des premiers versets du chapitre IV:
nous ne serions point surpris qu’ils en aient été primitive-
ment la continuation. A la fin du fragment IV, 1-3, il est dit
que les nations étrangéres, renoncant désormais & la guerre,
transformeront leurs armes homicides en instruments ara-
toires. Ici, V, 9-13 la méme chose est annoncée pour Israél,
seulement, c’est ’Eternel lui-méme qui détruira les chevaux
et les chars de bataille, les villes fortes et les garnisons?i. Ce
qui nous parait appuyer cette idée, c’est le fait curieux que,
dans Esaie, a la suite du fragment II, 2-4, il est aussi ques-
tion de « chevaux » et de « chars» v. 7, de «magies» et de
« sorcelleries» v. 6, d’idoles, « ouvrages de leurs mains» et
«devant lesquelles ils se prosternent» v. 8, 18, N’est-il pas
possible que, dans Esaie, la fin de la prophétie soit tombée
pour faire place au discours plus détaillé, plus étendu des
chapitres II, 5 & IV? Ne serait-ce pas 14, en méme temps,
Pexplication de la présence de ce fragment dans Esaie 11? Les
chapitres II, 5 &4 IV, auront rappelé au rédacteur la prophétie
IT, 2-4... dont il aura laissé de coté les derniers vers comme
formant double emploi avec ce qu’il reproduisait déja. Il faut
remarquer enfin, au point de vue de la forme, le parallélisme
parfait des versets Michée V, 9-13, parallélisme qui se main-
tient sans défaillance, comme dans le morceau IV, 1-3, ce
qui n’est pas précisément le cas dans les passages dont nous
prétendons qu’ils sont postérieurs.

Le verset 14, de nouveau, est certainement d’une autre
main que 9-13. Il ne se rattache pas & ce qui précéde; il
exprime une pensée différente. Son point de vue est celui des
versets 7 et 8. L’époque anté-exilique n’avait pas ces idées de
vengeance sur ’ensemble des Gojim: ce n’est que plus tard
qu’on les conc¢ut, lorsque I’horizon des connaissances géogra-
phiques se fut élargi; voir Esaie LX, 12; Zacharie XIV, 17 ss.
cf. Nowack, Op. cit.

au Deutéronome, cf. Cornill I. ¢.; mais cette seule coincidence ne nous parait pas
assez importante pour infirmer notre maniére de veir.

1 11 va sans dire que, dans notre supposition, les premiers mots du verset $
depuis % jusqu'ad MY sont du rédacteur.



LES CHAPITRES IV ET V DU LIVRE DE MICHEE 461

Conclusions.

Nous arrivons donc & nous expliquer de la maniére sui-
vante la formation de ces deux chapitres.

Ils doivent étre le résultat de trois couches superposées ou
interposées, si I'on peut employer ici cette figure. La pre-
miére, la plus ancienne, est constituée par les morceaux 1V,
1-3; V, 9413: c’était apparemment une prophétie d’origine
anté-exilique, d’Esaie peut-étre, qu'un anonyme aura reprise
durant Uexil pour lui donner le développement que devait
inspirer la situation nouvelle. Il a fait cette opération en
coupant en deux 'antique oracle, qu’il possédait sans doute
a I’état de fragment, et en introduisant entre ces deux par-
ties les versets suivants: IV, 410 (14?); V, 1, 3, 5 b, 61. Ces
passages, blen qu’ils soient d’une autre époque et présentent
les choses d’une maniére un peu différente, ne font, en
réalité, que poursuivre 'idée contenue dans 1V, 1-3: celle de
I’ére de paix qui sera élablie dans ’avenir. Sur le tout ainsi
formé, un rédacteur plus récent a fait un nouveau travail. Il
a intercalé ca et 1a quelques phrases que les croyances et les
espérances de son temps lui dictaient: ce sont les versets IV,
M12;,V, 2, 4, 5a,7, 8, 14. Cest bien, toujours aussi, l'ére
future qu’il songe a décrire, mais il le fait avec des couleurs
trés différentes de celles de ses prédécesseurs. Pour lui cette
époque & venir consistera essentiellement et premiérement a
assouvir la vengeance d’Israél sur les peuples étrangers; son
idée fixe c’est la revanche qui sera prise alors sur tous les
ennemis et il ne laisse échapper aucune occasion d’intro-
duire cette note dans son texte.

Telles sont les conclusions auxquelles I'étude de ces cha-
pitres nous a conduit. Elles ont, croyons-nous, leur coté

nouveau: peut-étre intéresseront-elles, par la, quelques-uns
de nos lecteurs.

1 C’est la méme main probablement qui a inséré les versets 12 et 13 du cha-
pitre IL.




	Les chapitres IV et V du livre de Michée

