
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 5-6

Artikel: Evolution et révélation : la doctrine chrétienne de la révélation est-elle
conciliable avec l'évolutionnisme historique?

Autor: Raccaud, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION

La doctrine chrétienne de la révélation est-elle conciliante

avec l'évolutionnisme historique1

JULES RACCAUD

pasteur.

Pour m'encourager à accepter la lourde charge que le
Comité de la section vaudoise de la Société pastorale
manifestait l'intention de me confier, notre honorable président
me citait l'exemple de ces montagnards qui ne passent jamais
un aussi bon hiver que lorsqu'ils ont quelque procès en

train. Pendant les longues veilles, pendant les journées
monotones où la neige tourbillonne, le corps se repose
délicieusement et comme l'esprit est tenu en éveil par l'instante
préoccupation juridique, les heures s'envolent rapides et

tout est pour le mieux. Pour les pasteurs, ces mois sont
certainement moins que pour les montagnards la saison du

repos, je suis néanmoins forcé de reconnaître que grâce à ce

procès, dont les plaidoiries commencent aujourd'hui, j'ai eu
le privilège de passer un hiver des plus intéressant. Obligé
de reprendre des études trop interrompues en général par

1 Cette étude, très légèrement retouchée en vue de la publication, a été

présentée, le 12 mai 1902, à la séance de la section vaudoise de la Société pastorale
suisse. La question rappelée en tête de ce travail avait été proposée comme sujet
d'étude par le Comité central.



400 JULES RACCAÜD

les préoccupations de la vie pratique, j'ai trouvé dans cette
recherche de la vérité un réel gain personnel. Cette conviction

me pousse, au moment même où je sens d'une manière
bien accablante toutes les lacunes et les imperfections de

l'étude que je vous apporte, à vous remercier quand même
de me l'avoir proposée.

Ce qui m'a paru être la grande difficulté du procès engagé,
c'est l'incertitude qui règne au sujet du sens exact des deux
termes qu'il s'agit de concilier. La question posée porte bien
« l'évolutionnisme historique, » « la doctrine chrétienne de la

révélation;» mais, quand on essaie de préciser la valeur de

ces expressions, on constate que la formule exacte de l'une
comme de l'autre est encore à trouver. Il est évident que
celui qui se représente la révélation chrétienne, à la façon
de Gaussen, comme une dictée littérale du Saint-Esprit, et
celui qui parlera avec Auguste Sabatier de la révélation tout
intérieure de l'absolu, exprimée au moyen de symboles,
auront le droit d'affirmer l'un et l'autre qu'ils maintiennent
la doctrine chrétienne de la révélation tout en arrivant à des

résultats diamétralement opposés quant à la réponse à donner
à la question qui nous occupe. Bien aussi vague est la
formule de l'évolutionnisme historique ; il peut être conçu
comme matérialiste, déterministe, nous dirions même
fataliste, tandis qu'on peut en donner une définition qui laisse

une place à la liberté humaine et à l'activité divine. De là
naît la possibilité d'une multitude de combinaisons, accentuant

tantôt l'un tantôt l'autre des caractères de l'évolutionnisme

et de la révélation, de là vient la conviction que nous
avons acquise qu'il est foncièrement impossible de prétendre
donner à la question qui nous occupe une solution satisfaisante

pour chacun.
Voici donc la manière dont nous avons conçu notre tâche :

A nos yeux la conciliation entre la révélation chrétienne et
l'évolutionnisme historique est non seulement possible, mais
indispensable. La révélation, comme l'évolution, est pour nous
un fait évident; ces deux faits existant ensemble, on doit
pouvoir trouver la formule qui les concilie. Ce que nous vou-



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 401

3ons essayer de dégager ce sont les conditions de cette
conciliation. Nous rechercherons quelle idée il convient de se

faire soit de l'évolutionnisme historique, soit de la révélation

pour que l'on puisse établir entre eux l'accord nécessaire.
Nous ne nous faisons aucune illusion sur les résultats que
nous obtiendrons; après avoir suivi notre exposé les uns
diront sans doute que nous avons sacrifié la vraie notion de

l'évolution tandis que les autres penseront que c'est l'idée de

la révélation qui est restée en souffrance. Nous ne nous
affligeons pas trop de cette perspective. Si nous parvenons à vous
donner une idée nette de notre point de vue personnel,
n'aurons-nous pas fait ce que nous pouvions faire de plus utile,
même si ce point de vue doit vous paraître bien démodé et

inacceptable?

§ 1. Quelques remarques sur l'évolutionnisme.

Conformément à ce que nous venons de dire, ce n'est pas

par une définition de l'évolutionnisme que nous commencerons

notre exposé. Dans notre conclusion seulement, nous
esquisserons en quelques traits la conception de l'évolutionnisme

historique qui nous paraît compatible avec la doctrine
chrétienne de la révélation. Nous croyons pourtant devoir dès

maintenant donner quelques indications générales sur le sens
de ce mot « évolution » qui reviendra si fréquemment dans

les pages suivantes.
On appelle évolution le développement d'une chose

conformément à sa nature et aux virtualités qui existent en elle,
développement qui lui permet de manifester tout ce qu'elle
est capable de devenir. C'est ainsi que l'on parle de l'évolution

d'une plante, comme on parle de l'évolution humaine
individuelle ou collective. En général l'évolution se présente
à nous comme un cycle fermé. Les éléments qui constituent
la matière qui évolue commencent par avoir une existence

faible, suivie plus tard d'une apogée, puis d'un déclin.
Finalement ces éléments, ayant joué leur rôle, se séparent et

l'évolution s'achève dans une décomposition finale. On admet

pourtant, lorsqu'on envisage non pas des évolutions res-
THÉOL. ET PHIL. 1902 27



402 JULES RACCAUD

freintes et individuelles, mais une évolution collective ou
indéfinie, que ce mot peut désigner un progrès ininterrompu
permettant d'envisager toujours de plus belles perspectives,,
un développement plus complet.

L'idée d'un développement infini est-elle oui ou non
contradictoire? Sans discuter longuement cette question,
reconnaissons combien il nous est difficile de nous représenter un
incessant progrès, combien cette idée parait même contraire
aux légitimes aspirations qui nous font désirer un point
d'arrivée, un repos final. 11 nous semble cependant impossible

d'affirmer à priori que cette conception est insoutenable.
Quoi qu'il en soit, nous constatons que les théories

évolutionnistes sont à la mode. De nos jours les penseurs de toute
espèce, les historiens comme les savants, s'attachent à rechercher

les traces de l'évolution, de ce progrès que l'on croit
discerner de toutes parts. Enfants de notre siècle, nous
sommes tous influencés par ces efforts et quand un auteur
heurte ces convictions, nous en éprouvons une impression
désagréable, surtout si la valeur des idées proposées nous
empêche de nous détourner purement et simplement, en
murmurant l'épithète de « arriéré ». Nous avons tous été

surpris de trouver, en tête du livre de F. Bettex : La Religion
et les sciences de la nature, les pages remarquables par
lesquelles cet auteur s'efforce de nier le progrès au sein
de l'humanité et de l'entendre répéter que les circonstances
extérieures changent, mais que l'homme ne progresse réellement

pas puisqu'il ne devient ni meilleur ni plus heureux
La recherche de l'évolution est bienfaisante en ce sens

qu'elle pousse l'homme en avant, qu'elle l'invite à aspirer
toujours à de nouveaux progrès, à contempler sans cesse de

plus vastes horizons. Il est doux d'avoir quelque raison de

fe dire que demain sera meilleur qu'aujourd'hui et que les

générations suivantes seront dans une situation plus
privilégiée que la nôtre. Reconnaissons immédiatement que la.

satisfaction que nous procure l'évolution risque, si nous n'y
prenons soigneusement garde, de fausser notre jugement en

nous faisant porter notre attention principalement sur les faits



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 403

qui s'accordent avec nos espérances et en nous faisant
inconsciemment négliger les autres. C'est ce qui nous empêche
d'être pleinement rassuré quand M. Sabatier, et tant d'autres
après lui, nous disent, pour échapper au reproche contenu
dans les mots « d'évolutionnisme naturiste » : « Il est vrai que
j'aime à me servir du mot d'évolution et à considérer tous les

phénomènes dans leur succession naturelle. Mais ce n'est

point là une doctrine métaphysique ; c'est un procédé d'étude,
une méthode4.... » Celui qui aime et recherche l'évolution ne
finit-il pas par la discerner, là même où elle n'existe pas? Ce

que nous en disons est seulement destiné du reste à justifier
notre prudence et les adoucissements que nous croyons
devoir apporter aux théories évolutionnistes accentuées,
nullement à contester la réalité de l'évolution.

C'est dans le domaine des sciences naturelles qu'apparurent
pour la première fois les doctrines évolutionnistes. Darwin

exposa cette découverte dans sa célèbre théorie de la sélection

naturelle. Tout d'abord ces idées révolutionnaires ne
furent admises qu'avec de notables réserves, mais peu à peu
elles ont conquis du terrain. Aujourd'hui elles sont exposées

avec calme et sérénité, comme il convient à ceux qui
affirment des vérités réputées indiscutables. L'évolutionnisme
scientifique trouve le point de départ de l'univers dans la
nébuleuse primitive, il le peint évoluant de siècle en siècle,
franchissant toujours de nouvelles étapes jusqu'à un avenir
impossible à déterminer.

Cette théorie grandiose, qui contient évidemment une
large part de vérité, est malheureusement exploitée dans un
sens matérialiste et irréligieux. Cela n'est pas très surprenant.

L'action divine échappant toujours aux investigations
de la science, celle-ci s'efforce de tout expliquer sans

recourir à ce facteur ; elle montre l'enchaînement des causes
secondes et ne s'élève pas au-dessus. Après avoir longtemps
admis que Dieu jouait un rôle au début, donnant la chiquenaude

créatrice qui détermine le commencement de l'évolu-

1 Esquisse d'une philosopliie de la religion, p. VI.



404 JULES RACCAUD

tion, les savants reconnaissent en général que le problème
des origines est tout à fait insaisissable pour la science et

nous peignent l'univers, évoluant dès les temps les plus
anciens grâce à je ne sais quelle force inconnue, puisée je ne
sais où.

Si cette attitude est irréprochable au point de vue scientifique,

elle n'en laisse pas moins subsister des points
d'interrogation qu'il vaut la peine de signaler: comment admettre
un mouvement perpétuel, un mouvement sans cause? Comment

le plus peut-il sortir du moins?
Des sciences naturelles l'évolution a passé dans l'histoire.

La pente était fatale, le progrès nécessaire. Comme les faits
scientifiques, les faits historiques ont tout d'abord été
considérés dans leur isolement, on ne comprenait pas le lien
qui les unit les uns aux autres. Pénétrant dans l'histoire,
l'esprit scientifique a fait comprendre qu'il faut sans doute
examiner chaque fait tel qu'il apparaît, noter ses caractères

spéciaux, mais qu'il faut « l'observer dans l'ordre, c'est-à-dire
dans les conditions où il se présente, parce qu'un fait n'a sa

vérité et sa valeur que dans cet ordre et cet enchaînement L »

Cette conception nouvelle a illuminé l'histoire et en a fait
une science vraiment philosophique et intéressante. Peu à

peu on a discerné dans la marche de l'histoire non seulement

un enchaînement, mais un progrès. On a vu l'humanité

partant de misérables origines, la bestialité complète
ou le sauvage homme des cavernes, et s'acheminant à

travers le sombre moyen âge et les temps modernes encore

peu lumineux, vers un avenir que l'on se plaît à espérer
supérieur à toutes les périodes précédentes. L'évolutionnisme
historique était trouvé, on avait reconnu dans l'histoire,
comme dans les sciences naturelles, l'admirable loi du
progrès.

A propos de l'évolutionnisme historique, on rencontre les
mêmes dangers que lorsqu'il s'agit de l'évolutionnisme
scientifique. L'action divine n'apparaissant en général pas, dans

1 A. Sabatier. Ouv. cité, p. VII.



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 405

l'histoire, d'une manière visible, l'historien voit l'activité
humaine et rien que l'activité humaine. Il risque donc de

perdre de vue la réalité de l'existence de Dieu et de faire de

l'histoire une science irréligieuse. Il y a plus, à force de

rechercher les causes secondes qui ont provoqué l'activité
humaine, on en vient à voir dans l'homme, non plus un être
libre et indépendant, mais un être déterminé, fatalement
conduit dans le chemin dans lequel il marche.
L'évolutionnisme historique devient facilement déterministe. Ceci

a une grande importance au point de vue religieux à cause
de la conception du péché. Si l'homme n'est pas libre, il ne
saurait être tenu pour responsable de son péché; ce péché
est le produit naturel des circonstances dans lesquelles son
auteur s'est trouvé placé. Ne dit-on pas parfois que celui qui
comprendrait tout pardonnerait tout? L'évolutionnisme
historique est ainsi menacé de devenir immoral, niant le péché
ou en atténuant la gravité, déterministe, opposé à l'affirma"
tion de la liberté humaine, irréligieux, repoussant Dieu dans
les profondeurs du ciel, quand il ne le nie pas résolument,
pour s'en tenir au simple matérialisme.

Si ces dangers étaient inévitables, nous comprendrions que
les esprits chrétiens ne pussent que se détourner avec
horreur de doctrines pareilles. Mais le sont-ils réellement? beaucoup

de bons esprits le contestent. M. le pasteur Fornerod
dans la conclusion de son travail « Péché et évolution » affirme

que « l'évolution humaine s'accomplissant par des agents
moraux et religieux, doit faire une place, une large place au

péché, puisque ces agents peuvent faillir à leur tâche. Toutes
les fois, en effet, qu'une personne succombe à la tentation,
en refusant de suivre les sollicitations de sa conscience, elle
dévie de son développement normal, elle l'arrête ou elle le
fausse. Le péché est donc une dérogation à l'évolution
normale. i » Ceci nous prouve que l'on peut être partisan de
l'évolutionnisme historique et pourtant ne se laisser entraîner ni
à nier la gravité du péché, ni à repousser la liberté humaine.

1 Bévue de théologie el de ¦philosophie, 1899, p. 72.



406 JULES RACCAUD

Une phrase parfaitement claire également d'Aug. Sabatier
nous prouvera que des évolutionnistes convaincus ont
continué à croire à l'action divine et à la personnalité de Dieu.
Affirmant cette foi, il ajoute : « C'est là si bien le fond de ma
philosophie religieuse qu'il y aurait plus de fondement ou
tout au moins de vraisemblance, à m'accuser de nier la réalité
du monde que l'action permanente du Dieu créateur »

(p. VII). Comme la plante n'accomplit le cycle de son évolution
que grâce aux éléments nutritifs que ses racines lui [permettent

de tirer du sol qui la porte, il admet que l'humanité
n'évolue que grâce au secours que Dieu lui communique?
En face de ces déclarations nous ne saurions donc que nous
incliner, si une inquiétude ne nous restait. N'est-il pas
possible de se laisser séduire par un système philosophique sans
en avoir mesuré toutes les conséquences? Ne peut-on pas
avoir conservé, d'une conviction philosophique précédente,
des opinions que le courant nouveau fera fatalement
disparaître? Nul ne songe à mettre en doute la parfaite bonne foi des

auteurs cités, mais quelques-uns (voir en particulier l'étude
de M. G. Frommel sur Le danger moral de l'évolutionnisme
religieux) quelques-uns se demandent si l'on ne pourrait pas
discerner dans le point de vue moderne une contradiction
intime destinée à se résoudre par la suppression d'un des

termes en présence, l'évolutionnisme ou les convictions
nettement chrétiennes. Le danger est certain, nous croyons
cependant qu'il est possible de l'éviter. Toute la suite de

notre étude tendra à montrer comment il nous semble que
l'on peut conserver ce qui est nécessaire à la vie religieuse,
tout en faisant à l'évolutionnisme, à cette doctrine qui affirme
le développement de l'humanité, ses progrès, sa marche en

avant, la place que nous estimons légitime.

| 2. La notion de la révélation.

A première vue l'accord le plus complet semble régner
entre tous les auteurs chrétiens au sujet de la nécessité de la
révélation. Ce mot se rencontre presqu'aussi fréquemment
dans l'Esquisse d'une philosophie de la religion de M. Sabatier



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 407

que dans les ouvrages d'auteurs qui sont loin de partager
son point de vue philosophique et religieux. En dépit de cet
accord extérieur, il nous semble facile de discerner entre les

divers théologiens une notable différence que nous pourrions
rendre sensible au moyen de la question suivante : Est-ce le

péché qui a rendu l'homme incapable de percevoir les choses

spirituelles ou cette incapacité tient-elle seulement à

l'imperfection de son développement actuel? Les uns estiment
qu'en sa qualité de créature semi matérielle et semi
spirituelle l'homme doit avoir été organisé de manière à percevoir
les réalités spirituelles; la révélation a seulement pour but
de faire subir à sa conscience le développement nécessaire

pour qu'il puisse se faire une idée exacte de Dieu, et le
connaître tel qu'il est. Les autres, sans nier la nécessité de ce

développement, pensent que la révélation doit avant tout
remédier aux conséquences du péché, cause première de la

séparation qui existe entre Dieu et les hommes. Si l'homme
n'avait pas péché, diraient-ils, l'œuvre révélatrice n'eût pas
été nécessaire, car nous n'appelons pas révélation le développement

naturel des capacités qui ont été confiées aux hommes.

Il est donc certain que, tout en employant le même mot, on
est loin de s'entendre et que cette différence de vues influe
nécessairement sur l'idée que l'on se fait de la notion de la
révélation.

Au commencement du siècle dernier, plusieurs croyaient
-en avoir trouvé la formule dans la théopneustie, l'inspiration
verbale, d'après laquelle ils se représentaient la Bible comme
le produit d'une véritable dictée du Saint-Esprit. On ne se

rendait pas compte de tout ce qu'il y avait d'artificiel dans

cette pétition de principe qui servait à établir la doctrine : Il
•est nécessaire que Dieu se soit révélé, or, si Dieu s'est révélé,
il ne peut l'avoir fait qu'au moyen d'une action énergique
supprimant toute possibilité d'erreur. On ne voyait pas
davantage ce qu'il y avait de peu normal dans cette
conception intellectualiste de la religion qui la faisait consister
dans un certain nombre de vérités données de Dieu et que le
devoir de l'homme était de recevoir passivement.



408 JULES RACCAUD

Le progrès des sciences historiques a battu en brèche cette
conception de la révélation ; l'empreinte des diverses personnalités

humaines qui ont concouru à la composition de la
Bible a été mise en lumière et cette étude a prouvé que
l'inspiration divine n'avait pas supprimé l'élément humain. Cet
élément subsiste au contraire d'une manière si complète
qu'on peut encore discerner le caractère spécial de chacun
des auteurs. Par une série d'opinions transitoires ayant
toutes pour but de maintenir la réalité de l'inspiration divine
tout en respectant l'action de la personnalité humaine, on
en est arrivé à faire de la connaissance religieuse une
conquête essentiellement subjective. M. Sabatier établit une
distinction absolue entre la science de la nature et la
connaissance religieuse. « La première est objective, la seconde

ne pourra jamais sortir de la subjectivité.... Dieu, le Bien,
le Beau, ce ne sont pas là des phénomènes qu'on puisse
saisir hors du moi et indépendamment de lui.... L'objet de

ces sortes de connaissances est immanent dans le sujet
même.... » (p. 376). « Notre vie spirituelle, écrit encore le
même auteur, est positivement semblable à une ellipse à

deux foyers de lumière.... Qui ne distingue pas ces deux
foyers et transforme l'ellipse en une circonférence avec des

rayons égaux et un centre unique, reste nécessairement dans
la nuit de l'antique chaos » (p. 375).

Quelle que soit la haute valeur de l'ouvrage de M. Sabatier
et de sa conception philosophique, nous avouons que cette
notion de la révélation, qui la réduit à quelque chose de

purement intérieur, nous a laissé perplexe. Nous avons été

surpris de trouver dans la même phrase Dieu, le Bien, le
Beau indiqués les uns après les autres comme appartenant
au même ordre de connaissance. N'y a-t-il pas là l'indice que
sa conception de la personnalité divine n'est pas tout ce que
peuvent souhaiter ceux qui tiennent à être les adorateurs
d'un Dieu vivant, d'un Dieu qui possède une existence
personnelle bien différente de celle que l'on peut attribuer au
Bien et au Beau.

Essayons de nous faire une idée de la révélation divine.



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 409

Nous connaissons les objets extérieurs non en eux-mêmes,
mais par les impressions qu'ils produisent sur nous par
l'intermédiaire des sens. Ces impressions viennent affecter
notre conscience qui les apprécie grâce à l'intelligence et

au sentiment que la faculté maîtresse, la volonté, met en

mouvement. Une fois l'impression formulée en paroles,
elle peut se communiquer d'intelligence à intelligence de

manière à ce qu'il soit possible de faire connaître aux autres
des impressions qu'ils n'ont pas ressenties eux-mêmes, que
peut être ils ne ressentiront jamais.

Nous ne voyons pas pourquoi ce qui se produit dans le
domaine matériel ne pourrait pas également avoir lieu à

propos du monde spirituel. Est-il téméraire de penser que
des créatures, appelées à vivre de la vie spirituelle, possèdent

un sens spécial destiné à leur donner la connaissance du
monde suprasensible? Par le moyen de cet organe l'homme
est mis en rapport avec Dieu. Quelles que soient les obscurités

voilant les relations qui s'établissent entre l'être absolu
et les créatures finies, ces relations nous semblent être à la
fois un fait d'expérience et une présupposition indispensable
à l'existence de la vie religieuse. Le contact avec l'être
absolu et spirituel ne saurait être comparé d'une manière
exacte aux impressions que perçoivent nos sens matériels et

grossiers. L'organe qui le rend possible est vraisemblablement

de la même nature que celui, appelé assez improprement

le cœur, qui nous permet d'entretenir avec nos
semblables des relations affectueuses. Dans une autre étude nous
avons appelé ce sens l'œil spirituel (le m/eOpa), l'organe qui
fait des hommes des créatures spirituelles, au sens

religieux de ce mot1.
C'est par cet intermédiaire que Dieu communique aux

hommes la connaissance, soit de sa personnalité, soit du
monde céleste. Grâce à l'œil spirituel, l'homme peut percevoir
la présence de Dieu, demeurer en communion avec lui.

Il nous semble qu'aucune autre conception ne peut aussi

1 La certitude chrétienne par J. Raccaud, pasteur, Bévue de théologie et de

philosophie, 1894, quatre articles réunis plus tard en brochure.



410 JULES RACCAUD

justement que celle-là rendre compte de ces moments dans

lesquels nous sentons Dieu tout près de nous, en nous, mais

pourtant extérieur à nous, possédant une vie réelle et objective

en dehors de nous. Lorsque nous essayons de nous
rendre compte de ce qu'est la révélation, nous nous
représentons toujours le Dieu spirituel agissant sur sa créature et
lui faisant sentir sa présence. C'est ce contact qui, à notre
sens, constitue la révélation.

Comprise de cette manière, la révélation est bien loin d'être
une révélation intellectuelle pouvant être communiquée à

l'homme sous la forme d'une inspiration verbale, d'une
dictée. Non, Dieu manifeste sa présence, et en manifestant cette
présence, il donne l'impression de ses perfections, il donne
à l'homme l'impression de ce monde spirituel qui l'entoure
et en vue duquel il doit se préparer. La distance qui sépare la
créature du Créateur se révèle immédiatement, mais aussi
l'existence d'un lien qui subsiste, d'un chemin qui peut
conduire au Père ceux qui le cherchent. Cette impression qui
affecte la conscience humaine ne saurait rester inexprimée,
car nous ne gardons une idée claire que de ce que nous
avons pu formuler. La révélation inexprimée demeurerait
inutile pour l'ensemble de l'humanité, tandis qu'elle doit non
seulement être conservée, mais contribuer, en stimulant l'esprit

humain, à provoquer de nouvelles révélations. Aussi

voyons-nous les hommes que Dieu a choisis comme les
dépositaires de la révélation faire leur possible pour rendre de la
manière la plus exacte ce qu'ils ont ressenti. Us ont, par le

travail de l'intelligence, traduit en paroles humaines ce que
le contact direct avec le monde invisible et avec Dieu leur
avait appris. Souvent on constate dans leurs écrits la
difficulté qu'ils éprouvent à rendre exactement leurs impressions.
Ezéchiel, quand il parle de la gloire de Dieu, employe beaucoup

d'expressions qui indiquent qu'il n'est pas tout à fait
satisfait de ce qu'il dit: « Il y avait quelque chose de semblable
à une pierre de saphir en forme de trône ; et sur cette forme de

trône apparaissait comme une figure d'homme.... » (Ezéch. I,
26). L'apôtre Paul écrit aux Corinthiens qu'il fut un jour



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 411

ravi jusqu'au troisième ciel, il ne sait pas si ce fut en son

corps ou sans son corps, mais il sait que ce contact avec
Dieu produisit sur lui une impression profonde qu'il est

incapable d'analyser (Cp. 2 Cor. XII, 2, 3). Il faut donc
résolument admettre (sans aller, comme M. Sabatier jusqu'à dire
que toutes les expressions employées ne peuvent avoir qu'une
valeur symbolique) que le Dieu qui se fait connaître confie à

l'homme auquel il s'est révélé le soin de formuler ce qu'il a

éprouvé et de le communiquer ainsi aux autres. Ces paroles
humaines, écho d'un contact direct avec Dieu, ont formé la
Bible, le document de la révélation. Quand les auteurs
bibliques ne racontent pas ce qu'ils ont éprouvé eux-mêmes,
ils font part, comme c'est le cas des disciples de Jésus qui
ont narré sa vie, de l'impression qui fut produite sur eux
par celui qui a eu le droit de s'appeler le Fils de l'homme
qui est dans le ciel, tant sa communion avec Dieu était
continuelle et intime. Parfois, mais alors le document de la
révélation revêt une importance bien moins considérable, nous
avons seulement (voir les livres historiques de l'Ancien
Testament) une histoire écrite par quelqu'un qui, connaissant
Dieu, envisage les événements et les hommes, comme il se

représente que Dieu les voit.
C'est ainsi que l'on peut rendre compte de la double

impression que produit la lecture de la Bible, l'impression
d'un écrit profondément humain et pourtant tout imprégné
de vie et de puissance divines.

Quand la conscience morale et religieuse est mise par la
lecture en présence de la Bible, elle saisit ce qui contribue à

son développement, elle donne son adhésion à ce qui vient
de Dieu et elle laisse tomber ce qui est de l'homme. Cette

œuvre d'assimilation est tellement naturelle que beaucoup
ne s'en doutent pas et croient de bonne foi qu'ils acceptent
en bloc la Bible entière, tous néanmoins font cet indispensable

triage. Quant aux faits historiques racontés dans la
Bible, nous les considérons comme des récits et des

témoignages énoncés de bonne foi par des auteurs sérieux, nous
cherchons à les comprendre, à en discerner la valeur reli-



412 JULES RACCAUD

gieuse, mais nous gardons en face de chacun d'eux notre
liberté d'appréciation. Nous ne songeons pas à réclamer pour
eux une valeur historique garantie seulement par l'autorité
du recueil qui les contient.

Nous avons intitulé notre paragraphe : La notion de la
révélation. Voici en résumé ce que nous avons tenté d'établir:
Pour entrer en contact avec Dieu et avec le monde spirituel
l'homme possède un sens spécial. Ce sens lui donne des

impressions vives, mais non pas des vérités complètement
formulées. La tâche de l'homme consiste à juger les impressions

ressenties et à les exprimer de manière à en avoir
une idée nette qui puisse servir à faire connaître aux
autres hommes les vérités qui lui ont été dévoilées. C'est

ainsi, croyons-nous, que la connaissance de Dieu a pu naître
et se développer au sein de l'humanité.

Nous pouvons maintenant reprendre la question que nous
posions au début: Dans notre conception de la révélation,
quelle influence faut-il attribuer au péché? A première vue
on pourrait être tenté de dire que cette influence ne saurait
être très considérable, puisque les conditions extérieures de

la révélation sont demeurées les mêmes, puisque l'homme
pécheur possède encore le sens spirituel destiné à le mettre
en contact avec Dieu. N'oublions pas cependant que, loin de

s'approcher volontiers de Dieu, l'homme pécheur cherche à

fuir le contact divin, que chez lui le sens spirituel est faussé,

atrophié dans une certaine mesure. Ce sens existe toujours,
mais pour qu'il puisse rendre les services qu'on est en droit
d'en attendre il faut qu'il soit véritablement restauré par le
secours de Dieu. L'œuvre de la révélation nous apparaît avant
tout comme une œuvre de rédemption et de salut par laquelle
le souverain médecin détruit les funestes conséquences du
péché et rend à l'homme les avantages et les privilèges que
sa désobéissance lui a fait perdre. Comme nous le montrerons,

le péché exerce sur l'évolution humaine une influence

qu'il faut prendre très au sérieux, si nous ne voulons pas
nous exposer à nous faire une idée complètement inexacte de

la marche des événements.



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 413

| 3. Deux conceptions de l'évolution humaine.

La notion de la révélation que nous avons exposée est-elle

compatible avec l'évolutionnisme? Théoriquement, vous le

comprenez immédiatement, rien ne s'oppose à cette conciliation.

L'homme qui, dès le début de son existence, a joui de

ses cinq sens matériels a pourtant continuellement appris à

les employer. Il les perfectionne, il en tire un parti toujours
meilleur et plus complet. Pourquoi n'en serait-il pas de

même pour le sens spirituel Pourquoi l'homme ne serait-il
pas appelé à faire continuellement plus étroite connaissance

avec Dieu et le monde spirituel, à les discerner toujours plus
clairement Rien ne s'oppose à première vue à cette conception.

Son accord avec ce qui se passe dans le monde de la
nature la rend au contraire plus plausible encore.

C'est ainsi que beaucoup se représentent la marche de la
connaissance religieuse au sein de l'humanité. Ecoutons
M. Sabatier. Il commence par constater que l'histoire des

religions, qui est une science d'origine récente, ne peut
pas encore donner des renseignements complets; jusqu'ici
tous les systèmes de classification ont échoué, aussi les

auteurs les plus modernes se contentent-ils de faire d'exactes

monographies. Toutefois M. Sabatier croit pouvoir tirer
de ces incertaines prémisses des conclusions fermes. L'auteur

vient de parler de l'évolution révélée par les sciences

naturelles : « Dans l'histoire des religions, quelque confuse
et imparfaite qu'elle soit encore, continue-t-il, se déroule,
avec non moins d'évidence et de certitude, une histoire
de la religion qui n'est autre chose que le progrès de la
conscience religieuse de l'humanité à travers toutes ses

aventures, depuis ses commencements infimes jusqu'aux sommets
les plus hauts qu'elle a fini par atteindre. Sur quatre ou cinq
points, ce progrès est indéniable; il nous suffira de l'indiquer
rapidement et d'en noter l'orientation, pour entrevoir le but
suprême où tend cette marche hésitante et laborieuse »

(p. 111). L'auteur nous montre ensuite la religion s'élevant
du particularisme à l'universalisme, il signale les progrès



414 JULES RACCAUD

dans les représentations du divin et ceux non moins évidents
qui séparent le sauvage qui bat son fétiche, quand il ne l'a
pas trouvé assez complaisant, et le chrétien qui, dans les plus
grandes détresses, s'écrie : « Que ta volonté soit faite I » N'en
voilà-t-il pas assez pour justifier l'évolutionnisme, pour
affirmer que du paganisme qui est la base, l'humanité s'est
élevée peu à peu, au travers de la religion particulariste
d'Israël, jusqu'à la religion chrétienne universaliste et spirituelle

On peut même aller plus loin encore, on peut entrevoir

pour l'humanité une série de progrès nouveaux faisant
espérer et attendre une conception religieuse toujours
supérieure.

Avant de poursuivre, il est une double remarque que nous
tenons à faire au sujet de l'exposé dont nous avons retracé
les grandes lignes. Est-il parfaitement certain que l'on ait le
droit, dans ce procès religieux, de parler d'une seule évolution?

Ce mot indique en effet qu'il y a entre les formes
inférieures et les formes supérieures un lien organique, il
suppose que les secondes ne sont que la suite naturelle des

précédentes. Une étude attentive de la vie religieuse de

l'humanité ne met-elle pas en évidence le contraste saisissant

qui existe entre les religions de la nature et le christianisme,
contraste qui est tellement accentué que l'on ne voit pas
comment ce dernier pourrait provenir des premières?
L'expérience ne nous prouve-t-elle pas que les religions païennes
vont en déclinant au lieu de se perfectionner? Comparez, dit
à ce sujet M. Babut, les anciens Ariens et les Romains de

la décadence1.
Ne serait-il pas plus exact de voir, dans l'histoire religieuse

de l'humanité, une série d'évolutions restreintes dont
chacune mettrait en lumière une conviction religieuse que les

hommes ont conquise par une laborieuse recherche ou

qu'ils ont reçue par voie de révélation?
Ces remarques, qui nous paraissent avoir une réelle valeur,

nous mettent en garde contre une conclusion précipitée.
Avant d'affirmer que la doctrine chrétienne de la révélation

1 Revue chrétienne, mai 1898.



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 415

est compatible avec cette conception de l'évolutionnisme
historique et d'en garantir ainsi la valeur, nous avons, nous
semble-t-il, une étude nouvelle à entreprendre. Nous avons
à voir si le point de vue qui nous est proposé ne risque pas
de nous faire abandonner quelqu'un des éléments vitaux de

cette révélation chrétienne que nous ne voudrions pas amoindrir

pour le contestable avantage de la concilier avec
l'évolutionnisme.

Remarquons tout d'abord que les organes de la révélation
chrétienne, auxquels nous ajoutons les prophètes juifs à

l'école desquels ils se sont formés, ont eu, du développement
de l'humanité, une idée fort différente. Essayons de nous
rendre rapidement compte de leur point de vue. Cet exposé
sommaire nous fera nécessairement élargir quelque peu le
cadre de nos investigations, car nous ne pourrons pas
toujours nous en tenir aux questions strictement historiques.

U y a peut être de l'évolutionnisme, combiné avec
l'affirmation de l'activité divine continuelle, dans la représentation
biblique de la création, mais les auteurs sacrés ont tous admis
qu'à l'origine les relations entre Dieu et les hommes étaient
faciles et directes. Sans vouloir garantir l'historicité des

récits contenus dans les premières pages du livre de la Genèse,

nous ne pouvons nous empêcher de prêter attention à cette
manière de voir et cela d'autant plus que Jésus paraît avoir eu

la même idée. « Au commencement, il n'en était pas ainsi »

(Mat. XIX, 8), dit-il, par exemple, opposant la conduite déréglée

des juifs de son temps, au sujet du divorce, avec ce qui
se passait quand la volonté divine était faite sur la terre.
Cette connaissance de Dieu était sans doute imparfaite,
incomplète, elle était au moins normale. Comme le petit
enfant ne comprend que peu à peu l'usage de ses divers sens

matériels, l'homme devait apprendre à user de ses sens

spirituels, mais il avait tout ce qui était nécessaire pour se

développer à cet égard comme aux autres. Après une peinture

bien rapide de cet heureux état primitif, les auteurs
bibliques nous montrent la cause de toutes les souffrances
de l'humanité dans l'apparition du péché. Par une
désobéissance volontaire l'homme a rompu avec le Père céleste.



416 JULES RACCAUD

C'est alors qu'il a commencé à avoir peur de Dieu, c'est
alors qu'il s'est détourné de lui, adoptant, faute d'autre

moyen, la tactique de l'autruche qui, en refusant de voir
le péril, pense s'y soustraire. Le Dieu tout puissant et absolu
remplissant les cieux et la terre, l'homme ne peut fuir sa

présence; il peut au moins refuser d'entretenir avec lui les
relations filiales primitives. En se séparant de Dieu qui est
la source de la vie, l'homme est devenu la proie des funestes

conséquences du péché, les souffrances et la mort. Puis
l'humanité s'enfonce de plus en plus dans le mal, elle marche
de chute en chute. C'est l'évolution en sens contraire; le

paganisme remplace la connaissance du vrai Dieu et va en

s'accentuant.
Tandis que la funeste évolution entraîne les enfants des

hommes, Dieu se souvient de ses créatures et cherche à

les sauver. Non content de cette révélation de sa personne
qui émane de l'ensemble de la création, du cœur humain
qui a besoin de Dieu, le Père céleste cherche à attirer à

lui ses enfants égarés. Il appelle en particulier Israël. L'histoire

biblique met en scène les personnalités d'Abraham,
de Moïse, des prophètes subséquents et affirme que ce fut
grâce à des actes spéciaux de Dieu, appel d'Abraham,
révélation au Sinaï, inspiration prophétique, que Dieu fit du peuple

d'Israël le peuple remarquable, religieusement parlant,
que nous connaissons. Mais là ne s'arrête pas cette étonnante
histoire 1 Au moment où le peuple d'Israël eut compris la
pensée de Dieu, au moment où il eut rompu avec l'idolâtrie et
admis le spiritualisme vraiment religieux, Dieu accorda aux
hommes une nouvelle révélation, en envoyant sur la terre,
grâce à une action créatrice, le fondateur de la religion
chrétienne, l'être saint, le parfait révélateur de Dieu. Jésus-Christ
a fait connaître Dieu aux hommes, il a accompli leur
réconciliation, maintenant encore il agit en leur faveur, il leur
communique par le Saint-Esprit les forces qui leur sont
nécessaires. Voilà ce que les auteurs du Nouveau-Testament
nous affirment, chacun avec son langage et ses expressions
particulières, mais les uns comme les autres.



EVOLUTION ET RÉVÉLATION 417

Certains passages du Nouveau-Testament nous permettent
même de discerner les traits principaux de l'avenir que les

apôtres attendaient à la suite de la révélation chrétienne.
Sans vouloir nous livrer à cet égard à des recherches
laborieuses ou à des calculs cabalistiques, nous notons
seulement que, conformément à l'enseignement contenu dans
la parabole de l'ivraie, les auteurs bibliques nous paraissent
annoncer un double développement. Le bon grain, comme
l'ivraie donnent tout ce qu'ils peuvent donner et le conflit
entre les deux va en s'accentuant, jusqu'à ce qu'une nouvelle
intervention divine établisse enfin le règne définitif de Christ
et la vie éternelle.

Telle est, croyons-nous, résumée en quelques traits
nécessairement imparfaits et incomplets, l'idée que les organes de

la révélation biblique nous donnent de l'évolution de l'humanité.

Quelle que soit la beauté des aperçus que nous présentait

le magistral exposé de M. Sabatier, notre impression est

que soit la conscience, soit l'expérience, pour autant que
nous pouvons en appeler à son témoignage, s'accordent avec
les indications bibliques plus facilement qu'avec celles de

l'évolutionnisme strict. Elles souscrivent aux paroles qui
nous montrent en Dieu, l'auteur de tout ce qui existe; elles

nous affirment que le péché a produit une rupture dans la
marche normale des créatures sorties des mains de Dieu;
elles nous disent que Dieu doit avoir agi soit pour préparer
la venue terrestre de Jésus, soit pour accomplir ses glorieuses
promesses. Ne nous disent-elles pas enfin que l'humanité est

loin de progresser par une marche régulière? ne voyons-nous
le mal comme le bien se développer et porter les fruits qu'ils
sont capables de produire Nous concluons donc notre rapide
comparaison en soutenant que les présuppositions de
l'évolutionnisme doivent être complétées et rectifiées par les données

de la révélation, sous peine de pousser les adhérents de

l'évolutionnisme à se séparer du christianisme positif. Comme

cette affirmation est importante, nous la justifierons par un
examen plus approfondi de la question.

THÉOL. ET PHIL. 1902 28



418 JULES RACCAUD

| 4. Lacunes et dangers de l'évolutionnisme strict.

Désirant concentrer notre attention sur la question qui
nous est spécialement posée, nous laisserons de côté tout ce

qui se rapporte soit aux origines, soit aux choses finales pour
ne nous occuper que de l'évolution historique de l'humanité.

Le point de rencontre le plus facile à établir et à examiner
entre l'évolutionnisme historique et la révélation religieuse
est ce qui concerne la vie du peuple d'Israël. Cette histoire
peut-elle être comprise comme une évolution? A l'heure
actuelle, la conception évolutionniste est, croyons-nous,
admise par la presque unanimité des auteurs qui s'occupent
de l'étude de l'Ancien Testament. Tous ont abandonné le

point de vue qu'on nous enseignait encore il y a quelque
quinze ans, celui d'une révélation positive et complète donnée

par Dieu à Moïse au Sinaï et faisant, dès le début, connaître
au peuple d'Israël ce qu'était le Dieu qu'il s'engageait à servir

et les moyens de lui être agréable. Reprenant nos études

sur ce point spécial, nous avons essayé de comprendre les
raisons de cette nouvelle interprétation du développement
religieux du peuple israélite. Incapable de nous prononcer
en connaissance de cause sur l'évidence de la conception
actuelle, nous pouvons déclarer que nous ne l'avons pas
trouvée irréconciliablement opposée à une saine notion de la
révélation. On peut admettre que Dieu s'est révélé, au sens

que nous avons donné à ce mot, à Abraham, à Moïse, aux
prophètes et penser pourtant que, soit les organes de la.

révélation, soit ceux qui ont été instruits par eux, n'ont
discerné que progressivement ce qu'était le Dieu qui les avait
choisis et qu'ils avaient choisi et ce que devaient être ses

adorateurs. Le Dieu qui se révèle par contact direct avec la
créature peut n'être pas immédiatement et complètement
compris par ceux auxquels il s'adresse.

Nous nous demandons toutefois s'il n'y a pas dans le point
de vue moderne, tel qu'il est généralement exposé, deux

graves lacunes et deux sources de danger. Nous voulons



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 419

parler de l'idée que les auteurs évolutionnistes sont conduits
à se faire du péché et de l'activité divine. Nous avons
l'impression que celui qui s'en tient à la conception évolutionniste

stricte ne peut concevoir le péché que comme une
faiblesse passagère et qu'il en vient bien facilement à ne voir
l'activité divine que dans le jeu naturel des lois et des forces,
tandis qu'il nous semble discerner dans l'évolution humaine
soit des accidents déplorables soit des actes spéciaux accomplis

par Dieu dans le but de se révéler et de sauver.
Dans son article « Péché et évolution », M. Fornerod

remarque il est vrai, qu'il y a dans l'évolution terrestre de

nombreuses possibilités qui avortent. Prenant pour exemple
un glaud, qui est un chêne en puissance, il constate qu'il y a
des cas dans lesquels le gland reste un gland et ne se

développe jamais; quand il tombe dans un mauvais terrain il ne

sera qu'un arbuste rabougri, tandis qu'il peut devenir dans
des circonstances favorables l'ornement de la forêt. Quand le
facteur moral fait son apparition avec l'homme, les chances

d'avortement, dans la marche de l'évolution, deviennent
encore plus considérables, puisqu'il y a lieu de tenir compte
de l'influence de la volonté humaine. Tous les hommes ne

produisent pas tout ce qu'ils pourraient donner, on peut
même dire qu'aucun homme ne réalise tout ce qu'il était
destiné à faire, qu'aucun homme ne poursuit son évolution
personnelle d'une manière complètement normale.

Nous n'avons pas grand chose à objecter à cette conception

du péché. S'il peut être sérieusement compris comme
un échec dans la marche normale de l'évolution, nous
sommes évidemment en face d'une manière de voir biblique
et chrétienne. Nous nous demandons toutefois si cette thèse

serait admise par la généralité des auteurs évolutionnistes.
Celui qui prend au sérieux la puissance du péché, la corruption

du cœur humain et de la volonté, est conduit, nous
semble-t-il, à conclure que, par ce fait, non seulement
l'évolution a été entravée, mais qu'elle a complètement avorté.
L'humanité n'a pas seulement suivi moins rapidement qu'elle
ne l'eût dû le chemin delà sanctification, elle s'est détournée



420 JULES RACCAUD

de ce chemin, elle a fait le mal. L'homme n'est pas seulement
moins bon, il est mauvais; laissé à lui-même il s'enfonce

toujours plus dans le péché.
Nous craignons que les théories évolutionnistes ne tendent

en général à faire rentrer le péché dans le plan de la création
et par conséquent à en affaiblir la gravité. Si au lieu d'être
compris comme une révolte, une désobéissance, le péché est

conçu comme un état d'imperfection relative destiné à disparaître

à mesure que l'humanité fera de nouveaux progrès, il
est impossible de le considérer comme un acte réellement
coupable et important. Sa gravité, si elle ne disparaît pas
tout à fait, est au moins très fortement atténuée.

Il y a encore une autre conséquence que nous indiquons
rapidement au risque de nous attirer le reproche de sortir
des limites de notre sujet. Si le péché rentre dans le plan de

la création, il est naturel de penser que le monde est ce qu'il
doit être, qu'il n'aurait pas pu être autrement. C'est dire que
Dieu l'a voulu avec ses bouleversements douloureux, avec
ses incalculables souffrances. S'il en était ainsi, nous ne
pourrions pas adorer avec reconnaissance et amour le Dieu

qui en est l'auteur, il nous serait impossible de voir dans
cette création la preuve des perfections divines et nous
demeurerions surpris qu'un si admirable ouvrier ait mis
dans son œuvre tant de causes de douleur, tant d'imperfections

à côté de si admirables beautés. C'est donc par un
besoin de conscience que nous demandons que le péché soit
toujours dénoncé comme ce qui n'aurait pas dû être, comme
la cause du désordre et des souffrances qui jouent un si

grand rôle ici-bas.
C'est le péché qui a séparé l'homme du Père céleste. Le

pécheur a eu peur de Dieu, il a cherché à lui échapper,
et le sens spirituel a été affaibli, comme s'atrophie un
organe qu'on n'utilise pas.

L'homme s'efforce d'oublier Dieu, mais Dieu le cherche.
Cette seconde vérité nous semble également menacée, dans
les aperçus de l'évolutionnisme strict. Dieu veut se faire
connaître, se faire aimer. Dans ce but, il a choisi certains



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 421

hommes pour en faire les organes de la révélation. Par une
action spéciale, il les rend capables d'entrer en relations
suivies avec lui. Nous ne pouvons nous empêcher de voir là
tout autre chose que le simple développement de l'humanité.
Dans un monde pécheur, le développement naturel se fait
plutôt dans le sens d'une augmentation du péché que dans

celui d'une amélioration, d'une spiritualisation progressive
de la race humaine. U y a eu certainement, même au sein
des religions païennes, des efforts vers le bien ; mais nous
ne voyons là que des évolutions restreintes qui ont exercé

une certaine action, puis sont retombées dans les ténèbres

sans avoir pu donner un résultat vraiment appréciable et

complet. Or qui nous dira que ces petites évolutions que
l'histoire des religions signale ne soient pas dues elles aussi
à des semailles du Dieu d'amour Sans cette action divine
nous ne parviendrions pas à comprendre comment le plus
sortirait du moins, tandis que nous admettons facilement que
Dieu puisse, quand il a préparé un terrain convenable, donner
une impulsion nouvelle, une vraie révélation qui, couronnant
un développement, vient commencer un travail nouveau.
En somme la question qui nous occupe maintenant est

celle-ci: la marche de l'humanité peut-elle s'expliquer par
le progrès normal, sous l'action générale de la Providence
divine, des activités et des puissances qui ont été confiées

aux hommes? Cela ne nous paraît pas possible. Si Abraham
n'eût rien reçu de plus que ses ancêtres, il ne serait pas
devenu le père du peuple d'Israël. Une révélation spéciale
lui a été confiée; Dieu s'est approché de lui et lui a fait
comprendre que sa vie devait lui être consacrée.

Ce que nous appelons les interventions spéciales de Dieu

nous paraissent en particulier absolument nécessaires pour
expliquer la carrière de Jésus à tous ceux qui voient en lui,
nous ne disons pas même le fils unique de Dieu (au sens de

la Kénose ou de l'ancienne orthodoxie), mais seulement le

révélateur parfait du Père en vertu de son absolue sainteté.
Il nous paraît inexpliquable que d'un développement

historique soit tout à coup issu, par un jeu naturel, un être



422 JULES RACCAUD

capable, dans un monde où tout est relatif, de réaliser la
sainteté absolue. S'il est né comme les autres hommes, Jésus,

comme les autres hommes, s'est reconnu pécheur au moment
où il a pris conscience de lui-même. Sa sainteté n'a pu être

que la victoire sur le péché habitant en lui, réalisé par lui.
Mais dans ce cas la sainteté du Christ n'a rien d'absolu,
il ne saurait être alors le révélateur complet de Dieu. Après
lui d'autres Christs supérieurs à lui pourraient faire leur
apparition sur la terre et, au lieu d'être définitive, la religion
chrétienne ne serait qu'une étape sur la route de l'humanité.

Or de mon contact avec Christ résulte pour moi une
conviction diamétralement opposée. Je ne suis pas seulement
saisi par le sentiment de sa supériorité relative, je trouve en

lui la réalisation parfaite de mon idéal moral et religieux ; il
ne m'apparaît pas seulement meilleur que moi, il m'apparaît
bon et saint. J'ai l'impression qu'en Christ c'est Dieu lui-
même que j'ai rencontré; en lui je trouve tout ce dont j'ai
besoin. Je ne saurais que désirer de plus. Voilà pourquoi le

Christ peut être mon guide et mon Sauveur, voilà pourquoi
le Christ, comme l'indique si éloquemment la numérotation
de nos années, se trouve au centre de l'histoire de l'humanité.

Quand nous le comparons aux hommes qui l'ont
précédé, même aux plus grands d'entre eux, nous discernons
en lui un cachet absolument à part ; c'est un fruit qui n'est

pas en rapport avec la plante qui le porte. Nous ne pouvons
rendre notre impression qu'en disant: avec Christ, il y a un
commencement nouveau, un acte spécial de Dieu.

Nous n'avons pas ici à commencer une exposition du
dogme christologique, à discuter la question de savoir si ce

qui doit être préféré ce sont les formules de l'ancienne
orthodoxie ou ce que M. Chapuis appelle « la moderne hérésie
de la Kénose. » Ce que nous voulons affirmer c'est qu'à notre
sens un acte créateur de Dieu explique seul la carrière et
l'œuvre de Jésus. Si cette intervention spéciale est niée,
l'œuvre du Christ nous apparaît comme un mystère insondable,

sa venue demeure pour nous absolument incompréhensible.



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 423

Généraliserons-nous encore plus ce débat et affirmerons-
nous notre foi aux relations directes que des créatures
misérables, mais formées à l'image de Dieu, peuvent avoir avec
l'être suprême et absolu? Sans cette conviction la foi
chrétienne est impossible. Si, quand je prie, je ne crois pas

que ma prière peut agir sur Dieu et provoquer l'action de

sa main toute-puissante, il manquera à ma vie religieuse
un élément important, la foi au Dieu vivant qui agit. A cela

on répond (voir le volume que M. Paul Chapuis a consacré

au Surnaturel) que la prière du chrétien, loin de dicter au
Tout-Puissant les actes qu'il doit accomplir, se borne à lui
demander ia soumission à ce déterminisme dans lequel on

nous dit qu'il faut savoir reconnaître la volonté du Père

céleste. Nous ne sommes pas convaincu cependant, nous

croyons que nos relations avec le Père, conçues de cette

manière, ne seront ni très filiales, ni très douces. Une question

me préoccupe encore: si Dieu ne peut pas ou ne veut

pas intervenir dans le monde matériel pour produire, en

réponse à ma prière, dans le corps de mon enfant malade, une
de ces réactions dont la cause échappe à la science humaine
la plus perspicace, de quel droit pourrais-je lui demander

d'agir en moi pour provoquer dans mon cerveau, organe de

ma pensée, les modifications nécessaires pour effectuer la
transformation spirituelle qui me fera trouver la volonté de

Dieu bonne agréable et parfaite On répondra que c'est l'esprit

qui agit sur le cerveau, que l'action divine spirituelle se

répercute ainsi dans le domaine matériel. Alors je m'étonnerai

que le Dieu qui, par son action spirituelle sur ma pensée,

peut modifier mon cerveau, ne puisse pas intervenir dans

mille autres occasions pour produire d'autres transformations
matérielles. Nous reconnaissons que dans la généralité des

cas l'action divine est indiscernable; Dieu, qui veut que nous
marchions par la foi et non par la vue, agit dans le secret ;

mais comme la science ne peut que s'attacher aux causes

secondes, comme les questions d'origine lui échappent, il y a

continuellement à la racine des phénomènes une place
suffisante pour l'action divine. Des indices si nombreux et si



424 JULES RACCAUD

clairs nous paraissent affirmer la réalité de cette intervention
qu'il nous semble que la négation de cette activité constitue
pour la foi chrétienne un véritable danger. Nous ne sommes,
pas plus que d'autres à notre époque, amateur des miracles à

grand effet; souvent en lisant la Bible, surtout l'Ancien
Testament, nous avons l'impression que les faits qui y sont
rapportés paraîtraient probablement bien moins miraculeux
et extraordinaires aux hommes de notre génération, s'ils en
étaient les témoins, mais nous n'en demeurons pas moins
certain que Dieu agit dans les affaires humaines autrement
qu'en laissant les choses suivre leur cours naturel. Dans le
désordre qui a été introduit ici-bas par le péché, Dieu peut
toujours faire intervenir sa volonté supérieure; nier cela,
nous en avons l'impression, c'est en somme renier la
puissance même de l'Evangile.

Si donc nous sommes disposé à donner à l'évolutionnisme
sa place dans l'exposé de la doctrine chrétienne, ce ne sera
qu'après nous être assuré que l'on peut maintenir intactes
ces deux vérités qui nous apparaissent comme fondamentales

dans la révélation. Tout d'abord c'est l'idée du péché,
conçu non comme un degré de l'évolution, mais comme
une déviation à l'évolution normale; c'est ensuite la foi au
Dieu vivant, au Dieu qui ne se contente pas de créer, mais

qui vit avec ses créatures, s'intéressant à elles et les
suivant pas à pas pour agir en leur faveur et les arracher à.

la puissance du péché. Ces vérités nous paraissent vitales,
elles sont clairement enseignées dans la Bible, elles répondent

aux besoins de notre conscience. S'il fallait choisir, nous
aimerions infiniment mieux sacrifier l'évolutionnisme, qui
n'est qu'une hypothèse, que de renoncer à ces réalités là.
Mais ne peut-on pas les conserver tout en laissant à

l'évolutionnisme sa place légitime?

| 5. Un essai de conciliation.

Toutes les fois que nous nous occupons des théories
évolutionnistes, nous sommes frappé de la grandeur et de la
beauté de cette magistrale conception, nous admirons la



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 425

large part de vérité qu'elle met en lumière. Soit l'évolutionnisme

scientifique, qui nous montre le développement du
monde dans lequel nous sommes placés, soit l'évolutionnisme
historique, qui recherche l'enchaînement des événements,
qui suit la marche hésitante de l'humanité, nous paraissent
dignes d'attirer et de retenir l'attention. Nous aimons à nous
représenter que par le moyen de cette lente évolution, dont
nous sommes les témoins et dans une certaine mesure les

collaborateurs, la création terrestre s'élève peu à peu, se

rapproche de Dieu.
C'est dire que nous ne condamnons pas l'évolution à nous

mettre seulement en face d'un développement passager, tôt
ou tard suivi d'un douloureux déclin, d'une désagrégation
complète. Nous croyons que l'on peut parler d'un réel
progrès, ayant pour but de conduire l'humanité à ce port dont
l'apôtre Paul parlait aux Corinthiens quand il leur représentait

l'état définitif dans lequel Dieu sera tout en tous (1 Cor.

XV, 28). L'évolution humaine ne sera pas indéfinie; quand
les hommes seront complètement consacrés à Dieu, l'idéal
suprême sera atteint et l'évolution s'arrêtera inévitablement.
A propos de cette évolution, nous rappelons les résultats
auxquels notre étude précédente nous a conduit. Le péché doit
toujours être considéré comme le contraire de la volonté de
Dieu. Cette puissance malfaisante, toujours à l'œuvre ici-bas,
se développe elle aussi. Qui dit évolution, développement, ne
dit donc pas toujours progrès, car sur la terre nous voyons
le mal se propager au moins aussi rapidement que le bien.
Il y a lieu enfin de maintenir l'action libre du Dieu personnel
qui se révèle et qui agit dans le monde selon son bon plaisir.
Ce n'est que grâce à cette activité que l'on peut parler
d'évolution. Si Dieu n'agissait pas, nous serions incapable de

comprendre comment le mal peut être vaincu, comment on
peut concevoir un réel progrès. Ces bases, que nous
estimons nécessaires, étant posées, nous allons essayer de résumer

rapidement notre conception de l'évolution de l'humanité.
Malgré tous nos efforts, nous n'avons pas su nous en tenir au
terrain strictement historique, tant nos convictions méta-



426 JULES RACCAUD

physiques nous paraissent avoir d'influence sur la manière
dont nous nous représentons la marche des événements.

Tout d'abord nous admettons l'action d'un Dieu créateur
qui, par sa parole, appelle à l'existence l'univers tout entier.
Si nous voulions être complet, nous ajouterions que la création

nous semble avoir subi une autre influence que celle du
Dieu tout bon qui veut manifester sa gloire et son amour.
Les bouleversements et les souffrances qui ont régné sur la
terre dès avant l'apparition de l'homme, nous semblent indiquer

que le monde fut organisé sous l'influence des

puissances malfaisantes du péché, ou peut-être en vue de la lutte
que l'humanité devait soutenir contre elles. Dans cette lutte
les souffrances avaient, hélas I leur rôle à jouer.

Dieu créa tout d'abord, car nous sommes disposé à

admettre les idées de l'évolutionnisme scientifique, la nébuleuse

primitive, origine du monde matériel. On pourrait sans
doute se représenter que ce monde a ensuite évolué en vertu
de l'impulsion qui lui avait été donnée, s'ouvrant à une vie
toujours supérieure ; mais il nous paraît infiniment plus
probable que Dieu intervint de moment en moment pour
ajouter à l'œuvre déjà accomplie quelque puissance nouvelle.

Il est possible qu'un jour les recherches scientifiques
fassent constater une série ininterrompue de manifestations
de la vie, allant du monde matériel à l'homme. Cette découverte,

qui est encore à faire, ne nous empêcherait pas de

de croire à une action divine spéciale. U y eut par exemple
un moment où la vie végétale fit son apparition, où elle prit
la forme de la vie animale, il y eut un moment où l'animal
est devenu un homme. Même si Dieu a jugé bon de
dissimuler son action, même si nos savants devaient retrouver
tous les chaînons intermédiaires qui manquent encore, notre
conviction n'en demeurerait pas moins entière : Quand la
vie spirituelle a commencé à se manifester ici bas, il y a

eu un réel acte créateur.
Plus évolutionniste que beaucoup d'évolutionnistes, nous

croyons que l'homme devait être le point de départ d'une
évolution nouvelle. Par lui la vie spirituelle devait se déve-



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 427

lopper sur la terre, par lui la volonté de Dieu devait y être
réalisée; en suivant cette voie l'homme aurait, pensons-nous,
échappé à la souffrance et, grâce à la puissance divine abondant

en lui, il aurait pu échanger la patrie terrestre contre
la patrie céleste par une glorieuse transfiguration.

Ces perspectives, esquissées par les auteurs bibliques, ne

se sont pas réalisées. L'homme a voulu faire sa volonté et

non pas celle de Dieu, l'homme est devenu pécheur. En ce

faisant, il s'est séparé de Dieu, il a été en conséquence la proie
des souffrances et de la mort. C'est dans cette situation que
le trouve l'évolutionnisme historique.

Comment pouvons-nous nous représenter la situation de

l'homme au moment où, pécheur, il commence sa course
ici-bas Va-t-il conquérir par une marche progressive une
communion avec Dieu toujours plus intime et plus
fructueuse, le verrons-nous passer par une progression naturelle,
du paganisme à la religion israélite, puis au christianisme
Sans doute Dieu ne se désintéresse pas de la marche de ces

créatures qui se sont détournées de lui, il continue à les

entourer comme il entoure le monde où elles vivent. Mais

cette révélation, suffisante peut-être si l'humanité n'avait pas
été aveuglée par le péché commis, ne l'est pas pour ramener

des créatures révoltées. Pour accomplir cette œuvre,
Dieu ne peut se borner à ce que l'on appelle la révélation
naturelle, aux preuves de son existence qui sont répandues
sur la terre et surtout dans la vie spirituelle de l'homme.
Dieu a fait bien autre chose encore pour attirer les hommes
à lui. Tandis qu'il accordait à quelques-uns des révélations
spéciales, partout où il trouvait un cœur bien disposé, il
s'approchait de lui et lui faisait sentir sa présence. C'est ainsi

que nous comprenons qu'il y ait, même au sein des religions
païennes, quelques éclairs de lumière qui sont de réelles
révélations et non seulement de sublimes aspirations. C'est dans

le sein du peuple d'Israël que la révélation divine a trouvé le

terrain le plus favorable. Moïse au Sinaï commence à communiquer

à son peuple les impressions que la rencontre de Dieu

a produites sur lui. Peu à peu, grâce aux autres organes de



428 JULES RACCAUD

la révélation suscités par Dieu, le peuple d'Israël, renonçant
à l'idolâtrie, adora seulement le Dieu spirituel que de mieux
en mieux il apprenait à connaître. Quand cette période
préparatoire fut achevée, Dieu couronna l'œuvre commencée en
donnant au monde, en Jésus-Christ, le Sauveur parfait, le
Fils et le révélateur dont les pécheurs avaient besoin. Une
évolution nouvelle commence pour l'humanité, elle doit
s'efforcer de profiter de la puissance qui a été mise à sa portée

par cette admirable révélation. Pas plus après Jésus-

Christ qu'avant, la marche de l'humanité ne nous apparaît
comme unie et régulière ; nous la voyons au contraire
toujours semblable à une ligne brisée, où il y a des hauts et des

bas. Nous croyons même discerner dans la marche actuelle
de l'humanité une double progression, progression dans le
bien pour ceux qui aiment Jésus-Christ, se donnent à lui et
s'efforcent de suivre ses traces, progression dans le mal pour
ceux qui ne veulent pas écouter les appels divins et y
répondre de tout leur cœur. Cette double évolution ne prendra
fin qu'au moment où Dieu, agissant une fois encore par une
activité spéciale, viendra établir définitivement son règne en

triomphant de toutes les oppositions et en groupant autour
de lui, pour la vie éternelle, ceux qui ont répondu à ses intentions

miséricordieuses, ceux qui se sont donnés à lui en
Jésus-Christ.

Si, pour conclure, nous reprenons les termes de la question
qui nous est posée, nous nous apercevons que, pour qu'il
nous semble conciliable avec la doctrine chrétienne de la
révélation, l'évolutionnisme historique doit être compris de
la manière suivante : Au lieu de nous représenter que
l'humanité évolue par le jeu indépendant des forces qui lui ont
été une fois pour toutes confiées par Dieu, conception que
l'existence du péché nous paraît condamner absolument, nous
chercherons continuellement dans l'histoire le Dieu vivant
et actif. C'est lui qui s'adresse aux hommes, qui se fait
connaître à eux. Au moment où il accomplit cet acte, il remet à
sa créature un dépôt (dans une parabole bien connue, Jésus-
Christ disait : un talent) qu'elle doit faire valoir en en tirant



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 429

tout le parti possible. Ce n'est que quand cette tâche a été

accomplie que Dieu peut accorder un don plus précieux,
une révélation plus complète. C'est ainsi, pour ne prendre
que les traits les plus accusés du procès de la révélation, que
Dieu n'a envoyé Christ sur la terre que quand la révélation
du Sinaï eut produit toutes ses conséquences ; c'est ainsi

que la consommation du royaume de Dieu ne pourra avoir
lieu que quand tous les fruits de la révélation chrétienne
auront à leur tour fait leur apparition. L'évolution n'a lieu,
le plus ne sort du moins que parce que Dieu agit, non seulement

par une action continue, mais par des actes spéciaux

par lesquels il intervient dans le cours de l'histoire pour
confier aux hommes des dons toujours plus précieux.

Cette conception, que sa conformité avec l'activité créatrice,
telle que nous l'avons exposée, nous paraît appuyer, a également

l'avantage de nous faire comprendre pourquoi Christ
peut être la révélation complète et définitive du Père, tout
en apparaissant au milieu et non pas à la fin de l'histoire de

l'humanité. En Christ, Dieu nous a donné la révélation
suprême dont, pendant la dernière période de son histoire,
l'humanité doit tirer parti pour son avancement spirituel et

pour la gloire de Dieu. Ainsi seulement, grâce au don de

l'amour divin, l'humanité pourra marcher de progrès en
progrès, en attendant l'établissement des nouveaux cieux et de

la nouvelle terre, où la justice habitera.
Profiter des diverses grâces de Dieu, profiter des révélations

qu'il accorde, c'est, nous insistons sur ce point, le seul

moyen de favoriser l'évolution humaine. Comme le disait
un apôtre, « c'est d'en haut, c'est du Père des lumières que
descendent toute grâce excellente et tout don parfait! »

(Jacq. I, 17.)



430 JULES RACCAUD

THÈSES

La doctrine chrétienne de la révélation est-elle conciliable
avec l'évolutionnisme historique?

Introduction.
1. La principale difficulté du sujet proposé à notre étude

vient du sens peu précis des termes qu'il s'agit de concilier :

qu'est-ce que la doctrine chrétienne de la révélation, qu'est-
ce que l'évolutionnisme historique?

2. La conciliation proposée ne peut avoir qu'une valeur
individuelle.

§1. Quelques remarques sur l'évolutionnisme.
3. L'évolutionnisme met en lumière les liens étroits qui

unissent les phénomènes, il montre comment ils dépendent
les uns des autres. L'évolutionnisme historique présente les
faits dans leur enchaînement: conséquence de ceux qui les
précèdent, ils sont la cause de ceux qui les suivent.

4. Dans l'évolutionnisme la marche des événements est

comprise comme un continuel progrès. Son danger est de
faire perdre de vue soit la liberté humaine et ses

conséquences, soit l'activité divine.

§ 2. La notion de la révélation.
5. L'homme perçoit le monde matériel par l'intermédiaire

des sens; ceux-ci éclairent sa conscience et provoquent l'action

de sa sensibilité, de son intelligence et de sa volonté.
Pour percevoir Dieu et le monde spirituel, l'homme a un
sens spécial qui éclaire sa conscience morale et religieuse et
la met en relation avec les réalités invisibles.

6. Ces réalités sont senties plutôt que vues; l'action de

l'intelligence humaine est nécessaire pour qu'elles puissent
être clairement comprises et exposées.

7. La Bible nous donne, dans ses parties les plus
essentielles, les impressions d'hommes qui ont été en contact avec
Dieu. Le contenu de la Bible est d'inégale valeur. Grâce à

l'action du Saint-Esprit, la conscience reconnaît ce qui est

réellement de Dieu et se l'assimile.



ÉVOLUTION ET RÉVÉLATION 431

§ 3. Deux conceptions de l'évolution humaine.

8. Notre notion de la révélation est théoriquement tout
à fait conciliable avec l'évolutionnisme historique; en avançant,

l'homme peut devenir de plus en plus capable de

comprendre Dieu et de saisir les réalités spirituelles.
9. Le contenu du document de la révélation, approuvé par

la conscience chrétienne, nous donne toutefois de l'histoire
du monde une idée bien différente de celle que proposent
les auteurs évolutionnistes.

10. Les auteurs bibliques parlent, après la création, d'une
période courte, mais belle, de relations faciles avec Dieu. Ils
montrent dans le péché un accident qui a rompu les
relations entre Dieu et les hommes. Malgré cela, Dieu cherche
l'homme non seulement par la voix de la conscience, mais

par une révélation positive donnée par l'intermédiaire des

grands génies religieux de l'humanité, en particulier les

prophètes et Jésus-Christ.

§ -i. Lacunes et dangers de l'évolutionnisme strict.

11. L'histoire d'Israël peut être comprise comme la
présente l'évolutionnisme ; mais ces théories ne sauraient faire
comprendre ni l'apparition du péché et ses conséquences, ni
la personne de Jésus-Christ.

12. Notre impression est qu'il y a eu dans l'histoire de la
révélation des accidents et des actes révélateurs spéciaux.

13. En présentant le péché comme une phase de l'évolution,

on peut facilement perdre de vue qu'il est diamétralement

opposé à la volonté de Dieu. Les théories évolutionnistes
risquent de voiler la gravité du péché, si ce n'est de le faire
complètement négliger.

14. L'évolutionnisme tend également à faire disparaître les

actes spéciaux de l'activité divine, actes spéciaux qui peuvent
pourtant seuls expliquer une apparition semblable à celle de

Jésus-Christ.
15. Tout en reconnaissant que les actes divins échappent

aux investigations de la science, nous croyons que la foi en



432 JULES RACCAUD

cette activité est nécessaire à la vie religieuse. Seule elle nous
met en face d'un Dieu vivant qui peut agir en faveur de ses

enfants, répondre à leurs prières, etc.
16. Les théories évolutionnistes ne peuvent être considérées

comme conciliables avec la révélation chrétienne que si
elles sont exposées de manière à respecter ces idées
fondamentales.

i 5. Un essai de conciliation.
17. Les théories évolutionnistes ont un attrait incontestable;

elles révèlent une belle unité dans le développement
de l'univers, elles aident à mieux comprendre les faits.

18. Comme le plus ne peut pas sortir du moins, il faut
admettre que Dieu agit pour diriger l'évolution et pour
confier à chaque étape nouvelle le don que la créature devra
faire valoir. Nous concevons de la manière suivante la
marche de l'évolution: au commencement d'une période
Dieu confie une puissance, si la créature en tire un bon

parti, Dieu pourra, au terme de cette période et au début de

la suivante, lui confier mieux encore.
19. L'évolution humaine, qui aurait dû conduire l'humanité

de la vie terrestre à la vie céleste par une glorieuse
transformation, a été faussée par le péché qui est un acte
volontaire de désobéissance, une rupture avec Dieu.

20. Dieu, qui aime malgré tout les hommes, cherche à se

faire connaître et aimer par eux; il leur a parlé à plusieurs
reprises par les prophètes et surtout par Jésus-Christ.

21. Le don divin venant s'ajouter à une évolution qui
s'achève pour produire un développement nouveau, nous

pouvons comprendre que Jésus-Christ, la révélation définitive

de Dieu, soit apparu au milieu de l'histoire de l'humanité

et non à la fin.
22. Quand l'humanité aura pris parti pour ou contre

Jésus-Christ, entrant dans l'évolution qu'il a inaugurée ou
s'y opposant, le règne de Christ sera établi en faveur de ceux
qui auront profité de la grâce divine. Après Christ, on ne
saurait attendre une révélation supérieure.


	Evolution et révélation : la doctrine chrétienne de la révélation est-elle conciliable avec l'évolutionnisme historique?

