
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 5-6

Artikel: Les origines de l'essénisme

Autor: Stapfer, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME

PAR

EDMOND STAPFER

professeur à la Faculté de théologie protestante de Paris.

I

Les personnes qui s'occupent d'histoire religieuse trouveraient

difficilement un champ d'études plus intéressant à

explorer que celui que leur offre la Palestine au moment
même de l'apparition du christianisme.

Transportons-nous à l'époque où Jésus vivait à Nazareth
avant son ministère; nous sommes en présence d'une extraordinaire

fermentation d'idées, créant et entretenant une quantité

de tendances diverses.
A côté des Sadducéens, peu nombreux, haïs du peuple,

sans autorité morale, sans influence et sans avenir, à la fois

peu religieux et très conservateurs, n'ayant point de piété
personnelle, qui ne tiennent à la croyance officielle que par
intérêt, qui ne sont craints que parce qu'ils sont maîtres du

Temple et du Sanhédrin, et qu'ils ont la force et le pouvoir
juridique, mais qui vivent de l'autel et disparaîtront avec

lui; à côté des Sadducéens, quantité négligeable, voici les

Pharisiens, autrement nombreux et puissants. Il y en a de

plusieurs sortes et leur esprit a pénétré partout. La majorité
des bourgeois de Jérusalem, personnages sensés, calmesi
aimant leur religion, dévots même, mais sans imagination,
leur appartient.

Parmi eux, et de leur nombre, un petit groupe, plus
THÉOL. ET PHIL. 1902 26



386 EDMOND STAPFER

libéral, est d'avis de n'imposer que le Sommaire de la Loi aux
Païens qui se feront Juifs et de n'exiger d'eux aucune des

obligations rituelles, ordonnées par Moïse. Ce sont les
avancés, ils forment la gauche et même l'extrême gauche du
parti.

A droite, sont les Pharisiens décrits par le Talmud. Il y en
a sept espèces. Les six premières sont composées de

fanatiques au bigotisme hypocrite et faux; la dernière seule a

des principes moraux et peut être approuvée.
Parmi les Pharisiens, il faut remarquer encore les Zélotes,

ceux qui se soulèveront en l'an 66; violents et exaltés, ils
s'occupent plus de politique que de religion.

En dehors du Pharisaïsme, voici les Ebions, les humbles,
les nrax.oi, qui soupirent et espèrent, pleins de confiance en
Dieu et attendent, les yeux levés au ciel, le signe précurseur
de l'apparition du Royaume.

Enfin, car il y a vraiment de tout au premier siècle, voici
des moines enfermés dans des couvents; ce sont les
Esséniens. Les Esséniens ont, en dehors de leurs cloîtres, des

affiliés dans toutes les villes et qui se rattachent à l'ordre
sans en pratiquer toutes les règles, comme plus tard certains
ordres religieux parmi les chrétiens.

Tout ce monde, aux tendances si diverses, n'a qu'une
préoccupation: la venue du Royaume de Dieu. Chacun

l'attend; chacun le croit très prochain; et c'est à se préparer
à son apparition que chaque parti, sauf le Sadducéen,
travaille de toutes ses forces.

Le christianisme paraît alors, au sein même de cette société

juive dont la pensée unique est obsédante, et dont les aspirations

religieuses se manifestent sous tant de formes
différentes.

Or, s'il est une question importante entre toutes c'est
celle-ci: comment est né le christianisme? quelles ont été

les sources de l'enseignement de Jésus?

Nous savons très bien d'où vient l'Eglise chrétienne avec
ses doctrines et ses cérémonies. Nous connaissons les fondations

de ce magnifique édifice. Dès le premier siècle, a com-



LES ORIGINES DE l'eSSKNISME 387

mencé de se faire une union très curieuse et très certaine
entre les croyances messianiques juives et les spéculations
platoniciennes. C'est de là que sont sortis les dogmes chrétiens

avec leurs contradictions et leurs mystères. Mais ces
fondations sur quel sol reposaient-elles? D'où venait le
christianisme de Jésus lui-même? Ici, il faut chercher en Palestine;

car Jésus n'a certainement rien emprunté directement
ni au monde grec, ni au Judaïsme alexandrin. Il a été purement

palestinien et n'est point sorti de son pays.
Mais il a inévitablement subi certaines influences

palestiniennes. Quelles étaient ces influences? Le monde juif et le
monde grec ne s'étaient-ils pas déjà rencontrés? Les
Esséniens ne seraient-ils pas précisément les représentants de la
philosophie alexandrine (comme le croit Friedländer) ou

peut être grecque, pythagoricienne (comme le croit Schürer)
au sein du Judaïsme palestinien? Si Jésus leur a fait des

emprunts, ne se trouverait-il pas que son Evangile, celui des

tout premiers jours, était déjà imprégné d'Alexandrinisme ou
de philosophie grecque? C'est ici que se pose, dans toute sa

gravité, le problème des origines de l'Essénisme.

II

Il est malheureusement très obscur; toutes les suppositions
ont été faites; aucune n'est satisfaisante et la question, après
bien des recherches et des hypothèses, reste très embrouillée.
Peut-être est-elle insoluble?

Hilgenfeld a parlé d'abord du Bouddhisme, ensuite du
Parsisme, ainsi que Lightfoot et Wellhausen. Zeller a cru au

Pythagorisme; j'ai dit que Schürer l'admet aussi, et que
Friedländer explique tout l'Essénisme par la philosophie
alexandrine juive. Conybeare et Wellhausen (deuxième
opinion) indiquent diverses origines grecques. Lucius rejette
toute origine extrapalestinienne et croit que l'Essénisme sort
du Pharisaïsme. Les trois opinions les plus récentes sont
celle de Schürer (Zeitgeschichte, 3e édition, 2e volume, p. 576

et suiv.) celle de Friedländer (Revue des études juives, tome



388 EDMOND STAPFER

XIV, année 1887), et celle de Lucius (l'Essénisme dans ses

rapports avec le Judaïsme, Strasbourg 1881).
Aucune de ces trois opinions ne se défend par des

arguments irrésistibles. Celles de Schürer et de Friedländer sont
de pures hypothèses et restent, à mes yeux, sans fondement.
Je crois que, dans l'impossibilité où nous sommes de trouver
à l'Essénisme une origine extrapalestinienne, la solution de

Lucius demeure la seule acceptable, au moins provisoirement
et dans l'état actuel de la science. Il suffit qu'aucune objection

décisive ne s'élève contre elle pour qu'elle soit admissible.

Je dis admissible, rien de plus. On peut admettre que
les Esséniens ont été tout simplement des Pharisiens
hérétiques.

Je ne prétends pas d'ailleurs le prouver, après Lucius,
dans les pages qui suivent. Je viens de dire que son opinion
ne se justifie guère plus que celle de ses contradicteurs; mais
elle a l'avantage de laisser la question dans l'état et d'être, en

quelque sorte, négative. L'extrême faiblesse des deux thèses

qu'on lui oppose: Schürer (origine pythagoricienne)
Friedländer (origine alexandrine) lui permet de subsister. On ne

peut démontrer qu'elle soit fausse et c'est cette faiblesse des

adversaires de Lucius que je voudrais faire ressortir.
Sur Schürer je serai bref; il l'est lui-même, et beaucoup

trop, sur une aussi grave question. On est confondu qu'un
théologien de la valeur de Schürer, un critique aussi
scrupuleux, un savant d'une telle conscience et d'une telle
perspicacité, n'ait pas plus sérieusement traité le problème
des origines de l'Essénisme, et surtout n'ait pas l'air de

soupçonner son importance. Pour lui les Esséniens sortent du
Pythagorisme et pourquoi? parce qu'on peut relever entre
l'Essénisme et le Pythagorisme des ressemblances superficielles:

par exemple, recherche de la purification du corps
et de la sainteté de l'âme, ablutions, abstinence de tout ce

qui est satisfaction des sens, célibat, vêtements blancs,
anthropologie dualiste, etc., et voilà l'origine de l'Essénisme
démontrée, ce n'est pas plus difficile que cela. L'éminent
critique n'oublie qu'une chose, une vérité fondamentale, c'est



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 389

qu'en histoire les ressemblances n'impliquent pas toujours
des emprunts. Je montrerai tout à l'heure comment
s'expliquent très naturellement celles qu'il relève. Je me borne
à dire ici que si les assertions de Schürer n'étaient pas défendues

par l'autorité qui s'attache au nom de leur auteur,
personne n'en tiendrait aucun compte.

Friedländer est un adversaire autrement sérieux ; il défend
sa thèse avec conviction ; l'appuie sur des arguments ; lui
consacre un énorme article, presque un livre. Il vaut d'autant

plus la peine de l'étudier que son opinion fait autorité
dans le rabbinat. Friedländer est considéré par tous les

savants israélites contemporains, comme ayant résolu le
problème posé.

Mon seul but est de montrer que ceux-ci se trompent et

qu'il n'a pas trouvé la vraie solution. Ce but est bien
modeste ; mais rien n'est inutile quand il s'agit de jeter un peu
de lumière sur un détail quelconque de l'histoire des Juifs
de Palestine au premier siècle.

III

Friedländer, je l'ai dit, s'est efforcé de prouver l'origine
judéo-alexandrine de l'Essénisme. Sa première assertion
consiste à soutenir que les Esséniens parlaient grec. S'il était
possible d'en faire la preuve, s'il était possible de démontrer

que, d'une part, les moines des bords de la mer Morte
parlaient le grec, et que, de l'autre, dans le reste du pays, on ne
le parlait pas, leur isolement s'expliquerait, ainsi que beaucoup

de leurs doctrines et il y aurait, par là même, au moins

une présomption en faveur d'une origine alexandrine ; ou,
du moins, une des difficultés, que soulève la question de l'origine

de l'Essénisme, serait levée ; car si les Esséniens ne

parlaient que l'hébreu, il est plus que probable qu'ils n'avaient
aucune attache avec Alexandrie et, en général, avec la
philosophie grecque.

La remarque de Friedländer a donc sa valeur, mais il reste
à en faire la preuve. Or il se borne à faire observer que



390 EDMOND STAPFER

Philon et Josephe parlaient la langue grecque, et que c'est

précisément eux qui décrivent les Esséniens, tandis que les

Talmuds, qui sont écrits en hébreu, les ignorent. Il en conclut

qu'ils parlaient grec et avaient été élevés à l'école de la

sagesse alexandrine. Leur langue, ajoute-t-il, les condamnait
à rester à l'écart.

Il m'est impossible de voir là, même l'ombre d'une preuve
que les Esséniens parlaient grec. Josephe décrit aussi les
Pharisiens et les Sadducéens et ceux-là ne parlaient pas grec
au moins habituellement. Si les Esséniens vivaient à l'écart,
c'est que leurs tendances monacales les y condamnaient et ce

n'est nullement parce qu'ils parlaient une langue inconnue
autour d'eux. D'ailleurs, le grec était peut-être plus répandu
en Palestine qu'on ne le croit généralement, et la question
des idiomes parlés sur le territoire de la Terre Sainte au
premier siècle est des plus difficiles à résoudre. Le grec était
certainement blâmé et même abhorré par plusieurs ; mais cela

n'empêchait pas qu'il ne fût connu de ceux qui ne faisaient

pas du rejet de cette langue un devoir patriotique et
religieux. Tels étaient, dans les hautes classes, les Sadducéens.

Dans les basses classes, où l'on était souvent peu
religieux, il en était très probablement de même. Friedländer le

reconnaît. Les publicains et les pécheurs, comme les appelle
l'Evangile, s'ils ne parlaient pas le grec entre eux, devaient
le comprendre ; les transactions commerciales l'exigeaient
plus ou moins, et si, depuis les victoires des Macchabées, le

grec était discrédité, s'il était interdit par le parti dominant,
ce n'est nullement une preuve qu'il fût vraiment ignoré. Je

dis même qu'il ne pouvait pas l'être ; les successeurs
d'Alexandre le Grand avaient trop hellénisé la Judée pour
que les Macchabées parvinssent à déraciner entièrement le

grec. Le Talmud (-Soto 49 b) avoue que le Judéen parle deux

langues. Nous avons d'ailleurs un fait qui prouve qu'il
comprenait la seconde ; lorsque saint Paul parle en hébreu au
peuple de Jérusalem (Act. XXII), le silence devient plus
profond. On s'attendait à ce que l'apôtre parlerait grec, parce
qu'on le prenait pour un Juif helléniste et, dans ce cas, on



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 391

l'aurait compris. Donc on comprenait le grec. Si le silence
se fit plus profond lorsque Paul prit la parole en araméen,
c'est qu'on lui témoignait plus de respect ; il parlait la langue

des pères. Si l'apôtre s'était exprimé en grec on l'eût
compris, mais on eût continué à vouloir sa mort immédiate.

Cependant n'exagérons rien ; nous avons aussi une preuve
que le grec n'était pas la langue courante : Les lôyix de
Matthieu ont été écrits en araméen et si l'influence de l'Hellénisme

en Palestine se trahit par une quantité de mots grecs
répandus dans la Mischna, il n'est nullement démontré que
les gens du peuple connussent bien le grec. C'est l'avis
formel de Schürer. J'ajoute que les mots de Jésus conservés
dans l'Evangile sous leur forme originale sont tous tirés du
patois araméen qui était, sans aucun doute, sa langue et
celle du peuple de son temps. J'en conclus que le grec était
compris et parlé, mais mal compris et mal parlé ; et quant
aux Esséniens, il n'est prouvé à aucun degré qu'ils parlassent

grec. C'est une hypothèse gratuite que Friedländer a
mise là en avant. La question des origines de l'Essénisme
reste entière. Elle ne peut être résolue par l'idiome qu'ils
sont supposés avoir employé.

IV

Friedländer ne se contente pas de l'argument tiré de

l'idiome parlé par les Esséniens ; il prétend réfuter Lucius.
Depuis les remarquables travaux de ce critique, il a été

admis par la presque unanimité des théologiens protestants
¦que l'Essénisme était une secte juive, née en Palestine,
n'ayant subi aucune influence étrangère, et n'étant, à tout
prendre, qu'un superlatif du Pharisaïsme.

Assidéens exagérés, Naziréens à vie, ils sont, disent les

partisans de cette origine, bien connus du Talmud, mais
celui-ci ne leur donne pas le nom d'Esséniens, mot dont

l'étymologie est difficile à fixer, et c'est lace qui a fait croire

que le Talmud ne parle pas d'eux. Ils se détournèrent des

sacrifices quand le culte fut profané et, se retirant à l'écart,



392 EDMOND STAPFER

tombèrent d'eux-mêmes dans toutes les singularités de la
vie cénobitique sans les emprunter à personne, parce qu'elles
naissent d'elles-mêmes chez ceux qui vivent en communauté.
Telle est la thèse de Lucius.

Friedländer s'élève avec force contre cette explication
de l'origine des Esséniens. S'il y a filiation avec le
Pharisaïsme, dit-il, comment s'expliquer qu'ils aient rompu avec
les sacrifices et rejeté la foi en la résurrection des corps?
Car offrir des sacrifices était une pratique essentiellement
pharisienne et il en était de même de la foi en la résurrection

des corps.
Les Esséniens, dit Friedländer, ne pouvaient être d'anciens

Assidéens, puisque ceux-ci offraient des sacrifices et il cite un
passage du Talmud (Nedarim 10 a. Tosafta Nedarim, p. 276
de l'édition Zuckermandel) : « Non seulement les Assidéens
n'ont pas rompu avec le Temple, mais ils accueillaient avec

joie toutes les occasions d'apporter des sacrifices. »

Donc, conclut Friedländer, les Esséniens, qui avaient

rompu avec le Temple, ne sortaient pas des rangs des
Assidéens.

Je me permets de trouver cette conclusion fort étrange. Si
les Esséniens n'offraient pas de sacrifices, cela ne prouve en

aucune façon qu'ils ne venaient pas des Assidéens qui en
offraient. Ils se sont séparés d'eux précisément parce qu'ils
en offraient et que, à leurs yeux, c'était une faute, le Temple
étant souillé.

Il est à remarquer d'ailleurs que les Pharisiens offraient
fort peu de sacrifices. Le discrédit des scènes de boucherie
dont le Temple était le spectacle avait commencé le jour où
Esaïe avait écrit son premier chapitre (versets 10 à 20). La
doctrine, d'après laquelle le vrai Judaïsme se passait de sacrifices,
se conservait à la Synagogue et par la Synagogue ; elle était
favorisée par la dispersion du peuple dans l'empire et était
très accréditée en Palestine. Elle devait triompher après
l'an 70, quand le Temple serait rasé et le sacrifice quotidien
interrompu. A vrai dire, offrir des sacrifices n'était plus que
le métier des prêtres Sadducéens peu nombreux et peu



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 393

aimés. Je remarque que Jésus, sauf l'immolation de l'agneau
de Pâque, fête avant tout patriotique, ne semble pas avoir
jamais fait célébrer de sacrifices au Temple. Une de ses

paroles préférées était le mot d'Osée: «Je veux la miséricorde
et non les sacrifices. » Le rejet de ces cérémonies sanglantes

par les Esséniens n'est donc pas d'origine alexandrine
quoique Friedländer l'affirme. Il est d'origine palestinienne.
C'est des prophètes et des psalmistes qu'ils ont appris que
Dieu ne veut plus de sacrifices et qu'il faut le servir par la
pureté du cœur et des offrandes non sanglantes.

Friedländer prétend encore que la croyance des Esséniens

en l'immortalité de l'âme, leur doctrine que le corps est la
source du mal et la prison de l'âme, que Dieu est la cause du
bien seul et non du mal, est alexandrine et platonicienne. Je

réponds qu'il faudrait d'abord démontrer que telle était bien
la doctrine essénienne. Josephe, sur ce point, est des plus
suspects et peut avoir inventé cette assertion de toutes pièces
dans son désir de faire des Esséniens des philosophes grecs,
disciples de Platon. Sans doute, s'ils croyaient à la chute de

l'âme dans un corps, c'était la pure doctrine platonicienne;
mais il faut certainement en rabattre et se souvenir que
Josephe identifie la foi en la résurrection du corps avec la foi
en l'immortalité de l'âme moitié par ignorance, moitié par
manie d'helléniser ses compatriotes.

Même en admettant son dire, il est certain, le livre
d'Enoch en fait foi, que la croyance grecque en l'immortalité
de l'âme n'était nullement étrangère aux Juifs palestiniens
du premier siècle, et qu'ils n'étaient pas de purs sectateurs
de la croyance en la résurrection de la chair.

Supposer une influence étrangère n'est donc nullement
nécessaire. Je persiste à penser que les assertions de Lucius et
de ses partisans, quand ils n'admettent aucune infiltration
étrangère dans l'Essénisme n'ont encore, si absolues qu'elles
soient, été réfutées par personne. Jusqu'à ce que le contraire



394 EDMOND STAPFER

soit prouvé, on peut admettre, je le répète, que l'Essénisme
est né sur le sol palestinien, qu'il est de création
palestinienne, et qu'il n'offre aucun trait qui n'appartienne au
Judaïsme palestinien.

Prenons, pour le prouver, quelques détails de leurs mœurs
et de leurs pratiques quotidiennes. Choisissons de préférence
ce qui paraît être le moins Juif et montrons que la filiation
pharisienne de ces mœurs et pratiques est possible.

Dira-t-on que leurs ablutions répétées n'avaient rien de

Juif? C'est tout le contraire. Elles sont une manifestation des

plus authentiques de la manie de purification des Pharisiens
d'alors. Les Juifs représentaient le renoncement au mal par
une immersion du corps dans l'eau. Le baptisé mourait au
péché et ressuscitait en vie nouvelle. C'est ainsi que les

païens, selon une probabilité si grande qu'elle équivaut à une
certitude, étaient baptisés quand ils se faisaient Juifs et que
Jean-Baptiste baptisait ses nombreux adhérents.

Les précautions prises par les Esséniens avant les repas
n'étaient que l'observation de règles purement lévitiques.

Trouvera-t-on dans l'Essénisme quelques traits exotiques,
et quelque doctrine étrangère? La magie, l'angelologie
étaient, pour eux, de graves sujets de préoccupation et
d'études. Mais c'était du Judaïsme pur, d'origine persane
assurément, mais devenu du Judaïsme avant eux.

Le célibat, lui-même, est probablement d'origine juive.
Saint Paul ne l'a-t-il pas recommandé? L'imminence de la fin
du monde l'indiquait comme préférable au mariage. Si nous
ajoutons à ce motif de rester célibataire, la difficulté qu'un
dévot, strict observateur de la Loi, éprouvait à accomplir,
sans y manquer, toutes les purifications exigées des

personnes mariées, il nous paraîtra tout simple qu'il se soit
formé à cette époque des congrégations de célibataires. La

pureté légale était, par eux, plus facile à observer.
Les moines esséniens ressemblaient, il est vrai, à tous les

moines, bouddhistes, parsistesou autres; mais cela ne vient-
il pas de ce que le cercle que parcourent les pratiquants de

l'ascétisme n'est pas fort étendu? Toutes les règles monas-



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 395

tiques se ressemblent et les sectaires pieux, qui se proposent
de dompter la chair, retombent toujours dans les mêmes
exercices.

VI

Prenons encore quelques détails.
Josephe raconte que, chaque jour, vers midi, après le bain

de purification, les Esséniens se rendent dans une maison

spéciale (sì; îSîov oixquj* auvixtnv) où les profanes ne peuvent
pénétrer. Là est la salle à manger. Le repas se passe dans un
silence que n'interrompt aucun cri. Si quelque frère du
dehors est arrivé, il y est admis et le silence donne l'impression

de quelque effroyable mystère (D. R. J. 2, 8, 5).
Après les trois années de noviciat, l'Essénien s'engage par

serment à ne rien enseigner que ce qu'il a entendu et comme
il l'a entendu et à conserver les écrits de l'ordre ainsi que
les noms des anges (D. B. J. 2, 8, 7) et tout cela, disent
Friedländer et autres critiques, n'est pas du Judaïsme
palestinien.

Adressons-nous à Philon pour leur répondre. Philon
(Quod omn. prob. lib. II, 458) éclaircit les données fort
vagues et sujettes à caution de Josephe. Il nous dit que les

Esséniens s'occupent en philosophie de l'existence de Dieu
et de la création du monde ; puis « cultivent la morale » et
« prennent pour guide les lois venues des aïeux. » Ils
étudient ces doctrines « en tout temps » (donc aux repas aussi)
et d'autant plus aux repas que la journée était consacrée aux
travaux manuels. De là, la solennité de leurs repas. Ceux-ci
n'étaient pas absolument silencieux, puisque les convives se

livraient à des entretiens sur des sujets religieux. Ces repas
étaient donc assez semblables à ceux des confréries phari-
siennes.

Philon nous raconte encore qu'ils ont, au sabbat, un lieu
consacré où, assis par rang d'âge, ils écoutent l'un d'eux qui
fait la lecture. Ce lieu consacré n'est-il pas tout simplement
la synagogue ou la maison d'école où on s'assemblait après
la synagogue, suivant un usage partout répandu, pour dis-



396 EDMOND STAPFTR

cuter quelques points de la Thorah Un Essénien expliquait
les passages obscurs de la lecture et leur donnait d'ordinaire
des explications symboliques. Il n'y a rien là qui ne se

comprenne et ne soit palestinien.
Les écoles pharisiennes traitaient aussi de Dieu et de la

création du monde. Ce que Josephe trouve mystérieux ne
l'est pas pour Philon et une preuve que rien ne se faisait
chez les Esséniens en cachette, c'est que beaucoup de

« tyrans cruels, » dit Philon, ne firent aucun mal aux
Esséniens, mais « vantaient leurs repas en commun » (SSovtsç

aÛTwv xà ovaahux, Quodomn. prob. lib. II, 459).
Friedländer prétend encore que leur angelologie est une

doctrine alexandrine, celle des forces intermédiaires; mais
la croyance aux êtres intermédiaires existait déjà en Palestine.

Elle venait peut-être d'Alexandrie quoiqu'il soit beaucoup

plus probable qu'elle est sortie d'elle-même de l'exégèse

forcée de certains passages de l'Ancien Testament et ils
n'étaient certainement pas des philosophes alexandrins ceux
qui pratiquaient aussi strictement les ordonnances
mosaïques.

En désespoir de cause, Friedländer remarque que les
Pharisiens appelaient les Esséniens hérétiques et que, par
conséquent, l'Essénisme ne venait pas du Pharisaïsme. La

remarque est plaisante. Comme si ce n'était pas précisément
ceux qui se séparent, qui font bande à part parce qu'ils
sont mécontents de leur église, que cette église appelle les

hérétiques
Friedländer observe encore que le Talmud déclare que

quiconque nie la résurrection n'a point part à la vie future
(Sanh. 90 a) et qu'il combat la doctrine qui fait Dieu l'auteur
seulement du bien et non du mal (Megilla 25 a et Berakhoth
33 b). Mais les partisans de l'origine palestinienne de l'Essénisme

n'ont jamais prétendu que le Talmud ne combat pas
les Esséniens. U peut les combattre quoique les traces de

cette réprobation soient bien délicates à découvrir ; et, en
tout état de cause, il n'y a nullement là une preuve que
l'Essénisme était d'importation étrangère. Le Talmud combat



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 397

aussi certaines espèces de Pharisiens, — six sur sept, — et

cependant si quelque chose est d'origine palestinienne, c'est
assurément le Pharisaïsme.

Il n'y a donc pas un fait qui établisse la réalité d'une
action quelconque de l'Egypte sur la Palestine au premier
siècle. Les ressemblances évidentes de Philon et de l'Essénisme

ne prouvent rien, d'abord parce que l'Essénisme est

plus ancien que le Philonisme, ensuite parce que la philosophie

qui a précédé Philon à Alexandrie ignore un grand
nombre d'éléments qui se retrouvent dans l'Essénisme.

VII

Distinguons, une bonne fois, ce qui est certain de ce

qui reste douteux. Il est certain que la plupart des idées

des Esséniens et la plupart de leurs pratiques sont pha-
risiennes. En tout cas, deux des principales le sont : le strict
légalisme et les purifications. Leur Sabbatisme est du
Judaïsme le plus pur. Leur rejet des sacrifices s'explique
admirablement par l'esprit général de leur temps, ou, si on
le préfère, par un interprétation allégorique de la Loi. Il
n'est sûrement pas en contradiction avec elle. L'observance
de la pureté lévitique est l'essence du Pharisaïsme comme de

l'Essénisme.
Leur organisation, avec ses quelques bizarreries s'explique,

nous l'avons vu, par les nécessités de la vie commune
et les singularités, toujours les mêmes, qu'elle entraîne.

Le vêtement blanc est le vêtement du prêtre. Nous avons
expliqué que le rejet du mariage se comprend sans qu'il soit
nécessaire de sortir du Judaïsme. N'accorder au corps que
juste ce que la nature exige était un de leurs principes
fondamentaux et il est, en somme, fort élevé et des plus respectables.

Ce principe explique qu'ils proscrivissent l'esclavage,
qu'ils eussent horreur du luxe, et pratiquassent une morale
austère. Enfin leur prétendue prière au soleil n'est que la
récitation du Schema faite dès la première heure du jour, au
lever même de l'astre.



398 EDMOND STAPFER

Sans doute, s'il y a un seul mot de vrai dans ce que dit
Josephe de l'anthropologie essénienne, les Esséniens étaient
dualistes spéculatifs ; mais Josephe se trompe. Il suppose des

spéculations là où il n'y a qu'une tendance morale. Ceux qui
veulent absolument une influence étrangère se partagent les
origines suivantes : Bouddhisme, Parsisme, Syropaganisme,
Pythagorisme, Philosophie grecque ; ce grand nombre
d'hypothèses montre combien il est difficile de préciser. Nous
reconnaissons comme possible que chacun de ces systèmes
ait exercé une action sur l'Essénisme, mais encore une fois,
on ne peut que remarquer cette possibilité sans pouvoir en
apporter aucune preuve.

Le Bouddhisme est possible parce que les conquêtes
d'Alexandre avaient beaucoup rapproché les Indes et qu'à
l'époque gréco-romaine les rapports avec l'Inde par la mer
Rouge étaient assez fréquents. Le Parsisme, le Syropaganisme

sont aussi possibles pour des causes semblables.
Quant au Pythagorisme, affirmé par Schürer, il n'a eu, je l'ai
constaté, que des points de contact superficiels avec
l'Essénisme, mais il les a eus.

Ma conclusion est celle-ci : On ne peut prouver
péremptoirement que l'Essénisme n'a eu aucun contact avec
l'étranger ; mais on peut encore moins prouver qu'il n'est

pas né de lui-même en Palestine. Cette conclusion sous sa
double forme, est négative. Les origines de l'Essénisme
restent incertaines et le resteront probablement toujours.


	Les origines de l'essénisme

