Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 35 (1902)

Heft: 2

Artikel: La vie aprés la mort chez les israélites
Autor: Aubert, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379724

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES

L. AUBERT

I

L’existence d’une vie apres la mort est une des affirmations
fondamentales de la doctrine chrétienne. Elle est & la base
de toutes nos conceptions religieuses et morales, et si I'on
venait & nous persuader que la mort marque la fin définitive
de notre personnalité, nous serions tentés de déclarer immé-
diatement qu’il n’y plus ni Dieu, ni bien, et de renoncer a
toute piété quelconque. C’est 1& la pensée qu’exprimait déja
I’apdtre Paul, quand il écrivait aux Corinthiens : Si nous
n’avons d’espérance en Christ que pour cette vie seulement,
nous sommes les plus misérables de tous les hommes, et
quand il ajoutait quelques versets plus loin : Quel avantage
me revient-il d’avoir combattu contre les bétes & Ephése, si
les morts ne ressuscitent point. Mangeons et buvons, car
demain nous mourrons. (1 Cor. XV, 17 et 32.) Qu’est-ce, en
effet, qui donne pour nous du prix & la vie présente? N’est-
ce pas la pensée qu’elle n’est que le prélude et la préparation
d’une existence meilleure dans les cieux ? Pourquoi recher-
chons-nous en Jésus-Christ le pardon de nos péchés et la
qualité d’enfants de Dieu? N’est-ce pas parce que nous vou-

1 Travail lu & la séance d’ouverture des cours de la Faculté indépendante de
héologie de Neuchétel, le 7 octobre 1901.



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES 141

lons étre des héritiers de la vie éternelle? Pourquoi nous
efforcons-nous de résister au mal et de faire triompher le
bien dans notre cceur et dans notre vie? N'est-ce pas parce
que nous craignons un jugement futur qui apportera aux
hommes 'exacte rémunération de leur conduite et fera tom-
ber sur les coupables le chatiment qu’ils ont mérité? Pour
nous, en un mot, la pensée de la vie aprés la mort est insé-
parable de la croyance & amour et & la justice de Dieu.

Et, quoique le christianisme en vive, on ne peut pas dire
que ce soit 14 une pensée spécifiquement chrétienne. Elle se
retrouve chez tous les peuples sous une forme ou sous une
autre. M. Marillier, professeur a Paris, a cherché, dans un
opuscule récent!, & montrer que chez les peuples non civi-
lisés elle est indépendante de la morale, et qu’elle n’est qu’'une
explication de phénomeénes, comme le réve, par exemple,
« qui dans la conception que se fait le sauvage de la nature
demeurent, autrement, incompréhensibles. » C’est possible,
et nous ne songeons pas i discuter ici cette affirmation. Mais
il résulte en tout cas du travail de M. Marillier que la croyance
4 la survivance de 'étre existe méme chez les peuples les
moins développés et qu’elle constitue un élément important
de leurs conceptions. Si des peuples sauvages nous passons
& ceux qui sont entrés plus ou moins dans la voie de la civi-
lisation, la méme croyance se retrouve plus compléte, plus
épurée, plus rapprocheée de la notre. Ici, en effet, I’élément
moral, la pensée de la rétribution, joue un role considérable,
et fait de la vie aprés la mort non plus seulement une expli-
cation de phénomeénes naturels, mais un motif de piété et
d’obéissance au bien. A ce point de vue la croyance a la sur-
vivance de 'étre prend une toute autre importance et devient
un des facteurs principaux de la vie supérieure qui est I’apa-
nage de ’homme sur la terre. Je n’ai pas besoin de rappeler
que c¢’est 1a la forme sous laquelle nous la trouvons chez les

1 La survivance de I'dme et l'idée de justice ches les peuples non civilisés, par
L. Marillier, maitre de conférences pour I'histoire des religions des peuples non
civilisés, a PEcole pratique des hautes études (section des sciences religieuses).
Paris, imprimerie nationale, 1894,



142 L. AUBERT

Grecs, chez les Romains, chez les Egyptiens, chez les Perses,
etc. Je ne cite pas, en revanche, les Babyloniens, qui ne
semblent pas avoir admis une différence entre les bons et
les méchants dans la vie aprés la mort?.

Si cette exception a lieu de nous surprendre, nous sommes
encore beaucoup plus étonnés, quand nous constatons qu’au
milieu du consensus presque général de ’humanité, les Israé-
lites ont pris une position tout a4 fait & part et, pendant la
plus grande partie de leur existence avant I’avéenement du
christianisme, ont été de tous les peuples, du moins de tous
les peuples civilisés, celui chez lequel la croyance & la vie
future était réduite & sa plus simple expression. Nous atten-
drions du peuple de la révélation qu’il possédat les lumiéres
les plus étendues dans un domaine qui a une si grande impor-
tance pour la religion; nous attendrions chez le peuple qui,
par la voix de ses prophétes ou de ses poetes inspirés, a lutté
plus qu’aucun autre pour l'idée de justice, que la sanction
parfaite de la loi, qui ne se rencontre pas ici-bas, fat éner-
giquement affirmée dans une vie nouvelle ou les justes se-
raient récompensés et les méchants punis.

Au lieu de cela, que trouvons-nous? Une vie qui n’est pas
méme, comme chez la plupart des peuples sauvages, la con-
tinuation plus ou moins affaiblie de la vie présente, mais
qui ne différe du néant absolu que parce qu’il reste une
ombre, un je ne sais quoi sans consistance de l'individu
autrefois plein de force et d’activité sur la terre des vivants.
Le séjour des morts (le scheol) est un lieu de ténébres, de
silence et d’oubli (Ps. LXXXVIII, 13; XCIV,17). « Les vivants,
dit I’Ecclésiaste (voir IX, 5-6) savent qu’ils mourront, mais.
les morts ne savent rien, et il n’y a pour eux plus de salaire,
puisque leur mémoire est oubliée. Et leur amour, et leur
haine, et leur envie ont déja péri; et ils n’auront jamais au-
cune part & ce qui se fait sous le soleil.» Un tel repos parais-

1 Voir Friedr. Delitzsch, Geschichte Babyloniens und Assyriens, p. 44, 1892.
Cependant le méme auteur exprime une opinion un peu différente dans Babel
und Bibel, p. 38-39, 1902.



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRARLITES 143

sait désirable & Job, quand, écrasé sous le coup des épreuves
qui I'avaient successivement frappé, il s’écriait :

Pourquoi ne suis-je pas mort des les entrailles de ma mére ?
Car maintenant je serais couché et je serais tranquille,

Je dormirais et alors j'aurais du repos.
Job III, 11-13.

Mais il était la plupart du temps un sujet de répulsion et
d’effroi. Nous en trouvons la preuve dans nombre de psaumes
ou la crainte de la mort, le désir d’échapper au sépulcre, la
reconnaissance pour la prolongation de la vie sont exprimés
en termes souvent saisissants :

Eternel, ne me punis pas dans ta colére,

Et ne me chatie pas dans ta fureur.

Alie pitié de moi, Eternel, car je suis sans force :
Guéris-moi, Eternel, car mes os sont tremblants.
Mon dme est toute troublée,

Et toi, Eternel, jusques 4 quand ?
Ps. VI, 2-4.

Je t’adresse ma priere, 6 Eternel !

Que ce soit le temps favorable, 6 Dieu, par ta grande bonté !

Que les flots ne m’inondent plus,

Que ’abime ne m’engloutisse pas,

Et que la fosse ne ferme pas sa gueule sur moi!

Exauce-moi, Eternel, car ta grice est immense,

Dans tes grandes compassions, tourne vers moi tes regards.
Ps. LXIX, 14-17.

Mon 4me, retourne en ton repos,

Car PEternel t'a fait du bien.

Oui, tu as délivré mon ame de la mort,

Mes yeux de pleurs, mes pieds de chute.

Je marcherai en la présence de ’Eternel

Sur la terre des vivants.

Ps. CXVI, 7-9.
Ce qui dans le séjour de morts apparait aux psalmistes
comme particuliéerement redoutable, c’est qu’ils seront &
jamais séparés de I’Eternel. Sans doute I’Eternel régne sur le
séjour des morts, comme il régne sur I'univers entier (Ps.
CXXXIX, 8; Job XXVI, 5-6). Mais les morts ne peuvent plus



144 L. AUBERT

vivre en communion avec lui et jouir de ses bienfaits; ils ne
peuvent plus le louer :

Celui qui meurt n’a plus ton souvenir;

Qui te louera dans le séjour des morts ?
Ps. VI, 6.

Est-ce pour les morts que tu fais des miracles ?
Les morts se lévent-ils pour te louer ?
Parle-t-on de ta bonté dans le sépulere,
De ta fidélité dans ’abime?
Tes prodiges sont-ils connus dans les ténébres,
Et ta justice dans la terre de 'oubli ?
Ps. LXXXVIII, 11-13; comp. Ps. XXX, 10; CXV, 17.

Ce n’est pas le séjour des morts qui te loue,
Ce n’est pas la mort qui te célébre;
Ceux qui sont descendus dans la fosse n’espérent plus en ta

[fidélité.
Le vivant, le vivant, c’est celui-la qui te loue,

Comme moi aujourd’hui. ,
Cantique d’Ezéchias, Esaie XXX VIII, 18-19.
(Voir aussi v. 11.)

Rien mieux que cette pensée de la rupture de toute relation
avec Dieu, la source de tous les biens et de toutes les graces,
ne nous montre combien était désolée, dans la pensée de
I'Israélite, la vie aprés la mort. Avec Dieu sur la terre des
vivants il agissait, il parlait, il pouvait rassasier ses regards
des riches produits de la campagne, il avait des amis, des
fréres, un peuple, une maison, des champs; il travaillait, il
se réjouissait, il offrait des sacrifices, il chantait des hymnes
de louange; il souffrait aussi peut-étre, mais il savait 4 qui
s’adresser pour obtenir la délivrance; dans le séjour de
I’oubli, tout cela a disparu; il ne lui reste plus rien, pas méme
son Dieu. S’il lui reste quelque chose, c’est tout au plus la
faculté de souffrir dans le sentiment de son isolement et de
sa misére. Voir en particulier le passage Job XIV, 20-21. En
contradiction avec ce qu’il disait chap. III, Job semble sup-
poser ici que I'’homme dans le sépulere n’est pas absolument
insensible. 11 ne s’inquiéete plus des autres, pas méme de ses



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES 145

fils, mais dans sa personne il est exposé a4 la douleur comme
autrefois sur la terre. Peut-étre ne devons nous pas prendre
ces expressions au pied de la lettre, et n’y voir qu’une hyper-
bole destinée a rendre aussi sombre que possible le séjour
dans la demeure des morts, mais c’est une preuve de plus
qu'on ne se représentait pas la vie aprés la mort sous de
riantes couleurs. Et nous rappelons expressément que ce
n’était pas seulement le sort des méchants : le méme sort,
triste et froid, était réservé a tous les hommes. Cela résulte
des passages que nous avons cités, et des déclarations tout a
fait explicites que nous trouvons ailleurs. Voir Ps. LXXXIX,
49; Job XXX, 23; Eccl. VI, 6, etc.

Un morceau trés caractéristique relatif au séjour des morts
est le passage Esaie XIV, 8 et sulv. Le prophéte annonce le
chéatiment du roi de Babylone. Aprés avoir raconté que toute
la terre se réjouira de la chute de 'oppresseur, il ajoute :

Le séjour des morts s’émeut jusque dans ses profondeurs,
Pour t’accueillir a ton arrivée;

Je réveille devant toi les ombres, tous les grands de la terre,
Je fais lever de leurs trones tous les rois des nations.

Tous prennent la parole pour te dire :

Toi aussi, tu es sans force comme nous,

Tu es devenu semblable & nous!

(Versets 9-10, voir aussi v. 15-17.)

Le passage est évidemment poétique, et nous ne pouvons
pas l'envisager comme exprimant sur tous les points les
croyances générales (morts qui parlent, personnification du
scheol). En revanche, il est intéressant de noter que les morts
étaient censés conserver quelque chose de leur ancienne ma-
niére d’étre. Les rois en effet continuent a étre assis sur des
trones, et les grands de la terre sont reconnaissables au
milieu des autres ombres. La méme conception se retrouve
Ezéch. XXXII, 17-32, ou les morts des différentes nations
sont rassemblés par groupes distincts dans le sépulcre. Mais
sous l'ancienne apparence il n’y a plus rien de ce que les
hommes étaient autrefois: tu es sans force comme nous,

THEOL. ET PHIL. 1902 10



146 L. AUBERT

crient au roi de Babel les autres rois qui 'ont précédé dans
le sépulcre. Voir la méme pensée, Job III, 18-19.

La conception désolante de la vie apres la mort que nous
venons d’esquisser, n’était pas le propre de quelques esprits
pessimistes. (C'était la conception du peuple dans son en-
semble pendant toute la période qu’embrasse I’Ancien Testa-
ment. Ce n’était pas non plus la conception populaire, en
opposition & une conception plus haute et plus réconfortante
quauraient admise certains hommes plus pieux et plus
éclairés. (Vétait la conception du Jahvéisme, et par Jahvéisme
nous entendons la religion mosaique dans sa pureté, telle
qu’elle a été donnée au peuple par son véritable fondateur,
et telle qu’elle a été continuée et développée par les prophétes
ou les autres hommes inspirés de Dieu. Elle était donc a la
fois la conception du peuple et celle de ses chefs religieux
les plus autorisés. Le fait que nous la trouvons dans les
Psaumes, dans Job, dans Esaie, dans Ezéchiel, le prouve
d’une facon suffisante. Mais la preuve n’est pas donnée par
quelques passages seulement; elle est donnée par tout ’en-
semble de la littérature hébraique, sauf quelques affirmations
isolées sur lesquelles nous reviendrons plus tard. Nous con-
statons en effet que jamais avant I'exil, et méme longtemps.
apreés, les prophétes ne font intervenir dans les promesses ou
les menaces qu’ils adressent au peuple, pour l’engager &
servir I’Eternel ou pour le détourner de ses péchés, la pensée
de la vie aprés la mort. Ils annoncent sans doute la destruc-
tion, une mort misérable, mais ils ne parlent pas d’un chati-
ment aprés la mort. Quand ils décrivent les bénédictions
futures de I’Eternel, ils les placent toujours dans les bornes
de l'existence terrestre. Ils n’annoncent pas que les justes
auront dans un autre monde la récompense de leur fidélité,
mais qu’ils posséderont dans ce monde les biens les plus
excellents. Entre beaucoup d’autres, nous rappelons a ce
propos le passage bien connu de Esaie LXYV. Voir spéciale-
ment v. 19-25. La preuve négative vaut ici une preuve posi-
tive. L’absence de bénédictions aprés la mort montre que la
vie dans le scheol était bien pour le prophéte le quasi-néant



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES 147

que décrivent d’autres passages. Et ainsi en est-il dans Amos,
dans Osée, dans le premier Esaie, dans Jérémie, dans Ezé-
chiel, etc. Ni les Livres historiques, ni la Loi, ni les Proverbes
ne nous placent sur un autre terrain. Partout (sauf les excep-
tions que nous avons réservées) I’horizon est borné par les
limites de l’existence présente: la plus grande récompense
est une prolongation de vie, le plus terrible chitiment est une
mort prématurée.

La conception que les Israélites se faisaient de l'état des
morts, est en rapport intime avec la conception qu’ils se fai-
saient des morts eux-mémes. Quand en effet nous examinons
de prés I’Ancien Testament, nous constatons que jamais les
morts ne sont appelés des dmes ou des esprits, comme chez
la plupart des peuples anciens ou modernes. Les termes em-
ployés pour désigner les habitants du scheol ne sont pas ceux
de nephaschoth (Ames) ou de rouchoth (esprits), mais ceux de
méthim (morts) ou de rephaim (ombres, de la racine raphah,
étre fatigué, étre sans force: proprement les « abattus»). Cela
n’est pas du tout fortuit, mais correspond aux idées anthropo-
logiques en cours en Israél. Il ne nous est pas possible ici
d’entrer dans la distinction des termes de nephesch et de
rouach dans leur opposition a la chair (basar), pas possible
surtout de fixer nettement en quelques mots les différentes
significations qui leur sont données. Il suffit, pour le but que
nous poursuivons dans ce travail, de rappeler qu’ils dési-
gnaient primitivement le souffle, la respiration, comme pro-
priété distinctive de I’étrevivant vis-a-vis d’'un mort, puis qu’ils
ont pris, tout en conservant cette signification primitive, un
sens plus étendu. Nephesch a été appliqué a la vie elle-méme,
et en méme temps a cette partie invisible de notre éire qui
est porteur de la vie et que nous appelons 4me; dans ce sens
le mot nephesch désigne non pas seulement I’dme pure et
simple, mais I’ame avec ses passions, ses sentiments, ses aspi-
rations, c’est-a-dire la portion affective de notre étre; il a une
portée individuelle. Rouach, tout en désignant aussi ce souffle
de vie, a pris davantage le sens de substance supérieure en
opposition a la substance inférieure du basar (chair); aussi,



148 L. AUBERT

dans l'usage, la langue réserve-t-elle au rouach les fonctions
les plus élevées de I’étre intérieur, ce que nous appelons la
vie de lesprit, et le présente-t-elle d’autre part comme la
puissance divine qui vient animer le basar et le changer en
nephesch chaiah, en étre vivant (Gen. II, 7). Mais voici I'im-
portant: qu’il s’agisse de nephesch ou de rouach, I’Ancien
Testament ne les attribue & 'homme qu’aussi longtemps qu’il
vit. Quand ’'homme meurt, non seulement il perd son corps,
mais il perd en méme temps son ame ou son esprit. L’dme ou
Uesprit ne sont pas la portion de I’étre qui survit au corps;
ils cessent d’exister comme propriété de I'homme, quand
I’homme cesse de respirer: ils sortent et disparaissent (Ps.
CXLVI, 4; Gen. XXXV, 8). On dit en hébreu « exhaler I’dme »
exactement dans le méme sens ol nous disons «exhaler le
dernier souffle ». Comp. Jér. XV, 9: elle exhale son 4me; Job
X1, 20: la mort, voild leur espérance, littéralement: leur espé-
rance est « expiration d’ame »; Job XXXI, 39, dont la traduc-
tion 'exacte du dernier stiche est: Et que jaie fait exhaler
I’ame de ses anciens maitres. Faire exhaler ’ame signifie faire
mourir. On dit méme en hébreu 'que ’dme meurt: Juges XVI,
30, que mon ame meure avec les Philistins; Nomb. XXIII,
10, que mon 4me meure de la mort des justes. Sans doute
dans ces deux derniers exemples, comme dans bien d’autres
passages, « mon ame » équivaut au pronom « je», mais l'ex-
pression « que mon dme meure » n’aurait pas été possible, si
I’on avait admis que I’ame était justement la portion de I'étre
qui ne mourait pas. Les mémes formules ne se retrouvent pas
avec le mot rouach, mais si l'esprit sort de I’homme (Ps.
CXLVI, 4), ce n’est pas pour exister sans corps, c’est pour
retourner & Dieu qui I’'a donné (Eccl. XII, 9). 11 rentre, si I'on
ose s’exprimer ainsi, dans le grand réservoir de toute force
spirituelle, comme le corps retourne a la poussiére d’ot1 il a
été tirét.

La compléte disparition de I’dme au moment de la mort
résulte également des passages ot elle est identifiée avec le

1 Comp. Griineisen, Der Ahnenkultus und die Urreligion Israels. Halle, 1900,
pages 26 et suiv., 43 et suiv.



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES 149

sang (Deut. XII, 23-24; Gen. IX, 4-6, etc), car il est évident
qu’elle se dissipe avec les derniers vestiges du sang et qu’il
n’en reste plus rien. Mais nous ne croyons pas nécessaire de
nous arréter longuement sur cette antique conception. Il nous
suffit de ’avoir signalée.

Nous concluons de ce qui précede que les morts n’ont dans
les conceptions israélites ni nephesch, ni rouach, et comme
ce sont 14 les porteurs de la vie et de toutes les fonctions de
la vie, on ne peut pas s’étonner que l’existence dans le scheol
soit réduite & une expression aussi simple que possible. On
s’étonnera beaucoup plutdt qu’il y ait encore une existence
quelconque et non pas le néant pur et simple, car que peut
bien posséder un étre qui n’a plus ni corps, ni 4me, ni esprit?
Evidemment Israél n’a pas pu se soustraire complétement &
la croyance, que nous retrouvons chez tous les peuples pri-
mitifs, d'une certaine survivance de ’étre aprés la mort. Mais
on peut dire que, dans la période de son histoire que nous
avons maintenant en vue, il en a pris le moins possible. Chez
la plupart des peuples primitifs ce quelque chose qui
demeure de 'homme apreés la mort et qui est concu comme
ayant 'apparence de I'étre vivant, est identifié avec ce qui
donnait la vie au corps pendant I'existence terrestre, c’est-a-
dire avec 'ame!. De 14 résulte que chez ces peuples la vie
aprés la mort, quoique fortement décolorée, était & peu pres
semblable & la vie présente. En Israél, avec les conceptions
anthropologiques que nous avons indiquées, il ne pouvait
pas en étre ainsi. Il ne restait de I'’homme qu’une simple
apparence, une ombre sans force et sans vie véritable. Com-
ment lexistence dans le scheol aurait-elle été autre chose que
la simple absence de la mort absolue? On demandera peut-
étre ce que pouvait bien étre, dans la pensée des Israelites,
ce quelque chose, ou mieux, ce rien, dont ils admettaient
malgré tout la survivance aprés la mort. Nous devons
répondre que nous ne le savons pas, el nous supposons que
les Israélites ne le savaient pas eux-mémes. Ils y croyaient,

1 Yoir Marillier, ouvrage cité.



150 L. AURBET

sans doute pour les mémes raisons qui faisaient croire ailleurs
a la survivance de I’ame, mais ils n’avaient évidemment sur
sa nature et sur le lien qui l'attachait & 'étre vivant aucune
idée trés claire. En tout cas, s’ils avaient une opinion précise,
nous ne la rencontrons pas dans I’Ancien Testament.

Certains passages paraissent, il est vrai, & premiére vue
donner des morts une autre idée, et leur attribuer le nom de
nephesch. Mais nous pouvons écarter d’une facon sommaire
tous ceux dans lesquels il est question de la délivrance de
I’ame du scheol. Car ces passages s’appliquent tous! a des
vivants, et 1a pensée qui y est exprimée est que Dieu a délivré
les hommes en cause d’'un danger de mort auquel ils étaient
exposés, ou les a empéchés d’y tomber. Ainsi Ps. XXX, 4:
Eternel, tu as fait remonter mon d4me du séjour des morts, la
pensée du psalmiste est expliquée par le verset précédent:
Eternel, mon Dieu, j’ai crié a toi, et tu m’as guéri. Comp. de
méme Ps. LXXXVI, 13; Esaie XXXVIII, 17; Job XXXIII, 18,
etc. Dans ces passages « 4me » est synonyme de « vie» ou de
« personne », et ne désigne nullement une portion spéciale de
I’étre: 'dme en opposition au corps. Nous reviendrons plus
tard sur Ps. XLIX, 16.

Les seuls passages qui pourraient réellement nous arréter
sont Job XIV, 22 et Lév. XIX, 28. Voici la traduction du
premier :

(’est pour lui seul qu’il (le mort) éprouve de la douleur en son
corps,
C’est pour lui seul qu'il ressent de la tristesse en son ame.

Ici 'auteur semble effectivement attribuer & un mort une
nephesch. Mais comme il lui attribue en méme temps un
corps, plus exactement une chair (basar), nous sommes
obligés d’admettre une figure de style. Par Ame el par corps
il veut désigner la personne entiere du mort, conformément
d’un coté a cette tendance naturelle qui nous fait appliquer
4 un objet inconnu l'apparence et la forme d’un objet connu,

1 Sauf un seul: Ps. XLIX, 16.



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES 151

conformément d’autre part aux lois du parallélisme qui aime
a varier lexpression et & désigner successivement le tout
par ses différentes parties constitutives.

Dans Lév. XIX, 28 nous trouvons le mot de nephesch pour
désigner un mort : Vous ne ferez point d’incision dans votre
-chair pour un mort, textuellement pour une nephesch. L’ex-
pression est curieuse, mais nous notons qu’elle doit simple-
ment désigner un étre qui n’est plus, et non pas le caracté-
riser dans sa maniére d’étre. Elle est sans doute en rapport
avec l'usage, que nous ne savons pas nous expliquer, mais
que nous constatons dans plusieurs passages, d’appeler un
cadavre nephesch meth, 4&me d’un mort. Que cette derniére
expression désigne véritablement un cadavre et non pas ’dme
sortie du cadavre, cela résulte trés clairement de Nomb. XII,
11 et 13: celui qui touche un mort, et une dme humaine quel-
conque, sera impur pendant 7 jours (v. 11). Celui qui touche
un mort, 'dme d’un homme mort, et qui ne se purifie pas,
sera retranché d’Israél. Cest dans ce sens que nous de-
vons prendre nephesch meth Nomb. VI, 6; Lév. XXI, 11 ef
nephesch tout seul Nomb. VI, 11; Lév. XXI, 1; XXII, 4, etc.
L’application du mot nephesch & wun cadavre empéche,
quand il est appliqué d’'une maniere générale & un mort,
d’y voir une désignation de la substance dont il est composé.
Nous pouvons donc en rester sans hésitation a I’opinion que
les morts israélites n’étaient pas des ames, mais des re-
phaim, de simples ombres.

L’étude de la langue et des conceptions anthropologiques
qu’elle réflete a confirmé les résultats auxquels nous con-
duisent certaines affirmations directes de ’Ancien Testament.
11 n’y a qu'un seul point sur lequel nous pouvons constater
un développement. Nous voulons parler du scheol, que nos
anciennes traductions appelaient sépulcre, et que les tra-
ductions plus modernes appellent généralement séjour des
morts?. Dans la plupart des passages que nous avons cités,
pour ne pas dire dans tous, le scheol est congcu comme un

! Le mot scheol ne vient pas, comme on I'a dit souvent, & cause de passages
tels que Prov. XXVII, 20; XXX, 16; Esaje V, 14: Hab. II, 5, d’une racine qui



152 1. AUBERT

grand lieu souterrain dans lequel descendent tous les morts
et ou ils continuent, rapprochés les uns des autres, 'ombre
de vie qui leur reste. Mais il n’est pas difficile de découvrir
entre le scheol et le sépulcre proprement dit, ou les cadavres
sont déposés, une étrange affinité (voir Esaie XIV, 11 et 15;
Job XVII, 13-16, etc). La pensée les confond. Ceci ne nous
parait s’expliquer que si 'on voit dans le scheol une simple-
extension du sépulcre primitif, une réunion de tous les tom-
beaux en une seule tombe capable de contenir tous les morts.
Il y a donc eu probablement un temps, et cela sans doute
pendant les premiers siecles du séjour en Palestine, ou le
scheol n’existait pas et ou 'on ne connaissait que les sépul-
cres proprement dits. C’est & cela que nous parait conduire
le souvenir d’anciens sépulcres de famille, et surtout 'expres-
sion « étre rassemblé vers ses peres, » que nous rencontrons
si souvent dans I’Ancien Testament. Cette expression, que
I’on a pu sans doute employer & une époque ou la conception
du scheol était devenue dominante, a da naitre dans un
temps ol les membres d’une méme famille étaient ensevelis
dans un méme lieu, et ot le mort allait retrouver, non pas.
tous les morts, mais les siens qui l'avaient précédé dans le
tombeau. Elle se comprendrait moins bien, si ’on avait déja.
cru au moment ou elle s’est formée, & un grand palais sou-
terrain, avec portes et verroux, comme rendez-vous de tous
les trépassés.

Malgré les affinités du scheol avec le sépulcre, il n’est pas.
exact, croyons-nous, de dire que les Israélites attribuaient
aux cadavres eux-mémes un reste de sensibilité!. S’ils n’éta-
blissaient pas toujours une distinction bien nette entre le
cadavre du sépulcre et ’ombre du scheol, pourtant ils ne les.
confondaient pas, et la partie encore sensible du mort était
non pas le cadavre, mais 'ombre qui s’en était dégagée. Le
passage Esaie LXVI, 24, ou le prophéte parle de cadavres dont
le ver ne mourra point et dont le feu ne s’éteindra point,

signifie demander, mais d’une autre racine trés semblable qui signifie éfre
creux.
1 Bovon, Dogmatique, 11, 458.



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRARLITES 153

doit étre compris dans le méme sens que les passages qui té-
moignent de 'horreur que les Israélites, comme tous les
peuples anciens, avaient pour le manque de sépulture (voir
Jér. VII, 33; VIII, 1-2). On admettait évidemment une cer-
taine corrélation entre 1’état des ombres dans le scheol et
I’état du cadavre qui était resté sur la terre. Le mort souffrait
des injures faites & son premier étre, mais le cadavre lui-
méme n’avait plus ni vie, ni sensibilité. Voir, & ce point de
vue, de nouveau Esaie XIV, ou le roi de Babylone souffre
dans le scheol, quoique son corps ne doive pas étre déposé
dans la tombe (v. 19).

Encore un mot avant de passer a un nouveau chapitre.
Nousn’avons rien dit jusqu’ici du passage Jér. XXXI, 15 et ss. :
Rachel pleurant ses enfants, Il convient pourtant de le men-
tionner, car on le cite souvent comme une preuve que les
Israélites attribuaient aux morts une vie plus étendue que
celle que nous avons décrite, et qu’en particulierils les envisa-
geaient comme s’intéressant encore aux destinées de leur pos-
térité. Mais il ne nous parait pas avoir cette portée. Pris au
pied de la lettre, il est en contradiction trop évidente avec I’en-
semble des conceptions que nous trouvons dans le reste de
I’Ancien Testament pour que nous envisagions une pareille
interprétation comme possible. Il suffit du reste de le lire
sans idée préconcue pour reconnailre bien vite qu’on ne peut
voir dans Rachel pleurant ses enfants qu'une image poétique,
destinée 4 rendre sensible la grande désolation du pays
_d’Ephraim.

Il

Nous avons parlé jusqu’ici des conceptions courantes en
Israél pendant la plus grande partie de son histoire. Ces con-
ceptions étaient celles des prophétes et des psalmistes ausst
bien que celles de la masse du peuple. Les expressions em-
ployées dans le langage usuel et les vues anthropologiques
qui sont partout les mémes, établissent qu’elles n’ont pas
subi de changements profonds depuis 'entrée du peuple en
Canaan. On pourrait conclure de 14 qu’elles remontent & -



15% I.. AUBERT

la plus haute antiquité, et qu’elles sont aussi vieilles que
les tribus israélites elles-mémes. Cependant, certains faits
sont de nature & nous conduire 4 une autre opinion. Nous
voulons parler des coutumes funébres et de la nécromancie.
(C’est le point que nous allons maintenant examiner et qui
fera I'objet de notre second chapitre.

Nous rangeons sous le nom de coutumes funébres les signes
extérieurs du deuil chez les Israélites et les soins donnés aux
morts.

Les signes extérieurs du deuil étaient extrémement va-
riés. Le plus naturel, le plus fréquent, était naturellement
les cris et les lamentations. On avait méme déja alors des
pleureurs de profession comme au temps de Jésus (voir Amos
V, 16; Jér. 11, 16, 17). Aux cris se joignaient les coups dont
on se frappait le visage, la poitrine et les cotés. Le terme
saphad qui signifie se lamenter, signifiait primitivement se
frapper la poitrine et les cotés. Tout aussi fréquente était I’ha-
bitude de déchirer ses vétements (1 Sam. IV, 12; 2 Sam.I, 2);
on se revétait alors du sac ou d’autres habits de deuil (Jér.
VI, 26; 2 Sam. XIV, 2) et on se mettait de la cendre ou de la
terre sur la téte (1 Sam. IV, 12; Jér. VI, 26). Ou bien on se
roulait dans la poussiere (Mich. I, 10)1, on s’arrachait les
cheveux de la téte ou les poils de la barbe (Esdr. IX, 3), on
négligeait les soins ordinaires du corps (2 Sam. XIV, 2). On
allait méme jusqu’a oOter ses habits et & marcher nu et dé-
chaussé (Mich. I, 8; Esaie XX, 2 et suiv.). Quelquefois on se
couvrait la téte ou la barbe (2Sam. XV, 30; XIX, 4); d’autres
fois on se rasait la barbe et la chevelure (Esaie XV, 2; Jér.
VII, 29). La loi défend (Lév. XIX, 27 et Deut. XIV, 1) des
formes spéciales de cette derniére coutume : « Vous ne vous
couperez point en rond les coins de votre chevelure, et tu ne
te raseras point les coins de la barbe. Vous ne vous ferez
point de place chauve entre les yeux pour un mort. » La
défense méme prouve que la chose se faisait en Israél. Dans
la méme catégorie rentrent les incisions que l'on se faisait a

1 Le verbe qadad (étre sale) a pris le sens de « étre en deuil. »



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES 155

la poitrine et aux membres (Jér. XVI, 6; XLI, 5)1, et qui,
quoique interdites par la loi, se pratiquaient encore chez cer-
tains juifs du temps de Jérome. Enfin, il me reste & mention-
ner le jeline qui semble avoir été une des maniéres les plus
fréquentes de manifester sa douleur au sujet d’un mort
(1 Sam. XXXI, 13; 2 Sam. I, 12; 111, 35).

On a expliqué ces coutumes de deuil de différentes facons.
La premiére explication, qui a été longtemps la seule admise,
y voit simplement les formes diverses que, dés les temps les
plus anciens, les Israélites, et avec eux tous les peuples pri-
mitifs chez lesquels nous retrouvons des usages analogues,
ont données a 'expression de leur douleur pour la perte d’'un
étre bien-aimé. Cette explication suffit évidemment pour
quelques-unes des coutumes indiquées. Ainsi les cris, les
lamentations accompagnées de mouvements violents, I’habi-
tude de s’arracher les cheveux et la barbe ou de se rouler
dans la poussiére, peuvent étre envisagés comme la manifes-
tation spontanée de la douleur chez des natures primitives,
aux sentiments impétueux et quelque peu désordonnés. De
méme, ’abandon des soins ordinaires du corps. Nous nous
trouvons ici en présence de faits qui correspondent si bien &
Pagitation intérieure, au désespoir produit par un violent
chagrin, qu’'on n’aurait pas de peine a en signaler 'équiva-
lent dans toutes les explosions d’une douleur intense. Mais
I’explication n’est plus aussi satisfaisante, quand il s’agit des
autres coutumes. On ne voit pas en effel pourquoi la douleur
des survivants les a poussés & déchirer leurs habits, & se
revétir d'un sac ou d’habits de deuil, & se couvrir la téte de
cendre ou de terre, 4 se raser la barbe et les cheveux, ou
dans d’autres cas a se couvrir la téte et la barbe, & se prati-
quer des incisions dans le corps, etc. Ceci n’est plus 'expres-
sion naturelle, spontanée, d’un violent chagrin, ou ne l'est
pas nécessairement. On peut entrevoir d’autres formes de
deuil. En tout cas il semble qu’il y ait déja ici de la réflexion,
un acte voulu, non pas seulement le mouvement instinctif

1 De méme chez les Philistins et les Moabites (Jér. XLVIIL, 5; XLVII, 37).



156 L. AUBERT

dans lequel ’ame cherche & soulager sa douleur en la tradui-
sant au dehors.

En outre cette premiére explication ne rend pas compte de
la notion de souillure qui s’attachait au cadavre et & tous les
objets qui ’entouraient, comme aussi au tombeau dans lequel
il était placé. La notion était cependant profondément ancrée
en Israél, comme le prouvent nombre de prescriptions légales
(Nomb. XIX, 11-22; Lév. XXI, 1-6, 10-12; Nomb. VI, 6-7;
Ezéch. XLIV, 25, etc.; voir égal. Agg. 1I, 13). Elle se retrouve
du reste chez un grand nombre d’autres peuples. On peut y
voir I'effet naturel de répulsion que produit le cadavre sur
I’homme vivant, mais cela n’explique pas tout!, et surtout il
est permis de se demander si les hommes primitifs avaient la
répulsion aussi facile que les modernes.

On a donc cherché d’autres explications aux coutumes de
deuil, en les rapprochant des conceptions animistes, que bien
des savants envisagent comme ayant régné chez tous les
peuples au premier degré de leur développement. Nous ne
pouvons pas icl rechercher si ces savants ont tort ou raison
de voir dans 'animisme, c’est-a-dire dans la croyance aux
esprits et & leur intervention dans tous les phénoménes de la
nature, une philosophie ou une religion naturelle commune
a tous les peuples primitifs, et surtout de prétendre que 1a
ou nous le rencontrons, il a été pendant longtemps la seule
philosophie ou la seule religion existante. Nous avons des
doutes sérieux a ce sujet, spécialement sur le dernier point.
Mais nous devons constater qu’on le rencontre chez un grand
nombre de peuples, dont les coutumes funébres ont de nom-
breux rapports avec celles d’Israél, et, ce qui nous importe
davantage, nous le rencontrons indubitablement chez les
peuples voisins de la Palestine et proches parents des Is-
raélites. Il est donc en tout cas licite d’en tenir compte dans
Iexplication de coutumes certainement trés anciennes, et
cela méme si, & I’époque de son histoire que nous connaissons,

1 Voir en particulier Nomb, XIX, 15: Tout vase découvert, sur lequel il n’y aura
point de couvercle attaché, sera impur. Ceci suppose que le vase couvert restera
pur,



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES 157

Israél n’avait plus véritablement conscience de la significa-
tion premiére des usages qu’il pratiquait.

Quelques savants?! envisagent toutes les coutumes funébres
comme inspirées par la crainte des esprits des morts. Ces
ames ou esprits n’étaient pas chez les peuples primitifs les
simples ombres que se représentaient les Israélites au temps
de I’Ancien Testament. Les morts étaient doués d’'une puis-
sance analogue, quelquefois méme supérieure, 4 celle des
vivants, et le fait méme qu’ils étaient invisibles donnait & leur
pouvoir un caractére particuliérement redoutable. Ils étaient
plutét méchants que bons. Irrités d’étre dépossédés des
choses qui leur avaient longtemps appartenu, ils étaient tou-
jours préts & faire du mal & ceux qui avaient pris leur place.
Ils étaient la cause des accidents, des maladies, en un mot de
toutes les choses facheuses. Méme quand ils étaient déposeés
dans leur tombeau, on n’était pas a 'abri de leurs maléfices;
mais les esprits étaient surtout a craindre au moment méme
de la mort, et aussi longtemps que le cadavre, prés duquel ils
£taient censés séjourner d'une facon toute spéciale, n’avait
pas été déposé dans la terre. Leur action s’exercait non pas
seulement sur les gens, mais sur les choses qui se trouvaient
4 leur portée immédiate dans la maison mortuaire. Le souci
des vivants était donc de se garer de leurs maléfices directs
ou indirects. On cherchait & les éloigner par des cris que 'on
rendait d’autant plus percants que la crainte était plus
grande; on se rendait méconnaissable par le changement
dans les habits ou la tenue habituelle du corps (habits de
deulil, barbe et cheveux coupés, etc), pour qu’ils ne sussent
plus sur qui faire retomber leur mauvais vouloir; on s’abste-
nait de manger les aliments qu’ils avaient pu effleurer de
leur contact invisible et rendre malfaisants, de 14 I’habitude
de jeuner; on craignait de s’approcher des choses qui leur
avalent appartenu et auxquelles ils avaient peut-étre com-
muniqué par jalousie une vertu dangereuse, de 14 la notion
d’impureté, c’est-a-dire d’intangible, qui s’attachait a la mai-

1 Voir en dernier lieu Griineisen dans I'ouvrage cité: Der Ahnenkultus und die
Urreligion Israels.



158 L. AUBERT

son d’'un mort et aux objets qu’elle contenait, etc. Nous ne
poursuivons pas. L’explication & premieére vue parait étrange;
elle cesse de I’étre, quand on étudie les coutumes des peuples
animistes qui existent encore aujourd’hui, ot évidemment le
mort est presque toujours un étre mal intentionné dont il
faut parer les mauvais coups.

D’autres savants?, tout en partant du méme point de vue
animiste, présentent les choses d’une facon sensiblement dif-
férente. D’apres eux les morts étaient non pas tant objet de
crainte de la part des survivants qu’objet d’adoration et de
culte. On attribuait, pensent-ils, aux 4mes séparées des corps
la qualité d’étres divins et on les traitait en conséquence. Les
preuves sont données par la ressemblance des coutumes de
deuil avec certains usages religieux des temps postérieurs.
Ainsi ’habitude de se déchausser pour entrer dans la maison
mortuaire rappelle ’ordre de Dieu & Moise en Horeb: Ote tes
souliers de tes pieds, car le sol sur lequel tu te tiens lest une
terre sainte (Exode III, 5, comp. Jos. V, 15); I'habitude de
s’envelopper la téte fait penser & Elie s’enveloppant de son
manteau, quand il percoit le son doux et subtil qui lui an-
nonce la présence de Jahvé; ’habitude de déchirer ses habits
(considérés comme faisant corps avec la personne) ou de se
couper les cheveux et la barbe, est probablement un reste
de I’offrande que le vivant faisait au mort d’une partie de lui-
méme, coutume qui est positivement mentionnée chez plu-
sieurs peuples, entre autres chez les Egyptiens et les Grecs
du temps d’Homére, et que nous retrouvons dans le culte
des dieux; on peut méme en signaler des vestiges dans le
culte de Jahvé, voir Nomb. VI, 18 'ordre donné au Naziréen,
aprées 'accomplissement de son veeu, de couper sa chevelure

1 Voir en particulier Stade : Ueber die alttestamentlichen Vorstellungen vom
Zustand nach dem Tode. Giessen 18717, et Geschichte des Volkes Israels, seconde
édition, Berlin, 1889; puis Schwally, Das Leben nach dem Tode, nach den
Vorstellungen des Alten Israel und des Judenthums, einschliesslich des Volks-
glaubens im Zeitalter Christi. Giessen 1892; et en dernier lieu Bertholet: Die
israelitischen Vorstellungen vom Zustand nach dem Tode, Ein offentlicher Vor-
trag, Freiburgi. B. 1899.



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRALLITES 159

et de la jeter sur le feu de I'autel. Les incisions que l’on
se faisait dans le corps en 'honneur d'un mort rappellent
d’autre part la scéne bien connue du Carmel, et les prétres
de Baal se frappant de leurs épées et de leurs lances jusqu’a
ce que leur sang coulat sur eux, afin de disposer leur dieu a
répondre & leurs prieres, etc. Le temps ne nous permet pas
d’entrer dans plus de détails. Nous ajoutons seulement que
méme les cris sont interprétés comme une invocation faite
au mort de ne pas abandonner ceux qui l'aiment et de se
montrer bienveillant en leur faveur.

Il va sans dire que nous ne songeons pas a prendre parti
entre les deux dernieres explications que nous venons d’es-
quisser. Cela nous meénerait beaucoup trop loin. Du reste
nous n’en voyons pas la nécessité pour le but que nous pour-
suivons. Car nous constatons que dans un cas comme dans
Pautre les coutumes de deuil supposent chez les dmes des
trépassés une puissance et un savoir que I’Ancien Testament
n’accorde pas aux ombres du scheol. La seule question qui se
pose pour nous est celle-ci: avons-nous dans ’Ancien Testa-
ment des preuves positives que chez les Israélites les cou-
tumes de deuil étaient primitivement en rapport étroit avec
une conception de la vie apres la mort qui n’était plus 1
conception courante dans les temps que nous connaissons?
Les partisans des théories animistes l'affirment sur la base
d’inductions, d’analogies, qui ne manquent pas de force, mais
il n’est pas mauvais que nous consultions le sentiment méme
des auteurs de I’Ancien Testament.

Tout le monde est d’accord pour reconnaitre que dans
I’Ancien Testament les coutumes de deuil avaient en majeure
partie perdu leur signification premiére, quelle que fat du
reste cette signification. On ne se rendait pas compte dans la
plupart des cas pourquoi 'on accomplissait tel rite de deuil
imposé par la tradition. On voulait manifester sa douleur et
on recourait pour cela aux moyens usités, sans se demander
d’ot1 ils venaient et pourquoi les anciens avaient choisi ces
movyens plutot que d’autres. On peut aller plus loin et dire
que les coutumes de deuil étaient si bien entrées dans les



160 L. AUBERT

moeurs qu’elles étaient devenues ’expression naturelle de la
douleur intime, et que 'on aurait cru manquer & tous ses
devoirs en ne s’y conformant pas. Ainsi, de nos jours encore,
le port de ’habit noir sous une forme ou sous une autre, fat-
ce sous celle d'un simple crépe, est chez nous la tenue néces-
saire du deuil, et nous aurions peine & concevoir qu’on prit
une autre couleur, comme chez certaines nations lointaines.
Crépe et deuil vont ensemble. De méme chez les Israélites,
sac et deuil. Pourquoi? on ne le savait plus, mais on suivait
la régle. C’est ce qui nous explique que dans ’Ancien Testa-
ment la plupart des coutumes de deuil n’éveillaient pas
d’autre idée que celle du deuil lui-méme, et qu’ainsi elles ne
soulevaient aucune objection au point de vue religieux. Ce
n’etit certes pas été le cas, si on avait eu conscience d’un lien
quelconque avec des croyances antérieures abandonnées.
Nous ne pouvons donc pas suivre les savants qui voient, par
exemple, dans les prescriptions légales interdisant aux
prétres ou aux naziréens de se souiller pour un mort, une
opposition encore voulue au culte des trépassés, ou qui pen-
sent que les tombeaux étaient déclarés impurs parce qu’ils
étaient primitivement des lieux saints, c’est-a-dire des lieux
de culte. |

En revanche, nous ne pouvons pas affirmer que les cou-
tumes de deuil défendues par la loi fussent absolument
pures de toute alliage étranger. Dans le Lévitique (XIX, 27, 28)
la défense légale ne voit peut-étre pas autre chose dans la pra-
tique des incisions ou dans la coupe en rond des cheveux et
de la barbe qu’'une déformation impie du corps de ’homme,
mais il n’en est en tout cas pas de méme dans le Deutéronome
(X1IV,1, 2). Ici la défense est mise en rapport avec la déclara-
tion que les Israélites sont les enfants de I’Eternel, un peuple
qui lul est consacré et qui doit lul appartenir entre tous les
peuples de la terre, et elle suppose en conséquence que les
pratiques défendues sont un hommage rendu & un autre que
I’Eternel. On devait donc avoir en ce moment-la encore le
sentiment que se pratiquer des incisions ou se faire une
place chauve entre les yeux pour un mort, c’était reconnaitre



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISBALLITES 161

au mort un caractére divin, en tout cas lui attribuer sur les
destinées des survivants une influence en désaccord avec l'au-
torité seule légitime de I’Eternel. L’dme n’était pas seulement
une ombre, c’était un étre supérieur. Le passage du Deuté-
ronome ne prouve pas que ce fat 1a le fond de la pensée de
tous ceux qui se livraient aux pratiques suspectes, mais
c’était nécessairement l'opinion de quelques-uns, tout au
~moins une opinion possible. Nous concluons de la que les
croyances animistes existaient en Israél au moment ou le
Deutéronome a été solennellement reconnu comme la loi de
la nation, c’est-a-dire & I’époque de Josias. Nous nous héitons
d’ajouter : elles n’étaient plus alors que des superstitions,
mais qui dit « superstitions, » dit « restes de croyances an-
térieures », et nous sommes tout naturellement amenés a
supposer un temps ol ces croyances avaient une extension
beaucoup plus considérable. Ceci ne signifie pas qu’elles n’exis-
tassent a I'époque proprement historique que d’une facon
isolée, car pour qui connait la puissance et la ténacité des
idées superstitieuses dans les masses populaires, la présence
de la superstition sur un point donné sera l'indice qu’elle
couve un peu partout sous la cendre, et par conséquent la
preuve qu’elle continue & exercer sur les esprits une in-
fluence plus grande qu’on ne pourrait le croire au premier
abord. Le passage du Deutéronome ¢qui nous montre que tout
le monde n’était pas d’accord avec la doctrine courante au
sujet des morts, jette de curieuses lueurs sur les recoins
inconnus des croyances populaires. Il n’est du reste pas isolé,
comme nous le verrons tout a ’heure. Mais, en fait, ce qui
nous intéresse, ¢’est moins I'extension de la superstition que
sa présence meéme, qui reste comme un témoignage du passé
et nous autorise & déclarer que les explications animistes des
coutumes de deuil trouvent un- appui positif dans I’Ancien
Testament; nous pouvons envisager ces coutumes, du moins
quelques-unes d’entre elles, comme des témoins d’un dge ol
Israél (ses ancétres) voyait dans les morts plus que les ombres
du scheol.

Nous sommes conduits au méme résultat par les soins

THEOL. ET PHIL. 1902 11



162 L. AUBERT

donnés aux morts, un co6té des coutumes funébres que nous
avons distingué des coutumes de deuil proprement dites,
parce qu’ils ne nous paraissent pas susceptibles d’explica-
tions diverses et qu’ils nous meénent directement au but.
Nous ne pensons pas aux soins du cadavre 1, dont nous savons.
trés peu de chose par ’Ancien Testament, mais & la curieuse
coutume de placer pres du tombeau des aliments et des bois-
sons pour ceux qui viennent d’y étre déposés. Cette coutume
a existé chez presque tous les peuples de la terre, et elle
existe encore aujourd’hui dans bien des contrées. Nous ne
sommes donc pas surpris de la rencontrer en Israél. Chose
curieuse, elle n’est mentionnée expressément qu’'une fois
dans I’Ancien Testament, Deutéronome XXVI, 14 : Je n’ai
rien donné a un mort2, Mais elle est garantie d’autre part par
des témoignages postérieurs qui montrent qu’elle a continué
longtemps aprés 'exil. Comp. Tobie IV, 17 : Verse tes pains
sur le sépulcre des justes, et ne les donne point au méchant ;
Jésus Sirach VII, 33 : Ne te retiens pas de faire le bien, non
pas méme A un mort, et surtout Jésus Sirach XXX, 18, ol
lauteur, parlant d’un riche malade, déclare que les bonnes
choses placées devant une bouche fermée (par la maladie)
sont comme des mets de viande posés sur un sépulcre.
Comme on l’a fait remarquer avec raison, la coutume sem-
blait évidemment étrange & Jésus Sirach, et elle ne pouvait
que I’étre, avec la conception qu’il avait des morts, mais son
étonnement prouve que, quand la coutume est née, on avait
une conception différente de la vie dans le sépulcre. Il est
évident que ceux qui, les premiers, ont déposé prés du tom-
beau de leurs parents les aliments des vivants, envisagaient
les morts comme ayant eux aussi besoin de nourriture, leur
attribuaient donc une vie plus ou moins semblable & celle
qu’ils avaient eue auparavant. C’est dire qu’a ce moment-la
les morts n’étaient pas de simples ombres, mais des étres
bien réels, qui, sans doute, ne disposaient plus des mémes
moyens d’action que précédemment, mais avaient les mémes

1 Voir Jésus et les saintes femmes.
2 Non pas : « & l'occasion d’un mort, » comme traduit encore Segond.



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAKLITES 163

exigences et étaient capables de faire retomber leur mauvais
vouloir sur ceux qui négligeaient de prendre soin d’eux?.
Quel était le rapport entre les offrandes faites au mort et
le pain de deuil que mentionne Osée IX, 4 (voir Deut. XXVI,
14 au commencement), ou les aliments que les amis des pa-
rents du défunt envoyaient dans la maison mortuaire pour
consoler les survivants (Jér. XVI, 7; Ezéch, XXIV, 17 et 22;
la coutume a persisté jusqu’a aujourd’hui chez les Juifs), ou
encore les repas de funérailles que mentionne Joséphe et
qui étaient offerts par la famille en deuil? Nous ne savons
et nous ne nous y arrétons pas, car le sujet demanderait une
longue étude. Mais peut-étre ne sera-t-il pas inutile de signa-
ler le fait que tous ces « repas d’enterrement », ot qu'’ils
existent, semblent en rapport avec les croyances animistes
de temps antérieurs. On cite & ce propos de curieux usages
qui ont subsisté jusqu’a aujourd’hui. C’est ainsi que dans
une vallée du Valais on place sur la biére une coupe pleine de
vin; tous les assistants y boivent, mais aprés avoir préalable-
ment heurté avec la coupe a la biére du mort, comme pour
lui porter une derniére santé. A l'origine on supposait évi-
demment le mort en mesure d’apprécier cette marque d’at-
tention 2. Dans certains endroits de la Prusse orientale le mort
est censé rentrer une derniére fois dans sa demeure pour le
repas des funérailles et se mettre & table avec les survivants.
On lui réserve une chaise devant laquelle on place des mets

1 Les commentateurs de 'Ancien Testament ne sont pas cependant tous d’ac-
cord sur ce point. Plusieurs voient dans Deut. XXVI, 14 non pas une offrande
déposée sur la tombe, mais du pain figurant dans le repas célébré en I’honneur
d’un mort (Jér. XVI, 7). Ils appliquent Tobie 1V, 17 écalement au repas des
funérailles, et J. Sirach VII, 33 aux funérailles elles-mémes. Dans J. Sirach XXX,
18 ils voient une allusion & une coutume paienne, étrangére a [sraél. Comp.
pour les passages de J. Sirach, RyssEL dans Kautzch, Die Apocryphen und
Pseudepigraphen des Alten Testaments. Mais on est ainsi obligé de revenir,
Deut. XXVI, 14, 4 une traduction qui nous semble fautive (voir Dillmann & ce pas-
sage), et d’expliquer les autres passages en dehors de leur sens le plus naturel.
Rien ne prouve que J. Sirach XXX, 18 l'auteur fasse allusion & une coutume
élrangére.

2 Voir Bertholet, p. 7.



164 L. AUBERT

et des boissons?. Sans doute, le sens premier de ces coutu-
mes étranges est oublié depuis longtemps, et on I’a remplacé
par d’autres interprétations, mais il en explique seul l'ori-
gine d’'une maniere satisfaisante. Nous pensons qu’il faut
chercher une explication analogue aux divers repas que nous
venons de signaler dans les coutumes funébres des Israélites,
mais nous reconnaissons que, faute de renseignements suffi-
sants, nous en sommes réduits sur ce point spécial & des
suppositions.

Les résultats auxquels nous sommes arrivés précédem-
ment sont en revanche confirmés par l'existence de la
nécromancie en Israél. La nécromancie, c’est-a-dire « l'art
d’é¢voquer les morts pour en obtenir la connaissance de l'a-
venir » (Larousse), n’est possible, nous avons a peine besoin
de le relever, que la ou les morts sont envisagés comme de-
meurant en relation avec les vivants et comme doués d’une
connaissance supérieure a la leur, c’est-a-dire que sur le
terrain des croyances animistes. Or nous la retrouvons a
peu pres a toutes les époques de I'histoire d’Israél. D’aprés
1 Sam. XXVIII, 4, elle avait été combattue par Saiil qui avait
exterminé du pays tous les devins et les magiciens. Elle est
condamnée, Esaie VIII, 19, comme contraire au droit que
IEternel seul a d’étre consulté par les membres de son
peuple; elle est mentionnée Esaie XIX, 4; il y est fait allu-
sion Esaie XXIX, 4. D’aprés 2 Rois XXI, 6, elle fut favorisée
par Manassé; celui-ci établit des gens qui évoquaient les
esprits et qui prédisaient 'avenir. Mais d’aprés 2 Rois XXIII,
24, elle fut de nouveau combattue par Josias, ce qui ne I'em-
pécha pas de reparaitre apres 'exil (voir Esaie LVIL, 9). Elle
avait évidemment la vie dure. Aussi est-elle dans la loi 'ob-
jet de plus d’une interdiction : voir Lév. XIX, 31, XX, 6 et
27, Deut. XVIII, 11. Ce dernier passage distingue entre les
devins et les magiciens et ceux qui consultent les morts,
mais la distinction est plus formelle que réelle, car nous
voyons clairement par 1 Sam. XXVIII et Esaie VIII, 13 que

1 Yoir Griineisen, p. 142 (note).



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRALLITES 165

les Oboth et les Jiddeonim (noms ordinaires des devins et des
magiciens) consultaient essentiellement les morts. Nous
n’oublions pas que Deut. XVIII, 9 et suiv. présente la nécro-
mancie comme une coutume cananéenne, mais sa vitalité
prouve qu’elle était profondément ancrée dans le peuple lui-
meme, et cecl n'eut pas eté possible si, & coté de la doctrine
officielle, il n’elit pas existé en Israél des restes d'une con-
ception moins nihiliste de I'existence aprés la mort.

Devons-nous envisager la scéne bien connue de 1 Sam.
XXVIII, comme un exemple typique de la maniére d’évoquer
les morts et de la forme sous laquelle ils étaient censés appa-
raitre? On le pense généralement, mais nous croirions volon-
tiers avec Griineisen que c’est la plutdt une apparition
extraordinaire, dans la pensée méme de celui qui la raconte;
Samuel parle exactement comme un vivant, tandis que les
passages Esaie VIII, 19 et XXIX, 4, présentent les apparitions
de morts comme accompagnées de sifflements et de murmures,
de sons étouffés qui sortent de terre, et il est probable que
tel était le langage habituel des esprits. Ils craignaient sans
doute de parler trop clairement, de peur d’étre démentis par
les événements.

Aux faits qui précédent un assez grand nombre ‘de savants
sont disposés, pour achever la démonstration qu’lsraél n’a
pas toujours eu sur la vie aprés la mort les croyances que
nous lui connaissons, & ajouter 'existence du culte des an-
cétres avant le triomphe définitif du Jahvéisme. Mais c’est 14
de nouveau une question trop compliquée pour que nous
Pabordions ici. Nous la laissons tomber d’autant plus facile-
ment que les indices sur lesquels on croit pouvoir s’appuyer
pour la résoudre affirmativement nous paraissent extréme-
ment fragiles, et qu’en tout cas nous ne trouvons dans I’An-
cien Testament aucun fait qui puisse étre envisagé comme
un reste isolé du culte des ancétres proprement dit, aucune
coutume, aucune forme de langage qui le suppose nécessaire-
ment.

Il ne nous reste donc plus qu'une question & poser avant
de terminer ce second chapitre: Pourquoi, demandons-nous,



166 I.. AUBERT

les Israélites ont-ils passé, sur la maniére de se représenter
la vie apres la mort, de croyances qui nous semblent plus
riches, plus pleines, aux croyances passablement désolantes
que nous rencontrons dans la plus grande partie de leur his-
toire? Ou, si ’on pense que ces croyances plus riches étaient
chez eux une infiltration du dehors, et n’ont jamais été celles
des ancétres de la nation, nous dirons: Pourquoi Israél n’a-t-
il pas abandonné ses croyances désolantes pour les croyances
en fait plus complétes et plus susceptibles de développement,
qu’il constatait autour de lui et qui avaient pénétré en tout
cas dans les couches sous-jacentes des conceptions populaires?
La réponse nous parait donnée d’un coété par I'exclusivisme
de la religion de Jahve, de I'autre par la tendance manifeste
que l'on peut constater dans les croyances animistes, de
donner 4 ’ame des morts une influence sur la vie des vivants,
influence contraire & la souveraineté absolue de I’Eternel sur
ceux qui lui appartiennent. En disant cela nous ne voulons
pas revenir sur le procés engagé entre les divers représen-
tants des théories animistes, et prendre aprés coup parti
pour ceux qui voient dans les coutumes funebres un culte
des morts, contre ceux qui n’y voient qu’'un moyen de se
garer des maléfices des trépassés, mais nous constatons que,
méme si les seconds ont raison, les morts prenaient dans la
vie des vivants une place excessive, et qu’on leur accordait
une attention dont ne pouvait s’accommoder un Dieu jaloux
de son autorité. Le Jahvéisme, qui a lutté impitoyablement
contre tous les dieux divers auxquels Israél aurait volontiers
fait une place dans son culte et dans son obéissance, a pris
pied également contre toutes les croyances animistes et, en
les excluant des conceptions permises, les a réduites & I’état
de superstitions qui ont continué & vivre dans 'ombre, mais
qui n’ont plus exercé d’influence sensible sur le développe-
ment normal des croyances religieuses de la partie la plus
saine de la nation. Il faut dire que ces croyances animistes,
toutes supérieures qu’elles nous paraissent a la conception
nihiliste de la vie aprés la mort que le Jahvéisme a fait triom-
pher, manquaient de I’élément moral qui etit pu assurer leur



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRARLITES 1G7

continuation et en faire un élément réellement utile dans la
religion d’Israél. Rien dans les faits que nous avons signalés
ne montre que 'on distinguat entre les bons et les méchants.
Tous les morts allaient dans un méme lieu, tous avaient le
méme genre d’existence, tous avaient droit aux mémes hon-
neurs ou inspiraient les mémes craintes. La supériorité dont
nous parlons était donc en fait trés peu de chose; elle se
réduisait & reconnaitre aux dmes des trépassés une vie moins
nulle, moins semblable au néant, que celle des ombres du
scheol. Ce léger avantage était compensé par le grave danger
d’une tendance au polythéisme, ou mieux au polydémonisme,
qui et peut-étre empéché le triomphe déja si difficile de la
cause de Jahve. Sans doute, en réduisant les dmes & n’étre
plus rien, le Jahvéisme s’est en apparence privé d’un élément
qui eat rendu plus facile la tache, qu’il a longtemps pour-
suivie, de faire pénétrer I'idée de la justice absolue de I’Eter-
nel dans 'esprit du peuple, car il aurait eu & sa disposition
les chatiments et les récompenses de la vie de 'au-dela, mais
en réalité, quand nous examinons les choses de plus pres,
nous constatons que, pendant bien des siecles, la notion des
rétributions éternelles n’ett rien ajouté a 'ceuvre d’éducation
qu’il accomplissait. Car nous ne devons pas oublier qu’a
Porigine l'individu ne comptait guere en Israél. 1l ne comp-
tait pas pour lui-méme, il ne comptait que comme membre
de la communauté. Ce n’est que plus tard, quand le peuple
eut été brisé a cause de ses continuelles désobéissances, que
Pindividu prit une valeur propre, qu’il entra directement en
relations avec son Dieu et que ses destinées se distinguérent
en quelque sorte des destinées du peuple. Alors la conception
d’un avenir purement terrestre, suffisante pour un peuple
qui ne meurt pas, devint trop étroite pour 'homme qui n’a
que quelques années devant lui, et le Jahvéisme se heurta a
des problémes qui nécessitérent, comme nous le verrons tout
a ’heure, un changement dans la doctrine du scheol, mais-
jusque 14 cette doctrine, quoiqu’elle ait pu faire soupirer
certaines dmes, était en parfait accord avec 'ensemble de la
conception religieuse du peuple.



168 I.. AUBERT

Loin de nous étonner, nous admirons donc la sagesse de
Dieu qui a voulu que son peuple apprit & le servir lul seul, &
ne compter que sur lui, & ne craindre que lui, avant de lui
accorder de nouvelles révélations.

111

Dans notre premier chapitre nous avons exposé la doctrine
courante de ’Ancien-Testament; dans le second, des concep-
tions antérieures qui n’existaient plus a I’époque de I’Ancien
Testament que sous forme de superstitions. Dans ce troisiéme
chapitre, nous abordons des doctrines dont le développement
appartient & une époque postérieure; I’Ancien Testament n’a
que 'aurore de ce jour nouveau. C'est ici que trouvent place
les quelques passages que nous avons réservés plus haut,
comme contenant un point de vue supérieur aux croyances
généralement admises.

Méme au moment ol la doctrine du scheol régnait encore
sans conteste, nous voyons déja apparaitre I'idée d’une rétri-
bution au moment de la mort. Quand Balaam s’écrie: Que je
meure de la mort des justes et que ma fin soit semblable & la.
leur (Nomb. XXIII, 10), il ne pense pas sans doute, comme
nous le ferions, & une rétribution dans un autre monde que
le notre, mais il présente une mort tranquille, aprés une
longue vie heureuse, une mort accompagnée du sentiment
d’avoir joui pleinement de toutes les graces divines, comme
un sort désirable. (Cest la mort en paix que Dieu promet &
Abraham (Gen. XV, 15), et que le juste obtient méme au mi-
lieu des persécutions (Esaie LVII, 2, voir pour Josias 2 Rois
XXII, 20). En revanche la mort du méchant est une mort
pleine d’angoisse; ¢’est une mort prématurée (Ps. XXXVIIL, 10),
une mort comme celle des bétes qui périssent (Ps. XLIX, 13),
une mort accompagnée de 'oubli le plus complet (Prov. X1, 7:
le nom des méchants tombe en pourriture). Il n’y a 14 rien
qui dépasse la doctrine du scheol, demeure commune de tous
les morts, mais c’est un premier pas vers une autre concep-
tion. Esaie LXVI, 24 nous conduit plus loin. Il présente



LA VIE APRIS LA MORT CHEZ LES ISRAVLITES 169

déja la vie du scheol comme accompagnée d’angoisses pour
les méchants; car la pensée est évidemment qu’ils auront
conscience, dans leur demeure souterraine, de la destruction
toujours renaissante de leur cadavre par un ver qui ne
mourra point, par un feu qui ne séteindra point. Il est
naturel que la différenciation dans le scheol ait commencé
par la pensée des souffrances des méchants: le sentiment de
la justice réclamait avant tout la punition des coupables.
Mais Esaie LXVI, 24 n’est encore qu’une affirmation isolée, et
ne doit pas étre envisagé comme exprimant la doctrine cou-
rante au temps de 'auteur. Du reste 4 ce moment la le sort
des justes demeurait encore peu digne d’envie. Ah! si toutle
monde avait pu espérer d’étre enlevé au ciel, comme Hénoch
et Elie. Mais c’étaient 14 des exceptions extrémement rares,
et personne n’osait attendre que Dieu le prendrait auprés de
lui, sans qu’ll etit méme & passer par la mort.

Deux facteurs principaux ont contribué au développement
des germes que nous signalons, et & la création d’une nou-
velle doctrine de la vie aprés la mort. Le premier est d’ordre
moral. C’est la notion de justice que Moise, que les prophétes,
que les dispensations mémes de Dieu a I'égard de son peuple
avalent enfoncée, si 'on ose s’exprimer ainsi, dans le coeur
des Israélites. L’Eternel veut le bien, il repousse le mal; il
punit les pécheurs et récompense les justes. Mais comment
la réalité justifiait-elle cette conviction que toute son éduca-
tion passée avait imposée a Israél? Il est inutile de refaire ici
de longues descriptions que I'on a déja faites souvent. Dans
bien des cas, sans doute, les justes étaient récompensés et les
méchants étaient punis. Mais, d’autre part, que de fois les
méchants triomphaient! Que de fois les justes souffraient
misérablement, et cela bien souvent & cause de leur justice
méme! Enfermé dans les bornes de 'existence terrestre, I'ls-
raelite se débattait au milieu de probléemes insolubles. Il
voulait rencontrer la justice absolue, et il ne la trouvait pas.
Allait-il donc renoncer & son idéal de justice, et se contenter
de la réalisation imparfaite qu’il rencontrait sur la terre?
(était impossible, car la justice n’était pas pour lui un prin-



170 - _ L. AUBERT

c¢ipe impersonnel, mais la volonté de Jahve. Or Jahve était
Iétre tout puissant qui domine les cieux et la terre, et il ne
pouvait pas ne pas réaliser sa volonté. Si donc elle ne ’était
pas dans les limites de I'existence présente, elle devait I'étre
au-dela, et par conséquent la vie du scheol ne pouvait pas
étre égale pour tous. L’ancienne théorie devait étre remplacée
par une autre. ,

Le second facteur, d’ordre plus positivement religieux,
était intimement uni au premier. L’Israélite qui avait acquis
pendant la vie présente la conviction inébranlable que son
Dieu était plein de bonté et de miséricorde, qui avait fait Pex-
périence de ses grices, qui avait trouvé dans sa communion
le supréme bonheur (voir Ps. LXIII, 4 : Ta griace est meil-
leure que la vie), ne se représentait pas que ce méme Dieu
pit devenir tout & coup insensible 4 son égard. De 14 tout
d’abord cette espérance que nous trouvons exprimée dans
tant de psaumes, que Dieu ne livrera pas avant le temps ses
fidéles au pouvoir du scheol (Ps. XVI), et qu’il les délivrera,
g’ils viennent & marcher par la vallée de 'ombre de la mort
(Ps. XXIII). Mais longtemps arrétée par les portes du sé-
pulcre, l'attente des Israélites en leur Dieu a fini par les
franchir et & saisir la main miséricordieuse de I’Eternel par
dessus la tombe. Ici le sentiment de foi et de confiance re-
Jjoignait le sentiment de justice, et donnait au coeur la con-
viction que les fidéles serviteurs de Jahve non seulement ne
pouvaient pas partager dans le scheol le sort des méchants,
mais que Dieu devait leur rendre dans sa communion une
vie pleine et entiére.

CYest 14 ce que nous trouvons exprimé positivement dans
trois passages dans I’Ancien Testament : Ps. XLIX, 16; LXXIII,
23-26; Job XIX, 25-27. On pourrait peut-étre en ajouter
d’autres (Prov. XV, 24; Ps. XVII, 15), mais ceux-1a seuls
nous semblent décisifs.

Dans Ps. XLIX, 16, auteur qui vient de décrire le sort des
méchants, qui les a montrés conduits au scheol, semblables &
un troupeau dont la mort est le berger, privés de toute leur
gloire, foulés aux pieds par les justes dans le tombeau ol ils



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES 171

sont descendus, s’écrie dans un élan de foi : Mais 'Eternel
rachétera mon ame de la puissance du scheol, car il me
prendra. Il me prendra! Cela le psalmiste ne peut le dire que
de lui-méme, et non pas, comme on I’a voulu, de I’assemblée
des justes. Il compare implicitement son sort 4 celui d’Hénoch.
11 ne pense pas, il est vrai, échapper complétement au scheol,
mais il n’y restera pas; Dieu ne le laissera pas dans cette
demeure obscure, out il n’y a vraiment place que pour les
souffrances des méchants, il I’en arrachera pour le faire vivre
aupres de lui. Nous ne devons pas chercher ici une théorie,
demander ce que sera I'étre du psalmiste dans cette exis-
tence nouvelle, ou1 se trouve la demeure dans laquelle il es-
pere vivre aupres de Dieu : toul cela est laissé dans 'ombre.
Le psalmiste dans sa foi n’affirme qu'une chose : c¢’est que
Dieu ne laissera pas son ame (c¢’est-a-dire encore ici sa per-
sonne, son étre, lui-méme) dans le scheol, mais qu’il le
prendra.

Dans Ps. LXXIII, 23-26 nous trouvons la méme pensée ex-
primée aussi en opposition au sort des méchants, mais sor-
tant peut-étre d’une facon plus directe que Ps. XLIX de l'ex-
périence religieuse :

Cependant je suis toujours avec toi,

Tu m’as saisi la main droite.

Tu me conduiras par ton conseil,

Puis tu me prendras dans la gloire.

Quel autre ai-je au ciel que toi?

Et sur la terre je ne prends plaisir qu’en toi.

Ma chair et mon coeur peuvent se consumer,

Dieu sera toujours le rocher de mon salut et mon partage.

Dans Job XIX, 25-27, le langage est tout & fait saisissant.
Le malheureux vient encore une fois de donner cours & sa
douleur et & ses plaintes. Il ne lui reste plus rien, tout est
perdu, tout le monde l’a abandonné, ses amis le renient, la
main de Dieu méme I’a frappé, et cependant il est innocent!
(’est alors que du sein de sa misére, incapable de croire que
Dieu l'ait vraiment rejeté, il se reléve et s’écrie :



172 L. AUBERT

Mais je sais que mon Rédempteur est vivant

Et qu’il se 1évera le dernier sur la poussiére;

Et quand aprés ma peau ce reste aura été détruit,
Sans ma chair, je verrai Dieu!

Oui, moi je le verral propice;

Mes yeux le verront, et non pas ceux d’un étranger.
Mes reins se consument d'attente au-dedans de moi.

Quelle chose magnifique que ce triomphe de la foi sur
toutes les puissances contraires qui se réunissent pour écra-
ser Job! Le scheol méme est vaincu, ef I'immortalité sort
glorieuse des ombres du sépulcre. Sans doute, comme dit la
Bible annotée, Job ne s’est pas maintenu a cette hauteur;
sans doute ici non plus nous ne pouvons chercher une doc-
trine clairement formulée, mais les portes du sépulcre sont
brisées et le chemin est ouvert & 'espérance. « Nous voyons
ici, dit Duhm dans son commentaire & propos de notre pas-
sage, comment nait ’espérance religieuse, non pas la doctrine
psychologique, de 'immortalité. Qu’elle fat restreinte tout
d’abord & un individu et qu’elle n’affirmat pas autre chose
que le triomphe, sans préoccupation d’un avenir plus loin-
tain, cela méme constitue son avantage. Etendre ’espérance
a tous les fideles unis avec Dieu et lui donner une portée
éternelle est facile, une fois que la puissance de la mort est
vaincue. Les deux facteurs agissants étaient ici d'un coté le
besoin de la personnalité morale de maintenir son droit
contre l'oppression d’une destinée injuste, d’autre part le
besoin de la personnalité religieuse de voir Dieu et de jouir
de son amour. » C’est en d’autres termes & peu pres ce que
nous disions plus haut.

Les trois passages que nous venons de rappeler n’expri-
malent pas, au moment ou ils ont été écrits, 'opinion de
tous. Mais ¢’étaient les premiers éclats d’'un bouleversement
qui se préparait dans la conception d’Israél sur la vie apres
la mort, les prodromes de la doctrine de la résurrection des
corps. Nous ne nous étonnerons pas, en effet, aprés tout ce
que nous avons vu, que dans le judaisme palestinien, héritier
direct de I’ancien Israél, 'espérance d’une vie réelle apres la-



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRALLITES 173

mort ait pris la forme de I’espérance de la résurrection. Les
ombres du scheol avaient frop peu de consistance, pour
qgu’'elles pussent jamais devenir les porteurs d’une vie vrai-
ment digne de ce nom. Le scheol lui-méme était un lieu
trop sombre, trop désolé, trop éloigné de Dieu pour étre
transformé en une demeure éternelle de joie et de bon-
heur. Si 'homme devait retrouver la communion pleine et
entiére avec Dieu, s’il devait 4 nouveau jouir des graces
que I'Eternel réserve & ceux qui 'aiment, s’il devail trouver
dans une existence nouvelle la récompense de sa (idélité pen-
dant l'existence présente, il devait reprendre la totalité de
son étre. La dissolution du corps entrainait la dissolution de
I’ame; pour que 'ame réappariit avec ses sentiments, avec
ses pensées, avec sa puissance d’aimer, de jouir et d’agir, il
fallait un corps dans lequel elle put exister. Aussi la doctrine
de la résurrection est-elle bien autochtone sur la terre d’ls-
raél. C’est sans raison qu’on a voulu lattribuer a I'influence
du parsisme. Il n’est pas méme bien sur que le parsisme pos-
sédat la doctrine de la résurrection au moment ou elle est
apparue chez les Juifs; et elle répond si bien aux aspirations
que nous avons signalées, combinées avec les conceptions
anthropologiques d’Israél, que nous ne pouvons pas douter
de son origine purement israélite, ou pour parler un lan-
gage mieux approprié au sujet, que nous ne pouvons pas
hésiter a y voir, sur le point spécial de la vie aprés la mort,
le produit authentique de la longue éducation divine donnée
au peuple d’Israél.

La résurrection n’est expressément mentionnée que deux
fois dans I’Ancien Testament. Elle 'est tout d’abord, sous la
forme d’'une priére, dans le passage Esaie XXVI, 19, qui,
comme tout le morceau chap. XXIV-XXVII, appartient &
I’époque postexilique. Le prophéte constatant que le pays est
vide, que les habitants font défaut, demande que les morts
viennent reprendre la place qu’ils ont laissée :

Que ses morls (les morts qui appartiennent & Dieu) revivent!
Réveillez-vous et tressaillez de joie, habitants de la poussiére !



174 L. AUBERT

Que mes cadavres (les cadavres de l’assemblée d’Israél) se
relévent !

Car ta rosée est une rosée vivifiante

Et la terre donnera le jour aux ombres.

Le second passage est Daniel XII, 2. Ici la résurrection est
positivement annoncée. Elle n’est pas encore une résurrec-
tion générale, la résurrection de tous les hommes, mais elle
comprend des méchants & coté des justes: Plusieurs de ceux
qui dorment dans la poussiére se réveilleront, les uns pour
la vie éternelle, et les autres pour 'opprobre, pour la mort
éternelle.

La maniére trés affirmative dont l’'auteur s’exprime, puis
le fait qu’il s’agit d’une double résurrection, nous permettent
de conclure qu’au moment de I'apparition du livre de Daniel
(vers 'an 165 avant Jésus-Christ) la doctrine de la résurrec-
tion n’était plus seulement le partage de quelques-uns, mais
qu’elle comptait de nombreux adhérents et qu’elle avait déja
subi un certain développement. Elle n’était cependant pas
“universellement recue, puisqu’au temps de Jésus encore les
Sadducéens ne 'admettaient pas. Les opposants se placaient
évidemment sur le terrain des anciennes doctrines, qui était
celui de la loi et des prophétes. Ils avaient pour eux la lettre
des livres canoniques, et ils étaient en conséquence suivis
sans doute par une partie du peuple. Mais les partisans de la
nouvelle doctrine étaient, dans une bien plus grande mesure,
les véritables héritiers de la religion des péres. Ces Pharisiens,
ces séparés, comme se sont appelés nous ne savons pas exacte-
ment & quel moment du second siécle les plus exaltés d’entre
eux, avaient pour les institutions religieuses d’Israél un
amour qu'on n’aurait certes pas trouvé dans le gros du parti
sadducéen, et surtout ils avaient une profondeur de piété,
un esprit de foi et de sacrifice qui contrastait avec les préoc-
cupations plutét mondaines de leurs adversaires. Aussi
avaient-ils pour eux la majeure partie du peuple qui les con-
sidérait comme ses véritables chefs religieux. Dire qu’ils
avaient conserve pur ’esprit des propheétes, qu'ils marchaient
en tout et partout sur la ligne tracée par les révélations de



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRALLITES 175

I’Eternel ou par les expériences du passé, ce serait se mettre
en contradiction avec ce que nous savons d’eux par le Nou-
veau Testament, mais il n’en reste pas moins que c¢’est chez
eux que nous trouvons les vrais continuateurs de ’ceuvre des
siécles précédents. Sur le point spécial de la résurrection,
¢’ils étaient en apparence les novateurs, ils étaient plus que
les Sadducéens en harmonie avec les aspirations et les ten-
dances du Jahvéisme authentique, car ils ne faisaient que
tirer les lignes qui avaient été commencées avant eux. Et ce
qui le prouve, c’est que le Seigneur leur a donné raison.
Dans la doctrine de la résurrection, lui non plus n’en reste
pas a la lettre morte des écrits sacrés, mais avec une inspi-
ration que nous appellerions géniale, s’il ne s’agissait pas de
lui, il saisit une parole de Dieu?, il lui donne tout le sens
qu’elle est capable de comporter, et affirme que les patriar-
ches sont vivants, parce que Dieu s’est appelé leur Dieu. Il v
a au fond de sa pensée cette conviction qui avait été pres-
sentie avant lui, mais & laquelle lui seul a donné pour nous
une entiére certitude: que celui que Dieu aime, que celui
qui appelle Dieu son Dieu et que Dieu appelle son enfant ou
son serviteur, est enlevé pour jamais & la puissance de la
destruction, car il garde pour I’éternité la position que Dieu
lui a donnée. La parole du Seigneur nous donne la garantie
qu’en renoncant & la doctrine de Moise et des prophetes pour
affirmer la résurrection et la vie éternelle, les A4mes pieuses.
du judaisme postérieur ont été guidées par l'esprit de Dieu
et ont achevé sur ce point 'ceuvre méme de Moise et des pro-
phetes.

Mais nous nous sommes un peu laissé entrainer par cette
incursion sur le terrain du Nouveau Testament hors de la.
voie que nous nous étions proposée. Nous voulions, apreés le
passage de Daniel, citer les passages extracanoniques, c¢’est-a~
dire des livres juifs postérieurs au canon de I’Ancien Testa-
ment, qui traitent des destinées finales de l'individu. Nous.
voulions relever que J. Sirach ne mentionne pas et par con-

1 Comp. Mat. XXII, 31 el 32.



176 L. AUBERT

séquent n’admet pas la résurrection des morts, mais qu’en
revanche il parait enseigner sur la base de Esaie LXVI, 24
une punition durable des méchants apreés la mort (voir VII,
17, XLI, 91); — que 2 Macch. présente I’espérance de la résur-
rection comme une force dans les persécutions (chap. 7, les
sept freres) et envisage les sacrifices et les dons pour les
morts comme efficaces pour 'expiation de leurs péchés (XII,
38-45) ; — que les psaumes de Salomon annoncent la ruine des
méchants et la résurrection des justes (111, 11-12, XIII, 11-12,
ete); — qu'Hénoch admet divers compartiments dans le scheol
{chap. 22), place d’autre part les premiers patriarches dans
un lieu de bonheur preés de Dieu entre deux rouchoth (vents
— contrées célestes, LXX, 3-4, LXXXIX, 52) et enseigne
comme 4 Ksdras deux jugements successifs, 'un préparatoire
(a4 la venue du Messie), 'autre définitif (& la fin des temps)?2;
—que la Sapience de Salomon, composée en Egypte sous I'in-
fluence des idées grecques, enseigne non pas la résurrection
des morts, mais 'immortalité de I’dme, une vie bienheureuse
des justes aupres de Dieu et les souffrances continuelles des
méchants dans ’'Hadés ; — que pour les Esséniens « ’ame des
justes, délivrée par la mort des liens du corps, s’éleve dans
I’éther et vit dans une contrée de félicité, au milieu d’un
perpétuel printemps, tandis que les méchanls sont dans un
lieu sombre et froid sous la terre, ot ils vivent dans des
peines éternelles 3. » Mais nous ne croyons pas nécessaire de
nous arréter plus longuement la-dessus. Nous constatons en
effet que dans le détail les conceptions des Juifs postérieurs
n’étaient pas absolument concordantes, et qu’il n’y avait pas
de doctrine absolument établie, de doctrine officielle sur I'en-
semble du domaine eschatologique. 1l faudrait donc un nou-
veau travail pour exposer le sujet. Qu’il nous soit permis
seulement de relever encore que ’ancien scheol est devenu
de plus en plus dans les conceptions nouvelles le lieu spé-

1 Cependant voir Ryssel & ces deux passages dans les Apocryphes de I’Ancien
Testament de Kautzsch.

2 Voir 4 Esdras VII, 26 et ss., Hénoch XC, 20 et ss., XCI, 12-17.

3 Dillmann, Alttestamentliche Theologie, page 411.



LA VIE APRES LA MORT CHEZ LES ISRAELITES 177

cialement réservé aux meéchants, et s’est ainsi transformé en
« enfer », dans le sens ou nous prenons ce mot. Sans doute
quelques auteurs distinguent dans le scheol deux comparti-
ments nettement séparés, 'un pour les justes en attendant la
résurrection finale, 'autre pour les méchants. Mais le com-
partiment des justes n’appartient presque plus au scheol
ancien. Il est appelé dans Luc XVI le « sein d’Abraham ».
D’autre part, certains passages prophétiques qui annoncaient
le chatiment des nations dans un lieu prés de Jérusalem
(Joél ITI, 917, Zach. XI1), combinés avec la malédiction qui
s’attachait a la vallée de Hinnom, ont amené une conception
nouvelle sur le lieu de souffrance des méchants. Il est devenu
la Géhenne, 1’étang ardent de feu et de soufre, qui sera le
séjour final de tous les ennemis de Dieu.

Nous sommes au terme de notre travail. L’impression qui
nous en restera sera-t-elle que les conceptions humaines
varient de génération en génération, et que, tout spécialement
dans le domaine de la vie aprés la mort, elles sont soumises
a des fluctuations qui ne font que mieux toucher du doigt
notre profonde ignorance des choses que nous croyons savoir
et notre incapacité de découvrir jamais la vérité? Je ne D'es-
pére pas. Pour moi, quand je vois le Mosaisme repousser les
anciennes conceptions animistes, afin de mieux établir ’auto-
rité unique et absolue de Jahve, et quand je vois plus tard ce
méme Mosaisme, aprés une longue éducation, faire jaillir du
cceur et de la conscience de ’homme, I'aspiration & une vie
au-deld du tombeau, quand je constate qu’il n’a enfermé
I’homme dans les bornes de 'existence présente que pour lui
faire trouver plus stirement le chemin de la vie éternelle,
qu’il nelul a ravi I'espérance d’un bonheur douteux que pour
lui rendre le supréme bonheur de la communion avec Dieu,
qu’il Pa pris plus ou moins indifférent au point de vue moral
pour le transformer en un serviteur de la justice, je m’in-
cline devant la sagesse des voies de Dieu et je salue la vérité
qu’il dégage lentement des voiles dont elle est entourée. I1
m’importe peu qu’elle soit annoncée solennellement par un

prophéte ou gu’elle soit apportée par I'expérience de tout un
THEOL, ET PHIL. 1902 12



178 L. AUBERT

peuple: elle n’en est pas moins la révélation que mon ame:
désire. Il m’importe peu qu’elle se présente avec les traces
encore visibles du long travail de son éclosion, ou qu’elle
descende du ciel parée d’un vétement sans tache; je la saisis
avec la méme certitude et je me réjouis a sa lumiére. L’his-
toire des conceptions d’Israél sur la vie aprés la mort n’est
pas une simple succession d’opinions, c’est le chemin que:
Dieu a suivi pour déposer dans le cceur de tous ceux qui
lui appartiennent cette assurance invincible: nous sommes.
appelés non a la mort, mais & la vie. Et si nous passons de
IAncien-Testament au Nouveau, cette vie, nous la trouve-
rons dans celui qui a dit: Je suis la résurrection et la vie;,
celul qui croit en moi vivra, quand méme il serait mort.




	La vie après la mort chez les israélites

