
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 2

Artikel: La vie après la mort chez les israélites

Autor: Aubert, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES

L. AUBERT

I

L'existence d'une vie après la mort est une des affirmations
fondamentales de la doctrine chrétienne. Elle est à la base

de toutes nos conceptions religieuses et morales, et si l'on
venait à nous persuader que la mort marque la fin définitive
de notre personnalité, nous serions tentés de déclarer
immédiatement qu'il n'y plus ni Dieu, ni bien, et de renoncer à
toute piété quelconque. C'est là la pensée qu'exprimait déjà
l'apôtre Paul, quand il écrivait aux Corinthiens : Si nous
n'avons d'espérance en Christ que pour cette vie seulement,
nous sommes les plus misérables de tous les hommes, et
quand il ajoutait quelques versets plus loin : Quel avantage
me revient-il d'avoir combattu contre les bêtes à Ephèse, si
les morts ne ressuscitent point. Mangeons et buvons, car
demain nous mourrons. (1 Cor. XV, 17 et 32.) Qu'est-ce, en
effet, qui donne pour nous du prix à la vie présente? N'est-
ce pas la pensée qu'elle n'est que le prélude et la préparation
d'une existence meilleure dans les cieux Pourquoi
recherchons-nous en Jésus-Christ le pardon de nos péchés et la
qualité d'enfants de Dieu? N'est-ce pas parce que nous vou-

1 Travail lu à la séance d'ouverture des cours de la Faculté indépendante de

héologie de Neuchâtel, le 7 octobre 1901.



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 141

Ions être des héritiers de la vie éternelle? Pourquoi nous
efforçons-nous de résister au mal et de faire triompher le
bien dans notre cœur et dans notre vie? N'est-ce pas parce
que nous craignons un jugement futur qui apportera aux
hommes l'exacte rémunération de leur conduite et fera tomber

sur les coupables le châtiment qu'ils ont mérité? Pour

nous, en un mot, la pensée de la vie après la mort est

inséparable de la croyance à l'amour et à la justice de Dieu.

Et, quoique le christianisme en vive, on ne peut pas dire

que ce soit là une pensée spécifiquement chrétienne. Elle se

retrouve chez tous les peuples sous une forme ou sous une
autre. M. Marillier, professeur à Paris, a cherché, dans un
opuscule récent1, à montrer que chez les peuples non
civilisés elle est indépendante de la morale, et qu'elle n'est qu'une
explication de phénomènes, comme le rêve, par exemple,
« qui dans la conception que se fait le sauvage de la nature
demeurent, autrement, incompréhensibles. » C'est possible,
et nous ne songeons pas à discuter ici cette affirmation. Mais

il résulte en tout cas du travail de M. Marillier que la croyance
à la survivance de l'être existe même chez les peuples les

moins développés et qu'elle constitue un élément important
de leurs conceptions. Si des peuples sauvages nous passons
à ceux qui sont entrés plus ou moins dans la voie de la
civilisation, la même croyance se retrouve plus complète, plus
épurée, plus rapprochée de la nôtre. Ici, en effet, l'élément
moral, la pensée de la rétribution, joue un rôle considérable,
et fait de la vie après la mort non plus seulement une
explication de phénomènes naturels, mais un motif de piété et
d'obéissance au bien. A ce point de vue la croyance à la
survivance de l'être prend une toute autre importance et devient
un des facteurs principaux de la vie supérieure qui est l'apanage

de l'homme sur la terre. Je n'ai pas besoin de rappeler
que c'est là la forme sous laquelle nous la trouvons chez les

1 La survivance de l'âme et l'idée de justice chet les peuples non civilisés, par
L. Marillier, maître de conférences pour l'histoire des religions des peuples non

civilisés, à l'Ecole pratique des hautes études (section des sciences religieuses).
Paris, imprimerie nationale, 1894.



142 L. AUBERT

Grecs, chez les Romains, chez les Egyptiens, chez les Perses,
etc. Je ne cite pas, en revanche, les Babyloniens, qui ne
semblent pas avoir admis une différence entre les bons et
les méchants dans la vie après la mort1.

Si cette exception a lieu de nous surprendre, nous sommes
encore beaucoup plus étonnés, quand nous constatons qu'au
milieu du consensus presque général de l'humanité, les Israélites

ont pris une position tout à fait à part et, pendant la
plus grande partie de leur existence avant l'avènement du
christianisme, ont été de tous les peuples, du moins de tous
les peuples civilisés, celui chez lequel la croyance à la vie
future était réduite à sa plus simple expression. Nous
attendrions du peuple de la révélation qu'il possédât les lumières
les plus étendues dans un domaine qui a une si grande importance

pour la religion ; nous attendrions chez le peuple qui,
par la voix de ses prophètes ou de ses poètes inspirés, a lutté
plus qu'aucun autre pour l'idée de justice, que la sanction
parfaite de la loi, qui ne se rencontre pas ici-bas, fût éner-

giquement affirmée dans une vie nouvelle où les justes
seraient récompensés et les méchants punis.

Au lieu de cela, que trouvons-nous? Une vie qui n'est pas
même, comme chez la plupart des peuples sauvages, la
continuation plus ou moins affaiblie de la vie présente, mais
qui ne diffère du néant absolu que parce qu'il reste une
ombre, un je ne sais quoi sans consistance de l'individu
autrefois plein de force et d'activité sur la terre des vivants.
Le séjour des morts (le scheol) est un lieu de ténèbres, de
silence et d'oubli (Ps. LXXXVIII, 13; XCIV, 17). « Les vivants,
dit l'Ecclesiaste (voir IX, 5-6) savent qu'ils mourront, mais
les morts ne savent rien, et il n'y a pour eux plus de salaire,
puisque leur mémoire est oubliée. Et leur amour, et leur
haine, et leur envie ont déjà péri; et ils n'auront jamais
aucune part à ce qui se fait sous le soleil. » Un tel repos parais-

1 Voir Friedr. Delitzsch, Geschichte Babyloniens und Assyriens, p. 44, 1892.

Cependant le même auteur exprime une opinion un peu différente dans Babel

und Bibel, p. 38-39,1902.



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 143

sait désirable à Job, quand, écrasé sous le coup des épreuves
qui l'avaient successivement frappé, il s'écriait :

Pourquoi ne suis-je pas mort dès les entrailles de ma mère
Car maintenant je serais couché et je serais tranquille,
Je dormirais et alors j'aurais du repos.

Job III, 11-13.

Mais il était la plupart du temps un sujet de répulsion et
d'effroi. Nous en trouvons la preuve dans nombre de psaumes
où la crainte de la mort, le désir d'échapper au sépulcre, la
reconnaissance pour la prolongation de la vie sont exprimés
en termes souvent saisissants :

Eternel, ne me punis pas dans ta colère,
Et ne me châtie pas dans ta fureur.
Aie pitié de moi, Eternel, car je suis sans force :

Guéris-moi, Eternel, car mes os sont tremblants.
Mon âme est toute troublée,
Et toi, Eternel, jusques à quand?

Ps. VI, 2-4.

Je t'adresse ma prière, ô Eternel
Que ce soit le temps favorable, ô Dieu, par ta grande bonté
Que les flots ne m'inondent plus,
Que l'abîme ne m'engloutisse pas,
Et que la fosse ne ferme pas sa gueule sur moi
Exauce-moi, Eternel, car ta grâce est immense,
Dans tes grandes compassions, tourne vers moi tes regards.

Ps. LXIX, 14-17.

Mon âme, retourne en ton repos,
Car l'Eternel t'a fait du bien.

Oui, tu as délivré mon âme de la mort,
Mes yeux de pleurs, mes pieds de chute.
Je marcherai en la présence de l'Eternel
Sur la terre des vivants.

Ps. CXVI, 7-9.

Ce qui dans le séjour de morts apparaît aux psalmistes
comme particulièrement redoutable, c'est qu'ils seront à

jamais séparés de l'Eternel. Sans doute l'Eternel règne sur le

séjour des morts, comme il règne sur l'univers entier (Ps.

CXXXIX, 8; Job XXVI, 5-6). Mais les morts ne peuvent plus



144 L. AUBERT

vivre en communion avec lui et jouir de ses bienfaits; ils ne

peuvent plus le louer :

Celui qui meurt n'a plus ton souvenir ;

Qui te louera dans le séjour des morts
Ps. VI, 6.

Est-ce pour les morts que tu fais des miracles
Les morts se lèvent-ils pour te louer
Parle-t-on de ta bonté dans le sépulcre,
De ta fidélité dans l'abîme?
Tes prodiges sont-ils connus dans les ténèbres,
Et ta justice dans la terre de l'oubli

Ps. LXXXVIII, 11-13; comp. Ps. XXX, 10; CXV, 17.

Ce n'est pas le séjour des morts qui te loue,
Ce n'est pas la mort qui te célèbre ;

Ceux qui sont descendus dans la fosse n'espèrent plus en ta
[fidélité.

Le vivant, le vivant, c'est celui-là qui te loue,
Comme moi aujourd'hui.

Cantique d'Ezéchias, Esaïe XXXVIII, 18-19.

(Voir aussi v. 11.)

Rien mieux que cette pensée de la rupture de toute relation
avec Dieu, la source de tous les biens et de toutes les grâces,
ne nous montre combien était désolée, dans la pensée de

l'Israélite, la vie après la mort. Avec Dieu sur la terre des

vivants il agissait, il parlait, il pouvait rassasier ses regards
des riches produits de la campagne, il avait des amis, des

frères, un peuple, une maison, des champs; il travaillait, il
se réjouissait, il offrait des sacrifices, il chantait des hymnes
de louange; il souffrait aussi peut-être, mais il savait à qui
s'adresser pour obtenir la délivrance; dans le séjour de

l'oubli, tout cela a disparu; il ne lui reste plus rien, pas même

son Dieu. S'il lui reste quelque chose, c'est tout au plus la
faculté de souffrir dans le sentiment de son isolement et de

sa misère. Voir en particulier le passage Job XIV, 20-21. En
contradiction avec ee qu'il disait chap. Ill, Job semble
supposer ici que l'homme dans le sépulcre n'est pas absolument
insensible. Il ne s'inquiète plus des autres, pas même de ses



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 145

fils, mais dans sa personne il est exposé à la douleur comme
autrefois sur la terre. Peut-être ne devons nous pas prendre
ces expressionsau pied de la lettre,et n'y voir qu'une hyperbole

destinée à rendre aussi sombre que possible le séjour
dans la demeure des morts, mais c'est une preuve de plus
qu'on ne se représentait pas la vie après la mort sous de

riantes couleurs. Et nous rappelons expressément que ce

n'était pas seulement le sort des méchants : le même sort,
triste et froid, était réservé à tous les hommes. Cela résulte
des passages que nous avons cités, et des déclarations tout à

fait explicites que nous trouvons ailleurs. Voir Ps. LXXXIX,
49; Job XXX, 23; Eccl. VI, 6, etc.

Un morceau très caractéristique relatif au séjour des morts
est le passage Esaïe XIV, 8 et suiv. Le prophète annonce le

châtiment du roi de Babylone. Après avoir raconté que toute
la terre se réjouira de la chute de l'oppresseur, il ajoute :

Le séjour des morts s'émeut jusque dans ses profondeurs,
Pour t'accueillir à ton arrivée;
Je réveille devant toi les ombres, tous les grands de la terre,
Je fais lever de leurs trônes tous les rois des nations.
Tous prennent la parole pour te dire :

Toi aussi, tu es sans force comme nous,
Tu es devenu semblable à nous

(Versets 9-10, voir aussi v. 15-17.)

Le passage est évidemment poétique, et nous ne pouvons
pas l'envisager comme exprimant sur tous les points les

croyances générales (morts qui parlent, personnification du
scheol). En revanche, il est intéressant de noter que les morts
étaient censés conserver quelque chose de leur ancienne
manière d'être. Les rois en effet continuent à être assis sur des

trônes, et les grands de la terre sont reconnaissables au
milieu des autres ombres. La même conception se retrouve
Ezéch. XXXI1, 17-32, où les morts des différentes nations
sont rassemblés par groupes distincts dans le sépulcre. Mais

sous l'ancienne apparence il n'y a plus rien de ce que les

hommes étaient autrefois: tu es sans force comme nous,
THÉOL. ET PHIL. 1902 10



146 L. AUBERT

crient au roi de Babel les autres rois qui l'ont précédé dans-

le sépulcre. Voir la même pensée, Job III, 18-19.

La conception désolante de la vie après la mort que nous
venons d'esquisser, n'était pas le propre de quelques esprits
pessimistes. C'était la conception du peuple dans son
ensemble pendant toute la période qu'embrasse l'Ancien Testament.

Ce n'était pas non plus la conception populaire, en

opposition à une conception plus haute et plus réconfortante
qu'auraient admise certains hommes plus pieux et plus
éclairés. C'était la conception du Jahvéisme, et par Jahvéisme

nous entendons la religion mosaïque dans sa pureté, telle
qu'elle a été donnée au peuple par son véritable fondateur,
et telle qu'elle a été continuée et développée par les prophètes
ou les autres hommes inspirés de Dieu. Elle était donc à la
fois la conception du peuple et celle de ses chefs religieux
les plus autorisés. Le fait que nous la trouvons dans les

Psaumes, dans Job, dans Esaïe, dans Ezéchiel, le prouve
d'une façon suffisante. Mais la preuve n'est pas donnée par
quelques passages seulement ; elle est donnée par tout
l'ensemble de la littérature hébraïque, sauf quelques affirmations
isolées sur lesquelles nous reviendrons plus tard. Nous
constatons en effet que jamais avant l'exil, et même longtemps
après, les prophètes ne font intervenir dans les promesses ou
les menaces qu'ils adressent au peuple, pour l'engager à

servir l'Eternel ou pour le détourner de ses péchés, la pensée
de la vie après la mort. Us annoncent sans doute la destruction,

une mort misérable, mais ils ne parlent pas d'un châtiment

après la mort. Quand ils décrivent les bénédictions
futures de l'Eternel, ils les placent toujours dans les bornes
de l'existence terrestre. Ils n'annoncent pas que les justes
auront dans un autre monde la récompense de leur fidélité,
mais qu'ils posséderont dans ce monde les biens les plus
excellents. Entre beaucoup d'autres, nous rappelons à ce

propos le passage bien connu de Esaïe LXV. Voir spécialement

v. 19-25. La preuve négative vaut ici une preuve positive.

L'absence de bénédictions après la mort montre que la
vie dans le scheol était bien pour le prophète le quasi-néant



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 147

que décrivent d'autres passages. Et ainsi en est-il dans Amos,
dans Osée, dans le premier Esaïe, dans Jérémie, dans
Ezéchiel, etc. Ni les Livres historiques, ni la Loi, ni les Proverbes
ne nous placent sur un autre terrain. Partout (sauf les exceptions

que nous avons réservées) l'horizon est borné par les
limites de l'existence présente: la plus grande récompense
est une prolongation de vie, le plus terrible châtiment est une
mort prématurée.

La conception que les Israélites se faisaient de l'état des

morts, est en rapport intime avec la conception qu'ils se

faisaient des morts eux-mêmes. Quand en effet nous examinons
de près l'Ancien Testament, nous constatons que jamais les

morts ne sont appelés des âmes ou des esprits, comme chez
la plupart des peuples anciens ou modernes. Les termes
employés pour désigner les habitants du scheol ne sont pas ceux
de nephaschoth (âmes) ou de rouchoth (esprits), mais ceux de

mèthim (morts) ou de rephaïm (ombres, de la racine raphah,
être fatigué, être sans force : proprement les « abattus »). Cela

n'est pas du tout fortuit, mais correspond aux idées anthropologiques

en cours en Israël. Il ne nous est pas possible ici
d'entrer dans la distinction des termes de nephesch et de

rouach dans leur opposition à la chair (basar), pas possible
surtout de fixer nettement en quelques mots les différentes
significations qui leur sont données. Il suffit, pour le but que
nous poursuivons dans ce travail, de rappeler qu'ils
désignaient primitivement le souffle, la respiration, comme
propriété distinctive de l'êtrevivant vis-à-vis d'un mort, puis qu'ils
ont pris, tout en conservant cette signification primitive, un
sens plus étendu. Nephesch a été appliqué à la vie elle-même,
et en même temps à cette partie invisible de notre être qui
est porteur de la vie et que nous appelons âme ; dans ce sens
le mot nephesch désigne non pas seulement l'âme pure et
simple, mais l'âme avec ses passions, ses sentiments, ses

aspirations, c'est-à-dire la portion affective de notre être; il aune
portée individuelle. Rouach, tout en désignant aussi ce souffle
de vie, a pris davantage le sens de substance supérieure en

opposition à la substance inférieure du basar (chair) ; aussi,



148 L. AUBERT

dans l'usage, la langue réserve-t-elle au rouach les fonctions
les plus élevées de l'être intérieur, ce que nous appelons la
vie de l'esprit, et le présente-t-elle d'autre part comme la
puissance divine qui vient animer le basar et le changer en

nephesch chaïah, en être vivant (Gen. II, 7). Mais voici
l'important: qu'il s'agisse de nephesch ou de rouach, l'Ancien
Testament ne les attribue à l'homme qu'aussi longtemps qu'il
vit. Quand l'homme meurt, non seulement il perd son corps,
mais il perd en même temps son âme ou son esprit. L'âme ou
l'esprit ne sont pas la portion de l'être qui survit au corps ;

ils cessent d'exister comme propriété de l'homme, quand
l'homme cesse de respirer: ils sortent et disparaissent (Ps.

CXLVI, 4; Gen. XXXV, 8). On dit en hébreu « exhaler l'âme »

exactement dans le même sens où nous disons « exhaler le
dernier souffle». Comp. Jér. XV, 9: elle exhale son âme; Job

XI, 20: la mort, voilà leur espérance, littéralement : leur
espérance est « expiration d'âme » ; Job XXXI, 39, dont la traduction

exacte du dernier stiche est: Et que j'aie fait exhaler
l'âme de ses anciens maîtres. Faire exhaler l'âme signifie faire
mourir. On dit même en hébreu 'que l'âme meurt : Juges XVI,
30, que mon âme meure avec les Philistins ; Nomb. XXIII,
10, que mon âme meure de la mort des justes. Sans doute
dans ces deux derniers exemples, comme dans bien d'autres

passages, «mon âme» équivaut au pronom «je», mais
l'expression « que mon âme meure » n'aurait pas été possible, si
l'on avait admis que l'âme était justement la portion de l'être
qui ne mourait pas. Les mêmes formules ne se retrouvent pas
avec le mot rouach, mais si l'esprit sort de l'homme (Ps.

CXLVI, 4), ce n'est pas pour exister sans corps, c'est pour
retourner à Dieu qui l'a donné (Eccl. XII, 9). Il rentre, si l'on
ose s'exprimer ainsi, dans le grand réservoir de toute force

spirituelle, comme le corps retourne à la poussière d'où il a

été tiré1.
La complète disparition de l'âme au moment de la mort

résulte également des passages où elle est identifiée avec le
1 Comp. Grüneisen, Der Ahnenkultus und die ürreligion Israels. Halle, 1900,

pages 26 et suiv., 43 et suiv.



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 149

sang (Deut. XII, 23-24; Gen. IX, 4-6, etc), car il est évident
qu'elle se dissipe avec les derniers vestiges du sang et qu'il
n'en reste plus rien. Mais nous ne croyons pas nécessaire de

nous arrêter longuement sur cette antique conception. Il nous
suffit de l'avoir signalée.

Nous concluons de ce qui précède que les morts n'ont dans
les conceptions israélites ni nephesch, ni rouach, et comme
ce sont là les porteurs de la vie et de toutes les fonctions de

la vie, on ne peut pas s'étonner que l'existence dans le scheol
soit réduite à une expression aussi simple que possible. On

s'étonnera beaucoup plutôt qu'il y ait encore une existence

quelconque et non pas le néant pur et simple, car que peut
bien posséder un être qui n'a plus ni corps, ni âme, ni esprit?
Evidemment Israël n'a pas pu se soustraire complètement à

la croyance, que nous retrouvons chez tous les peuples
primitifs, d'une certaine survivance de l'être après la mort. Mais

on peut dire que, dans la période de son histoire que nous
avons maintenant en vue, il en a pris le moins possible. Chez

la plupart des peuples primitifs ce quelque chose qui
demeure de l'homme après la mort et qui est conçu comme
ayant l'apparence de l'être vivant, est identifié avec ce qui
donnait la vie au corps pendant l'existence terrestre, c'est-à-
dire avec l'âme1. De là résulte que chez ces peuples la vie
après la mort, quoique fortement décolorée, était à peu près
semblable à la vie présente. En Israël, avec les conceptions
anthropologiques que nous avons indiquées, il ne pouvait
pas en être ainsi. U ne restait de l'homme qu'une simple
apparence, une ombre sans force et sans vie véritable. Comment

l'existence dans le scheol aurait-elle été autre chose que
la simple absence de la mort absolue? On demandera peut-
être ce que pouvait bien être, dans la pensée des Israélites,
ce quelque chose, ou mieux, ce rien, dont ils admettaient
malgré tout la survivance après la mort. Nous devons

répondre que nous ne le savons pas, et nous supposons que
les Israélites ne le savaient pas eux-mêmes. Ils y croyaient,

1 Voir Marillier, ouvrage cité.



150 L. AURBET

sans doute pour les mêmes raisons qui faisaient croire ailleurs
à la survivance de l'âme, mais ils n'avaient évidemment sur
sa nature et sur le lien qui l'attachait à l'être vivant aucune
idée très claire. En tout cas, s'ils avaient une opinion précise,
nous ne la rencontrons pas dans l'Ancien Testament.

Certains passages paraissent, il est vrai, à première vue
donner des morts une autre idée, et leur attribuer le nom de

nephesch. Mais nous pouvons écarter d'une façon sommaire
tous ceux dans lesquels il est question de la délivrance de

l'âme du scheol. Car ces passages s'appliquent tous1 à des

vivants, et la pensée qui y est exprimée est que Dieu a délivré
les hommes en cause d'un danger de mort auquel ils étaient
exposés, ou les a empêchés d'y tomber. Ainsi Ps. XXX, 4:

Eternel, tu as fait remonter mon âme du séjour des morts, la

pensée du psalmiste est expliquée par le verset précédent;:
Eternel, mon Dieu, j'ai crié à toi, et tu m'as guéri. Comp, de

même Ps. LXXXVI, 13; Esaïe XXXVIII, 17; Job XXXIII, 18,

etc. Dans ces passages et âme » est synonyme de « vie » ou de

« personne », et ne désigne nullement une portion spéciale de

l'être : l'âme en opposition au corps. Nous reviendrons plus
tard sur Ps. XLIX, 16.

Les seuls passages qui pourraient réellement nous arrêter
sont Job XIV, 22 et Lév. XIX, 28. Voici la traduction du
premier :

C'est pour lui seul qu'il (le mort) éprouve de la douleur en son

corps,
C'est pour lui seul qu'il ressent de la tristesse en son âme.

Ici l'auteur semble effectivement attribuer à un mort une
nephesch. Mais comme il lui attribue en même temps un
corps, plus exactement une chair (basar), nous sommes
obligés d'admettre une figure de style. Par âme et par corps
il veut désigner la personne entière du mort, conformément
d'un côté à cette tendance naturelle qui nous fait appliquer
à un objet inconnu l'apparence et la forme d'un objet connu,

1 Sauf un seul: Ps. XLIX, 16.



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 151

conformément d'autre part aux lois du parallélisme qui aime
à varier l'expression et à désigner successivement le tout
par ses différentes parties constitutives.

Dans Lév. XIX, 28 nous trouvons le mot de nephesch pour
désigner un mort : Vous ne ferez point d'incision dans votre
chair pour un mort, textuellement pour une nephesch.
L'expression est curieuse, mais nous notons qu'elle doit simplement

désigner un être qui n'est plus, et non pas le caractériser

dans sa manière d'être. Elle est sans doute en rapport
avec l'usage, que nous ne savons pas nous expliquer, mais

que nous constatons dans plusieurs passages, d'appeler un
cadavre nephesch meth, âme d'un mort. Que cette dernière
expression désigne véritablement un cadavre et non pas l'âme
sortie du cadavre, cela résulte très clairement de Nomb. XII,
11 et 13 : celui qui touche un mort, et une âme humaine
quelconque, sera impur pendant 7 jours (v. 11). Celui qui touche
un mort, l'âme d'un homme mort, et qui ne se purifie pas,
sera retranché d'Israël. C'est dans ce sens que nous
devons prendre nephesch meth Nomb. VI, 6; Lév. XXI, 11 et

nephesch tout seul Nomb. VI, 11; Lév. XXI, 1; XXII, 4, etc.

L'application du mot nephesch à un cadavre empêche,
quand il est appliqué d'une manière générale à un mort,
d'y voir une désignation de la substance dont il est composé.
Nous pouvons donc en rester sans hésitation à l'opinion que
les morts israélites n'étaient pas des âmes, mais des

rephaïm, de simples ombres.
L'étude de la langue et des conceptions anthropologiques

qu'elle reflète a confirmé les résultats auxquels nous
conduisent certaines affirmations directes de l'Ancien Testament.
11 n'y a qu'un seul point sur lequel nous pouvons constater
un développement. Nous voulons parler du scheol, que nos
anciennes traductions appelaient sépulcre, et que les
traductions plus modernes appellent généralement séjour des

morts1. Dans la plupart des passages que nous avons cités,

pour ne pas dire dans tous, le scheol est conçu comme un
1 Le mot scheol ne vient pas, comme on l'a dit souvent, à cause de passages

tels que Prov. XXVII, 20; XXX, 16; Esaïe V, 14: Hab. II, 5, d'une racine qui



152 L. AUBERT

grand lieu souterrain dans lequel descendent tous les morts
et où ils continuent, rapprochés les uns des autres, l'ombre
de vie qui leur reste. Mais il n'est pas difficile de découvrir
entre le scheol et le sépulcre proprement dit, où les cadavres
sont déposés, une étrange affinité (voir Esaïe XIV, 11 et 15;
Job XVII, 13-16, etc). La pensée les confond. Ceci ne nous
paraît s'expliquer que si l'on voit dans le scheol une simple
extension du sépulcre primitif, une réunion de tous les
tombeaux en une seule tombe capable de contenir tous les morts.
U y a donc eu probablement un temps, et cela sans doute
pendant les premiers siècles du séjour en Palestine, où le
scheol n'existait pas et où l'on ne connaissait que les sépulcres

proprement dits. C'est à cela que nous paraît conduire
le souvenir d'anciens sépulcres de famille, et surtout l'expression

« être rassemblé vers ses pères, » que nous rencontrons
si souvent dans l'Ancien Testament. Cette expression, que
l'on a pu sans doute employer à une époque où la conception
du scheol était devenue dominante, a dû naître dans un-

temps où les membres d'une même famille étaient ensevelis
dans un même lieu, et où le mort allait retrouver, non pas
tous les morts, mais les siens qui l'avaient précédé dans le

tombeau. Elle se comprendrait moins bien, si l'on avait déjà

cru au moment où elle s'est formée, à un grand palais
souterrain, avec portes et verroux, comme rendez-vous de tous
les trépassés.

Malgré les affinités du scheol avec le sépulcre, il n'est pas
exact, croyons-nous, de dire que les Israélites attribuaient
aux cadavres eux-mêmes un reste de sensibilité1. S'ils
n'établissaient pas toujours une distinction bien nette entre le
cadavre du sépulcre et l'ombre du scheol, pourtant ils ne les
confondaient pas, et la partie encore sensible du mort était-

non pas le cadavre, mais l'ombre qui s'en était dégagée. Le
passage Esaïe LXVI, 24, où le prophète parle de cadavres dont
le ver ne mourra point et dont le feu ne s'éteindra point,

signifie demander, mais d'une autre racine très semblable qui signifie être

creux.
1 Bovon, Dogmatique, II, 458.



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 153

doit être compris dans le même sens que les passages qui
témoignent de l'horreur que les Israélites, comme tous les

peuples anciens, avaient pour le manque de sépulture (voir
Jér. VII, 33; VIII, 1-2). On admettait évidemment une
certaine corrélation entre l'état des ombres dans le scheol et
l'état du cadavre qui était resté sur la terre. Le mort souffrait
des injures faites à son premier être, mais le cadavre lui-
même n'avait plus ni vie, ni sensibilité. Voir, à ce point de

vue, de nouveau Esaïe XIV, où le roi de Babylone souffre
dans le scheol, quoique son corps ne doive pas être déposé
dans la tombe (v. 19).

Encore un mot avant de passer à un nouveau chapitre.
Nous n'avons rien dit j usqu'ici du passage Jér. XXXI, 15 et ss. :

Rachel pleurant ses enfants. Il convient pourtant de le
mentionner, car on le cite souvent comme une preuve que les
Israélites attribuaient aux morts une vie plus étendue que
celle que nous avons décrite, et qu'en particulier ils les
envisageaient comme s'intéressant encore aux destinées de leur
postérité. Mais il ne nous paraît pas avoir cette portée. Pris au
pied de la lettre, il est en contradiction trop évidente avec
l'ensemble des conceptions que nous trouvons dans le reste de

l'Ancien Testament pour que nous envisagions une pareille
interprétation comme possible. Il suffit du reste de le lire
sans idée préconçue pour reconnaître bien vite qu'on ne peut
voir dans Rachel pleurant ses enfants qu'une image poétique,
destinée à rendre sensible la grande désolation du pays
d'Ephraim.

II

Nous avons parlé jusqu'ici des conceptions courantes en
Israël pendant la plus grande partie de son histoire. Ces

conceptions étaient celles des prophètes et des psalmistes aussi
bien que celles de la masse du peuple. Les expressions
employées dans le langage usuel et les vues anthropologiques
qui sont partout les mêmes, établissent qu'elles n'ont pas
subi de changements profonds depuis l'entrée du peuple en
Canaan. On pourrait conclure de là qu'elles remontent à



154 L. AUBERT

la plus haute antiquité, et qu'elles sont aussi vieilles que
les tribus israélites elles-mêmes. Cependant, certains faits
sont de nature à nous conduire à une autre opinion. Nous

voulons parler des coutumes funèbres et de la nécromancie.
C'est le point que nous allons maintenant examiner et qui
fera l'objet de notre second chapitre.

Nous rangeons sous le nom de coutumes funèbres les signes
extérieurs du deuil chez les Israélites et les soins donnés aux
morts.

Les signes extérieurs du deuil étaient extrêmement
variés. Le plus naturel, le plus fréquent, était naturellement
les cris et les lamentations. On avait même déjà alors des

pleureurs de profession comme au temps de Jésus (voir Amos

V, 16; Jér. II, 16, 17). Aux cris se joignaient les coups dont
on se frappait le visage, la poitrine et les côtés. Le terme
saphad qui signifie se lamenter, signifiait primitivement se

frapper la poitrine et les côtés. Tout aussi fréquente était
l'habitude de déchirer ses vêtements (1 Sam. IV, 12; 2 Sam.I, 2);

on se revêtait alors du sac ou d'autres habits de deuil (Jér.
VI, 26; 2 Sam. XIV, 2) et on se mettait de la cendre ou de la

terre sur la tête (1 Sam. IV, 12; Jér. VI, 26). Ou bien on se

roulait dans la poussière (Mich. I, IO)1, on s'arrachait les

cheveux de la tête ou les poils de la barbe (Esdr. IX, 3), on

négligeait les soins ordinaires du corps (2 Sam. XIV, 2). On

allait même jusqu'à ôter ses habits et à marcher nu et
déchaussé (Mich. I, 8; Esaïe XX, 2 et suiv.). Quelquefois on se

couvrait la tête ou la barbe (2 Sam. XV, 30; XIX, 4) ; d'autres
fois on se rasait la barbe et la chevelure (Esaïe XV, 2; Jér.

VII, 29). La loi défend (Lév. XIX, 27 et Deut. XIV, 1) des

formes spéciales de cette dernière coutume : « Vous ne vous

couperez point en rond les coins de votre chevelure, et tu ne
te raseras point les coins de la barbe. Vous ne vous ferez

point de place chauve entre les yeux pour un mort. » La
défense même prouve que la chose se faisait en Israël. Dans
la même catégorie rentrent les incisions que l'on se faisait à

1 Le verbe qadad (être sale" a pris le sens de « être en deuil. »



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 155

la poitrine et aux membres (Jér. XVI, 6; XLI, 5)1, et qui,
quoique interdites par la loi, se pratiquaient encore chez
certains juifs du temps de Jérôme. Enfin, il me reste à mentionner

le jeûne qui semble avoir été une des manières les plus
fréquentes de manifester sa douleur au sujet d'un mort
(1 Sam. XXXI, 13; 2 Sam. I, 12; III, 35).

On a expliqué ces coutumes de deuil de différentes façons.
La première explication, qui a été longtemps la seule admise,

y voit simplement les formes diverses que, dès les temps les

plus anciens, les Israélites, et avec eux tous les peuples
primitifs chez lesquels nous retrouvons des usages analogues,
ont données à l'expression de leur douleur pour la perte d'un
être bien-aimé. Cette explication suffit évidemment pour
quelques-unes des coutumes indiquées. Ainsi les cris, les

lamentations accompagnées de mouvements violents, l'habitude

de s'arracher les cheveux et la barbe ou de se rouler
dans la poussière, peuvent être envisagés comme la manifestation

spontanée de la douleur chez des natures primitives,
aux sentiments impétueux et quelque peu désordonnés. De

même, l'abandon des soins ordinaires du corps. Nous nous
trouvons ici en présence de faits qui correspondent si bien à

l'agitation intérieure, au désespoir produit par un violent
chagrin, qu'on n'aurait pas de peine à en signaler l'équivalent

dans toutes les explosions d'une douleur intense. Mais

l'explication n'est plus aussi satisfaisante, quand il s'agit des

autres coutumes. On ne voit pas en effet pourquoi la douleur
des survivants les a poussés à déchirer leurs habits, à se

revêtir d'un sac ou d'habits de deuil, à se couvrir la tête de

cendre ou de terre, à se raser la barbe et les cheveux, ou
dans d'autres cas à se couvrir la tête et la barbe, à se pratiquer

des incisions dans le corps, etc. Ceci n'est plus l'expression

naturelle, spontanée, d'un violent chagrin, ou ne l'est

pas nécessairement. On peut entrevoir d'autres formes de

deuil. En tout cas il semble qu'il y ait déjà ici de la réflexion,
un acte voulu, non pas seulement le mouvement instinctif

1 De même chez les Philistins et les Moabites (Jér. XLVII, 5; XLVIII, 37).



156 L. AUBERT

dans lequel l'âme cherche à soulager sa douleur en la traduisant

au dehors.
En outre cette première explication ne rend pas compte de

la notion de souillure qui s'attachait au cadavre et à tous les

objets qui l'entouraient, comme aussi au tombeau dans lequel
il était placé. La notion était cependant profondément ancrée

en Israël, comme le prouvent nombre de prescriptions légales

(Nomb. XIX, 11-22; Lév. XXI, 1-6, 10-12; Nomb. VI, 6-7;
Ezéch. XLIV, 25, etc.; voir égal. Agg. II, 13). Elle se retrouve
du reste chez un grand nombre d'autres peuples. On peut y
voir l'effet naturel de répulsion que produit le cadavre sur
l'homme vivant, mais cela n'explique pas tout1, et surtout il
est permis de se demander si les hommes primitifs avaient la
répulsion aussi facile que les modernes.

On a donc cherché d'autres explications aux coutumes de

deuil, en les rapprochant des conceptions animistes, que bien
des savants envisagent comme ayant régné chez tous les

peuples au premier degré de leur développement. Nous ne

pouvons pas ici rechercher si ces savants ont tort ou raison
de voir dans l'animisme, c'est-à-dire dans la croyance aux
esprits et à leur intervention dans tous les phénomènes de la

nature, une philosophie ou une religion naturelle commune
à tous les peuples primitifs, et surtout de prétendre que là
où nous le rencontrons, il a été pendant longtemps la seule

philosophie ou la seule religion existante. Nous avons des

doutes sérieux à ce sujet, spécialement sur le dernier point.
Mais nous devons constater qu'on le rencontre chez un grand
nombre de peuples, dont les coutumes funèbres ont de

nombreux rapports avec celles d'Israël, et, ce qui nous importe
davantage, nous le rencontrons indubitablement chez les
peuples voisins de la Palestine et proches parents des

Israélites. Il est donc en tout cas licite d'en tenir compte dans

l'explication de coutumes certainement très anciennes, et
cela même si, à l'époque de son histoire que nous connaissons,

1 Voir en particulier Nomb. XIX, 15 : Tout vase découvert, sur lequel il n'y aura
point de couvercle attaché, sera impur. Ceci suppose que le vase couvert restera

pur.



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 157

Israël n'avait plus véritablement conscience de la signification

première des usages qu'il pratiquait.
Quelques savants1 envisagent toutes les coutumes funèbres

comme inspirées par la crainte des esprits des morts. Ces

âmes ou esprits n'étaient pas chez les peuples primitifs les

simples ombres que se représentaient les Israélites au temps
de l'Ancien Testament. Les morts étaient doués d'une
puissance analogue, quelquefois même supérieure, à celle des

vivants, et le fait même qu'ils étaient invisibles donnait à leur
pouvoir un caractère particulièrement redoutable. Ils étaient
plutôt méchants que bons. Irrités d'être dépossédés des

choses qui leur avaient longtemps appartenu, ils étaient
toujours prêts à faire du mal à ceux qui avaient pris leur place.
Us étaient la cause des accidents, des maladies, en un mot de

toutes les choses fâcheuses. Même quand ils étaient déposés
dans leur tombeau, on n'était pas à l'abri de leurs maléfices;
mais les esprits étaient surtout à craindre au moment même
de la mort, et aussi longtemps que le cadavre, près duquel ils
étaient censés séjourner d'une façon toute spéciale, n'avait
pas été déposé dans la terre. Leur action s'exerçait non pas
seulement sur les gens, mais sur les choses qui se trouvaient
à leur portée immédiate dans la maison mortuaire. Le souci
des vivants était donc de se garer de leurs maléfices directs
ou indirects. On cherchait à les éloigner par des cris que l'on
rendait d'autant plus perçants que la crainte était plus
grande; on se rendait méconnaissable par le changement
dans les habits ou la tenue habituelle du corps (habits de

deuil, barbe et cheveux coupés, etc), pour qu'ils ne sussent

plus sur qui faire retomber leur mauvais vouloir; on s'abstenait

de manger les aliments qu'ils avaient pu effleurer de

leur contact invisible et rendre malfaisants, de là l'habitude
de jeûner; on craignait de s'approcher des choses qui leur
avaient appartenu et auxquelles ils avaient peut-être
communiqué par jalousie une vertu dangereuse, de là la notion
d'impureté, c'est-à-dire d'intangible, qui s'attachait à la mai-

1 Voir en dernier lieu Grüneisen dans l'ouvrage cité : Der Ahnenkultus und die

Urreligion Israels.



158 L. AUBERT

son d'un mort et aux objets qu'elle contenait, etc. Nous ne
poursuivons pas. L'explication à première vue paraît étrange ;
elle cesse de l'être, quand on étudie les coutumes des peuples
animistes qui existent encore aujourd'hui, où évidemment le
mort est presque toujours un être mal intentionné dont il
faut parer les mauvais coups.

D'autres savants1, tout en partant du même point de vue
animiste, présentent les choses d'une façon sensiblement
différente. D'après eux les morts étaient non pas tant objet de
crainte de la part des survivants qu'objet d'adoration et de
culte. On attribuait, pensent-ils, aux âmes séparées des corps
la qualité d'êtres divins et on les traitait en conséquence. Les

preuves sont données par la ressemblance des coutumes de

deuil avec certains usages religieux des temps postérieurs.
Ainsi l'habitude de se déchausser pour entrer dans la maison
mortuaire rappelle l'ordre de Dieu à Moïse en Horeb : Ote tes
souliers de tes pieds, car le sol sur lequel tu te tiens [est une
terre sainte (Exode III, 5, comp. Jos. V, 15); l'habitude de

s'envelopper la tête fait penser à Elie s'enveloppant de son

manteau, quand il perçoit le son doux et subtil qui lui
annonce la présence de Jahvé; l'habitude de déchirer ses habits
(considérés comme faisant corps avec la personne) ou de se

couper les cheveux et la barbe, est probablement un reste
de l'offrande que le vivant faisait au mort d'une partie de lui-
même, coutume qui est positivement mentionnée chez
plusieurs peuples, entre autres chez les Egyptiens et les Grecs

du temps d'Homère, et que nous retrouvons dans le culte
des dieux; on peut même en signaler des vestiges dans le
culte de Jahvé, voir Nomb. VI, 18 l'ordre donné au Naziréen,
après l'accomplissement de son vœu, de couper sa chevelure

1 Voir en particulier Stade : Ueber die alttestamentlichen Vorstellungen vom
Zustand nach dem Tode. Giessen 1877, et Geschichte des Volkes Israels, seconde

édition, Berlin, 1889 ; puis Sehwally, Das Leben nach dem Tode, nach den

Vorstellungen des Alten Israel und des Judenthums, einschliesslich des

Volksglaubens im Zeitalter Christi. Giessen 1892 ; et en dernier lieu Bertholet : Die

israelitischen Vorstellungen vom Zustand nach dem Tode. Ein öffentlicher

Vortrag, Freiburg i. B. 1899.



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 159

et de la jeter sur le feu de l'autel. Les incisions que l'on
se faisait dans le corps en l'honneur d'un mort rappellent
d'autre part la scène bien connue du Carmel, et les prêtres
de Baal se frappant de leurs épées et de leurs lances jusqu'à
ce que leur sang coulât sur eux, afin de disposer leur dieu à

répondre à leurs prières, etc. Le temps ne nous permet pas
d'entrer dans plus de détails. Nous ajoutons seulement que
même les cris sont interprétés comme une invocation faite
au mort de ne pas abandonner ceux qui l'aiment et de se

montrer bienveillant en leur faveur.
Il va sans dire que nous ne songeons pas à prendre parti

entre les deux dernières explications que nous venons
d'esquisser. Cela nous mènerait beaucoup trop loin. Du reste
nous n'en voyons pas la nécessité pour le but que nous
poursuivons. Car nous constatons que dans un cas comme dans
l'autre les coutumes de deuil supposent chez les âmes des

trépassés une puissance et un savoir que l'Ancien Testament
n'accorde pas aux ombres du scheol. La seule question qui se

pose pour nous est celle-ci : avons-nous dans l'Ancien Testament

des preuves positives que chez les Israélites les
coutumes de deuil étaient primitivement en rapport étroit avec
une conception de la vie après la mort qui n'était plus la

conception courante dans les temps que nous connaissons?
Les partisans des théories animistes l'affirment sur la base

d'inductions, d'analogies, qui ne manquent pas de force, mais
il n'est pas mauvais que nous consultions le sentiment même
des auteurs de l'Ancien Testament.

Tout le monde est d'accord pour reconnaître que dans

l'Ancien Testament les coutumes de deuil avaient en majeure
partie perdu leur signification première, quelle que fût du
reste cette signification. On ne se rendait pas compte dans la
plupart des cas pourquoi l'on accomplissait tel rite de deuil
imposé par la tradition. On voulait manifester sa douleur et

on recourait pour cela aux moyens usités, sans se demander
d'où ils venaient et pourquoi les anciens avaient choisi ces

moyens plutôt que d'autres. On peut aller plus loin et dire

que les coutumes de deuil étaient si bien entrées dans les



160 L. AUBERT

mœurs qu'elles étaient devenues l'expression naturelle de la
douleur intime, et que l'on aurait cru manquer à tous ses

devoirs en ne s'y conformant pas. Ainsi, de nos jours encore,
le port de l'habit noir sous une forme ou sous une autre, fût-
ce sous celle d'un simple crêpe, est chez nous la tenue nécessaire

du deuil, et nous aurions peine à concevoir qu'on prît
une autre couleur, comme chez certaines nations lointaines.
Crêpe et deuil vont ensemble. De même chez les Israélites,
sac et deuil. Pourquoi? on ne le savait plus, mais on suivait
la règle. C'est ce qui nous explique que dans l'Ancien Testament

la plupart des coutumes de deuil n'éveillaient pas
d'autre idée que celle du deuil lui-même, et qu'ainsi elles ne

soulevaient aucune objection au point de vue religieux. Ce

n'eût certes pas été le cas, si on avait eu conscience d'un lien
quelconque avec des croyances antérieures abandonnées.
Nous ne pouvons donc pas suivre les savants qui voient, par
exemple, dans les prescriptions légales interdisant aux
prêtres ou aux naziréens de se souiller pour un mort, une
opposition encore voulue au culte des trépassés, ou qui pensent

que les tombeaux étaient déclarés impurs parce qu'ils
étaient primitivement des lieux saints, c'est-à-dire des lieux
de culte.

En revanche, nous ne pouvons pas affirmer que les
coutumes de deuil défendues par la loi fussent absolument

pures de toute alliage étranger. Dans le Lévitique (XIX, 27,28)
la défense légale ne voit peut-être pas autre chose dans la
pratique des incisions ou dans la coupe en rond des cheveux et
de la barbe qu'une déformation impie du corps de l'homme,
mais il n'en est en tout cas pas de même dans le Deutéronome
(XIV, 1,2). Ici la défense est mise en rapport avec la déclaration

que les Israélites sont les enfants de l'Eternel, un peuple
qui lui est consacré et qui doit lui appartenir entre tous les

peuples de la terre, et elle suppose en conséquence que les

pratiques défendues sont un hommage rendu à un autre que
l'Eternel. On devait donc avoir en ce moment-là encore le

sentiment que se pratiquer des incisions ou se faire une
place chauve entre les yeux pour un mort, c'était reconnaître



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 161

au mort un caractère divin, en tout cas lui attribuer sur les
destinées des survivants une influence en désaccord avec
l'autorité seule légitime de l'Eternel. L'âme n'était pas seulement
une ombre, c'était un être supérieur. Le passage du
Deutéronome ne prouve pas que ce fût là le fond de la pensée de

tous ceux qui se livraient aux pratiques suspectes, mais
c'était nécessairement l'opinion de quelques-uns, tout au
moins une opinion possible. Nous concluons de là que les

croyances animistes existaient en Israël au moment où le
Deutéronome a été solennellement reconnu comme la loi de

la nation, c'est-à-dire à l'époque de Josias. Nous nous hâtons

d'ajouter : elles n'étaient plus alors que des superstitions,
mais qui dit « superstitions, » dit « restes de croyances
antérieures », et nous sommes tout naturellement amenés à

supposer un temps où ces croyances avaient une extension
beaucoup plus considérable. Ceci ne signifie pas qu'elles
n'existassent à l'époque proprement historique que d'une façon
isolée, car pour qui connaît la puissance et la ténacité des

idées superstitieuses dans les masses populaires, la présence
de la superstition sur un point donné sera l'indice qu'elle
couve un peu partout sous la cendre, et par conséquent la

preuve qu'elle continue à exercer sur les esprits une
influence plus grande qu'on ne pourrait le croire au premier
abord. Le passage du Deutéronome qui nous montre que tout
le monde n'était pas d'accord avec la doctrine courante au
sujet des morts, jette de curieuses lueurs sur les recoins
inconnus des croyances populaires. Il n'est du reste pas isolé,
comme nous le verrons tout à l'heure. Mais, en fait, ce qui
nous intéresse, c'est moins l'extension de la superstition que
sa présence même, qui reste comme un témoignage du passé

et nous autorise à déclarer que les explications animistes des

coutumes de deuil trouvent un appui positif dans l'Ancien
Testament; nous pouvons envisager ces coutumes, du moins

quelques-unes d'entre elles, comme des témoins d'un âge où

Israël (ses ancêtres) voyait dans les morts plus que les ombres
du scheol.

Nous sommes conduits au même résultat par les soins
THÉOL. ET PHIL. 1902 11



162 L. AUBERT

donnés aux morts, un côté des coutumes funèbres que nous
avons distingué des coutumes de deuil proprement dites,
parce qu'ils ne nous paraissent pas susceptibles d'explications

diverses et qu'ils nous mènent directement au but.
Nous ne pensons pas aux soins du cadavre t, dont nous savons
très peu de chose par l'Ancien Testament, mais à la curieuse
coutume de placer près du tombeau des aliments et des boissons

pour ceux qui viennent d'y être déposés. Cette coutume
a existé chez presque tous les peuples de la terre, et elle
existe encore aujourd'hui dans bien des contrées. Nous ne
sommes donc pas surpris de la rencontrer en Israël. Chose

curieuse, elle n'est mentionnée expressément qu'une fois
dans l'Ancien Testament, Deutéronome XXVI, 14 : Je n'ai
rien donné à un mort®. Mais elle est garantie d'autre part par
des témoignages postérieurs qui montrent qu'elle a continué
longtemps après l'exil. Comp. Tobie IV, 17 : Verse tes pains
sur le sépulcre des justes, et ne les donne point au méchant ;

Jésus Sirach VII, 33 : Ne te retiens pas de faire le bien, non
pas même à un mort, et surtout Jésus Sirach XXX, 18, où
l'auteur, parlant d'un riche malade, déclare que les bonnes
choses placées devant une bouche fermée (par la maladie)
sont comme des mets de viande posés sur un sépulcre.
Comme on l'a fait remarquer avec raison, la coutume semblait

évidemment étrange à Jésus Sirach, et elle ne pouvait
que l'être, avec la conception qu'il avait des morts, mais son
étonnement prouve que, quand la coutume est née, on avait
une conception différente de la vie dans le sépulcre. Il est
évident que ceux qui, les premiers, ont déposé près du tombeau

de leurs parents les aliments des vivants, envisagaient
les morts comme ayant eux aussi besoin de nourriture, leur
attribuaient donc une vie plus ou moins semblable à celle

qu'ils avaient eue auparavant. C'est dire qu'à ce moment-là
les morts n'étaient pas de simples ombres, mais des êtres
bien réels, qui, sans doute, ne disposaient plus des mêmes

moyens d'action que précédemment, mais avaient les mêmes

1 Voir Jésus et les saintes femmes.
2 Non pas : « à l'occasion d'un mort, » comme traduit encore Segond.



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 163

exigences et étaient capables de faire retomber leur mauvais
vouloir sur ceux qui négligeaient de prendre soin d'eux1.

Quel était le rapport entre les offrandes faites au mort et
le pain de deuil que mentionne Osée IX, 4 (voir Deut. XXVI,
14 au commencement), ou les aliments que les amis des

parents du défunt envoyaient dans la maison mortuaire pour
consoler les survivants (Jér. XVI, 7 ; Ezéch, XXIV, 17 et 22 ;

la coutume a persisté jusqu'à aujourd'hui chez les Juifs), ou
encore les repas de funérailles que mentionne Josephe et

qui étaient offerts par la famille en deuil? Nous ne savons
et nous ne nous y arrêtons pas, car le sujet demanderait une
longue étude. Mais peut-être ne sera-t-il pas inutile de signaler

le fait que tous ces « repas d'enterrement », où qu'ils
existent, semblent en rapport avec les croyances animistes
de temps antérieurs. On cite à ce propos de curieux usages
qui ont subsisté jusqu'à aujourd'hui. C'est ainsi que dans

une vallée du Valais on place sur la bière une coupe pleine de

vin; tous les assistants y boivent, mais après avoir préalablement

heurté avec la coupe à la bière du mort, comme pour
lui porter une dernière santé. A l'origine on supposait
évidemment le mort en mesure d'apprécier cette marque
d'attention2. Dans certains endroits de la Prusse orientale le mort
est censé rentrer une dernière fois dans sa demeure pour le

repas des funérailles et se mettre à table avec les survivants.
On lui réserve une chaise devant laquelle on place des mets

1 Les commentateurs de l'Ancien Testament ne sont pas cependant tous d'accord

sur ce point. Plusieurs voient dans Deut. XXVI, 14 non pas une offrande

déposée sur la tombe, mais du pain figurant dans le repas célébré en l'honneur

d'un mort (Jér. XVI, 7). Ils appliquent Tobie IV, 17 également au repas des

funérailles, et J. Sirach VII, 33 aux funérailles elles-mêmes. DansJ. Sirach XXX,
18 ils voient une allusion à une coutume païenne, étrangère à Israël. Comp,

pour les passages de J. Sirach, Ryssel dans Kautzch, Die Apocryphen und

Pseudepigraphen des Alten Testaments. Mais on est ainsi obligé de revenir,

Deut. XXVI, 14, à une traduction qui nous semble fautive (voir Dillmann à ce

passage), et d'expliquer les autres passages en dehors de leur sens le plus naturel.

Rien ne prouve que J. Sirach XXX, 18 l'auteur fasse allusion à une coutume

étrangère.
2 Voir Bertholet, p. 7.



164 L. AUBERT

et des boissons1. Sans doute, le sens premier de ces coutumes

étranges est oublié depuis longtemps, et on l'a remplacé
par d'autres interprétations, mais il en explique seul l'origine

d'une manière satisfaisante. Nous pensons qu'il faut
chercher une explication analogue aux divers repas que nous
venons de signaler dans les coutumes funèbres des Israélites,
mais nous reconnaissons que, faute de renseignements
suffisants, nous en sommes réduits sur ce point spécial à des

suppositions.
Les résultats auxquels nous sommes arrivés précédemment

sont en revanche confirmés par l'existence de la
nécromancie en Israël. La nécromancie, c'est-à-dire « l'art
d'évoquer les morts pour en obtenir la connaissance de

l'avenir » (Larousse), n'est possible, nous avons à peine besoin
de le relever, que là où les morts sont envisagés comme
demeurant en relation avec les vivants et comme doués d'une
connaissance supérieure à la leur, c'est-à-dire que sur le

terrain des croyances animistes. Or nous la retrouvons à

peu près à toutes les époques de l'histoire d'Israël. D'après
1 Sam. XXVIII, 4, elle avait été combattue par Saul qui avait
exterminé du pays tous les devins et les magiciens. Elle est

condamnée, Esaïe VIII, 19, comme contraire au droit que
l'Eternel seul a d'être consulté par les membres de son

peuple; elle est mentionnée Esaïe XIX, 4; il y est fait allusion

Esaïe XXIX, 4. D'après 2 Bois XXI, 6, elle fut favorisée

par Manasse; celui-ci établit des gens qui évoquaient les

esprits et qui prédisaient l'avenir. Mais d'après 2 Rois XXIII,
24, elle fut de nouveau combattue par Josias, ce qui ne
l'empêcha pas de reparaître après l'exil (voir Esaïe LVII, 9). Elle
avait évidemment la vie dure. Aussi est-elle dans la loi l'objet

de plus d'une interdiction : voir Lév. XIX, 31, XX, 6 et

27, Deut. XVIII, 11. Ce dernier passage distingue entre les
devins et les magiciens et ceux qui consultent les morts,
mais la distinction est plus formelle que réelle, car nous
voyons clairement par 1 Sam. XXVIII et Esaïe VIII, 13 que

1 Voir Grüneisen, p. 142 (note).



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 165

les Oboth et les Jiddeonim (noms ordinaires des devins et des

magiciens) consultaient essentiellement les morts. Nous
n'oublions pas que Deut. XVIII, 9 et suiv. présente la
nécromancie comme une coutume cananéenne, mais sa vitalité
prouve qu'elle était profondément ancrée dans le peuple lui-
même, et ceci n'eût pas été possible si, à côté de la doctrine
officielle, il n'eût pas existé en Israël des restes d'une
conception moins nihiliste de l'existence après la mort.

Devons-nous envisager la scène bien connue de 1 Sam.

XXVIII, comme un exemple typique de la manière d'évoquer
les morts et de la forme sous laquelle ils étaient censés
apparaître? On le pense généralement, mais nous croirions volontiers

avec Grüneisen que c'est là plutôt une apparition
extraordinaire, dans la pensée même de celui qui la raconte;
Samuel parle exactement comme un vivant, tandis que les

passages Esaïe VIII, 19 et XXIX, 4, présentent les apparitions
de morts comme accompagnées de sifflements et de murmures,
de sons étouffés qui sortent de terre, et il est probable que
tel était le langage habituel des esprits. Ils craignaient sans
doute de parler trop clairement, de peur d'être démentis par
les événements.

Aux faits qui précèdent un assez grand nombre 'de savants
sont disposés, pour achever la démonstration qu'Israël n'a

pas toujours eu sur la vie après la mort les croyances que
nous lui connaissons, à ajouter l'existence du culte des
ancêtres avant le triomphe définitif du Jahvéisme. Mais c'est là
de nouveau une question trop compliquée pour que nous
l'abordions ici. Nous la laissons tomber d'autant plus facilement

que les indices sur lesquels on croit pouvoir s'appuyer
pour la résoudre affirmativement nous paraissent extrêmement

fragiles, et qu'en tout cas nous ne trouvons dans l'Ancien

Testament aucun fait qui puisse être envisagé comme
un reste isolé du culte des ancêtres proprement dit, aucune
coutume, aucune forme de langage qui le suppose nécessairement.

Il ne nous reste donc plus qu'une question à poser avant
de terminer ce second chapitre: Pourquoi, demandons-nous,



166 L. AUBERT

les Israélites ont-ils passé, sur la manière de se représenter
la vie après la mort, de croyances qui nous semblent plus
riches, plus pleines, aux croyances passablement désolantes

que nous rencontrons dans la plus grande partie de leur
histoire? Ou, si l'on pense que ces croyances plus riches étaient
chez eux une infiltration du dehors, et n'ont jamais été celles
des ancêtres de la nation, nous dirons : Pourquoi Israël n'a-t-
il pas abandonné ses croyances désolantes pour les croyances
en fait plus complètes et plus susceptibles de développement,
qu'il constatait autour de lui et qui avaient pénétré en tout
cas dans les couches sous-jacentes des conceptions populaires?
La réponse nous paraît donnée d'un côté par l'exclusivisme
de la religion de Jahve, de l'autre par la tendance manifeste

que l'on peut constater dans les croyances animistes, de

donnera l'âme des morts une influence sur la vie des vivants,
influence contraire à la souveraineté absolue de l'Eternel sur
ceux qui lui appartiennent. En disant cela nous ne voulons

pas revenir sur le procès engagé entre les divers représentants

des théories animistes, et prendre après coup parti
pour ceux qui voient dans les coutumes funèbres un culte
des morts, contre ceux qui n'y voient qu'un moyen de se

garer des maléfices des trépassés, mais nous constatons que,
même si les seconds ont raison, les morts prenaient dans la
vie des vivants une place excessive, et qu'on leur accordait
une attention dont ne pouvait s'accommoder un Dieu jaloux
de son autorité. Le Jahvéisme, qui a lutté impitoyablement
contre tous les dieux divers auxquels Israël aurait volontiers
fait une place dans son culte et dans son obéissance, a pris
pied également contre toutes les croyances animistes et, en
les excluant des conceptions permises, les a réduites à l'état
de superstitions qui ont continué à vivre dans l'ombre, mais

qui n'ont plus exercé d'influence sensible sur le développement

normal des croyances religieuses de la partie la plus
saine de la nation. Il faut dire que ces croyances animistes,
toutes supérieures qu'elles nous paraissent à la conception
nihiliste de la vie après la mort que le Jahvéisme a fait triompher,

manquaient de l'élément moral qui eût pu assurer leur



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 167

continuation et en faire un élément réellement utile dans la

religion d'Israël. Rien dans les faits que nous avons signalés
ne montre que l'on distinguât entre les bons et les méchants.
Tous les morts allaient dans un même lieu, tous avaient le

même genre d'existence, tous avaient droit aux mêmes
honneurs ou inspiraient les mêmes craintes. La supériorité dont
nous parlons était donc en fait très peu de chose; elle se

réduisait à reconnaître aux âmes des trépassés une vie moins

nulle, moins semblable au néant, que celle des ombres du
scheol. Ce léger avantage était compensé par le grave danger
d'une tendance au polythéisme, ou mieux au polydémonisme,
qui eût peut-être empêché le triomphe déjà si difficile de la

cause de Jahve. Sans doute, en réduisant les âmes à n'être
plus rien, le Jahvéisme s'est en apparence privé d'un élément

qui eût rendu plus facile la tâche, qu'il a longtemps
poursuivie, de faire pénétrer l'idée de la justice absolue de l'Eternel

dans l'esprit du peuple, car il aurait eu à sa disposition
les châtiments et les récompenses de la vie de l'au-delà, mais

en réalité, quand nous examinons les choses de plus près,
nous constatons que, pendant bien des siècles, la notion des

rétributions éternelles n'eût rien ajouté à l'œuvre d'éducation

qu'il accomplissait. Car nous ne devons pas oublier qu'à
l'origine l'individu ne comptait guère en Israël. Il ne comptait

pas pour lui-même, il ne comptait que comme membre
de la communauté. Ce n'est que plus tard, quand le peuple
eut été brisé à cause de ses continuelles désobéissances, que
l'individu prit une valeur propre, qu'il entra directement en

relations avec son Dieu et que ses destinées se distinguèrent
en quelque sorte des destinées du peuple. Alors la conception
d'un avenir purement terrestre, suffisante pour un peuple
qui ne meurt pas, devint trop étroite pour l'homme qui n'a

que quelques années devant lui, et le Jahvéisme se heurta à

des problèmes qui nécessitèrent, comme nous le verrons tout
à l'heure, un changement dans la doctrine du scheol, mais

jusque là cette doctrine, quoiqu'elle ait pu faire soupirer
certaines âmes, était en parfait accord avec l'ensemble de la

conception religieuse du peuple.



168 L. AUBERT

Loin de nous étonner, nous admirons donc la sagesse de

Dieu qui a voulu que son peuple apprît à le servir lui seul, à

ne compter que sur lui, à ne craindre que lui, avant de lui
accorder de nouvelles révélations.

III

Dans notre premier chapitre nous avons exposé la doctrine
courante de l'Ancien-Testament; dans le second, des conceptions

antérieures qui n'existaient plus à l'époque de l'Ancien
Testament que sous forme de superstitions. Dans ce troisième
chapitre, nous abordons des doctrines dont le développement
appartient à une époque postérieure; l'Ancien Testament n'a
que l'aurore de ce jour nouveau. C'est ici que trouvent place
les quelques passages que nous avons réservés plus haut,
comme contenant un point de vue supérieur aux croyances
généralement admises.

Même au moment où la doctrine du scheol régnait encore
sans conteste, nous voyons déjà apparaître l'idée d'une
rétribution au moment de la mort. Quand Balaam s'écrie: Que je
meure de la mort des justes et que ma fin soit semblable àia
leur (Nomb. XXIII, 10), il ne pense pas sans doute, comme
nous le ferions, à une rétribution dans un autre monde que
le nôtre, mais il présente une mort tranquille, après une
longue vie heureuse, une mort accompagnée du sentiment
d'avoir joui pleinement de toutes les grâces divines, comme
un sort désirable. C'est la mort en paix que Dieu promet à

Abraham (Gen. XV, 15), et que le juste obtient même au
milieu des persécutions (Esaïe LVII, 2, voir pour Josias 2 Rois

XXII, 20). En revanche la mort du méchant est une mort
pleine d'angoisse ; c'est une mort prématurée (Ps. XXXVII, 10),
une mort comme celle des bêtes qui périssent (Ps. XLIX, 13),
une mort accompagnée de l'oubli le plus complet (Prov. XI, 7 :

le nom des méchants tombe en pourriture). U n'y a là rien
qui dépasse la doctrine du scheol, demeure commune de tous
les morts, mais c'est un premier pas vers une autre conception.

Esaïe LXVI, 24 nous conduit plus loin. Il présente



LA VIE APRÈS LA .MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 169

déjà la vie du scheol comme accompagnée d'angoisses pour
les méchants; car la pensée est évidemment qu'ils auront
conscience, dans leur demeure souterraine, de la destruction
toujours renaissante de leur cadavre par un ver qui ne

mourra point, par un feu qui ne s'éteindra point. Il est

naturel que la différenciation dans le scheol ait commencé

par la pensée des souffrances des méchants: le sentiment de

la justice réclamait avant tout la punition des coupables.
Mais Esaïe LXVI, 24 n'est encore qu'une affirmation isolée, et
ne doit pas être envisagé comme exprimant la doctrine
courante au temps de l'auteur. Du reste à ce moment là le sort
des justes demeurait encore peu digne d'envie. Ahi si tout le

monde avait pu espérer d'être enlevé au ciel, comme Henoch
et Elie. Mais c'étaient là des exceptions extrêmement rares,
et personne n'osait attendre que Dieu le prendrait auprès de

lui, sans qu'il eût même à passer par la mort.
Deux facteurs principaux ont contribué au développement

des germes que nous signalons, et à la création d'une
nouvelle doctrine de la vie après la mort. Le premier est d'ordre
moral. C'est la notion de justice que Moïse, que les prophètes,
que les dispensations mêmes de Dieu à l'égard de son peuple
avaient enfoncée, si l'on ose s'exprimer ainsi, clans le cœur
des Israélites. L'Eternel veut le bien, il repousse le mal; il
punit les pécheurs et récompense les justes. Mais comment
la réalité justifiait-elle cette conviction que toute son éducation

passée avait imposée à Israël? Il est inutile de refaire ici
de longues descriptions que l'on a déjà faites souvent. Dans

bien des cas, sans doute, les justes étaient récompensés et les
méchants étaient punis. Mais, d'autre part, que de fois les

méchants triomphaientI Que de fois les justes souffraient
misérablement, et cela bien souvent à cause de leur justice
même! Enfermé dans les bornes de l'existence terrestre,
l'Israélite se débattait au milieu de problèmes insolubles. Il
voulait rencontrer lajustice absolue, et il ne la trouvait pas.
Allait-il donc renoncer à son idéal de justice, et se contenter
de la réalisation imparfaite qu'il rencontrait sur la terre?
C'était impossible, car la justice n'était pas pour lui un prin-



170 L. AUBERT

cipe impersonnel, mais la volonté de Jahve. Or Jahve était
l'être tout puissant qui domine les cieux et la terre, et il ne

pouvait pas ne pas réaliser sa volonté. Si donc elle ne l'était
pas dans les limites de l'existence présente, elle devait l'être
au-delà, et par conséquent la vie du scheol ne pouvait pas
être égale pour tous. L'ancienne théorie devait être remplacée

par une autre.
Le second facteur, d'ordre plus positivement religieux,

était intimement uni au premier. L'Israelite qui avait acquis
pendant la vie présente la conviction inébranlable que son
Dieu était plein de bonté et de miséricorde, qui avait fait
l'expérience de ses grâces, qui avait trouvé dans sa communion
le suprême bonheur (voir Ps. LXIII, 4 : Ta grâce est meilleure

que la vie), ne se représentait pas que ce même Dieu

pût devenir tout à coup insensible à son égard. De là tout
d'abord cette espérance que nous trouvons exprimée dans

tant de psaumes, que Dieu ne livrera pas avant le temps ses

fidèles au pouvoir du scheol (Ps. XVI), et qu'il les délivrera,
s'ils viennent à marcher par la vallée de l'ombre de la mort
{Ps. XXIII). Mais longtemps arrêtée par les portes du
sépulcre, l'attente des Israélites en leur Dieu a fini par les

franchir et à saisir la main miséricordieuse de l'Eternel par
dessus la tombe. Ici le sentiment de foi et de confiance
rejoignait le sentiment de justice, et donnait au cœur la
conviction que les fidèles serviteurs de Jahve non seulement ne

pouvaient pas partager dans le scheol le sort des méchants,
mais que Dieu devait leur rendre dans sa communion une
vie pleine et entière.

C'est là ce que nous trouvons exprimé positivement dans

trois passages dans l'Ancien Testament : Ps. XLIX, 16; LXXIII,
"23-26; Job XIX, 25-27. On pourrait peut-être en ajouter
d'autres (Prov. XV, 24; Ps. XVII, 15), mais ceux-là seuls

nous semblent décisifs.
Dans Ps.XLIX, 16, l'auteur qui vient de décrire le sort des

méchants, qui les a montrés conduits au scheol, semblables à

un troupeau dont la mort est le berger, privés de toute leur
gloire, foulés aux pieds par les justes dans le tombeau où ils



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 171

sont descendus, s'écrie dans un élan de foi : Mais l'Eternel
rachètera mon âme de la puissance du scheol, car il me

prendra. Il me prendra! Cela le psalmiste ne peut le dire que
de lui-même, et non pas, comme on l'a voulu, de l'assemblée
des justes. Il compare implicitement son sort à celui d'Hénoch.
Il ne pense pas, il est vrai, échapper complètement au scheol,
mais il n'y restera pas ; Dieu ne le laissera pas dans cette
demeure obscure, où il n'y a vraiment place que pour les

souffrances des méchants, il l'en arrachera pour le faire vivre
auprès de lui. Nous ne devons pas chercher ici une théorie,
demander ce que sera l'être du psalmiste dans cette
existence nouvelle, où se trouve la demeure dans laquelle il
espère vivre auprès de Dieu : tout cela est laissé dans l'ombre.
Le psalmiste dans sa foi n'affirme qu'une chose : c'est que
Dieu ne laissera pas son âme (c'est-à-dire encore ici sa

personne, son être, lui-même) dans le scheol, mais qu'il le

prendra.
Dans Ps. LXXIII, 23-26 nous trouvons la même pensée

exprimée aussi en opposition au sort des méchants, mais
sortant peut-être d'une façon plus directe que Ps. XLIX de

l'expérience religieuse :

Cependant je suis toujours avec toi,
Tu m'as saisi la main droite.
Tu me conduiras par ton conseil,
Puis tu me prendras dans la gloire-
Quel autre ai-je au ciel que toi?
Et sur la terre je ne prends plaisir qu'en toi.
Ma chair et mon cœur peuvent se consumer,
Dieu sera toujours le rocher de mon salut et mon partage.

Dans Job XIX, 25-27, le langage est tout à fait saisissant.
Le malheureux vient encore une fois de donner cours à sa

douleur et à ses plaintes. Il ne lui reste plus rien, tout est

perdu, tout le monde l'a abandonné, ses amis le renient, la
main de Dieu même l'a frappé, et cependant il est innocent
C'est alors que du sein de sa misère, incapable de croire que
Dieu l'ait vraiment rejeté, il se relève et s'écrie :



172 L. AUBERT

Mais je sais que mon Rédempteur est vivant
Et qu'il se lèvera le dernier sur la poussière;
Et quand après ma peau ce reste aura été détruit,
Sans ma chair, je verrai Dieu
Oui, moi je le verrai propice;
Mes yeux le verront, et non pas ceux d'un étranger.
Mes reins se consument d'attente au-dedans de moi.

Quelle chose magnifique que ce triomphe de la foi sur
toutes les puissances contraires qui se réunissent pour écraser

Job! Le scheol même est vaincu, et l'immortalité sort
glorieuse des ombres du sépulcre. Sans doute, comme dit la
Bible annotée, Job ne s'est pas maintenu à cette hauteur;
sans doute ici non plus nous ne pouvons chercher une
doctrine clairement formulée, mais les portes du sépulcre sont
brisées et le chemin est ouvert à l'espérance. « Nous voyons
ici, dit Duhm dans son commentaire à propos de notre
passage, comment naît l'espérance religieuse, non pas la doctrine
psychologique, de l'immortalité. Qu'elle fût restreinte tout
d'abord à un individu et qu'elle n'affirmât pas autre chose

que le triomphe, sans préoccupation d'un avenir plus lointain,

cela même constitue son avantage. Etendre l'espérance
à tous les fidèles unis avec Dieu et lui donner une portée
éternelle est facile, une fois que la puissance de la mort est

vaincue. Les deux facteurs agissants étaient ici d'un côté le
besoin de la personnalité morale de maintenir son droit
contre l'oppression d'une destinée injuste, d'autre part le
besoin de la personnalité religieuse de voir Dieu et de jouir
de son amour. » C'est en d'autres termes à peu près ce que
nous disions plus haut.

Les trois passages que nous venons de rappeler n'exprimaient

pas, au moment où ils ont été écrits, l'opinion de

tous. Mais c'étaient les premiers éclats d'un bouleversement
qui se préparait dans la conception d'Israël sur la vie après
la mort, les prodromes de la doctrine de la résurrection des

corps. Nous ne nous étonnerons pas, en effet, après tout ce

que nous avons vu, que dans le judaïsme palestinien, héritier
direct de l'ancien Israël, l'espérance d'une vie réelle après la



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 173

mort ait pris la forme de l'espérance de la résurrection. Les

ombres du scheol avaient trop peu de consistance, pour
qu'elles pussent jamais devenir les porteurs d'une vie
vraiment digne de ce nom. Le scheol lui-même était un lieu
trop sombre, trop désolé, trop éloigné de Dieu pour être
transformé en une demeure éternelle de joie et de
bonheur. Si l'homme devait retrouver la communion pleine et
entière avec Dieu, s'il devait à nouveau jouir des grâces

que l'Eternel réserve à ceux qui l'aiment, s'il devait trouver
dans une existence nouvelle la récompense de sa fidélité
pendant l'existence présente, il devait reprendre la totalité de

son être. La dissolution du corps entraînait la dissolution de

l'âme; pour que l'âme réapparût avec ses sentiments, avec

ses pensées, avec sa puissance d'aimer, de jouir et d'agir, il
fallait un corps dans lequel elle pût exister. Aussi la doctrine
de la résurrection est-elle bien autochtone sur la terre
d'Israël. C'est sans raison qu'on a voulu l'attribuer à l'influence
du parsisme. Il n'est pas même bien sûr que le parsisme
possédât la doctrine de la résurrection au moment où elle est

apparue chez les Juifs; et elle répond si bien aux aspirations
que nous avons signalées, combinées avec les conceptions
anthropologiques d'Israël, que nous ne pouvons pas douter
de son origine purement israélite, ou pour parler un
langage mieux approprié au sujet, que nous ne pouvons pas
hésiter à y voir, sur le point spécial de la vie après la mort,
le produit authentique de la longue éducation divine donnée

au peuple d'Israël.
La résurrection n'est expressément mentionnée que deux

fois dans l'Ancien Testament. Elle l'est tout d'abord, sous la
forme d'une prière, dans le passage Esaïe XXVI, 19, qui,
comme tout le morceau chap. XXIV-XXVII, appartient à

l'époque postexilique. Le prophète constatant que le pays est

vide, que les habitants font défaut, demande que les morts
viennent reprendre la place qu'ils ont laissée :

Que ses morts (les morts qui appartiennent à Dieu) revivent
Réveillez-vous et tressaillez de joie, habitants de la poussière



174 L. AUBERT

Que mes cadavres (les cadavres de l'assemblée d'Israël) se
relèvent I

Car ta rosée est une rosée vivifiante
Et la terre donnera le jour aux ombres.

Le second passage est Daniel XII, 2. Ici la résurrection est

positivement annoncée. Elle n'est pas encore une résurrection

générale, la résurrection de tous les hommes, mais elle
comprend des méchants à côté des justes : Plusieurs de ceux
qui dorment dans la poussière se réveilleront, les uns pour
la vie éternelle, et les autres pour l'opprobre, pour la mort
éternelle.

La manière très affirmative dont l'auteur s'exprime, puis
le fait qu'il s'agit d'une double résurrection, nous permettent
de conclure qu'au moment de l'apparition du livre de Daniel
(vers l'an 165 avant Jésus-Christ) la doctrine de la résurrection

n'était plus seulement le partage de quelques-uns, mais
qu'elle comptait de nombreux adhérents et qu'elle avait déjà
subi un certain développement. Elle n'était cependant pas
universellement reçue, puisqu'au temps de Jésus encore les
Sadducéens ne l'admettaient pas. Les opposants se plaçaient
évidemment sur le terrain des anciennes doctrines, qui était
celui de la loi et des prophètes. Ils avaient pour eux la lettre
des livres canoniques, et ils étaient en conséquence suivis
sans doute par une partie du peuple. Mais les partisans de la
nouvelle doctrine étaient, dans une bien plus grande mesure,
les véritables héritiers de la religion des pères. Ces Pharisiens,
ces séparés, comme se sont appelés nous ne savons pas exactement

à quel moment du second siècle les plus exaltés d'entre

eux, avaient pour les institutions religieuses d'Israël un
amour qu'on n'aurait certes pas trouvé dans le gros du parti
sadducéen, et surtout ils avaient une profondeur de piété,
un esprit de foi et de sacrifice qui contrastait avec les

préoccupations plutôt mondaines de leurs adversaires. Aussi
avaient-ils pour eux la majeure partie du peuple qui les
considérait comme ses véritables chefs religieux. Dire qu'ils
avaient conservé pur l'esprit des prophètes, qu'ils marchaient
en tout et partout sur la ligne tracée par les révélations de



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 175

l'Eternel ou par les expériences du passé, ce serait se mettre
en contradiction avec ce que nous savons d'eux par le Nouveau

Testament, mais il n'en reste pas moins que c'est chez

eux que nous trouvons les vrais continuateurs de l'œuvre des

siècles précédents. Sur le point spécial de la résurrection,
s'ils étaient en apparence les novateurs, ils étaient plus que
les Sadducéens en harmonie avec les aspirations et les
tendances du Jahvéisme authentique, car ils ne faisaient que
tirer les lignes qui avaient été commencées avant eux. Et ce

qui le prouve, c'est que le Seigneur leur a donné raison.
Dans la doctrine de la résurrection, lui non plus n'en reste

pas à la lettre morte des écrits sacrés, mais avec une
inspiration que nous appellerions géniale, s'il ne s'agissait pas de

lui, il saisit une parole de Dieu1, il lui donne tout le sens

qu'elle est capable de comporter, et affirme que les patriarches

sont vivants, parce que Dieu s'est appelé leur Dieu. Il y
a au fond de sa pensée cette conviction qui avait été
pressentie avant lui, mais à laquelle lui seul a donné pour nous
une entière certitude: que celui que Dieu aime, que celui
qui appelle Dieu son Dieu et que Dieu appelle son enfant ou
son serviteur, est enlevé pour jamais à la puissance de la

destruction, car il garde pour l'éternité la position que Dieu

lui a donnée. La parole du Seigneur nous donne la garantie
qu'en renonçant à la doctrine de Moïse et des prophètes pour
affirmer la résurrection et la vie éternelle, les âmes pieuses
du judaïsme postérieur ont été guidées par l'esprit de Dieu
et ont achevé sur ce point l'œuvre même de Moïse et des

prophètes.

Mais nous nous sommes un peu laissé entraîner par cette
incursion sur le terrain du Nouveau Testament hors de la
voie que nous nous étions proposée. Nous voulions, après le

passage de Daniel, citer les passages extracanoniques, c'est-à-
dire des livres juifs postérieurs au canon de l'Ancien Testament,

qui traitent des destinées finales de l'individu. Nous

voulions relever que J. Sirach ne mentionne pas et par con-

i Comp. Mat. XXII, 31 et 32.



176 L. AUBERT

sequent n'admet pas la résurrection des morts, mais qu'en
revanche il paraît enseigner sur la base de Esaïe LXVI, 24

une punition durable des méchants après la mort (voir VII,
17, XLI, 91) ; —¦ que 2 Macch. présente l'espérance de la
résurrection comme une force dans les persécutions (chap. 7, les

sept frères) et envisage les sacrifices et les dons pour les

morts comme efficaces pour l'expiation de leurs péchés (XII,
38-45) ; — que les psaumes de Salomon annoncent la ruine des

méchants et la résurrection des justes (III, 11-12, XIII, 11-12,
etc) ; — qu'Hénoch admet divers compartiments dans le scheol

(chap. 22), place d'autre part les premiers patriarches dans

un lieu de bonheur près de Dieu entre deux rouchoth (vents
-= contrées célestes, LXX, 3-4, LXXXIX, 52) et enseigne
comme 4 Esdras deux jugements successifs, l'un préparatoire
(à la venue du Messie), l'autre définitif (à la fin des temps)2;
— que la Sapience de Salomon, composée en Egypte sous
l'influence des idées grecques, enseigne non pas la résurrection
des morts, mais l'immortalité de l'âme, une vie bienheureuse
des justes auprès de Dieu et les souffrances continuelles des

méchants dans l'Hadès; — que pour les Esséniens « l'âme des

justes, délivrée par la mort des liens du corps, s'élève dans
l'éther et vit dans une contrée de félicité, au milieu d'un
perpétuel printemps, tandis que les méchants sont dans un
lieu sombre et froid sous la terre, où ils vivent dans des

peines éternelles 3. » Mais nous ne croyons pas nécessaire de

nous arrêter plus longuement là-dessus. Nous constatons en
effet que dans le détail les conceptions des Juifs postérieurs
n'étaient pas absolument concordantes, et qu'il n'y avait pas
de doctrine absolument établie, de doctrine officielle sur
l'ensemble du domaine eschatologique. Il faudrait donc un
nouveau travail pour exposer le sujet. Qu'il nous soit permis
seulement de relever encore que l'ancien scheol est devenu
de plus en plus dans les conceptions nouvelles le lieu spé-

1 Cependant voir Ryssel à ces deux passages dans les Apocryphes de l'Ancien
Testament de Kautzsch.

2 Voir 4 Esdras VII, 26 et ss., Henoch XC, 20 et ss., XCI, 12-17.
3 Dillmann, Alttestamentliche Theologie, page 411.



LA VIE APRÈS LA MORT CHEZ LES ISRAÉLITES 177

cialement réservé aux méchants, et s'est ainsi transformé en

« enfer », dans le sens où nous prenons ce mot. Sans doute

quelques auteurs distinguent dans le scheol deux compartiments

nettement séparés, l'un pour les justes en attendant la

résurrection finale, l'autre pour les méchants. Mais le

compartiment des justes n'appartient presque plus au scheol
ancien. Il est appelé dans Luc XVI le « sein d'Abraham ».

D'autre part, certains passages prophétiques qui annonçaient
le châtiment des nations dans un lieu près de Jérusalem

(Joël III, 9-17, Zach. XII), combinés avec la malédiction qui
s'attachait à la vallée de Hinnom, ont amené une conception
nouvelle sur le lieu de souffrance des méchants. Il est devenu
la Géhenne, l'étang ardent de feu et de soufre, qui sera le

séjour final de tous les ennemis de Dieu.
Nous sommes au terme de notre travail. L'impression qui

nous en restera sera-t-elle que les conceptions humaines
varient de génération en génération, et que, tout spécialement
dans le domaine de la vie après la mort, elles sont soumises
à des fluctuations qui ne font que mieux toucher du doigt
notre profonde ignorance des choses que nous croyons savoir
et notre incapacité de découvrir jamais la vérité? Je ne
l'espère pas. Pour moi, quand je vois le Mosaïsme repousser les

anciennes conceptions animistes, afin de mieux établir l'autorité

unique et absolue de Jahve, et quand je vois plus tard ce
même Mosaïsme, après une longue éducation, faire jaillir du
cœur et de la conscience de l'homme, l'aspiration à une vie
au-delà du tombeau, quand je constate qu'il n'a enfermé
l'homme dans les bornes de l'existence présente que pour lui
faire trouver plus sûrement le chemin de la vie éternelle,
qu'il ne lui a ravi l'espérance d'un bonheur douteux que pour
lui rendre le suprême bonheur de la communion avec Dieu,
qu'il l'a pris plus ou moins indifférent au point de vue moral

pour le transformer en un serviteur de la justice, je m'incline

devant la sagesse des voies de Dieu et je salue la vérité
qu'il dégage lentement des voiles dont elle est entourée. Il
m'importe peu qu'elle soit annoncée solennellement par un
prophète ou qu'elle soit apportée par l'expérience de tout un

THÉOL. ET PHIL. 1902 12



178 L. AUBERT

peuple: elle n'en est pas moins la révélation que mon âme
désire. Il m'importe peu qu'elle se présente avec les traces

encore visibles du long travail de son éclosion, ou qu'elle
descende du ciel parée d'un vêtement sans tache; je la saisis

avec la même certitude et je me réjouis à sa lumière. L'histoire

des conceptions d'Israël sur la vie après la mort n'est

pas une simple succession d'opinions, c'est le chemin que
Dieu a suivi pour déposer dans le cœur de tous ceux qui
lui appartiennent cette assurance invincible : nous sommes
appelés non à la mort, mais à la vie. Et si nous passons de

l'Ancien-Testament au Nouveau, cette vie, nous la trouverons

dans celui qui a dit: Je suis la résurrection et la vie;,
celui qui croit en moi vivra, quand même il serait mort.


	La vie après la mort chez les israélites

