
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 2

Artikel: La collecte en faveur des chrétiens de Jérusalem : étude paulinienne

Autor: Lombard, Émile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRETIENS DE JERUSALEM

ÉTUDE PAULINIENNE

PAR

EMILE LOMBARD

ce ....Ceux qui passaient pour les colonnes de l'Eglise,
Jacques, Cephas et Jean, nous donnèrent, à Barnabas et à moi,
la main d'association, pour qu'il fût entendu que nous irions,
nous vers les païens, eux vers les circoncis. Ils nous
recommandèrent seulement de nous souvenir des pauvres, ce qu'aussi

j'ai eu grand soin de faire. » (Gai. II, 9-10.)
Par cette dernière phrase, notre sujet se trouve posé, et en

un sens délimité, puisqu'il s'agit pour nous de voir comment
Paul s'acquitta de l'engagement ainsi contracté. Mais parler
de secours d'argent promis et procurés aux chrétiens de

Jérusalem, c'est s'en tenir au petit côté de la question. Le seul
fait que cette œuvre d'assistance fut décidée à la suite d'un
conciliabule si gros de conséquences pour l'avenir du
christianisme, suffit à lui donner une signification considérable.
Il y a plus. Sous le double empire des circonstances et du

génie de Paul, elle était destinée à se développer dans une
mesure que ses promoteurs n'avaient pas prévue, et dont
nous ne pourrions nous rendre compte si nous en étions
réduits à la brève mention de l'épître aux Galates. Ce lien
pécuniaire, créé entre les jeunes Eglises pagano-chrétiennes et

l'Eglise ancienne dépositaire de la tradition, devait acquérir
THÉOL. ET PHIL. 1902 8



114 EMILE LOMBARD

de plus en plus la valeur d'un gage d'union religieuse et
morale.

Inutile d'insister davantage sur l'intérêt de l'étude que
nous allons entreprendre. Elle consistera à recueillir et à

grouper de la manière la plus conforme aux probabilités
historiques, les renseignements que nous possédons sur toute
une part de l'activité de l'apôtre dont l'importance a été trop
souvent méconnue.

I

Tous les faits dont nous avons à nous occuper sont compris

dans les sept ans qui vont de l'entrevue de Jérusalem
(52) au commencement de la captivité de Paul (59). C'est entre
ces deux dates qu'on est obligé de répartir ou plutôt d'accumuler

tant bien que mal les événements les plus marquants
de la carrière du grand apôtre : voyages, combats, envois

d'épîtres et fondations d'Eglises. Cette coïncidence est déjà
instructive. L'histoire de la collecte organisée par ses soins
se rattache donc intimement à celle de la période héroïque
de son apostolat.

Antérieurement à l'an 52, les Actes des apôtres font venir
Paul et Barnabas à Jérusalem, pour y apporter les offrandes
de la communauté d'Antioche, en prévision de la famine
annoncée par Agabus (Actes XI, 27-30) L Si cette donnée était
exacte, il faudrait admettre que l'usage de collecter pour les

chrétiens de Jérusalem remontait à plusieurs années en
arrière et que Paul lui-même s'était occupé de la chose, à titre
de simple intermédiaire, il est vrai, et à l'instigation des

disciples d'Antioche. Il est déjà malaisé de croire qu'il ait joué
dans cette affaire un rôle aussi subalterne. Mais ses propres
déclarations établissent qu'il y a là erreur. Lorsque, pour
prouver aux Galates l'autonomie de sa charge d'apôtre, il
raconte par le menu, en prenant Dieu à témoin de l'exactitude

de son dire (Gai. I, 20), toutes les relations qu'il a eues

1 Cette famine eut lieu en Judée et dans les contrées avoisinantes, sous Claude,

entre 44 et 48 (Jos. Ant. XX, 2, 5; Eus. H. E. II, U, 3). Cependant d'autres parties

de l'empire furent atteintes (Tac. Ann. XII, 43).



LA COLLECTE EX FAVEÜB DES CHRÉTIENS DE JERUSALEM 115

avec l'Eglise de Jérusalem à partir de sa conversion, il ne
manquerait pas de mentionner cette visite, si elle avait eu
lieu. En rappeler l'occasion, en définir le caractère, eût fait
partie intégrante d'une argumentation qui, pour être
concluante, devait consister en un exposé succinct sans doute,
mais complet, précis et chronologique. Au lieu de cela, Paul
se borne à dire, pour caractériser l'état de ses rapports avec
la communauté primitive précisément à l'époque où devrait
se placer cet épisode : « J'étais inconnu de visage aux Eglises
de Judée. » (Gai. I, 22.) D'où il ressort que depuis les quinze
jours passés à Jérusalem pour faire la connaissance de Pierre,
jusqu'à la date où le souci d'obtenir la légitimation de son
ministère l'y ramena, il ne fit aucune apparition dans la ville
sainte. Etant donné l'état des textes, toute autre conclusion
ne peut être qu'un essai malheureux d'harmonistique1. Et
d'ailleurs Paul donne clairement à entendre que c'est à la
suite de la recommandation de Jacques, Pierre et Jean qu'il
a entrepris la collecte (Gai. II, 10). Si toutefois ce renseignement

des Actes est erroné, nous verrons qu'on peut, moyennant

l'hypothèse d'une confusion de dates, en tirer parti.
Reportons-nous donc au moment où Paul, reçu à Jérusalem

par les principaux de l'Eglise, discute avec eux les
conditions d'un modus vivendi leur permettant, à eux et à lui,
de poursuivre leur tâche sans rien sacrifier de leurs positions
respectives à l'égard de la loi, mais sans renoncer à l'entente
fraternelle indispensable au progrès de la cause de Christ2.
L'accord se fait, sur des bases négatives il est vrai. L'origine
divine de la vocation de Paul est reconnue. Après les succès

qu'il a obtenus, on ne saurait sérieusement la contester (Gai. II,
1 Godet (Introd. au N.-T., I, p. 116-117) remarque que 7raÀiD signifie de nouveau

et non pas nécessairement la seconde fois. Mais, dans une enumeration, de

nouveau se rapporte au dernier cas mentionné. Or, il y a ici enumeration (répétition

intentionnelle de èneira: 1,18, 21 ; II, 1). Les 14 années de II, 1 ont pour
terminus a quo (àia) le moment à partir duquel Paul n'était pas revenu à Jérusalem.

— A mentionner, comme échappatoire, l'hypothèse de Meyer (Komm. N.-T.,
zu Gal. II, 1; 5. Aud., 1870, p. 59), d'ailleurs contredite par Act. XII, 25.

2 II y eut au moins deux discussions, dont une à laquelle prirent part les « faux-

frères. » Nous parlons ici du conciliabule final.



116 EMILE LOMBARD

7 et ss.). Puisque son ferme dessein est de ne consentir à

aucune restriction de la liberté acquise par lui aux pagano-
chrétiens (v. 5), toute latitude lui sera laissée de prêcher
l'Evangile tel qu'il le comprend (v. 9). D'ailleurs, les
représentants de l'Eglise-mère ne s'engagent nullement à le suivre
dans cette voie. Ils se contentent de ne pas appuyer les
prétentions de ses adversaires et se réservent, quant à eux, de

continuer à évangéliser les Juifs en demeurant fidèles aux
observances légales.

Jusque-là, Jacques, Pierre et Jean d'un côté, Paul et
Barnabas de l'autre, n'étaient liés par aucun engagement, sinon
celui de ne pas se faire mutuellement concurrence. Paul
n'avait demandé que cela. Non certes comme une faveur. A
ses yeux, la légitimité de son émancipation ne faisait pas de

doute. Mais, conscient comme il l'était du danger qu'auraient
couru ses fondations en terre païenne, une fois reniées par
les témoins du Christ historique, il s'était fait un devoir
d'obtenir l'assentiment de ces derniers, de les amener à

sanctionner son œuvre. Ayant reçu d'eux l'assurance qu'ils
tenaient son apostolat pour véritable, il ne pouvait que se

déclarer satisfait. En revanche, aucune satisfaction n'allait être
offerte aux zélateurs de la loi dont l'hostilité contre Paul
venait de se déclarer. Eux dont les menées avaient occasionné
cet échange d'explications, ne crieraient-ils pas au scandale en

voyant que non seulement la circoncision de Tite n'avait pu
être exigée, mais que les « colonnes » de l'Eglise en étaient
venues à fraterniser avec le pseudo-apôtre infidèle à la loi
Pierre et les siens avaient à compter avec cet élément
intransigeant et fanatique, si bien intentionnés qu'ils fussent à

l'égard de l'ancien persécuteur devenu missionnaire. Il leur
fallait, à défaut des concessions qu'ils avaient renoncé à

obtenir de Paul, du moins une promesse, une preuve de bonne

volonté, de quoi répondre, enfin, à ceux qui l'accusaient de

parler et d'agir contre Jérusalem et contre les vrais disciples
de Jésus de Nazareth. Les choses en étaient là*, quand l'un

1 Weizsaecker, Apostolisches Zeitalter,2e édition, 1892, p. 148-158. Le point de

vue absolu de Baur est aujourd'hui modifié par ses disciples eux-mêmes. Mais sa



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 117

des trois personnages nommés Gai. II, 9, — nous ne savons
lequel, mais c'est bien de ce côté que partit la proposition,
— eut l'idée d'intéresser les Eglises des païens, par l'entremise

de Paul, au sort des chrétiens pauvres de Jérusalem.
A ce propos on a parlé d'une imitation de la coutume juive

d'apporter de l'argent à Jérusalem1. Chaque année les Juifs
et les prosélytes de la btaonop* faisaient parvenir à la ville
sainte de riches contributions, solennellement apportées par
des personnages de marque (Jos. Ant. XIV, 7, 2; XVIII, 9, 1.

— Philon, De Mon. II, § 3 ; Leg. ad Ca'ium, §§ 23, 40). L'analogie

ne serait déjà pas exacte en ce qui concerne le but de

ces envois. D'un côté il s'agit d'assister les pauvres, de l'autre
de subvenir aux frais du culte, à l'entretien, au service et à

l'embellissement du sanctuaire. Malgré cette différence de

destination, il y aurait eu assimilation si la collecte avait été

instituée à titre de redevance impliquant le maintien des

prérogatives théocratiques de la métropole. Il se peut très

bien, comme nous le verrons, que le rapprochement se soit
fait après coup dans l'esprit des destinataires. Mais que les

apôtres aient présenté ainsi la chose à Paul, qu'ils lui aient
parlé de se conformer, lui et les Eglises de son ressort, à

l'antique usage juif, c'est ce qu'il est permis de nier. Paul aimait
trop les situations nettes pour se soumettre à n'importe quelle
prestation renouvelée de l'ancienne économie.

Il faut seulement admettre, pour l'intelligence de Gai. II,
10, qu'à Jérusalem, parmi les croyants, la proportion des

nécessiteux était forte. Autrement, la demande adressée à Paul
eût été sans objet. Elle fut inspirée, nous l'avons dit, par le

désir de faire paraître ses bonnes intentions. Mais encore
fallait-il que cette manifestation de zèle répondit à un besoin
réel. Voit-on Paul partir en quête de secours dont la communauté

primitive aurait pu à la rigueur se passer? Sa position,
alors, eût été rendue singulièrement fausse. Il accéda avec

démonstration des discordances qui existent entre Gai. II et Actes XV subsiste

quant à l'essentiel. (Paulus,^ éd., 1866, p. 119-165.)
1 Ainsi Godet, Comm. sur 1 Cor., à XVI, 1. Voir cependant Introd. au N.-T-, I,

p. 235-236, contre Pfleiderer, Urchrislenthum, 1887, p. 48.



118 EMILE LOMBARD

joie au vœu de ses interlocuteurs, parce que ceux-ci en
avaient simplement appelé à ses sentiments fraternels. Et cet

appel suppose qu'à cette époque l'assistance des pauvres était

pour eux une grosse question. Sans doute, comme le prouve
Bom. XV, 26, les indigents ne formaient pas la totalité de

l'Eglise de Jérusalem. Mais ils y étaient en nombre prépondérant,

à telles enseignes que cette Eglise ne pouvait à elle
seule subvenir à leur entretien.

A quelle cause attribuer une situation si précaire? — Le

christianisme naissant avait recruté la plupart de ses adeptes
dans les classes inférieures de la population. Mais comme il
en était ainsi partout où l'Evangile pénétrait, et non pas
seulement à Jérusalem (1 Cor. I, 26 et ss. ; 2 Cor. VIII, 2), cette
constatation ne suffit pas à résoudre un problème de nature
aussi locale, même en tenant compte de l'effet aggravant des

vexations infligées aux disciples par leurs compatriotes. On

ne peut pas non plus voir un rapport de cause à effet entre cet
état de misère endémique et la communauté de biens qui,
d'après Actes II, 42-47 ; IV, 31-37, aurait régné parmi les

frères *. Car à aucun moment il ne semble y avoir eu
application rigoureuse du principe communiste2. C'est plutôt la
mentalité religieuse de la chrétienté jérusalémite qui nous

explique, et la pénurie temporelle de cette Eglise, et le fait
que certains actes de renoncement, plus tard généralisés par
la tradition, ont moins contribué à l'enrichir qu'à l'appauvrir.

Composée en bonne partie de Galiléens émigrés, qui ne

songeaient guère à s'assurer à Jérusalem un établissement

durable, toute à l'attente de la prochaine parousie, elle s'était
mise en dehors des conditions normales de l'existence. Nous

voyons plus tard, à Thessalonique, la même effervescence

mystique aboutir aux mêmes fâcheux résultats : relâchement
1 Opinion de Meyer. - Voir Meyer-Wendt (8« éd., 1899), Actes II, 44. — Cf.

Reuss, à IV, 31-37.
2 En dépit de el^ov âttavra noivâ, Actes II, 45, et surtout IV, 34-35, font penser,

non à un partage général, mais à des donations volontaires, réparties au fur
et à mesure qu'elles se produisaient. — La mention de Joseph, surnommé Barnabas

(IV, 36-37), et l'histoire d'Ananias (V, 1 et ss.) supposent que l'action d'abandonner

tout ce qu'on avait passait pour extraordinaire. Voir encore XII, 12.



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 119

dans le travail, négligence à l'égard des devoirs positifs de la

vie. Mais Paul y mit bon ordre (1 Thess. IV, 11-12; [2 Thess.

III, 10-12]). A Jérusalem, à l'époque des premiers succès et

des premières luttes, tout le monde était entraîné par un
enthousiasme peu favorable aux mesures de prévoyance
administrative. Des disciples, ayant présente à l'esprit la réponse
de Jésus au jeune homme riche et autres paroles teintées

d'ébionisme, se dépouillaient spontanément au profit de tous.

Il en résultait des distributions non exemptes d'un certain

gaspillage, qui, sans améliorer d'une façon durable la condition

des nécessiteux, augmentaient leur nombre, les auteurs
de ces actes d'abnégation se trouvant par le fait même à la
charge de la collectivité. Le moment vint où les apôtres
durent se préoccuper de porter remède à un tel état de choses.

Les Actes nous attestent qu'antérieurement même à l'institution

du comité des Sept, il existait un service d'assistance,
défectueux il est vrai. Les Sept furent chargés de le régulariser

(VI, 1 et ss., source particulière). Mais il était difficile
de ramener l'aisance dans un milieu aussi désorganisé au
point de vue temporel. La preuve, c'est qu'une vingtaine
d'années après la mort de Jésus et le ralliement des disciples,
Paul put être invité à venir en aide aux pauvres de l'Eglise
de Jérusalem.

Cette proposition équivalait à un témoignage de confiance.
Les apôtres primitifs ne partageaient pas toutes les vues de

Paul. Mais ils le connaissaient assez pour savoir qu'ils
pouvaient compter sur le concours de sa charité. Quelles qu'aient
été, dans la suite, leurs inconséquences partielles à son
égard, il faut admirer l'inspiration hautement chrétienne à

laquelle ils ont obéi alors. L'œuvre organisée à leur demande,
Paul en fera son œuvre, sa besogne de dilection. Mais jamais
il n'oubliera à qui il devra l'honneur de l'avoir entreprise.

II
Le texte de Galates II, 10 établit que Paul, au moment où

il écrit, a déjà mis la main à l'œuvre. Les mots: « ...ce
qu'aussi j'ai eu grand soin de faire » ne peuvent s'entendre



120 EMILE LOMBARD

autrement. Paul ne parle pas par anticipation. Il a en vue,
non seulement une intention, mais les actes par lesquels elle
a tout au moins commencé à se traduire. Ce commencement
doit même se placer plus près de l'entrevue de Jérusalem

que de la date où Paul la raconte. Non pas qu'il faille traduire
6<T7roijS«ora par « je me suis empressé1. » Ce verbe proprement
exprime non la hâte, mais le zèle, l'ardeur. Mais ici il est

clair que les deux idées se recouvrent. Dans son désir de

faire honneur à sa parole, Paul a dû entrer en campagne
sans tarder. Or, avant la première aux Corinthiens, ses

épîtres ne parlent pas de sommes recueillies et envoyées.
C'est là une des difficultés très réelles sur lesquelles on

s'est basé pour déclarer l'épître aux Galates apocryphe2.
Mais, si les renseignements positifs nous manquent sur les
débuts de la collecte, il est parfaitement arbitraire d'en
conclure à l'inauthenticité d'un écrit qui simplement nous met
en présence de cette lacune. D'autant plus qu'on peut la combler

au moyen de suppositions qui atteignent à un certain
degré de probabilité. La thèse de l'inauthenticité écartée,,
devons-nous recourir, à propos de Galates II, 10, à celle qui
fait de la lettre aux Galates non pas la première, mais la
dernière des grandes épîtres de Paul3? A tous les arguments
extérieurs et intérieurs qu'on invoque en faveur de l'ordre
chronologique généralement admis, nous croyons pouvoir
en ajouter un qui a trait spécialement à notre sujet. Dans la
Ire aux Corinthiens, Paul recommande de préparer la collecte
selon le mode qu'il a indiqué aux Eglises de Galatie. Si l'on
admet la composition antérieure de l'épître aux Galates, il
est facile de mettre cette organisation de l'œuvre dans les

dites Eglises en rapport avec leur retour à l'évangile paulinien.

Si par contre leur défection, occasion de l'épître, doit
avoir eu lieu plus tard, on peut s'étonner que la collecte ne se

soit pas trouvée en jeu dans les démêlés de l'apôtre avec les

1 Ainsi Reuss et Stapfer.
2 Steck, Der Galaterbrief nach seiner Aechtheit untersucht, 1888, p. 108-109.
3 Schrader, Der Apostel Paulus, 1830, I, p. 219; Clemen, Chronologie der

pani. Briefe, 1893, p. 202.



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 121

destinataires de la lettre, de manière à provoquer de sa part
autre chose qu'une simple mention, qui semble destinée à

préciser sa position à l'égard des anciens apôtres plutôt qu'à
exercer une influence directe sur ses relations avec les
communautés galatiennes. Ainsi Gai. II, 10 ne s'explique pas
bien par 1 Cor. XVI, 1-4 ; on doit y voir au contraire une
allusion à quelque fait distinct et antérieur.

Bapporter les mots 2 x«; io-n-oùScto-«.... à une ou plusieurs
expéditions d'argent non mentionnées par Paul en dehors de-

ce texte, n'est pas une hypothèse gratuite. Il serait bien
surprenant au contraire qu'avant la vaste collecte organisée en

Macedonie et en Achaïe, il n'eût rien fait pour prouver à

Pierre, à Jacques et aux leurs qu'il se souvenait de sa

promesse. Mais il ne pouvait dès l'origine donner autant d'ampleur

à l'entreprise.
De la part de païens nouvellement convertis, une contribution

à l'entretien des pauvres de Jérusalem ne devait pas
être très facile à obtenir. On avait déjà quelque peine à leur
inculquer le principe que le prédicateur de l'Evangile a le

droit de vivre aux frais de celui à qui il annonce l'Evangile
(Gai. VI, 6). Mais envoyer des dons en espèces à des gens
qu'ils ne connaissaient pas, et dont ils n'avaient à attendre,
à vues humaines, aucun service du même genre, c'était
beaucoup leur demander. D'autant plus que Paul s'interdisait

de recourir, pour justifier sa démarche, à tout argument
paraissant impliquer une prérogative de race en faveur de&

judéo-chrétiens. Dans les associations antiques, l'aide
mutuelle était une forme de la coalition des intérêts. Ici, il
s'agissait d'une application du devoir de charité, — notion
toute nouvelle pour des néophytes tenant encore au
paganisme par des liens si forts. L'idée de la dette spirituelle
contractée par les pagano-chrétiens envers leurs aînés dans

la foi (Bom. XV, 27) n'était pas de nature à s'imposer d'elle-
même à des convertis de la veille, du moins pas au plus
grand nombre. La nécessité de compter avec le degré de

préparation religieuse et aussi avec l'état de fortune de ceux à

qui il avait affaire, le désir de ne point paraître prélever sur



122 EMILE LOMBARD

leur foi naissante un impôt dont ils pouvaient ne pas très
bien comprendre la destination, et d'éviter sur ce sujet des

discussions aussi pénibles pour lui que nuisibles pour eux :

toutes ces considérations furent cause sans doute que Paul

ne procéda pas tout de suite par appels collectifs, et eut soin

toujours de laisser quelque intervalle entre la fondation
d'une Eglise et l'invitation qu'il lui adressait de participer à

cette « œuvre de grâce. » Ainsi, en Macédoine, rien, semble-

t-il, ne fut organisé avant la seconde visite de Paul. A
Corinthe, on commença à s'occuper de la chose, non pas durant
le premier séjour, pourtant assez long, que Paul fit dans

cette ville, mais pendant qu'il était à Ephèse. De même, en

Galatie, la collecte dont parle 1 Cor. XVI, 1 est postérieure
à la crise attestée par l'épître aux Galates. Si l'on veut que
Gai. 11,10 fasse allusion à des sommes réunies, notamment,
chez les chrétiens à qui Paul s'adresse1, encore ne faut-il
penser qu'à des quêtes partielles et provisoires, simple
prélude des mesures générales qui furent prises plus tard.

Mais le passage 8 x«i l<T7roù8a<ra, vu son isolement dans l'épître,
peut tout aussi bien se rapporter à des démarches faites
ailleurs, et dont les Galates auraient eu seulement connaissance.

Il n'est pas difficile de dire qui a pu, avant eux,
contribuer à la collecte, puisqu'on est en droit de penser aux
habitants de Syrie et de Cilicie gagnés à la foi par la
prédication de Paul (Gai. I, 21). C'est même là qu'il a dû trouver
le terrain le mieux préparé à cet égard ; car durant ses

quatorze années de travail dans ces parages, il avait eu le temps
de former des chrétiens aptes à comprendre les devoirs de

leur nouvelle vocation. Ceci trouve confirmation dans les

remarques suivantes sur l'origine possible du passage Actes

XI, 27-30. Nous avons montré plus haut comme quoi cette
mission de Barnabas et de Paul à Jérusalem est exclue par
l'épître aux Galates. Mais peut-être ce renseignement repose-
t-il sur l'utilisation défectueuse d'une donnée juste. C'est

1 Lipsius (Handcommentar tum N. T., I, n, 2. Aufl., 1892, Einl. tu Gai. p. 4 :

« ...Paulus, der schon früher eine Sammlung der Galaler nach Jerusalem befördert

hatte... » Ce n'est pas prouvé par Gal. II, 10.



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 123

même la seule manière satisfaisante de s'en expliquer la
provenance.

Autant il est impossible de prétendre que l'auteur de

l'épître aux Galates se soit inspiré de la notice en question,
autant il est difficile d'admettre qu'elle n'ait d'autre base que
Gai. II, 10, qui part d'un tout autre point de vue et la
contredit quant à la date. Les deux textes sont donc assez dépendants

l'un de l'autre pour pouvoir être complétés l'un par
l'autre. Et si l'auteur ad Theophilum, bien avant la mention

qu'il fait de la grande collecte finale (Act. XXIV, 17),
introduit dans son récit l'épisode d'un secours fourni à

l'Eglise-mère par une Eglise fondée en terre païenne ; si,
d'autre part, il attribue à l'apôtre et à Barnabas un rôle dans
cette affaire, c'est, selon toute apparence, que ses sources
écrites ou orales indiquaient au moins une expédition d'argent

antérieure à celle dont Paul se chargea lui-même en

l'an 59, mais en rapport également avec ses travaux parmi
les païens. Dans cette réminiscence historique, contestable
en sa forme, nous pouvons voir la trace des premières
mesures prises par Paul en vue de faire honneur à sa parole ;

nous pouvons, en conséquence, retenir cet indice : que la

première somme destinée aux pauvres de la métropole avait
été rassemblée à Antioche, capitale de la Syrie. Ici, nous
prenons contact avec le propre récit de l'apôtre. C'est en Syrie
et en Cilicie, on le sait, qu'il se rendit après avoir fait la
connaissance de Pierre. Les années qu'il passa dans ces
provinces ne furent pas inactives, comme on le voit par Gai. I,
23. Il est dès lors très naturel de penser que tôt après la
conférence, Paul, de retour à Antioche, entama le chapitre de la
collecte avec les païens qu'il avait évangélisés dans cette ville
et dans la contrée avoisinante. La transposition de la date,
et l'attribution à lui et à Barnabas du rôle de délégués

chargés de porter la somme réunie, n'ont rien qui doive

étonner, si l'on considère : 1° l'aspect d'humilité, de dépendance

vis-à-vis de ses aînés dans la foi, sous lequel les Actes

se représentent les débuts de l'apostolat de Paul ; 2° la facilité

avec laquelle on a pu être amené à rattacher l'origine de



124 EMILE LOMBARD

la collecte au fait matériel de la disette qui précéda de quelques

années la conférence de Jérusalem ; 3° le trouble
qu'introduit, dans les récits que font les Actes des rapports de
Paul avec la communauté primitive, la fusion en un de ces-

deux faits : la conférence de Jérusalem et le conflit
d'Antioche. Ce conflit, on en voit la trace à demi-effacée dans
deux passages des Actes, immédiatement avant et un peu
après la conférence (XV, 2, 39). D'où il appert que le rédacteur,

tout en ne laissant pas d'en avoir connaissance, l'a non
pas exclu, mais remplacé par la dite conférence, dont les

résultats, à son point de vue, ont été définitifs. Cela reconnu^
on comprend qu'il ait compté deux visites de Paul avant
l'entrevue de 52, puisqu'il y en eut deux avant le conflit
d'Antioche, auquel il la substitue1.

L'épître aux Galates, si elle passe immédiatement de la
discussion de Jérusalem à celle d'Antioche, donne cependant à

supposer un intervalle quelconque entre deux. Il faut que
l'opposition judaïsante ait eu le temps de se fortifier, que
Paul, par son attitude de plus en plus libre vis-à-vis de la
loi, ait fourni un nouvel aliment aux critiques passionnées
de ses adversaires : il faut enfin que Pierre se soit rendu à

Antioche et y ait séjourné un certain temps. D'autre part, il
est impossible de descendre, pour la date du conflit, jusqu'au
problématique séjour à Antioche d'Actes XVIII, 22. Tout
s'arrange si Paul, en exécution immédiate de l'entente de

Jérusalem, s'est mis à organiser une première cotisation en
Syrie, qui se place ainsi entre la conférence avec Jacques,
Pierre et Jean, et l'épilogue pénible que cette conférence eut
à Antioche.

Ill
La dispute d'Antioche, sans séparer l'histoire de la collecte

en deux parties strictement délimitées, n'en est pas moins
1 Volkmar (Paulus von Damaskus bis tum Galaterbrief, 1887 p. 56 et ss.) admet

aussi la collecte d'Antioche comme ayant eu lieu tôt après l'entrevue de

Jérusalem (qu'il place, ainsi que VVieseler, Actes XVIII, 22). — Que Paul soit réellement

venu avec Barnabas apporter le produit à Jérusalem, Gai. II, 10 n'autorise

pas à le supposer.



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 125

l'événement qui, par ses suites, a le plus contribué à donner
à cette œuvre l'importance capitale que nous allons lui voir
acquérir. Après qu'il eût pris Pierre et, avec Pierre, Barnabas,

en flagrant délit de contradiction avec eux-mêmes, Paul
s'attacha à démontrer qu'il était, lui, dans la logique de
l'accord conclu à Jérusalem, et en vertu duquel plein droit lui
avait été reconnu de prêcher la justification par la foi sans la
loi. Comme, à la même occasion, il avait promis de prouver
effectivement la nature toute fraternelle de ses intentions, il
était clair pour lui qu'il devait se montrer d'autant plus
soucieux de presser l'accomplissement de sa promesse, que,
d'autre part, les chefs de l'Eglise-mère semblaient plus
enclins à revenir en arrière. En outre, à partir de ce moment,
la coterie judaïsante extrême, enhardie par le succès de ses

procédés d'intimidation vis-à-vis des modérés avec qui Paul
s'était entendu, commença contre l'apôtre la campagne de

calomnies et de vexations dont nous pouvons suivre d'épître
en épître les péripéties. Accusé d'agir sans la sanction du
cercle apostolique, il sentit tout l'avantage qu'il aurait à

pouvoir invoquer la collecte comme preuve tangible du
contraire. Dans l'épître aux Galates, où nous le voyons pour la

première fois disputer le fruit de ses travaux aux émissaires
-lancés après lui pour l'en dépouiller, il souligne avec une
intention marquée le fait qu'il n'a pas seulement accédé en

paroles, mais en actes, au désir des «colonnes» de l'Eglise.
A ce moment, toutefois, cette question de secours n'est pas
encore un objet de polémique entre lui et ses adversaires, —
ce qu'elle va être dans peu, tout au moins à Corinthe. Mais
avant d'en arriver là, il importe d'en finir avec ce que nous
pouvons savoir du sort de l'œuvre dans les autres portions de

son champ d'activité.
Pour ce qui est de la Syrie et de la Cilicie, Paul paraît

avoir abandonné tout travail dans ces contrées, à partir du

jour où il se trouva en dissentiment avec Pierre L Aimant à

avoir ses coudées franches, il redoutait que sa présence à

1 Weizsäcker, op. cit., p. 191, 210, 466.



126 EMILE LOMBARD

Antioche ne perpétuât sans profit pour personne les douloureux

frottements qui venaient de se produire. De plus, il y
avait là une question de principe. Il tenait à maintenir aussi
rigoureusement que possible dans la pratique la séparation
théorique qui avait été tracée entre son domaine d'évangélisation

et celui des apôtres de la circoncision (Gai. II, 7 et ss. ;
2 Cor. X, 13 et ss. ; Rom. XV, 20). Cela d'autant plus que des

perspectives illimitées s'ouvraient pour lui du côté de l'occident.

Donc, si vraisemblablement le produit de la première
collecte fut réuni à Antioche, il est aussi probable que pour
cette localité et pour celles qui en dépendaient, ainsi que
pour la Cilicie, l'œuvre en resta là.

Du sort qu'elle eut chez les chrétiens de Derbes, Lystres,
Iconium, villes dont Actes XIII et XIV racontent l'évangéli-
sation, nous ne savons rien, — si c'est au sens ethnique que
Paul emploie le mot Galatie. On a peine cependant à admettre
que tout ce groupe d'Eglises soit resté en dehors du mouvement.

D'autant plus que déjà Jors du rapide voyage qu'il fit,
avant de passer en Grèce, à travers les contrées précédemment

évangéliséesi (Actes XV, 40-XVI, 5), il eut toute facilité
à faire connaître aux fidèles la décision prise entre lui et les

autres apôtres au sujet de la collecte. C'est une forte
présomption en faveur de l'opinion de ceux qui voient dans

Actes XIII et XIV le vrai récit de la fondation des Eglises ga-
latiennes 2.

En Galatie, nous avons admis la possibilité d'une quête de

caractère limité, antérieure à celle que Paul organisa,
apparemment d'Ephèse, peu avant la composition de 1

Corinthiens. Mais cette dernière seule est attestée par un texte po-

1 Le voyage Actes XI1I-XIV peut n'avoir pas pris plus d'une année et se placer
(Weizsaecker, op. cit., p. 91) après les événements de Jérusalem et d'Antioche.
Mais ainsi on surcharge encore la période de 52-59. Et Gai. I, 21 n'exclut pas ce

voyage de la période précédente. (Cf. Meyer-Wendt, p. 254.)
2 Malgré les objections de Lipsius (op. cit., Einleitung zu Gal., p. 2 et s.) et

de Sieffert (Meyer-S., Komm, tu Gai., 9. Aufl. 1899, p. 6 et ss.) contre le sens

large (province romaine de Galatie), il reste étrange que Paul, lorsqu'il cite les

provinces de son « domaine, » mette la Galatie celtique sur le même pied que l'Asie,
la Macédoine, l'Achaïe, tout en passant sous silence la Lycaonie et la Pisidie.



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 127

sitif. Quelle fut la réussite des mesures prescrites par Paul
aux Galates, au lendemain de leur réconciliation avec lui
Tout ce qu'on peut dire c'est que l'apôtre, lorsqu'il écrivit
aux Corinthiens de suivre le même système, ne devait pas
être sans en avoir expérimenté les bons effets. Dès ce

moment, en tous cas, apparaît chez lui la résolution de mener
la chose énergiquement, d'accroître l'importance des envois
en obtenant une participation collective des Eglises.

Une indication favorable au succès de l'opération chez les

Galates, ce serait que Timothée et Caïus de Derbes, nommés
Actes XX, 4, parmi les compagnons du dernier voyage de
Paul à Jérusalem, fussent en réalité les porteurs de la
contribution des communautés de Galatie (proconsulaire). Mais

il n'y a là qu'une possibilité1. Nous savons que des délégués,
chargés du produit de la collecte, ont dû accompagner Paul
1 Cor. XVI, 3 ; 2 Cor. VIII, 18 et ss.). Mais il s'agit seulement
dans ces textes des offrandes de la Macédoine et de l'Achaïe.
Et l'on peut se demander si Timothée et Caïus ont eu une
mission en rapport avec la collecte2. Passer par la Macédoine

pour apporter à Jérusalem des dons provenant de Galatie,
c'est un détour qui s'expliquerait, à la rigueur, par le désir
qu'aurait eu Paul d'avoir en mains un total plus respectable,
et d'offrir aux Jérusalémites le spectacle d'une délégation
comprenant des représentants de toutes les Eglises de la pa-
gano-chrétienté. Seulement, cette mise en scène, toute naturelle

s'il se fût agi d'un hommage de vassalité rendu à l'Eglise-
mère, n'était pas nécessaire pour le but que Paul se proposait.

Il lui suffisait de clore la série de ses envois par la.

remise d'une somme supérieure à toutes les précédentes.
Pour cela, il n'avait qu'à faire bloc de tout ce que les Eglises
de Grèce pouvaient donner. Rien n'empêche de croire que les

Galates aient envoyé plus tôt et directement le résultat de

leur cotisation; surtout dans le cas possible où la collecte se

serait faite chez eux en plusieurs fois.

1 Possibilité qu'on a eu tort d'ériger en argument en faveur du sens officiel

du mot Galatie.
2 Schmiedel, Handcommentar tum N. T., I, i, 2. Aufl., 1892, zu 2. Cor. Vili, 18.



128 EMILE LOMBARD

Le rôle qu'on prête à Timothée et à Caïus, nous ne sommes

pas non plus fondés à l'attribuer avec certitude aux Asiates

Tychique et Trophime, qui, selon les Actes, ont également fait
partie de l'escorte de Paul. Nulle part Paul ne dit avoir
recueilli de l'argent à Ephèse. Comme, à notre connaissance,
sa correspondance avec les Ephésiens, pour l'époque où nous
sommes, se réduit à un billet assez maladroitement rapporté
à l'épître aux Romains (chap. XVI), un tel silence ne prouve
point que les chrétiens d'Asie n'aient pas fourni leur quote-
part. Cependant, leur abstention s'expliquerait par les
conditions exceptionnellement pénibles du travail de Paul au
milieu d'eux. (Cf. 1 Cor. XV, 32; XVI, 9 ; 2 Cor. I, 8 et ss. ;

Rom. XVI, passim.)

IV

Venons-en à l'Achaïe et à la Macédoine. Ici, les renseignements

abondent. Au lieu de simples mentions, nous avons
un morceau étendu, 2 Cor. VIII et IX, plus les deux
fragments de moindre longueur, mais fort importants aussi, 1 Cor.

XVI, 1-4; Rom. XV, 25 et ss. L'exégèse, dès lors, pourra nous
venir efficacement en aide.

Ce qui fait l'intérêt, mais aussi la complication de l'histoire
de la collecte chez les Corinthiens, c'est qu'elle se mêle très
intimement à celle de la crise ecclésiastique qui faillit les
détacher de Paul à tout jamais: c'est, d'autre part, qu'il y a

un rapport .étroit et réciproque entre le sort de l'œuvre chez

eux, et la façon dont elle fut menée chez les Macédoniens.
Le fragment 1 Cor. XVI, 1-4 (Pâques 57) nous transporte

à l'époque où Paul, tout en travaillant à Ephèse, entretenait
une correspondance suivie avec les chrétiens de Corinthe.
¦Ceux-ci commençaient à lui donner du souci, tant à cause
de leur turbulence naturelle que par l'effet des premières
intrigues judaïsantes. Néanmoins, il jugea l'heure propice
pour mettre leur générosité à l'épreuve.

Parmi eux, — on le voit à la façon dont il s'exprime, —
rien encore n'avait été fait. Il leur écrit néanmoins comme à



LA COLLECTE EX FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 129

des gens qui savent de quoi il s'agit1. Selon toute apparence,
dans sa première lettre, aujourd'hui perdue (V, 9) il leur
avait touché un mot de son dessein. Peut-être même les

Corinthiens lui avaient-ils demandé (dans la lettre dont parle
VII, 1), comment ils devaient s'y prendre. « Les instructions,
dit-il, que j'ai données aux Eglises de Galatie, suivez-les

vous aussi. » Il tenait ainsi à établir, d'une Eglise à l'autre,
une certaine uniformité de procédé, pour accentuer sans
doute le caractère collectif de cette manifestation fraternelle.
Le premier jour de la semaine, chaque membre de l'Eglise
mettra de côté ce dont il pourra disposer. Une telle
recommandation suppose que dès cette date le dimanche était
spécialement consacré aux actes de la vie religieuse. Paul
d'ailleurs ne dit rien du jour où les dons doivent être recueillis,
ni des personnes qui auront à se charger de cet office. Il
insiste seulement pour que chacun commence sans retard à

prélever une petite dîme sur ses économies, de manière à ce

que tout ne reste pas à faire pour le temps de son retour à

Corinthe. Ce retour, dans sa pensée, doit avoir lieu avant
l'hiver (XVI, 5, 6). Une fois là, il enverra à Jérusalem, avec
la somme, des délégués choisis par l'église, qu'il aura soin
d'accréditer par lettre2. On remarquera la finesse avec
laquelle l'apôtre fait la distinction des responsabilités et des

compétences. A l'Eglise donatrice le choix des délégués; à

lui, apôtre et organisateur de l'œuvre, le droit de les
recommander auprès des destinataires. « S'il convient, ajoute-t-il,
que je fasse moi-même le voyage, ils le feront avec moi. » De

quelle condition sa décision doit-elle dépendre Craindrait-il

1 Si Paul se contente de dire, en parlant des destinataires « les saints » (le

nom de la ville est ajouté Rom. XV, 26), c'est parce que ses lecteurs sont bien

au clair à cet égard, et non parce qu'il attribue une sainteté particulière aux
chrétiens de Jérusalem (Hofmann, Godet). Id. 2 Cor. VIII, 4; IX, 1, 12.

L'expression ol âyioi s'appliqua également à tous les chrétiens, voir Rom. XII, 13;
XVI, 2; 1 Cor. VI, 2.

2 Calvin et d'autres relient Sì z-kwtoXùv à âonifiâur/Ts. Mais iré/i-ipa alors ne se

comprend pas bien. — L'idée de charger des délégués de porter la somme,

répond si bien à la nature de la chose qu'on ne peut dire qu'en cela Paul « imite
la coutume juive. »

THÉOL. ET PHIL. 1902 9



130 EMILE LOMBARD

de voir la communauté désigner des personnages peu dignes
de confiance, et se réserverait-il alors de ne pas les laisser
partir seuls? C'est une supposition qui peut venir à l'esprit,
mais à laquelle il est impossible de s'arrêter. Paul parle
constamment de ce voyage à Jérusalem, non pas comme d'une
formalité dont il préférerait se dispenser, mais comme de

quelque chose d'infiniment souhaitable, dont il attend le plus
grand bien. Le texte grec, d'ailleurs, ne laisse pas de doute.
La locution S^wv fari, il convient, exprime non seulement la
convenance, mais la valeur, le mérite. Dans le cas particulier,
on pourrait traduire : « S'il vaut la peine que j'aille..., » —
quoique l'original soit pourtant moins explicite. L'apôtre
donc ne se rendra en personne à Jérusalem que si le total
à remettre est suffisamment élevé. Ce n'est pas qu'il pense
ainsi pouvoir s'assurer une bonne réception. Même après
l'heureux achèvement de la collecte, nous le verrons être
dans l'incertitude à cet égard; et la crainte d'un mauvais
accueil ne l'empêchera pas de se rendre à destination (Rom,
XV, 31). L'essentiel à ses yeux c'est de ne point se constituer
porteur d'une gratification dont la mesquinerie contrasterait
avec la dignité de sa personne et de sa vocation. A noter
encore, à propos de ces quatre versets, que Paul ne fait aucune
allusion à un projet de collecte en Macédoine. Il se proposait
de visiter cette province seulement en passant (v. 5 et ss.).
De plus, connaissant la situation précaire des Macédoniens
convertis (1 Thess. II, 14), il n'os<ait attendre de leur part
une contribution bien abondante. Ainsi, à l'époque où il traitait

avec les Corinthiens la question d'organisation, la
perspective d'aller ou de ne pas aller en Palestine devait
dépendre exclusivement pour lui du résultat de l'œuvre en
Achaïe.

Comment les Corinthiens se conformèrent-ils aux instructions

de Paul? Cette question en appelle une autre. Que se

passa-t-il à Corinthe dans l'intervalle qui sépare nos deux
épîtres? On sait si là-dessus les avis sont partagés, et quelles
innombrables combinaisons ont été essayées pour rendre

compte de l'enchaînement des faits. Le mieux est de prendre



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 131

tout d'abord pour base ces trois données primordiales, que
nous fournit la seconde aux Corinthiens :

1° A la date où fut composée cette épître, il y avait déjà
assez longtemps que les chrétiens de Corinthe s'étaient mis
en devoir de réunir un fonds. En cela ils avaient même
devancé leurs frères de Macédoine (VIII, 10; IX, 2).

2° Le résultat effectif de cette détermination n'avait point
été de nature à contenter Paul. Bien loin de là, puisque nous
le voyons renvoyer Tite en Achaïe, à seule fin de conduire
l'œuvre à son achèvement (VIII et IX en entier; v. en part.
VIII, 6, 11 ; IX, 3-4).

3° Ce n'était point d'ailleurs la première fois que Tite
jouait un rôle en cette affaire. Lors d'une précédente
visite à Corinthe, il avait déjà commencé à s'en occuper
(VIII, 6).

Voilà qui ressort indiscutablement des textes. Maintenant

que nous avons établi ces trois points en manière de jalons,
poursuivons notre analyse.

Nous avons dit que Tite s'était déjà occupé de la collecte
lors d'une précédente visite à Corinthe. A première vue,
l'idée ne vient pas même qu'il ait pu s'y rendre plus de deux
fois en tout. Cette visite, qui lui permit de travailler à la
collecte, s'identifie tout naturellement avec celle dont l'apôtre
était si impatient de connaître le résultat, et à la suite de

laquelle fut composée notre seconde épître (II, 12,13; VII, 6,
7,13 et ss.). D'autant plus que les mêmes circonstances
défavorables qui occasionnèrent cette première mission de Tite,
nous expliquent pourquoi l'œuvre commencée à Corinthe y
languit au point de nécessiter une intervention de la part de

l'apôtre et de ses collaborateurs.
On sait que le parti judaïsant, déjà actif à la date où Paul

écrivait aux Corinthiens notre première épître, — la seconde

en réalité, — ne fit, après |la réception de cette lettre, que
croître en nombre et en influence. L'autorité de Paul se

trouva sérieusement ébranlée. L'ayant appris, — probablement

par le retour de Timothée, 1 Cor. XVI, 11, — il se rendit
à Corinthe directement, sans passer par la Macédoine, comme



132 EMILE LOMBARD

il en avait eu tout d'abord l'intention1. Sa présence,
d'ailleurs, ne suffit pas à rétablir l'ordre. Plusieurs indices (cf.
2 Cor. II, 1-18 ; Vil, 10) donnent à croire qu'il dut se retirer
non sans avoir subi de graves offenses. C'est alors qu'il lança,
toujours d'Ephèse, la lettre aujourd'hui perdue à laquelle il
fait allusion 2 Cor. VII, 8, 12 et dont l'envoi coïncida avec la
mission de Tite. Ce que sa personne n'avait pu faire, cette
lettre sévère le fit, et l'influence de Tite, apparemment
homme décidé et énergique, contribua à ramener dans le
droit chemin une bonne partie de ceux qui s'en étaient
détournés. Paul, qui sur ces entrefaites avait quitté Ephèse,
séjourné à Troas, gagné la Macédoine (II, 12-13) et qui, un
moment, avait regretté la vivacité de ses expressions, vit
revenir Tite avec de bonnes nouvelles, et put écrire une
quatrième lettre, — pour nous la seconde, — dont la teneur
montre que l'Eglise dans sa majorité lui avait fourni de
sérieux gages de repentir et d'affection2.

Si telle a été la marche des événements, nous pouvons
assez bien nous rendre compte de celle de la collecte. Sitôt
qu'ils eurent reçu les instructions de 1 Cor. XVI, 1-4, les
Corinthiens s'exécutèrent et commencèrent à mettre de l'argent
de côté. C'est ce qu'impliquent les deux textes 2 Cor. VIII,
10 et IX, 2, que nous avons maintenant à examiner de plus
près.

Le premier se relie, par dessus le v. 9, aux versets 7-8,
dont voici en substance le contenu : « Vous excellez en tout,
excellez aussi dans cette œuvre de grâce. Je ne vous donne

pas un ordre, je vous cite le zèle des autres (les Macédoniens)

pour éprouver votre amour. » Puis, après en avoir appelé

1 Cette visite intermédiaire est prouvée: a) par 2 Cor. XII, 14; XIII, 1. Le

contexte montre qu'il ne s'agit pas de projets de visite. — h) par II, 1-3 : séjour
èv ùimy. Schmiedel (op. cit., Einl. zu Cor., p. 72 et s.), après Hausrath, Reuss et
d'autres, place ce séjour entre la fondation et 1 Cor. Mais rien dans 1 Cor. ne

donne la moindre vraisemblance à cette supposition. — Heinrici (M.eyev-il., Komm.
2. Cor., 8. Aufl., 1900, zu II, 1) essaie d'exclure la dite visite en rapportant ttakiv
seulement à ëkQelv.

2 Sur les événements de Corinthe, voir Weizssecker, op. cit., p. 287 et ss.

(reproduit par Sabatier, L'apôtre Paul, 3e éd., p. 162 et ss.)



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 133

à l'exemple de Christ, Paul continue ainsi : « C'est un conseil

que je vous donne, et cela pour votre bien, à vous qui
avez commencé non seulement à agir, mais à vouloir, dès

l'année dernière. » Que veut-il dire par cette tournure étrange?
Il semble que pour l'intelligence de la phrase les deux termes
dussent être renversés1. Mais force est de s'en tenir au texte
tel qu'il est. Or, quoi qu'on fasse, on ne peut s'expliquer
par une gradation logique ce passage de l'exécution ià la
volonté. Dira-t-on que Béluv exprime la volonté bonne et franche,
supérieure à l'acte lui-même2? Mais le changement de temps
et l'analogie du v. 11, où le rapport est interverti, montrent
que l'acte nowcm et la disposition d'esprit 6ûstv ne coïncident

pas, qu'ils ont lieu à deux moments distincts. Le npo- de npoe-

v«pÇ«a6e indique aussi que la gradation est chronologique.
Alors la pensée ne peut être que celle-ci : vous avez été, —

par rapport aux Macédoniens, — les premiers à commencer
la collecte, et votre intention de le faire date d'encore plus
loin. C'est pourquoi, au verset suivant, Paul donne à

entendre non sans finesse qu'une décision prise de si bonne
heure devrait avoir reçu mieux qu'un commencement
d'exécution. Reste à élucider la question de date. La locution
affò népvtii peut signifier : depuis une année, à savoir il y a
douze mois; mais aussi, simplement : depuis l'année
dernière, ce qui nous donne de la marge. Que Paul comptât
d'après le calendrier macédonien ou d'après le calendrier civil
juif, l'année commençait pour lui avec l'automne3. Si l'on
place la composition de 2 Corinthiens fin septembre ou
commencement d'octobre, on peut à la rigueur admettre que les

débuts de la collecte à Corinthe aient eu lieu quelques mois

auparavant, puisqu'il y avait eu changement de calendrier

1 De là la leçon conjecturale ov fiôvov r'o dekeiv aKka Kai -o irotrjaai. — Pure

conjecture aussi que la correction de Baljon (contredite d'ailleurs par IX, 2) :

ov riv T° Ttoiijcai âUà Kaì tò deleiv. — On a dit aussi qu'il s'agissait « d'une

façon inverse de parler. » (Grotius.)
2 Calvin, Reuss.
3 Le premier fait commencer l'année à l'équinoxe d'automne. Le second a

pour premier mois le mois de Tischri (sept.-oct.)



134 EMILE LOMBARD

dans l'intervalle. Cependant, ici comme à IX, 2, l'intention
de Paul étant manifestement d'appuyer sur la longueur du
temps écoulé, il est préférable de songer à une date plus
éloignée. D'autant plus que tant d'événements ne peuvent
guère s'être accumulés entre le printemps et l'automne de

la même année. Il y a avantage à placer la composition de
1 Corinthiens aux environs de l'avant-dernière Pâques par
rapport à 2 Corinthiens, et l'envoi de cette dernière épître
peu avant le second renouvellement du calendrier1, soit àia
fin de l'été 58. Ainsi, l'année où tombe le ành népvai se trouve
aller de l'automne 56 à l'automne 57; on obtient un recul
suffisant pour la succession des faits; et on comprend que
« l'an passé » ait pu comprendre pour l'auteur de 2 Corinthiens

aussi bien la date de la décision prise que celle de

l'exécution commencée, même s'il y a un certain intervalle
entre les deux ; ànb Ttépvm s'applique, en effet, non seulement à

8s),stv, mais aussi à noiwat, comme on le voit par IX, 2.

Ce passage, ainsi conçu: « ...Je sais votre empressement,
dont je me fais gloire auprès des Macédoniens (en leur
disant) que l'Achaïe est prête depuis l'année dernière, et votre
zèle a piqué l'émulation de la plupart, » —ce passage, dis-je,
semble à première vue impliquer contradiction avec VIII, 10

et ss., qui montrent combien la cotisation des Corinthiens a

été jusqu'alors au-dessous de l'attente de Paul. Mais la
discordance n'est qu'apparente2. Ici, comme à Vili, 11, npoBu^ùa

ne désigne rien d'autre qu'une ardeur qui pour être sincère
n'en a pas moins pu être momentanée. Et le parfait notpemsuourrai,

s'il est impossible de l'appliquer à une préparation restée à

l'état d'intention, ne va pas jusqu'à dire que le résultat dési-

1 Ou peu après (automne 58). Mais alors óirò ¦Kcgvai, doit se compter à partir
d'automne 57. Et la période d'entrain correspondant au commencement de la

collecte se conçoit mieux au moment de la réception de 1 Cor. que six ou sept mois

plus tard. — Godet, qui compte d'après l'année attico-olympienne, place 2 Cor.

avant le solstice d'été 58. Mais 2 Cor. doit avoir été composé à une date plus

rapprochée de l'hiver que Paul passa à Corinthe (Actes XX, 2; 1 Cor. XVI, 6 :

premier plan, auquel finalement il se conforma avec un ande retard.)
2 Contre Klöpper (Kommentar über das tweite Sendschreiben Paulus an die

Korinther., 1874, zu IX, 2).



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 135

rable ait été atteint du premier coup. Le fait qu'une somme

quelconque se soit trouvée prête à être envoyée à Jérusalem tôt
après la réception de 1 Cor., n'est point inconciliable avec le

fait qu'une année plus tard Paul, jugeant cette somme
insuffisante, ait senti le besoin d'adresser un nouvel appel aux
donateurs, étant donnée surtout l'importance de plus en plus
grande de la collecte comme gage de réconciliation.

Est-il maintenant besoin de nous demander pourquoi un
arrêt se produisit dans cette œuvre que les Corinthiens avaient
mis tant d'empressement à entreprendre? L'agitation judaï-
sante eut pour résultat naturel de l'enrayer. Et non seulement

la collecte souffrit parce que Paul en était le patron et

que tout ce qui venait de lui était tenu pour mauvais par ses

détracteurs, mais en elle-même elle leur fournit matière à de

perfides attaques. Us ne craignirent pas d'insinuer qu'en
réalité, et sous cet honnête prétexte, c'était au profit de sa

caisse personnelle qu'il collectait. Lorsque Paul, à la veille
de se rendre pour la troisième fois à Corinthe, y renvoya Tite
avec mission de mener à bien l'affaire, il eut la précaution
de lui adjoindre deux frères, dont l'un expressément désigné

par les Eglises de Macédoine, « afin d'éviter, dit-il, qu'on ne
dise du mal de nous à propos de cette abondance d'argent
recueilli. » (VIII, 20.) Ceci suppose déjà qu'on ne s'était pas fait
faute de lui attribuer des desseins louches. Il eût été
souverainement maladroit de sa part de provoquer, sous prétexte
de les prévenir, des commentaires qui autrement ne fussent
venus à l'idée de personne. Ces racontars injurieux, mis en
circulation à l'époque sans doute où les cotisations commençaient

à s'accumuler, étaient depuis lors restés un peu dans

l'air. A cet égard, un autre passage est encore plus explicite.
Dans la même épître, XII, 16-18, l'apôtre, après avoir rappelé
que jamais il n'a rien reçu de l'Eglise de Corinthe pour son

entretien, continue comme suit, en parodiant la façon de

parler de ses adversaires : « Eh bien, soit. Je ne vous ai pas
été à charge. Mais, scélérat que je suis, je vous ai pris par
ruse. — Quoi 1 Parmi ceux que je vous ai envoyés, y en a-t-il
un par lequel je vous aie fait exploiter? J'ai requis Tite



136 EMILE LOMBARD

d'aller chez vous, et avec lui j'ai envoyé le frère que vous
savez. Vous a-t-il exploités, Tite N'avons-nous pas marché
selon le même esprit dans les mêmes traces » Partant de
là, on a supposé que le grief contre lequel Paul se défend,
c'est de s'être fait rétribuer par l'intermédiaire de ses amis,
tout en feignant de ne rien recevoir1. Mais dans ce cas il faut
admettre, non seulement que Tite et les autres collaborateurs

;de l'apôtre ont joui de l'hospitalité des Corinthiens,
mais encore qu'ils ont touché des subventions en espèces ;

et alors il s'agirait pour lui de fournir la preuve qu'il n'a eu
aucune part à ces subventions. Il ne pourrait prendre ses
lecteurs à témoins que Tite et lui n'ont jamais différé dans
leur manière d'agir. Tout s'explique, au contraire, si le passage

se rapporte aux mesures prises en vue de préparer un
fonds avant le retour de Paul2. Ce dernier, lors de sa visite
intermédiaire, rencontra trop d'hostilité pour pouvoir
s'occuper de la collecte. Tite fut charger de l'activer ; Tite, dont
les efforts dans ce sens purent être mal interprêtés par
certains. Car la situation, quoique notablement améliorée, ne
changea pas du tout au tout. On comprend dès lors que
Paul, dans sa nouvelle et dernière épître, croie devoir
rappeler aux Corinthiens qu'il y a eu parfaite conformité entre
la conduite de ses émissaires et [la sienne propre. Naturellement,

cette argumentation ne serait pas possible, si durant
son absence de Corinthe il s'était fait apporter la somme
déjà réalisée. Sa règle constante fut de laisser l'argent aux
mains de la communauté jusqu'au moment de l'envoi à

Jérusalem.

Nous avons admis a priori l'identité du séjour pendant
lequel Tite s'occupa de la collecte (VIII, 6) et de celui au
retour duquel il rejoignit Paul en Macédoine. Cette identification

cependant soulève des objections. « J'ai engagé Tite,
écrit l'apôtre, à aller achever chez vous, comme il l'a
commencée, cette œuvre de grâce. » Voilà comment nous traduisons.

Mais le verbe npoevàpxoptu signifie commencer avant,.
1 Beyschlag, Theol. Stud, und Krit., 1871, p. 671.
5 Klöpper, Schmiedel.



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 137

s'applique à un premier commencement par rapport à un
autre venant en seconde ligne. Ainsi au v. 10. Cela constaté,
on a été jusqu'à conclure de notre passage qu'il y a eu non
pas deux, mais trois voyages de Tite à Corinthe, dont un
antérieur à celui où il porta la lettre intermédiaire. Ceux qui
se prononcent pour la nécessité de cette conclusion obtiennent

ainsi une confirmation de l'hypothèse d'après laquelle
la lettre intermédiaire ne serait autre que les ch. X à XIII
de notre seconde épître1. La mission de Tite dont, parle XII,
18, reportée avant celle où il eut à appuyer de sa parole les

remontrances écrites de l'apôtre, s'identifie alors avec ce
prétendu séjour antérieur, consacré spécialement à la préparation

de la collecte. Cette combinaison ne laisse pas d'être
séduisante, malgré sa complication. Mais le préfixe npo- peut
s'expliquer plus simplement. Pas besoin pour cela de

supposer que Tite soit reparti pour l'Achaïe avant l'envoi de
2 Cor. et ait ainsi déjà recommencé son travail à Corinthe au
moment de la réception de l'épître2. Il suffit de ne pas
perdre de vue l'intention de tout le morceau, qui est de

préparer les Corinthiens à ce que l'œuvre, chez eux, soit reprise
tout à nouveau. Déjà, Tite a pris des mesures dans ce sens.
Mais ceci n'est encore aux yeux de l'apôtre que le prélude de

la collecte qui maintenant va être pour tout de bon organisée

par son fidèle collaborateur. A cette condition seulement
l'achèvement (oûrwç xcd èmrskéuri) sera complet et définitif. Le

npo- sert donc ici à renforcer, à élever d'un degré, si l'on
peut ainsi dire, l'idée de commencement3. On objecte que
l'œuvre avait débuté bien avant la visite de Tite correspondant

à l'envoi de la lettre intermédiaire, puisque d'après
IX, 2 l'Achaïe était prête « depuis l'année dernière. » Mais

nous avons vu dans quel sens relatif il faut prendre cette
phrase ; et d'ailleurs la date à laquelle les Corinthiens se

1 Cette hypothèse, qui a pour auteur Hausrath (Der Vierkapitelbrief des Paulus

an die Korinther, 1870), est défendue par Schmiedel (voir op. cit. Einl. zu 2. Cor.

§§ XII-XVI, et passim, dans le comm.).
2 Weizsaecker (Jahrbücher für deutsche Theologie, 1876, p. 617 et s., Apost.

Zeitalter, p. 307).
3 Beyschlag, Theol. Stud, und Krit., 1871, p. 674.



138 EMILE LOMBARD

sont mis à collecter et celle où Tite est entré en scène ne
doivent pas être confondues. Que le verbe icpoevip^oftat soit
employé dans les deux cas, cela ne change rien à la question

: malgré la différence de dates il s'agit bien de deux
commencements en premier, lenpo- du v. 10 se rapportant aux
débuts postérieurs de l'œuvre en Macédoine, celui du v. 6,
à la nouvelle campagne que Tite est chargé d'organiser à

Corinthe. Ajoutons que rien, dans le fragment précédemment

étudié, 1 Cor. XVI, 1-4, ne trahit chez Paul l'intention
d'envoyer en Achaïe un collecteur avant de s'y rendre lui-
même. Il faut croire que si tout s'était passé normalement,
Tite n'y serait allé ni en cette qualité ni en une autre. Au
lieu de cela on nous parle d'une mission en rapport avec la
collecte, dont il se serait acquitté à une époque où rien ne
nécessitait son intervention. Il est vrai qu'à XII, 18, nous le

voyons accompagné d'un frère. Ce frère ne peut être l'un des

deux mentionnés VIII, 18, 22 ; car pourquoi omettre l'un et

pas l'autre1? Mais qu'est-ce à dire, sinon qu'il a eu, lors du

voyage qui est selon nous son premier, un compagnon subalterne,

non cité autre part Il n'y a pas là de raison suffisante

pour penser à une démarche antérieure. Pas plus qu'il n'y
a incompatibilité entre la persistance d'insinuations comme
celles que Paul repousse, et le retour à l'obéissance de la

majorité de l'Eglise2.

Entre les deux phases de la collecte en Achaïe, se place la
collecte macédonienne, qui fut pour Paul un réjouissant succès.

Si, venant d'Ephèse, il s'arrêta un certain temps en
Macédoine, c'est par suite de circonstances indépendantes de sa
volonté. Inquiet du retard de Tite, impatient de connaître

1 Et encore faudrait-il traduire (aor. épistolaire) : « Tite, celui que je vous
envoie.... »

2 Krenkel (Beiträge tur Aufhellung der Geschichte und der Briefe des Paulus,
1891, p. 753 et ss.) fait de X, 1-XIII, 10 une lettre postérieure à I-IX, XIII, 11-13,

tout en admettant, antérieurement à 2 Cor., une épître perdue. Il distingue deux

conflits suivis de réconciliations. On en arrive à ce degré de complication en

méconnaissant qu'il puisse subsister une minorité récalcitrante.



LA COLLECTE EN FAVEUR DES CHRÉTIENS DE JÉRUSALEM 139

l'effet du message dont il l'avait chargé, il n'était pas en
mesure de prendre une part bien active aux affaires intérieures
des communautés qui l'hébergeaient. Pourtant il parla aux
disciples, non sans intention, de ce que leurs frères d'Achaïe
avaient commencé de faire dès l'année précédente pour les

pauvres de Jérusalem. Ils n'eurent pas besoin d'en entendre
davantage. Aussitôt les cotisations d'affluer, si nombreuses
et atteignant des chiffres si élevés, que toutes les espérances
de Paul furent dépassées. En peu de temps ces humbles
croyants, qui pourtant traversaient des jours difficiles
(2 Cor.VIII, 1,2 ; 1 Thés. II, 14), eurent distancé leurs
coreligionnaires achéens au point de pouvoir à leur tour leur être
cités en exemple. Entre IX, 2, qui dit que l'émulation des

Macédoniens a été excitée par les déclarations de Paul, et
VIII, 3, où est louée la spontanéité avec laquelle ils ont agi,
il n'existe nul désaccord. Oui, Paul les avait discrètement
sollicités. Mais eux, de leur côté, allèrent au-devant et au
delà de ses désirs. Il semble même qu'il ait exprimé quelques
alarmes de les voir s'imposer de pareils sacrifices ; à quoi ils
répondirent en le suppliant de les laisser faire (VIII, 4).

On reconnaît là l'esprit fraternel de ces Thessaloniciens,
que Paul ne pouvait qu'exhorter à être de plus en plus ce

qu'ils étaient (1 Thés. IV, 9-10), de ces Philippiens dont il
acceptait les allocations sans arrière-pensée (2 Cor. XI, 8-9),
et dont la filiale sollicitude le suivit jusqu'à Rome sous forme
d'un présent vivement apprécié (Phil. II, 25 ; IV, 10 et ss.).
Aux uns et aux autres, — et ceci sans doute s'applique
également aux communautés de moindre importance telles que
Bérée, — il paraît avoir voué une affection particulière
(1 Thés. II, 17 ; Phil. 1,4 et passim), que leur conduite en cette
circonstance ne dut pas peu contribuer à fortifier. Montrer
du zèle pour la collecte, un zèle effectif, se soutenant par lui-
même ((T7toû5ï)), et non pas seulement une npoivriot fâcheusement

intermittente, c'était bien le plus sûr moyen de lui
toucher le cœur. Cela supposait en effet qu'on l'avait compris,
qu'on s'associait à ses inquiétudes comme à ses espérances.

(A suivre.)


	La collecte en faveur des chrétiens de Jérusalem : étude paulinienne

