
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 1

Artikel: Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

Autor: Wildeboer, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT

ÉTUDE HISTORICO-CRITIQUE

PAR LE

Dr G. WILDEBOER

professeur à l'Université de Groningue *.

§ 10. Histoire de la réunion des livres de l'Ancien Testament.

b) Canonisation des Prophètes.

Quoique nous ne possédions pas pour l'histoire de la
canonisation des prophètes des témoignages historiques pareils à

ceux qui servent à expliquer la canonisation de la loi, il est

pourtant possible, en s'appuyant sur divers faits, de se faire
une idée du cours des choses. Ce n'est donc pas en vain que
nous chercherons une réponse aux questions suivantes :

a) Quand ce travail a-t-il commencé, et quand peut-il être
considéré comme terminé? b) Quelles furent les causes de ce

travail c) Quelles personnes y ont coopéré d) Enfin, que
pouvons-nous connaître de la manière dont il s'est fait1?

1. Les paragraphes précédents ont clairement montré que pour
la formation de la collection des prophètes, nous ne possédons

aucun témoignage historique de la valeur des chapitres VIII à X
de Néhémie. Les indications talmudiques ne peuvent revendiquer
une telle importance. Les renseignements réunis par Fürst dans

son ouvrage sur le Canon sont précieux ; mais il les faut soumettre
à un travail critique plus approfondi.

* Voir les livraisons de mars, de mai-juillet et de septembre 1901.



b» WILDEBOER

A. Il faut chercher l'origine de la collection des Nebiim (et
des autres écrits) dans l'œuvre accomplie par Néhémie, selon
2 Maccab. II, 13. Il réunit des écrits sur les rois et les

prophètes, des psaumes davidiques et des lettres royales touchant
les présents faits au temple, sans penser certainement à leur
attribuer une valeur canonique. Il est clair toutefois que cette
collection acquit une haute considération, soit à cause de

son contenu, soit à cause de l'homme qui l'avait formée. Elle
devint le fondement des groupes deux et trois2. Quand le

groupe des Prophètes fut-il fermé C'est ce qu'on ne nous dit
pas. Cependant, en s'appuyant sur Daniel IX, 2, dont l'auteur,
qui vivait vers 165 avant Jésus-Christ, semble avoir connu
D'HSDn comme collection distincte, et étant donné que ce

livre n'a pas été lui-même admis au nombre des Nebiim, on

peut fixer l'an 200 avant Jésus-Christ comme terminus ad

quem3. Ce résultat est confirmé par le Prologue de Jésus ben

Sirach qui place les « Prophètes » ou les « écrits prophétiques »

à côté de la loi4. Ainsi la canonisation des écrits historico-
prophétiques et prophétiques du second groupe doit avoir
eu lieu après Néhémie et avant l'an 165, probablement aux
environs de l'an 200 avant Jésus-Christ.

2. Voir § 4, remarque 6. On se rappelle que Néhémie réunit,
probablement dans le temple, une bibliothèque. Ce n'était
certainement pas son intention d'ajouter un second canon à celui qui
venait d'être proclamé, mais il voulait sauver de la ruine des

œuvres importantes, et avoir toujours à sa disposition les lettres
royales sur les présents faits au temple, afin que les Juifs pussent,
en cas de besom, s'en prévaloir. Il serait téméraire de dire quels
livres s'y trouvaient; on ne peut pourtant douter que les livres
des Juges, de Samuel et des Rois n'y aient pris une place importante.

Avec Josué, ils formaient les prophetœ priores (Fürst, o. c,
p. 14, remarq. 7), ainsi qu'on les appela plus tard avec raison, et
devinrent le fondement du second groupe. On ne peut savoir quels
autres écrits furent admis par Néhémie, ni s'il plaça dans sa

collection des livres tels qu'Esdie, Jérémie ou Ezéchiel ; car
l'expression rà. xepi Twv ßauaeav xml ir/)otpv)T<i5v peut fort bien ne s'appliquer

qu'aux seuls livres historico-prophétiques, ces livres étant
ceux qui étaient lus avec le plus d'intérêt par la communauté



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 69

postexilique. Son existence misérable, si peu en harmonie avec
les rêves glorieux de l'exil, la poussait à lire avec passion les
récits des siècles passés, si brillants, des années où régnaient un
David et un Salomon, où des prophètes tels qu'Elie et Elisée
exerçaient une si grande influence. On était convaincu que les
souffrances dû peuple étaient une conséquence de ses péchés. Si
maintenant Israël marchait selon les commandements de l'Eternel,
certainement les temps anciens reviendraient, plus merveilleux
peut-être. « Les faveurs durables envers David » (Es. LV, 3)
appartenaient à l'Israël de l'avenir. Dans les mots râ toû AauiS nous

voyons le noyau des Kethoubim (voir le paragraphe suivant).
3. Voir § 3, remarq. 6. — En soi, Daniel IX, 2 ne prouve pas

grand'chose. Mais, en tenant compte d'autres éléments, nous
pouvons bien supposer que l'auteur de cette apocalypse possédait et

supposait connue de ses lecteurs, une collection d'écrits prophétiques.

Plus important est le fait que Daniel n'a pas été admis

parmi les Prophètes. La seule explication raisonnable de ce fait est

que le groupe des Nebiim était, de l'avis général, irrévocablement
fermé lorsque parut cet écrit, sans que pour cela on doive penser
à une décision officielle que n'indique aucun récit ni aucune
donnée historique. Ce peut avoir été le cas vers l'an 200 avant
Jésus-Christ, si ce n'est même un peu plus tôt. Mais il ne faut pas
perdre de vue que l'autorité canonique des Nebiim ne fut pas
immédiatement certaine pour chacun, alors même que la collection
de ces écrits était considérée comme irrévocablement fermée.

Si Zeydner (Theol. Studien 1894, p. 73 sq., 78 sq.) avait raison
en faisant dater II Zacharie de l'époque des Maccabées, la fermeture

du canon des Prophètes devrait être placée un siècle plus tard.
Selon Zeydner, Daniel n'y aurait pas été admis parce que, pendant
l'époque troublée de la guerre de l'indépendance, le livre disparut
presque en entier (la lacune fut plus tard remplie par une
traduction araméenne). Voir Litteratur des Alten Testamentes, § 22,

remarq, 8, et § 27, remarq. 4). Mais les faits s'expliquent mieux
encore si nous acceptons l'an 200 comme terminus ad quem, en
nous appuyant surtout sur le petit-fils du Siracide (voir plus bas

remarq. 4), lequel possédait déjà en 132, à Alexandrie, un second

canon fermé.
4. Voir § 4, remarq. 2. En l'an 132, le petit-fils de Jésus ben

Sirach connaissait donc à côté de la loi ot npoffnat (ai irpayniTéiai)

comme groupe déterminé, tandis qu'il ne connaissait pas comme



70 WILDEBOER

tel le 3e groupe; c'était seulement un certain nombre d'écrits sous

un nom indéterminé. — C'est à tort que Buhl (o. c. p. 12) combat
mon opinion en en appelant à Jésus ben Sirach lui-même, qui
écrivait vers l'an 170 avant Jésus-Christ, et devait avoir connu les

prophètes « comme groupe canonique. » Au § 4, remarq. i, je crois
avoir prouvé que Jésus ben Sirach ne connaissait pas encore les
« Prophètes » comme canoniques. Il est vrai que beaucoup de ses

contemporains, plus entraînés par le courant du pharisaïsme,
étaient plus portés vers cette opinion; mais il ne la partageait pas.

Le mot « canonisation » doit être compris cum grano salis, c'est-
à-dire non comme décision officielle de l'autorité compétente, mais
comme affirmation de la sainteté des livres par la communauté et

par beaucoup de ses conducteurs. On comprend dès lors qu'aucune
date précise ne puisse être indiquée.

B. Les causes qui ont poussé à canoniser d'autres écrits

que la Thora ne sont pas identiques à celles auxquelles la
Loi doit sa position particulière. Déjà avant l'exil il y avait
des écrits de prophètes lus avec ardeur par les Israélites
pieux. Sans prétendre remplacer la parole vivante, ces écrits
pouvaient, jusqu'à un certain point, consoler de son absence5.

Pendant et après l'exil, ils furent beaucoup lus, comme on
peut le voir par les écrits du Deutéro-Esaïe, d'Ezéchiel et de

Zacharie6. S'ils ne furent pas dès le début déclarés saints,
c'est que cela n'était pas nécessaire pour fortifier leur ascendant,

et que, en vue de la fondation de la théocratie par
Esdras, ils n'étaient pas d'une importance aussi capitale que
la loi sacerdotale7. Si notre interprétation de 2 Maccab. II, 13

est juste, la canonisation des Nebiim a son origine dans le
besoin ressenti de réunir les écrits les plus remarquables de

l'antiquité. On avait le sentiment qu'une période importante
avait atteint son terme, qu'une lutte de plusieurs siècles était
finie, et lorsqu'on remarqua que la voix des prophètes s'était
tue, on rassembla aussi les Nebiim (appelés plus tard) Acha-
ronim et on les ajouta à la collection de Néhémie8.

A peu près à la même époque s'établit sans doute la
coutume de lire des péricopes des prophètes dans les synagogues.
Cette coutume ne fut point un fruit de l'œuvre d'Esdras,



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 71

mais naquit des besoins de la piété populaire, laquelle trouvait

un appui auprès de ceux qui lui servaient de conducteurs
spirituels dans l'étude de l'Ecriture9.

5. Avant l'exil, la chose essentielle était la parole vivante des

prophètes, mais à côté d'elle on voit surgir aussi des écrits
prophétiques. Au huitième siècle avant Jésus-Christ déjà, se forme

une littérature prophétique : Amos, Osée, Esaïe, Michée. C'est

pour prolonger l'influence de leurs paroles que ces hommes les

mettaient par écrit. Esaïe, lui aussi, a certainement fixé par l'écriture

et réuni une partie de ses oracles, quoiqu'on puisse distinguer
la main de plus d'un rédacteur postérieur dans les oracles qui
portent son nom. (Voir plus bas remarq. 14.) L'influence que ne

peuvent avoir ses discours, il l'attend de la parole écrite, du moins
auprès de ceux qui voulaient bien l'écouter : « Enveloppe le

témoignage, scelle la « thora » parmi mes disciples. » (Es. VIII, 16.)
6. C'est surtout pendant et après l'exil qne les prophètes furent

beaucoup lus. « Lorsque l'existence nationale à laquelle la vieille
religion d'Israël était si étroitement liée fut perdue sans espoir,
lorsque la voix des prophètes se tut et que le culte public ne réunit
plus les foules dans le sanctuaire, alors la foi se ranima au
souvenir que les prophètes du Seigneur avaient prévu la catastrophe
et montré qu'il fallait s'y résigner sans rien, perdre de sa confiance

en Jahvé, le Dieu d'Israël. La parole écrite acquit une importance
nouvelle pour la vie religieuse, et les livres des prophètes, de

même que les monuments de l'histoire du passé, composés selon
le pragmatisme prophétique, ou modifiés conformément à ce

pragmatisme pendant l'exil, devinrent les appuis les plus certains des

fidèles qui reconnurent, comme jamais ils ne l'avaient fait
auparavant, que les paroles du Seigneur étaient pures, tel l'argent
purifié sept fois, et en tout temps un trésor dans la détresse. »

(W. Bobertson Smith, The Old Testament in the Jewish Church,

p. 161, sq., 2e édit. 174.)
Les traces de la connaissance des écrits prophétiques sont

nombreuses, aussi bien dans le postéxilique Zacharie que dans les

écrits exiliques d'Ezéchiel et du second Esdie. (§ 3, remarq. 8.)
Ezéchiel en appelle expressément aux prophètes antérieurs, peut-
être çà et là à des écrits perdus pour nous. Il est surtout dépendant

de Jérémie (cf. Ezéch. II, 8 sq., et Jér. I, 9; Ezéch. XVIII, 2,

et Jér. XXXI, 29 sq.; cf. § 3, remarq. 5, et Kurzgefasstes Eoseg.



72 WILDEBOER

Handb. zum Alten Testamente, 8e livraison : Ezéchiel, Leipzig 1880}

par R. Smend, p. XXIV sq.). Le 2d Esaïe en appelle aussi à des

prophéties prononcées « autrefois, » « il y a longtemps, » « dès le

commencement;» par ex. Esaïe XLVI, 8-13. Il est vraisemblable
qu'il pense à des oracles tels que Jérémie XXV et XXIX.

7. « Ces livres n'avaient pas besoin d'être rapportés de Babylone
avec approbation royale, ou d'être présentés au peuple sous
l'autorité d'un Tirsatha. La seule forme de reconnaissance publique
qui manquât encore, mais qui vint en son temps, était la coutume
de lire des péricopes des prophètes au culte public de la
synagogue. Pour les réunir peu à peu en un tout, il ne fallut pas autre
chose que l'usage que l'on faisait tout naturellement de ces écrits
anciens. » (W. Rob. Smith, o. c. p. 162.)

Ajoutons, — et c'était là l'essentiel, — qu'Esdras ne pouvait,
pour son but, songer à attribuer une valeur canonique aux
prophètes. Il voulait créer une théocratie, essai de réaliser la pensée

prophétique d'un peuple saint, consacré à l'Eternel. A cet effet, les
exigences des prophètes furent stéréotypées et appliquées dans la
Loi aux circonstances de la vie quotidienne. La loi deutéronomienne

ne pouvant suffire à ce but, le système de la loi sacerdotale

vint répondre aux besoins du temps. Le peuple, en s'enga-
geant à vivre selon ses ordonnances, était persuadé qu'il réalisait
par là même les idées des prophètes. Aussi, ne pouvait-il être

question d'un canon à côté de la Loi. La Loi renfermait déjà en
soi les idées et les intentions des prophètes (Esd. IX, 11).

8. Deux causes ont présidé à la réunion des écrits des

Prophètes : a) Le désir de collectionner les trésors littéraires de

i'antiquité, b) La vie religieuse des fidèles en Israël, laquelle se
nourrissait de la lecture des prophètes tout autant que de l'étude de la
Loi. Voyons la première de ces causes.

Dans la communauté postéxilique, on avait le sentiment que
l'ère des révélations était fermée (§ 9, remarq. 7). Malachie n'attend

plus de prophètes après lui comme cela était promis dans le
Deut. XVIII, 18; il attend le salut du retour du prophète Elie
(Mal. IV, 5 et 6). Dans les temps postérieurs, on tient l'apparition
d'un prophète pour quelque chose de tellement impossible que
quiconque ose s'envelopper du manteau de prophète sera aussitôt
traité d'imposteur (Zacharie XIII, 3; cf. 1 Macchabées IX, 27 et IV, 46.

Voir W. Rob. Smith, o. c, p. 142 sq., 2e éd. 158 sq.). Le temps de
la période créatrice était passé et on le ressentait vivement. Aussi,



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 73

lorsqu'on avait quelque chose de vraiment nouveau à dire, on le
faisait en empruntant le nom d'un homme célèbre de l'antiquité
(écrits pseudépigraphes dont cette période est si riche), ou en
commentant et paraphrasant les livres déjà existants. A côté de

l'Halacha, que nous avons appris à connaître, on trouve le Midrasch
et l'tiaggadâ. Dans les temps anciens, ehi signifiait demander

par le moyen d'un prophète ou d'un voyant, quelle était la
volonté de Dieu (2 Rois I, 3). Plus tard, On chercha cette volonté
dans la parole écrite : une telle recherche et son explication
s'appelait Midrasch. h^i|à s'applique à toute explication de l'Ecriture
qui ne se rapporte pas aux ordonnances de la loi. (Strack, Art.
Talmud dans la R. E.2)*. Jésus ben Sirach et les auteurs de Judith
et de Tobie songent tout aussi peu à exprimer des pensées
religieuses nouvelles.

Comme on avait le sentiment qu'aucun prophète ne paraîtrait
plus, on rassembla les écrits prophétiques et on réunit cette
collection à celle des Nebiim existante depuis les jours de Néhémie.

Il est fort possible que le souvenir de cette différence chronologique

ait présidé plus tard à la distinction des Nebiim en Rischo-

nim et en Acharonim. — C. v. Orelli (Theol. Literatz., 1892, p. 222)

remarque avec raison que chez les auteurs postérieurs, les
citations des prophètes plus anciens, d'un Amos, d'un Esaïe, par
exemple, se présentent en un certain sens comme tirées d'écrits
sacrés, comme parole de Dieu. Naturellement, comme la parole
des prophètes était parole de Dieu, les citations l'étaient aussi.
Mais qu'à côté de la Thora, la vraie Bible, on en aît admis une
seconde, cela doit être expliqué par la cessation de la prophétie,
et par le sentiment qu'éprouvaient le peuple pieux et les docteurs

que toute la vérité révélée par les prophètes n'était pas comprise
dans la loi (cf. § 12, remarq. 3).

9. Fürst (o. c, p. 52) a partiellement raison quand il s'oppose
à l'opinion des rabbins postérieurs suivant lesquels la lecture des

haphtarés ne daterait que du temps de Trajan ou d'Hadrien, et

* Dans la Jewish Quarterly Review, vol. IV, 1892, p. 406-429, W. Bacher
écrit que dans les anciens commentaires, Mechilta (pour l'Exode) et Sifré (pour
les Nombres), TJH se présente avec la signification de *ifàb- Dans l'école d'Ismaël,

cela était d'un usage courant, et celle d'Akiba l'admit plus tard. Selon Bacher,

Haggada ou Aggada (non Agada) est toute doctrine non halachienne. (Comp.

Exode XIII, 8 ; comp. Bacher, Die älteste Terminologie der jüdischen
Schriftauslegung, etc., Leipzig, 1899, p. 30 sq.)



74 WILDEBOER

aurait été introduite en compensation de la lecture interdite de la
Loi. Nous disons qu'il n'a raison qu'en partie, car il met « l'institution

des haphtares » sur la même ligne que « l'introduction de

la lecture publique des prophètes. » Cette lecture commença bien
avant Trajan ou Hadrien, mais la fixation des péricopes prophétiques

parallèles aux parasches de la Loi ne s'est faite qu'après
Jésus-Christ. Nous savons aussi par le Nouveau Testament que,
déjà au temps de Jésus et des apôtres, on lisait régulièrement les

prophètes dans la synagogue, sans qu'alors les haphtares fussent
rigoureusement ordonnées. (Comp. § 1, remarq. 7.) — D'un autre
côté, l'opinion d'EniAS Levita (voir Grsetz, Kohèlet, p. 175) ne tient
pas debout, lequel affirme que cette coutume daterait d'avant les
Macchabées, et qu'elle aurait tenu lieu de la lecture de la Thora
dont les rouleaux auraient été déchirés et brûlés. Mais quand
cette lecture a-t-elle commencé? et de quel côté est venue l'initiative

La lecture des péricopes prophétiques n'a certainement pas
commencé immédiatement après Esdras, ainsi que l'affirme sans

preuves Grìetz dans sa Geschichte der Juden (II, 2, p. 191).

Il est naturel de penser au temps de l'oppression syrienne, où
l'on se sera réconforté aussi dans la maison de prière au moyen
de la parole des prophètes. Mais pourquoi ne l'aurait-on pas fait
plus tôt? Les fidèles en Israël vivaient de la parole prophétique,
comme on peut le voir par les psaumes, et pourquoi ne l'auraient-
ils pas lue dans la synagogue, même si cela ne se pratiquait pas
selon un choix de péricopes déterminé Les prêtres y prenaient
moins d'intérêt; il leur suffisait que la théocratie d'Esdras fût
devenue une hiérarchie. Et ils abandonnaient volontiers
l'enseignement de la Thora à ceux de leurs confrères qui pouvaient être
appelés, d'une manière plus spéciale, les docteurs de la loi. Mais
les fidèles d'entre le peuple exigeaient davantage. Et lorsque peu
à peu les prêtres se distinguèrent des docteurs, il se trouva que
ceux-ci étaient animés du même esprit que le peuple pieux.
Lorsqu'ils lisaient la prophétie, il y avait bien sur leurs yeux un voile,
car, au point de vue légaliste, en vigueur depuis Esdras, ils ne
pouvaient considérer les prophètes que comme des exégètes de la
Thora. Néanmoins, ils prêtaient volontiers l'oreille aux besoins
des fidèles, tout en dirigeant ce courant, au grand préjudice de la
vie spirituelle, dans le sens du légalisme.

C. Bien que cela ne nous soit pas attesté d'une manière

expresse, nous pouvons admettre, pour de bonnes raisons,



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 75

que la canonisation de groupes d'écrits autres que la Thora
a été l'œuvre de docteurs jérusalémites. C'est ce que nous
permet de penser ce que nous savons de l'état religieux,
politique et social du peuple pendant la période qui s'étend de

Néhémie aux Macchabées 10. En outre, le résultat même du
travail de ces hommes, ainsi que les controverses sur la sainteté

de quelques livres, le prouvent pareillement11. Ce que
la tradition juive (Baba Balhra, fol. 15*») rapporte au sujet
de l'activité d'Esdras et des «. hommes de la Grande
Synagogue, » repose sur une conception non historique de l'antiquité,

conception familière aux savants juifs postérieurs et
très probablement basée sur Néh. VIII-X12.

10. Il ne faut consulter qu'avec une extrême circonspection les

sources juives relatives aux circonstances politiques des temps
anciens; car les renseignements talmudiques sont tous postérieurs
à la ruine de Jérusalem qui mit fin à la vie nationale d'Israël. Le
judaïsme, depuis ce temps-là, était une secte religieuse et rien de

plus. Les docteurs, dont les écoles étaient devenues les corps
dirigeants, servaient de guides à leurs coreligionnaires. Or cette
conception des choses, les auteurs talmudiques la reportent par
anachronisme aux anciens temps. A les en croire, toute l'histoire du

peuple aurait consisté surtout en controverses religieuses et
légalistes, et la nation aurait été divisée en deux partis religieux ou
écoles. Beaucoup de lumière a été répandue sur ce sujet par la
monographie de Wellhausen : Die Pharisäer und die Sadducäer,

Greifswald, 1874, et par Kuenen, Over de samenstelling van het

sanhédrin (Versi, en Mededeel. de kon. Akademie, 1866).

Après l'exil, la Judée fut successivement tributaire de la Perse,
de l'Egypte, puis de la Syrie; cependant elle jouissait d'une
certaine autonomie sous l'administration d'un gouverneur. Le grand-
prêtre était à la tête d'un conseil des anciens, yipovaitx, trvvé^piov,

dans lequel les docteurs de la Loi, comme tels, n'avaient pas de

place. Au début, ils ne formaient pas un état ou un parti distinct;
car, à l'origine, prêtres et sopherim étaient un, et beaucoup de

prêtres étaient en même temps docteurs de la loi, comme l'avait
été Esdras. Cependant, pas n'était besoin d'être prêtre pour devenir
docteur. Or voici quel fut le cours des choses : Peu à peu la classe

régnante des prêtres devint celle des satisfaits. Ils formaient
l'aristocratie et n'avaient aucun motif d'attendre un salut à venir. Par



76 WILDEBOER

contre, le peuple et les docteurs, peu riches en biens de ce monde,
ou qui ne trouvaient pas dans leurs richesses de quoi satisfaire
leur vie spirituelle, vivaient volontiers par la pensée dans cet

avenir meilleur qu'avaient décrit les prophètes. La scission devint
toujours plus manifeste, et les Pharisiens (de (jns séparer, D^iajrt
Esd. VI, 12 ; X, 11 ; Néh. IX, 2 ; X, 29) se séparèrent de l'aristocratie

sacerdotale et mondaine dont les membres prétendaient
descendre de Saddok et, pour cette raison, se faisaient appeler
Sadducéens.

Mais la rupture ne fut pas immédiatement visible. Dans les
deux siècles qui suivirent Néhémie, elle ne s'était pas encore
produite au grand jour. En outre, les docteurs, en vertu de leur point
de vue légaliste, travaillaient au profit de la hiérarchie. Ils
enseignaient au peuple à payer pieusement la dîme de « l'aneth et du

cumin, » ce qui était fort agréable aux prêtres. Dans cette
première période, il y eut d'ailleurs parmi les prêtres des hommes
tels que le grand-prêtre Siméon II, dit le Juste, qui se

distinguaient sans doute très peu des docteurs de la loi.
Ainsi personne, alors, ne songeait à contester aux docteurs le

droit de fixer quels livres pouvaient être lus dans la synagogue et

lesquels pas. Cependant, on ne saurait identifier ici docteurs et

prêtres; car si aucun conflit ne se manifestait, il y avait pourtant
entre eux une différence profonde qui devait plus tard amener
des luttes. Esdras avait déjà rencontré des contradicteurs parmi
les prêtres, et beaucoup ne se soumirent certainement qu'à contrecœur.

Dans son Archœologia judaïca, XVIII, 1, 4. Josephe dit : « Les
Sadducéens sont les personnes du premier rang, mais ils ont peu
ou pas d'influence ; car dans les choses du pouvoir, ils sont forcés
contre leur gré de suivre les préceptes des Pharisiens, autrement
le peuple ne les supporterait pas longtemps. » Tel était l'état des

esprits au temps de Josephe, mais il en avait toujours été plus ou
moins de même. Le parti d'où procédait un mouvement religieux
fut celui des Pharisiens, et c'est à ce parti qu'étaient dévoués les
docteurs de la loi.

Cependant, comme dans les premiers temps après Néhémie, la
divergence n'avait pas encore tourné en lutte ouverte, on ne pouvait

parler d'un Canon sadducéen par opposition à un Canon
pharisien. Ce sont les pères de l'Eglise qui en parlent : Tertullien
(de Prœscript. Hseretic. 45), Origene (c. Cels I, 11, 1), Jérôme (in



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 77

Mat. XXII, 31 sq. ; opp. ed. Vallarsi VII, 179). Ces renseignements
reposent sur un malentendu. Josephe, qui explique à plus d'une

reprise la différence qu'il y avait entre les Pharisiens et les Sadducéens

(Arch. Jud. XIII, 10, 6; XVIII, 1, 4) n'en dit rien. On a sans
doute cru devoir le conclure du fait que les Sadducéens rejetaient
l'Halacha (des Pharisiens), et que les Nebiim et les Kethoubim
étaient considérés, par rapport à la loi, comme simple « tradition. »

On peut aussi être arrivé à cette opinion par la manière dont
Jésus prouve la résurrection aux Sadducéens (Mat. XXII, 23-32).
On a pensé que si le Seigneur s'appuyait sur un passage de la Loi,
c'était parce que ses contradicteurs n'auraient pas admis un argument

tiré des Nebiim ou des Kethoubim. Seulement, on oublie à

ce propos que pour tous les Juifs, la Loi était la révélation, et que
Jésus trouvait excellemment exprimé dans cette parole de la Thora
le grand principe de la communion de vie avec Dieu, condition
•de la résurrection.

Mais alors, comment les Sadducéens pouvaient-ils nier la
résurrection en face de passages tels qu'Esaïe XXV, 8 ; XXVI, 19, et
môme de Daniel XII, 2, 3, si tant est qu'ils reconnussent l'autorité

de ce livre — Parce que leur assentiment n'était pas autre
chose qu'une acceptation forcée des opinions des docteurs. Et s'ils
jugeaient que la chose en valût la peine, ils avaient certainement
à leur disposition une exégèse leur permettant de se soustraire à

la pression de ces passages. Cheyne écrit avec raison ceci : « The
Sadducees were not, of course, opposed either to the psalms or to
the prophecies ; the Sadducaean author of I Maccabees evidently
loved them best. But as practical men, the Sadducees considered
that vague poetic expressions should not be treated as dicta
probantia for doctrine, and in particular were slow to accept even
the earlist and best of apocalypses as in the fullest sense a « holy
book»* (The origin and religious contents of the Psalter (Londres,
1891, p. 417).

Quant aux Esséniens, ils ne rejetaient certainement rien du

Canon, mais plutôt y ajoutaient d'autres livres pour leur édification.

Il n'est pas prouvé qu'ils n'aient pas possédé la loi sacerdotale,

ainsi que le suppose Hilgenfeld (Judenthum und Judenchris-

tenthum, p. 116). Il est plus vraisemblable qu'ils ont ajouté à leur

* Budde en juge autrement, Kanon des Alten Testamentes, 1900, p. 42), en

s'appuyant surtout sur le témoignage d'Origène, parce que ce dernier appartient

encore à la période de la Mischna.



78 WILDEBOER

Thora des compléments qui la différenciaient de celle des Juifs
orthodoxes. (Voir Cheyne, The Psalter, p. 417 sq., et surtout
Schürer. o. c, II, p. 314 sq., 467 sq.)

11. L'esprit du Canon de l'Ancien Testament est celui des

docteurs. Le sanhédrin, en majorité sadducéen, n'eût jamais admis

un livre tel que Daniel, si rigoureusement national, si eschatologique

et enseignant d'une manière si précise la résurrection des

morts. L'Ecclesiaste, en revanche, suscita de l'opposition chez les

Sopherim, et Akiba lui-même concède qu'ils avaient eu des doutes
à l'endroit de ce livre. — Voici une autre preuve que la canonisation

a été l'œuvre des docteurs : ce sont eux, les Sopherîm, qui,
dans la suite, ont discuté la valeur de certains livres. Il est, dès

lors, permis de penser que ce sont aussi les docteurs qui avaient

jadis discuté et fixé la valeur de ces livres. Aussi, quand van Kas-
teren s'efforce de prouver que c'étaient les prêtres qui avaient à

décider de la sainteté des livres, il va à rencontre des faits
historiques. (Voir Theologische Studien, 1898, p. 201 sq. et 1899, p. 187 sq.)

12. Les ròl-un fiDJS ^ws sont mentionnés une fois dans la
Mischna (Abôth. I, 1, 2), à plusieurs reprises dans les Gemaras et

dans le Midrasch. C'est à ces hommes, en même temps qu'à Esdras,
qu'est attribuée l'œuvre de la canonisation. Tandis que Baba

Bathra, fol. 15, ne leur reconnaît que la « mise par écrit » d'Ezéchiel,
des douze petits prophètes, de Daniel et d'Esther, depuis Elias
Levita on prétend qu'avec Esdras ils avaient fixé le Canon. Dans
la plupart des passages talmudiques, il est question d'un collège
de 120 personnes versées dans les Ecritures (il est aussi fait mention

de 85 personnes ; ainsi, par exemple, 85 anciens sont zélés

pour introduire la fête de Pourîm (Jerus. Gem. Megilla, fol. 70;
cf. § 6, rem. 6). Ce collège aurait été, après l'exil, à la tête de l'Etat
juif. Esdras en était le président, sinon le fondateur. — Les
renseignements touchant la grande synagogue sont confus. On compte
parmi ses membres le prêtre Josué, Zorobabel, Aggée, Zacharie,
de même que Daniel et ses compagnons. Elle serait ainsi de 80 ans
antérieure à Esdras. Mais Néhémie, Malachie, Mardochée, etc., en
auraient également fait partie. Elle aurait duré jusqu'à Siméon
le Juste, dont il est dit (Abôth I, 1) ròlljn fiD» 'Tt^u tViï (il appartenait

aux survivants de la grande synagogue) ; or il vivait
probablement vers l'an 200 avant Jésus-Christ. Parfois on parle d'une
durée permanente, ailleurs d'une durée de 100 ans. En tous cas, les
opinions, à ce sujet, sont peu précises. Mais, sur la base de ces



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 79

renseignements, les Juifs du moyen âge admettaient en général
que, depuis les jours d'Esdras, il y avait eu à la tête du peuple une
corporation dirigeante de ce genre, et ils étaient disposés à lui
attribuer une grande influence en matière religieuse.

En dépit de l'autorité de J. Buxtorf, certains savants ont
toujours mis en doute l'existence de ce collège. Citons ici les noms
des savants hollandais Alting, Burman, Vitringa, Witsius. Dans
sa Diatribe de synagoga magna, 1726, J.-E. Rau (professeur à

Herborn), arriva à des résultats très négatifs. Des savants juifs
postérieurs (Grsetz, Bloch, voir p. 3 les ouvrages cités, et d'autres)
essayèrent de défendre et l'existence et l'activité de cette assemblée,

ce qui poussa Kuenen à soumettre à nouveau toute la question

à sa critique; il prouva victorieusement que cette « grande
synagogue » appartenait au domaine de la fable. (Voir Versi, en

Meded. v. d. Kon. Acad., Deel VI, 2« reeks, 1876, et Theol. Tijdschr.,.
1877, p. 237 sq.)

Nous constatons de nouveau ici que les savants juifs postérieurs

à la ruine de Jérusalem se représentaient les temps anciens
d'une manière tout à fait fausse. Avant l'an 70 après Jésus-Christ,
Israël n'a pas été régi par les docteurs. A quoi pourrait faire
penser le terme de < grande synagogue Ì » A une assemblée

ecclésiastique plutôt qu'à un sénat. — Kuenen pense que toute cette

légende a pour fondement le récit de Nèh. VIII-X. Plusieurs traits
s'en sont conservés dans les Talmuds. Le nombre 85 s'accorde

avec celui des 84 qui signèrent les actes de l'alliance. (Néh. X.)
Qu'on y ajoute Esdras ou qu'on suppose un nom disparu (la Pes-

chito a au verset 4 un Schefatja en plus, et au verset 10 il y a

un i devant j?ier>; peut-être un nom a-t-il été omis) et l'on obtient
le nombre 85.

Si l'on admet que le fond historique de la légende est l'assemblée

dont parle Néh. VIII-X, on ne peut dès lors attribuer à la
grande synagogue ce que lui attribue la tradition. Car l'assemblée

en question n'était pas législative, mais réceptive à l'égard de la loi~

« La grande Kenéseth talmudique est une représentation non-historique,

une transformation de l'assemblée qui sous Esdras et
Néhémie accepta le livre complet de la loi mosaïque. » Plus tard,
on a adjugé à cette réunion une longue durée, parce que les Sopherim

antidatèrent la suprématie de leurs prédécesseurs. Mais
l'unique passage de la Mischna (Abôth I, 1, 2) ne le fait
vraisemblablement pas encore. Siméon le Juste y est bien compté au



80 wildeboer

nombre des « survivants de la grande synagogue », mais il ne faut
pas oublier que, selon la chronologie talmudique qui doit seule
décider ici, ce Siméon aurait été contemporain d'Alexandre le Grand,
et qu'elle réduit toute la période perse à 52 ans. Cette idée que
les hommes de la grande synagogue étaient contemporains d'Esdras

et n'ont constitué qu'une génération, s'est maintenue en dépit
des savants juifs du moyen âge. On la rencontre même chez Elias
Levita. (Voir Semler, Uebersetz. seiner 3. Vorrede, p. 25 sq.) et chez

R. Azaria [de Rossi] Imre Bina, ch. XXII (edit. Wilna 1866, p. 245;

comp. Wellhausen, Einleitung, de Bleek4, p. 558, remarq. 1).

Ainsi, au lieu de « les hommes de la grande synagogue, » nous
dirons « les plus anciens docteurs. » Ce sont ceux-ci qui ont fait
ce qui est attribué à ceux-là. Ils ne formaient pas un collège directeur,

mais étaient ou prêtres ou laïques, ou membres du sanhédrin
ou exclus de ce corps. (Voir aussi W. Rob. Smith, o. c., p. 408,

remarq. 3.)

D. En ce qui concerne la méthode suivie par les docteurs

pour réunir d'autres livres saints que la Thora, nous pouvons
constater ce qui suit : a) Ils se sont acquittés de leur œuvre
dans un esprit légaliste ; cependant, les docteurs antérieurs
avaient plus de largeur d'esprit que leurs successeurs13, b) Us

ne réunirent pas seulement des groupes déjà existants d'écrits
prophétiques, mais ils formèrent eux-mêmes des groupes, de

sorte que leur œuvre coïncide avec celle de la rédaction14.
c) Dans ce travail de rédaction, ils traitèrent le texte assez

librement15, bien que leur liberté ne s'étendît pas jusqu'à
admettre aisément dans le texte des adjonctions hagga-
diquesi6.

13. Le § 8 nous a déjà appris à connaître l'esprit de leur activité.
Nous devons ajouter que les anciens docteurs avaient plus de

largeur d'esprit; autrement, il n'eussent jamais admis Ezéchiel. Plus
tard, on s'est étonné de la chose et on en a cherché une explication.

(§ 6, remarq. 7.)
14. Le Dodéhaprophèton prouve la vérité de notre assertion. Ces

écrits étaient trop petits pour être conservés séparément ; ils
furent réunis en un livre, digne d'occuper une place à côté des

trois grands prophètes Esdie, Jérémie, Ezéchiel. L'ordre est proba-



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 81

blement celui que les Sopherim pensaient être chronologique *.
Malachie fut appelé à fermer la série, non parce qu'on savait que
ce prophète anonyme (car Malachie n'est pas un nom propre),
était le dernier, mais parce que la fin de son livre, où est annoncé
le retour d'Elie, prélude du règne messianique, terminait dignement

le recueil des Nebiim Acharonim.
Avant l'adjonction de Malachie, la fin du recueil était peut-être

formée par les oracles anonymes dont se composent les chap. IX
à XIV du livre de Zacharie. Ewald (Propheten I, 2, p. 81) a vu,
avec raison, que les suscriptions de Zach. XII, 1, et Mal. I, 1

proviennent de la même main, et sont imitées de Zach. IX, 1. Les
trois passages offrent l'étrange liaison ni,"!1 1S*i Ktoa.

Les Sopherim ont-ils formé d'autres groupes, par exemple ceux
des prophéties d'Esaïe et des oracles de Jérémie? Pource qui
concerne Esaïe, Jésus ben Sirach le connaissait déjà comme celui qui
« consolait ceux qui étaient en deuil dans Sion. » (Chap. XLVIII,
22-25.) C'était vers l'an 200 avant Jésus-Christ. Mais quand les

groupes formés des chap. I-XXXIX et XL-LXVI du livre d'Esaïe
furent-ils réunis? Que les chap. I-XXXIX aient existé d'abord
comme un groupe distinct, cela ressort des chapitres historiques
qui à l'origine lui servaient de conclusion et d'illustration, à l'instar
du chap. LU de Jérémie. Mais nous ne savons pas quand les

oracles du « grand anonyme » y furent ajoutés. Fürst (o. c. p. 15 sq.)

pense retrouver dans Baba Bathra l. c. un souvenir obscur du fait
que les deux parties d'Esaïe étaient à l'origine séparées, parce
qu'il est dit d'Esaïe, dans ce passage, que c'est tout entier un livre
consolant, ce qui ne peut se rapporter qu'à la seconde partie.
L'ordre le plus ancien, dans ce cas, aurait été le suivant : Esdie (T),

Jérémie, Ezéchiel, Esdie (II). Mais il attache trop d'importance à

ces mots. Une fois qu'Esaïe était considéré comme un tout, les

chapitres de la fin prirent un relief tel qu'on pouvait bien nommer
tout le livre un livre de consolation. Les chap. I-XXXIX, eux
non plus, ne furent pas rédigés, tels que nous les avons, par Esaïe

lui-même. En effet, le chap. XX, daté de l'année de la prise
d'Asdod par un général de Sargon (711), aurait dû être placé après
le chap. XXVIII, qui suppose le royaume du nord encore existant.

* Leurs arguments n'étaient pas précisément historico-critiques. Certainement

le livre d'Osée, qui a prophétisé après Amos, a été rédigé avant celui d'Amos, car

il est dit I, 2 : « Commencement de la parole du Seigneur, par Osée. » Marx,
Traditio rabbinorum, p. 13 et 20, et plus haut § 1, remarq. 10.

THÉOL. ET PHIL. 1902 6



82 wildeboer

En revanche, la place étrange en apparence qu'occupe le récit de
la vision d'Esaïe (chap. VI) pourrait bien être le fait du prophète
en personne, qui jugea bon de ne faire connaître cette vision qu'au
moment de la publication d'une seconde collection de ses prophéties.

Ce que des savants juifs postérieurs pensaient de la réunion
des prophéties d'Esaïe et de l'insertion de telles ou telles prophéties
de moindre étendue, est fort intéressant, sans doute, mais n'a
aucune valeur pour notre étude. (Voir Fürst, o. c, p, 26-27.)

En ce qui concerne Jérémie, les LXX offrent souvent un texte-

affranchi de maintes gloses et interprétations qui ont gâté le texte
masorétique. (Voir sur le chap. XXVII, W. Rob. Smith, o. c.,.

p. 112 sq.) Mais pour le moment, nous n'avons à nous occuper que
de la rédaction. A ce propos, nous remarquons que dans la
traduction grecque les prophéties contre les païens se trouvent à une
autre place que dans la bible hébraïque. Ici, ils forment les

chap. XLVI-LI ; là, ils font suite à chap. XXV, 13, et ce dernier
verset sert alors de suscription à la place de XLVI, 1. Cela pourrait

provenir d'un changement intentionnel, mais peut tout aussi

bien s'être trouvé déjà dans l'original. En tous cas, cela témoigne
d'une grande liberté de rédaction. (Voir sur Jérémie, Valeton jun.,
Viertal Voorlezingen over Profeten des O. V-, Utrecht 1886, p. 96„

rem. 1, et notre Litteratur des Alten Testamentes, § 13.)

Reconnaître que ce sont les docteurs postexiliques qui nous ont
tranmis la littérature prophétique de l'ancienne alliance, qui l'ont
passée au crible et remaniée, nous impose l'obligation d'y avoir
égard en faisant l'exégèse de ces écrits. Non seulement l'authenticité

des suscriptions en devient discutable, ainsi que l'ordre dans

lequel se suivent les parties et les subdivisions d'un livre, mais il
faut encore accorder que des changements matériels peuvent être

mis au compte de ces Sopherim. Mais l'examen de ces choses-là nous
mènerait trop loin. (Voir Kuenen, H.K. 0.2, II, § 40, remarq. 11-17.)

On peut cependant remarquer encore que la rédaction de l'Hexateuque

(| 9, remarq. 4) ainsi que la rédaction finale des livres
historiques doit être attribuée aux plus anciens docteurs (comp..

110, A), pour lesquels « réunir» et « remanier » étaient une seule

et même chose.

15. Il est difficile de contester aujourd'hui que dans la première

période de la canonisation on se comporta très librement à l'égard
du texte; mais ce n'est pas ici le lieu de le montrer en détail.

Qu'il suffise de rappeler que les savants juifs en ont eux-mêmes



FORMATION DU CANON DE l'ANCIEN TESTAMENT 83

conservé le souvenir. Les « hommes de la grande synagogue »

auraient remplacé des expressions inconvenantes par d'autres plus
convenables. (Tanchuma, fol. 26»; voir J.-S. Bloch, o. c, p. 123.)
Ils indiquent aussi cinq omissions des docteurs, a^aiD 'HlBy, et

(ordinairement) 18 corrections D^BiD ''Jipfl. Voir ces indications
dans Ochla W'ochla, éd. Dr S. Frensdorff, Hanovre, 1864, sous
nos 217 et 168. Le but de ces corrections est d'écarter des

incongruités de diverse sorte. On peut sans doute présenter ces 23

changements comme une preuve de la fidélité de la transmission du
texte et dire : Les Sopherim ont conservé si exactement les

Ecritures, qu'ils ont indiqué tout ce qu'ils y avaient changé Mais
l'étude attentive du texte et sa comparaison avec les LXX disent
tout autre chose. C'est pourquoi on ne peut qu'approuver Abr.
Geiger quand il ne voit dans ces modifications que quelques
échantillons de ce que se permettaient les docteurs. Dans son livre
Urschrift und Übersetzungen der Bibel, il parcourt tout l'Ancien
Testament et relève une série de passages où, selon lui, le Thiq-
qoun des Sopherim a remplacé la leçon originale (p. 308 sq.); bien

qu'il exagère, son principe n'en est pas moins juste. (Voir
Wellhausen, Einl.'', p. 624 sqq.)

16. Si librement que les anciens docteurs aient traité le texte,
ils n'ont jamais permis que des suppléments haggadiques, tels

qu'on en trouve dans la version grecque de Daniel et d'Esther,
fussent admis dans le texte. Ils étaient certainement débités
oralement dans la synagogue, car il est difficile de supposer qu'ils
fussent tous d'origine égyptienne. Les adjonctions au livre d'Esther,

que Lysimaque ben Ptolémée, de Jérusalem, traduisit en

grec, ont vraisemblablement été composées par lui pour ce livre.
Mais elles ne furent pas admises dans les Mss hébreux. (Voir Oort,
Latste Eeuwen, I, p. 199 sqq., et Budde, Z. A. W., 1892, p. 37 sq.)

§ 11. Histoire de la réunion des livres de l'Ancien Testament.

c) Canonisation des « Ecrits d

et clôture du canon de l'Ancien Testament.

Nous manquons de renseignements historiques directs sur
la fixation du troisième groupe des écrits de l'Ancien Testament

comme sur celle du second. Cependant, à la lumière de

certains témoignages historiques, nous pouvons obtenir une



84 WILDEBOER

réponse, conforme à des faits suffisamment avérés, aux questions

suivantes: a) Quand a été posé le fondement de ce

groupe b) Comment et selon quelle méthode s'est faite cette
collection? c) Quel était l'état des choses au premier siècle
de notre ère d) A partir de quel moment le groupe des

Hagiographes peut-il être considéré comme définitivement
fixé?

A. Le fondement du groupe des Kethoubim a été l'écrit le

plus important de ce groupe, le livre des Psaumes. Déjà
Néhémie avait uni une première collection de cantiques davi-
diques à la série des écrits prophétiques et d'autres
documents qu'il conservait dans le temple (2 Macchab. II, 13) '.
Peu à peu d'autres écrits y furent ajoutés.

1. Voir § 4, remarq. b, et § 10, remarq. 2. Il est remarquable
que ce passage du second livre des Macchabées n'ait exercé

aucune influence sur les opinions juives. Les savants juifs les plus
récents s'y montrent encore inaccessibles, témoin Grätz (o. c,
p. 151,152), Bloch (o. c,p. 62 sq.) et Geiger, Nachgelassene Schriften,
IV, p. 16 sq.). Nous avons vu au § 4 de quel droit nous invoquons
ce passage. Que signifient les mots rà toû AautS Est-ce tout le

psautier C'est peu probable. Jadis on croyait pouvoir nier l'existence

de psaumes macchabéens, parce que, pensait-on, le Canon
était déjà fixé au temps de Néhémie. Cet argument ne porte plus.
Mais cela ne ressort-il pas du passage en question? Il nous semble

que nous devons prendre l'expression rà toO Aam'S dans un sens

plus étroit, non seulement à cause de notre conception de l'histoire
de la formation du psautier, mais à cause de ces mots eux-mêmes.
Rien ne nous autorise à penser que l'auteur aurait désigné par ces

mots le psautier dans son ensemble. Mais quelle partie de ce livre
peut-il avoir eue en vue? Ce devait être un volume dont la plupart
des morceaux se retrouvent parmi les Psaumes III à XLI et dont
la conclusion était peut-être formée à l'origine par Ps. LXXII, 20.

Les docteurs anciens ajoutèrent ensuite à cette collection des

cantiques tirés d'autres collections, et cela dura jusqu'au temps des

Macchabées. Calvin avait déjà vu (ad Ps. LXXXIII) que dans
notre Bible il y avait des psaumes macchabéens. (Comp. Litteratur
des Alten Testamentes, § 24, remarq. 7.) Une preuve qu'au premier
siècle avant Jésus-Christ on considérait le Psautier comme cano-



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 85

nique est une citation de Ps. LXXIX, 2, dans 1 Macchab. VII, 17,

tirée des LXX et introduite au verset 16 en des termes servant à

indiquer les citations de l'Ecriture : w.rà tòv lòyov Sv îypa-l>e.

B. Le troisième groupe ne s'est pas formé à côté du
deuxième, mais, au début, plusieurs Hagiographes étaient
unis à des livres prophétiques. Lorsque les docteurs anciens
tirèrent les « Prophètes » de cette collection et leur procurèrent

une valeur canonique, les « autres livres » (Prologue
de Jésus ben Sirach) demeurèrent de reste, formant un groupe
dont les limites n'étaient pas définies2.

La plupart des Kethoubim existaient vraisemblablement
déjà lorsque les Prophètes furent canonisés3, mais comme ce

troisième groupe n'était pas délimité, d'autres livres écrits
plus tard purent encore y être introduits*. On n'y admettait
pas, cependant, le premier ouvrage venu. On n'y accorda une
place qu'à des livres écrits.'en hébreu ou en araméen, traitant
de l'ancienne histoire (Buth, Chroniques), ou de la fondation
du nouvel ordre de choses (Esdras-Néhémie) ; à ceux qui
passaient pour avoir été écrits par un homme célèbre de l'antiquité

(Proverbes, Ecclesiaste, Cantique, Lamentations, Daniel,
peut-être aussi Job), tandis qu'Esther (de même que, après
beaucoup de luttes, l'Ecclesiaste) y trouva accès comme répondant

au courant d'idées et aux aspirations nationalistes du
peuple et des docteurs5.

2. Notre exposé du cours des choses s'écarte de celui de Kuenen
(H. K. 0. ', III, p. 435). Dans la collection de Néhémie, il n'y avait
aucune différence entre le second et le troisième groupe. Cette
collection s'agrandit avant qu'aucun de ses éléments ne fût
reconnu comme canonique. Les livres prophétiques et historico-
prophétiques obtinrent les premiers cet honneur. Dès lors, le
troisième groupe eut son histoire à lui. Les écrits qui ne lurent pas
canonisés à ce moment jouissaient pourtant déjà d'une grande
autorité. Cela se passait au troisième siècle avant Jésus-Christ.

Il est possible qu'avant la canonisation des prophètes on ait
parlé de la collection commune comme des Sepharîm à côté de la
Thora. Le nom commun à tous les livres autres que la Thora se

rencontre probablement encore dans un passage de la Megilla III, 1,



86 wildeboer

d'où l'on peut conclure que la Thora et les Sepharim (y compris les

cinq « rouleaux ») étaient, — au moins jadis*, — conservés dans
la Théba (arche destinée aux saints écrits de la synagogue). On y
énumère : un lieu de prière (rûHTl), une synagogue (nDJSil ITO),

une arche ou caisse (rDYi), une couverture pour envelopper les

rouleaux (nrt&Bö), des écrits sacrés (a^SD) et une Thora (min).
Selon ce passage de la Mischna, on peut, pour le prix de vente du

premier article, acheter le suivant, sans qu'on puisse jamais
procéder selon l'ordre inverse; de là, ensuite, la série ci-après : Thora,
Ecrits, couverture, Théba, synagogue, lieu de prière. (§ 8, remarq. 4.)
Le docteur de la Mischna a manifestement une synagogue en vue
lorsqu'il écrit ce qui précède; il passe de l'extérieur à l'intérieur,
et quand il arrive à la Théba, il éprouve le besoin de nous dire ce

qu'il y a dedans. Daniel IX, 2, nous a montré que le nom de

sepharim était resté en vigueur pour la partie qui fut canonisée la
première. Lorsque la collection, une à l'origine, fut divisée, les
livres non canonisés, xà lomi twv ßißliav (Prologue de Jésus ben Sirach)
ne pouvaient plus au même titre être appelés Sepharîm. C'est alors

que le mot a'Slrtì entra dans l'usage commun, mot qui dans

l'hébreu classique est employé, non comme substantif, mais
comme participe passif. (Josué VIII, 34; X, 13 ; 1 Chron. XXIX, 29.)
C'est là la meilleure explication de ce nom de Kethoubim, ainsi que
des expressions employées dans le Prologue de Jésus ben Sirach.
Ainsi s'éclaircit en outre l'assertion de Jérôme qui, dans son
Prologus galeatus, rapporte que de son temps il y avait des gens
disposés à placer Ruth et les Lamentations dans le troisième groupe,
tandis qu'il les range parmi les « prophètes. » Ce serait une
exagération que de conclure de ce passage de Jérôme que les deux
livres mentionnés n'auraient été admis dans le troisième groupe
qu'au quatrième ou au cinquième siècle après Jésus-Christ.

(Kuenen, H. K- OA III, p. 446. Voir § 1, remarq. 12.) Les sources

juives ignorent cela. Et Jérôme lui-même, ainsi que cela ressort
de sa préface à la traduction de Daniel (Buhl, o. c., p. 20),
connaissait la manière usuelle des Juifs de compter huit livres des

Prophètes et onze des Kethoubim. Cependant ce renseignement
fourni par Jérôme et par Origene (§ 7, remarq. 2) n'est pas sans

* Ce passage de la Mischna ne prouve qu'indirectement qu'on ait jadis conservé

dans la Théba d'autres écrits sacrés. Mais Tertullien (De cultu fern. I, 3) semble

confirmer l'existence de cet ancien usage, lorsqu'il écrit, à propos d'Hénoch :

« Nec in armarium Judaicum admittitur. » (Bühl, o. c, p. 41 ; cf. § 8, remarq. 2.)



FORMATION DU CANON DE l'ANCIEN TESTAMENT 87

importance. Notre manière de présenter les choses y fait droit, de

même qu'à l'ordre suivi dans les LXX. Avant la division en
« prophètes » et en « autres livres, » on a vraisemblablement uni
le plus souvent Ruth au livre des Juges, et les Lamentations à celui
de Jérémie. Lors de la séparation, ces deux livres ne pouvaient
guère être considérés comme appartenant aux « Prophètes, » c'est

pourquoi ils furent rangés avec les « autres livres. » Telle était la
théorie officielle. Mais beaucoup auront conservé ces deux écrits,
et peut-être d'autres encore, dans leur manuscrit des Prophètes

que l'on possédait sans doute en général avant d'en avoir un des

Kethoubim. Il ne faut pas oublier, en effet, que le « Canon» était
•une théorie et nullement une édition du texte*. Dans la période
antérieure à 200 avant Jésus-Christ, il peut y avoir eu des

manuscrits des Prophètes renfermant Ruth et les Lamentations, et

constamment recopiés depuis avec ces deux livres-là. Les docteurs

ne pouvaient rien avoir à objecter à cela puisque ces livres
jouissaient d'un grand crédit ; la théorie, qui les comptait parmi les

Kethoubim, n'en demeurait pas moins intacte.
3. En énumérant ici les livres du troisième groupe déjà

existants, selon nous, au moment de la canonisation des « Prophètes, »

nous entrons dans le domaine de l'isagogique spéciale. Mais chacun

sent que notre résultat principal n'y gagne pas plus qu'il n'y
perd. Au troisième siècle avant notre ère, on avait : une grande

* Il est difficile de dire à quel moment on a commencé à réunir tous les écrits

sacrés dans un seul manuscrit; peut-être au second siècle après Jésus-Christ ou

déjà à la fin du premier. Un passage de Baba Bathra, fol. 136, nous parle, d'après
des docteurs du second siècle et de la fin du premier, de la question de savoir s'il
était loisible ou non de réunir les Saintes Ecritures (autres que la Thora) en un
même volume. Nous y lisons : « Nos docteurs ont déclaré permis d'avoir réunis

en un seul volume la Thora, les Nebiim et les Kethoubim. Ainsi enseignait R. Meïr

(second siècle), tandis que R. Juda ben Haï disait : la loi seule, les prophètes

seuls, les Ecrits seuls; quelques-uns ajoutaient même : chaque écrit séparément.
R. Juda affirmait ceci : Boëthus ben Zunin a réuni les huit livres des prophètes

en un seul volume, ce qu'approuva Eiéazar ben Azaria (fin du premier siècle) ; il

y en avait pourtant qui disaient : cela n'est pas, mais il prit chaque livre séparément.

Rabbi (c'est-à-dire R. Juda le Saint) disait : Un livre nous a été transmis qui
renfermait la Thora, les Nebiim, les Kethoubim, et nous l'avons sanctionné. »

(Comp. Gemara de Jérusalem, Megilla III, 1, fol. 73a; Massèket Sopherim III, 1

(Bubl, o. c, p. 40 et 198 ; Wünsche, Der bob. Talmud in seinen liaggad. Bestand-

theilen übersetzt, II, 2, Leipzig 1888, 136 sq. De tels Mss n'étaient cependant

jamais admis à l'usage synagogal, pour lequel on exigeait des rouleaux séparés.



88 WILDEBOER

partie des Psaumes, Job, Ruth, les Lamentations, les Proverbes, le
Cantique; vers l'an 250 parut l'œuvre du Chroniqueur, formée à

l'origine des Chroniques, d'Esdras et de Néhémie. (Comp. 2 Chron.
XXXVI, 23, avec Esd. I, 1 sq., et les Introductions à l'Ancien
Testament.) La plupart de ces livres étaient fort considérés. Au début,
cependant, l'œuvre du Chroniqueur n'aura pas eu l'autorité des

autres livres, parce qu'elle était trop récente. C'est pourquoi elle

fut, plus tard, rangée au nombre des Kethoubim Acharonim, avec
Daniel, plus récent encore. (Voir plus bas remarq. 14.) Mais il ne
faut pas oublier que cette œuvre du chroniqueur, quoique fort
différente des livres de Samuel et des Rois, n'était pourtant pas
quelque chose de complètement nouveau. Le chroniqueur avait
des prédécesseurs qui avaient travaillé dans le même esprit que
lui. Il mentionne au nombre de ses sources un Midrasch des livres
des Rois (2 Chron. XXIV, 27; voir Kuenen, H. K. 0. L, II, § 32,

remarq. 3), et ne fait lui-même qu'élaborer un dernier remaniement
dans l'esprit sacerdotal, de sorte que son œuvre ne devait provoquer

aucun étonnement chez ses contemporains.
4. L'Ecclesiaste, Esther et Daniel sont à notre avis plus récents

que les livres dont nous venons de parler (IJtteratur des Alten
Testamentes, §§ 26 et 27). Mais ce n'est pas dans cette opinion que
réside la force essentielle de notre preuve. Nous avons écrit plus
haut ceci : « Des livres écrits postérieurement ont encore pu être
admis. » Si l'on veut, contrairement à l'opinion de la plupart des

savants versés dans l'Ancien Testament, tenir ces livres pour
plus anciens, cela ne changerait rien à notre conclusion.

5. Ce que nous disons dans le texte s'explique de soi. Nous
aurons à revenir sur l'Ecclesiaste et sur Esther ; quelques mots
seulement à propos de Job et de Daniel. Les savants juifs tenaient
Job pour une œuvre de Moïse (Baba Bathra, fol. 15 a) vraisemblablement

en vertu de la doctrine (que Josephe enseigne aussi), que
chaque prophète avait écrit l'histoire de son temps ; or Job passait
pour être un contemporain des patriarches. Cependant, à supposer
que le livre n'ait pas été admis à cause de sa prétendue composition

par Moïse, il l'aurait été parce qu'il s'agissait d'un homme
célèbre de l'antiquité. (Ezéch. XIV, 14.) C'était au moins l'exigence
formelle à laquelle l'écrit devait satisfaire; c'est l'honneur des

docteurs d'avoir conservé cet important ouvrage. Ils étaient sans
doute aussi fort disposés à accepter Daniel (écrit vers 165) à cause
de son contenu. Mais son admission ne souffrait aucune objection



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 89

formelle, vu qu'il passait pour avoir été écrit pendant l'exil par le

fameux Daniel, lequel était, au premier siècle avant Jésus-Christ,
regardé comme un homme de l'antiquité.

C. La question de savoir quel était, au premier siècle de

notre ère, l'état du Canon de l'Ancien Testament est assez

importante pour les théologiens chrétiens, pour mériter
d'être traitée à part. La Loi était alors canonisée depuis près
de cinq siècles, les Prophètes depuis près de deux, et le

groupe des Ecrits se composait, selon l'opinion dominante, à

peu près des mêmes éléments que maintenant6. Toutefois,
une décision officielle n'était pas encore intervenue à cet

égard. La question est d'ailleurs de savoir si les synagogues
galiléennes, surtout celles des petites localités, possédaient
tous les Kethoubîm, et il nous est bien permis de supposer
que les humbles fidèles, pour leur édification personnelle,
lisaient fort peu des livres tels que l'Ecclesiaste, le Cantique
et Esther, lors même qu'ils ne songeaient pas à faire
opposition aux docteurs qui accordaient à ces livres une place
d'honneur à côté de la Loi, des Prophètes et des Psaumes7.

6. Nous déduisons cela du témoignage de Josephe et du 4e livre
d'Esdras. (Voir plus loin.)

7. Nous ne pouvons affirmer avec certitude que ceci, c'est qu'au
temps de Jésus et des apôtres, Loi et Prophètes étaient lus dans
les synagogues. Cette lecture était faite, du moins quant à la Loi,
selon un ordre rigoureusement établi. (§ 1, remarq. 7, et § 5.)

Rien de certain pour ce qui est de la lecture des Ecrits ; il est
toutefois possible d'admettre qu'elle se pratiquait, alors même

qu'il n'y eut pas, pour cela, des jours fixés comme pour les

Megilloth. A coup sûr, des livres tels que les Psaumes et Daniel
étaient beaucoup lus. Nous savons aussi que, la nuit qui précède
le grand jour des propitiations, on lisait au grand-prêtre des

passages de Job, d'Esdras, des Chroniques ou de Daniel (voir Oort,
Theol. Tyds., 1876, p. 147); preuve que ces livres étaient tenus en
haute estime. Mais des synagogues pauvres ne pouvaient se

permettre le luxe d'acheter tous les Ecrits. De nos jours encore, il
suffit qu'une synagogue possède, outre les cinq rouleaux de la
Thora, les cinq Megilloth. Les haphtares des prophètes peuvent
être lues dans un livre de prières.



90 WILDEBOER

Nous pouvons constater que dans les cercles pieux et paisibles
où le Seigneur rencontra ses disciples les plus fidèles, on lisait peu
des livres tels que l'Ecclesiaste, le Cantique et Esther. Ils ne se

préoccupaient pas de la question de savoir s'ils devaient ou ne
devaient pas être admis dans la synagogue. Ils observaient et
pratiquaient tout ce que disaient les docteurs assis dans la chaire
de Moïse (Mat. XXIII, 2, 3), mais leur vie spirituelle ne dépendait
pas d'une décision des autorités. Ils lisaient peu les trois livres en

question. Ils ne sont jamais cités par le Nouveau Testament, alors

que celui-ci renferme des traces nombreuses de la connaissance des

apocryphes. L'interprétation allégorique du Cantique, qui se

rencontre pour la première fois dans le 4* livre d'Esdras (V, 24, 26 ;

VII, 26), et qui est soutenue dans le Talmud (Fürst, o. c, p. 84 sqq.)
n'était sans doute pas encore fort répandue alors, et le livre n'était
pas admis dans toutes les synagogues. Quant à l'Ecclesiaste et à

Esther, les savants n'étaient pas encore tombés d'accord à leur sujet.
Il n'est donc pas étonnant, et nous n'avons pas besoin d'attribuer
ce fait au hasard, qu'aucune citation de ces trois livres ne se

rencontre dans le Nouveau Testament. (§ 5, remarq. 4 ; § 7, remarq. 1.)

D. La rédaction de la Mischna de Juda le Saint (vers 200

après Jésus-Christ), fournit le seul terminus ad quem certain
pour la fixation du nombre des Kethoubim, et par conséquent

pour la clôture du Canon. Cette rédaction suppose, en effet,
un Canon déterminé des Ecrits sacrés8. Les dernières objections

étaient alors réduites au silence. Mais déjà au cours du
premier siècle de notre ère on voit se consolider une opinion
à peu près conforme à la conception postérieure ; elle devient
générale à la fin du siècle (Josephe et 4e Esdras)9. On peut
dire qu'à partir du milieu du second siècle, tous les docteurs
sont d'accord sur ce point10. Indiquer une date plus précise
n'est pas possible11. Les doutes ne furent cependant pas
entièrement oubliés, mais, peu à peu, on en vint toujours
plus à reporter la décision finale aux anciens temps, aux
jours d'Esdras et des « hommes de la grande synagogue12.

Le nom indéterminé de Kethoubim demeura pour désigner

le troisième groupe. Le mot Hagiographes provient des

Pères de l'Eglise, mais est conçu dans l'esprit des théologiens
juifs13. La division en Kethoubim Bischonîrn et Acharonîm, à



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 91

côté des cinq Megilloth, est une imitation de celle des Nebiim;
elle n'est pas, cependant, sans avoir une certaine valeur
historique 14.

8. R. Juda le Saint a rédigé sa Mischna après que R. AMba,
R. Meïr et d'autres eurent déjà formé des recueils de Halachas
perdus pour nous. (Oort, Laatste Eeuwen, II, p. 416, et Grsetz,
Geschichte der Juden, IV, p. 57 sqq. et 430.) Ce travail suppose un
Canon fermé, et le contenu de la Mischna montre qu'il s'agit de

notre Canon formé de vingt-quatre livres. (Fürst, o. c, p. 51.)
9. Flavius Josephe et 4 Esdras (voir § 4, remarq. 8, 7) prouvent

de la manière la plus évidente que le nombre 24 était déjà fixé

aux environs de l'an 100 de notre ère. L'opinion publique était
arrêtée sur ce point ; mais elle attendait d'être confirmée par
l'école. Aucun autre livre ne prétendait plus à être admis ; mais
quelques docteurs n'étaient pas encore au clair si le nombre des

livres ne devait pas être réduit par l'élimination de l'Ecclesiaste,

ou du Cantique, ou d'Esther. (§ 8, remarq. 2. Nöldeke, Die
alttestamentliche Litteratur, Leipzig, 1868, p. 238.) Notre exposition
du cours des choses se défend elle-même et trouve un appui dans

les données historiques mises en lumière dans les paragraphes
précédents. Elle me parait encore vraisemblable, même après
avoir lu l'ouvrage de Buhl. Ce dernier pense que le troisième

groupe était arrivé à sa « clôture canonique » déjà avant l'époque
de Jésus, et que les discussions sur les livres contestés et la fixation

finale n'ont eu que le caractère d'une œuvre de « revision »

laquelle aurait eu lieu déjà vers la fin du premier siècle après
Jésus-Christ. Il est vrai que je crois, avec Geiger, que toutes ces

discussions n'étaient que « controverses d'école, qui intéressaient
faiblement l'opinion publique. » Mais je crois aussi que la « clôture
canonique » ne s'était encore effectuée que dans cette « opinion
publique, » en d'autres termes qu'une communis opinio s'était
formée peu à peu à ce sujet, mais rien de plus.

10. Si l'on adopte comme terminus ad quem l'an 200 après Jésus-

Christ, et que l'on considère que R. Akiba (f 135) fut du nombre
de ceux qui prirent part aux discussions sur la sainteté de quelques

livres, on conviendra qu'en fixant comme date approximative
l'an 150 après Jésus-Christ, on n'est pas très loin de la vérité. —

L'esprit du temps réclamait alors un Canon fermé. Qu'on veuille
ici se rappeler le travail exégétique et la méthode d'Akiba, qui



92 WILDEBOER

supposent un Canon fermé et un texte déterminé, et les efforts

d'Aquila, élève d'Akiba, pour remplacer les LXX par une traduction

plus exacte. (Voir Oort, o. c, II, p. 415, et W. Rob. Smith,
o. c., Lect. III, remarq. 11, p. 398.) Une observation encore : Le

premier Canon prit naissance à l'époque où Israël, après l'exil,
était devenu une communauté ecclésiastique. Peu à peu, cette
communauté était redevenue une nation, faible, il est vrai. Après
l'an 70, le judaïsme, sous la direction de Gamaliel II, redevint

pour toujours une sorte d'Eglise à peu près fermée. Une telle
Eglise avait besoin d'une Bible sur la délimitation de laquelle
aucune discussion ne fût plus possible. (Comp. Theol. Tijdschr.
1883, p. 560 sqq., article du professeur Oort.)

11. Dans sa Geschichte der Juden III, p. 355 sqq., Grsetz a énoncé

l'opinion que dans l'assemblée tumultueuse de l'an 66 après Jésus-

Christ, qui ouvrit la guerre contre les Romains, une décision
officielle concernant le Canon était intervenue; assemblée dans
laquelle on arrêta « les dix-huit ordonnances » concernant les
relations des Juifs avec les païens. C'est là une pure supposition contre
laquelle on peut faire valoir les raisons suivantes : 1° Le moment
eût été fort mal choisi pour une telle discussion. 2° Les docteurs
n'avaient pas encore, avant l'an 70, toute l'autorité entre les mains.
3° Il n'est jamais fait mention de cette assemblée à propos du
Canon. (Kuenen, H. K. OA, 111,442, remarq. 24.) Plus tard, Grœtz

a essayé de défendre son opinion. (Kohèlet, Anhang II, p. 147-173.)
L'assemblée de l'an 66 aurait, sous l'influence de l'école de

Schammaï, exclu le livre de l'Ecclesiaste. Trente ou quarante ans
après, il y aurait eu une nouvelle assemblée à Jamnia (Edujôth V, 3)

sous le patriarchat de R. Gamaliel II ; ou aurait examiné la chose
à nouveau et l'Ecclesiaste aurait été réintégré à cette occasion.

Il ne faut pas perdre de vue que Grsetz fait servir toutes ces

conjectures (ce n'est pas autre chose que cela) à la défense de son
hypothèse que l'Ecclesiaste serait une satire à l'adresse du roi
Hérode, donc fort récent. Mais de l'avis presque unanime des

savants, il est plus ancien. De plus, s'il avait été exclu officiellement

en 66, il est peu probable qu'on l'eût replacé dans le Canon
en l'an 101 ou 106. Grsetz pense d'ailleurs avec Krochmal (f 1840),
le père de l'hypothèse ci-dessus, que les versets 9-14 du chap. XII
de l'Ecclesiaste ont été ajoutés par les hommes de Jamnia, et
devaient se rapporter à tout le 3e groupe. De même Bloch, o. c,
p. 137. L'authenticité de ces versets est défendue par Kuenen,



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 93

ü. K. 0.2, III, p. 179 sq., contre P. de Jong, De Prediker vert, en

verkh, Leyde, 1861, p. 142. — Comp. Kuenen, Theol. Tijdschr., 1883,

p. 119-126 ; Cheyne, Job and Solomon, Londres, 1887, p. 282, et

WiLDEBOER, Letterkunde des 0. V., § 26, remarq. 7. Assez sur cette

question littéraire. L'affirmation de Grsetz et de Bloch est réfutée

par les faits tant et si bien que c'est justement à cause, de cette

conclusion du chap. XII que le livre a été jugé digne d'être admis.

(Voir § 6, remarq. 5 ; § 7, remarq. 4, et Fürst, o. c, p. 93.) Même
si l'on estime que la conclusion est une adjonction postérieure,
on est pourtant forcé d'admettre qu'elle a été ajoutée au livre
longtemps avant son admission définitive dans le Canon, et qu'il
fut considéré comme écrit ecclésiastique. (Cheyne, Job and Solomon,

p. 282 et 232 sq.)
Wellhausen (Einl.'11, p. 550 sq.) pense, lui aussi, « que d'après

une tradition des rabbins digne de foi, quoique indéterminée et

fragmentaire, » les docteurs pharisiens ont, peu après l'an 70,
définitivement fixé le contenu du Canon. Il s'appuie sur Kuenen,
H. K. 0. *, III, p. 415, à qui il fait manifestement dire plus qu'il
ne dit en réalité, et sur l'important travail de J. Derenbourg,
Essai sur l'histoire et la géographie de la Palestine, d'après les Talmuds
et les autres sources rabbiniques, Paris, 1867, p. 295. Mais Derenbourg
ne fournit pas de preuves, et il est visible qu'il a dans l'esprit
l'hypothèse de Grsetz.

12. Les communications de la Gemara montrent que les doutes

ne furent pas oubliés. On les éprouvait encore à en juger par
Megilla fol. 7a. (Voir plus haut §6, remarq. 6, et Bloch, o. c.,p. 153.)

Mais, peu à peu, la décision finale fut reculée de plus en plus
dans le passé et reportée à une haute antiquité. Dans Abôth de R.

Nathan, chap. I, la décision sur le Cantique, l'Ecclesiaste, et les
Proverbes est attribuée aux « hommes de la grande synagogue. »

(I 6, remarq. 4.)
13. Il n'était pas besoin de changer le terme général d'« Ecrits, »

parce qu'à l'origine cette collection n'était pas destinée à constituer
un Canon de même rang que ceux de la loi et des prophètes. On

ne songeait pas à les diviser en péricopes en vue de la lecture
publique. Le seul but qu'on se proposât était de préserver ces

écrits de la profanation. On les lisait bien dans les synagogues,
mais on leur accordait souvent peu d'attention, et c'est de cette
manière de faire que les docteurs voulaient les garantir. (Grìetz,
Kohèlet, p. 162). Les pères de l'Eglise ont traduit le mot D^tro,



94 WILDEBOER

non par ypayûa., mais par àytòypaf« ; en ceci, ils étaient d'accord
avec les savants juifs qui considéraient tous ces écrits comme
inspirés du Saint-Esprit. (Fürst, o. c, p. 55.) Peut-être aussi le

nom vipti isms a-t-il donné lieu à cette traduction? Selon Geiger,
Nachgelassene Schriften, IV, 1876, p. 12, cette expression ne serait

pas l'équivalent de ü'Wip D'SVO» mais signifierait tout simplement

Ecrits d'Israël. Il est vrai que le mot tsnpn (le sanctuaire)
était employé, dans les temps postérieurs, pour désigner Israël.

14. Pour ce qui concerne les diverses classifications des livres
selon le Talmud et la Masore, voir Kuenen, H. K. 0.i, III, p. 448;

Fürst, o. c., p. 59 sq.; Buhl, o. c., p. 39. Le Psautier, augmenté
par l'adjonction des collections lévitiques (korachites, élohistes)
au groupe davidique, avait déjà été, selon l'exemple de la Thora,
divisé en cinq livres, les Kethoubim à leur tour furent, comme
c'était le cas des Prophètes, divisés en Rischonîm et Acharonîm. Les

cinq « Megilloth » furent placés au milieu du groupe (selon l'ordre
des fêtes auxquelles ils étaient lus)*, ou bien Ruth était uni aux
Psaumes, et l'Ecclesiaste aux Proverbes, de sorte que ces livres
appartenaient aux Kethoubim Rischonîm, tandis qu'Esther, en tant
qu'écrit historique, était compté parmi les Acharonîm. (Voir § 1,

remarq. 8.) Il est à remarquer que les Kethoubim Rischonîm

comprennent, en général, les livres les plus anciens, tout au moins
ceux dont une partie plus ou moins considérable était ancienne.
Les Kethoubim Acharonîm comprennent des livres plus récents :

Daniel, Esdras-Néhémie-Chroniques, ce qui n'est sans doute pas le
fait du hasard.

La seule chose qui puisse surprendre est que les livres d'Esdras,
de Néhémie et des Chroniques, qui ne formaient à l'origine qu'une
seule œuvre historique, soient non seulement scindés, mais que
les Chroniques aient été placées à la fin (dans les Mss. allemands
et les éditions imprimés). La meilleure explication de ce fait, est

qu'à l'origine on n'admit qu'Esdras et Néhémie, le contenu des

Chroniques faisant double emploi avec celui de Samuel et des Rois ;

ce ne fut que plus tard qu'on accorda une place aux Chroniques

(Kuenen, H. K. 0.2, I, p. 515, remarq. 3). Ainsi, on ne peut pas
déduire l'admission tardive des Chroniques en première ligne du
fait que ce livre est à la fin des Kethoubim ; car on pourrait
objecter que selon un autre ordre, appelé palestinien et conservé

* Surtout dans les Mss. allemands.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 95

dans les Mss. espagnols, ce livre est placé en tête des Kethoubim,
Esdras-Néhémie à la fin (§ 1, remarq. 10, 11, 12). C'est pourquoi
nous appuyons notre opinion essentiellement sur le fait que, selon
les Mss. tant espagnols qu'allemands, les Chroniques avaient été

distraites de leur position naturelle avant Esdras-Néhémie, ce qui
ne se concevrait pas si cette œuvre avait été admise en une seule
fois dans le Canon. Après quoi, il se peut bien que la position des

Chroniques à la fin des Kethoubim provienne de son admission
tardive dans le Canon. (Contrairement à Buhl, o. c., p. 39.)

| 12. Conclusion.

Notre étude sur la formation du Canon de l'Ancien Testament

nous a conduits, d'un côté, à des résultats négatifs
touchant les vues traditionnelles, empruntées au seizième siècle
aux savants juifs1, d'un autre, elle nous a fait connaître dans

sa réalité l'histoire de la canonisation des écrits de l'Ancien
Testament; en même temps elle nous a fait comprendre pourquoi

l'Eglise chrétienne a pu sans scrupule adopter d'une
manière générale le Canon juif2.

1. Ce que nous avons dit a ce sujet doit suffire. Nous rappellerons

seulement ici que Jésus ne pouvait pas reconnaître le Canon
de l'Ancien Testament comme tel, alors même que, de son temps,
à peu près les mêmes livres que ceux de notre Ancien Testament

étaient placés au rang des écrits sacrés. Dire que le Sauveur
se serait senti lié par un Canon, c'est bien mal comprendre et la
personne et la prédication de Jésus. Un Canon ne se forme que là
où l'on a le sentiment que la parole des prophètes s'est tue pour
toujours; il n'a de valeur que pour ceux qui veulent relire la

parole du Seigneur prononcée dans les jours anciens, en un temps
où il ne leur est plus possible de l'entendre lui-même. N'a-t-on
donc jamais lu ces paroles: «Il parlait avec autorité (littéralement

: comme quelqu'un qui a du pouvoir) et non comme les

scribes » (Mat. VII, 29.) Il est certain que l'Ancien Testament
avait pour Jésus une grande importance, il le lisait et vivait dans

son atmosphère. Dans l'histoire du royaume de Dieu en Israël, il
voyait préfigurée sa propre vie ; la loi du royaume qu'il
reconnaissait comme la loi de sa vie, comme l'accomplissement de tous
les désirs et de toutes les promesses, était : per angusta ad augusta,.



96 WILDEBOER

per crucem ad lucem, aller à la vie et à la gloire à travers les
souffrances et la mort. Mais pour sa prédication qu'avait-il besoin de

l'assentiment de la synagogue et des docteurs Lui qui comprenait
les voies et les fins de Dieu comme personne avant ou après lui;
lui qui percevait la voix de Dieu comme nul autre ne l'avait
jamais perçue, — il voyait le plan de son Dieu se révéler dans

l'histoire de son peuple, dans la parole des prophètes ; il lisait les

livres de l'Ancienne Alliance avec une pénétration inconnue aux
défenseurs de la lettre et à ceux qui se disputaient au sujet du
Canon. L'opinion que le Prophète, révélation xaT'iä-opjv de Dieu,
devait s'être senti lié par un Canon, ne peut naître qu'en un
cerveau ignorant l'essence de la critique scientifique et qui pour cette
raison la redoute tellement qu'il préfère commettre une inconséquence

grossière dans sa conception du Sauveur, plutôt que
d'abandonner une tradition à laquelle il est accoutumé.

2. Les deux points cités vont être développés dans la suite de

ce paragraphe. Nous mettrons en lumière la signification réelle de

l'histoire de la canonisation, puis nous expliquerons pourquoi
l'Eglise chrétienne a pu, en général, reprendre à son compte le
Canon juif.

La cause profonde de la canonisation des écrits de l'Ancien
Testament a été le besoin de l'âme religieuse de vivre selon
la volonté de Jahvé telle qu'il l'avait révélée par ses

prophètes. C'est pourquoi, déjà avant l'exil, prince et peuple
s'étaient unis pour vivre conformément à la loi du Deutéronome,

et pourquoi aussi, après l'exil, le peuple se soumit à la
Loi qu'Esdras avait rapportée de Babylonie3.

Mais la Loi, quoique formulant les exigences de Jahvé
manifestées par les Prophètes, ne les contenait cependant pas
toutes. Aussi le peuple des fidèles ne cessa-t-il point de lire
les prophéties et les livres historiques écrits au point de vue
du prophétisme, et les docteurs ne pouvaient avoir aucune
raison valable, ni formelle ni matérielle, pour refuser aux
Nebiim une place à côté de la Thorai.

Les Prophètes officiellement admis à être lus aux cultes de

la synagogue, il existait encore d'autres écrits plus ou moins
anciens, qui, à cause de leur contenu et de l'origine qu'on
leur attribuait, jouissaient d'une haute estime. C'étaient avant



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 97

tout les Psaumes, les Proverbes et Job. Us pouvaient pour une
large part revendiquer une provenance préexilique ou datant
de l'exil. Mais là n'était pas la seule raison de leur faveur
auprès des fidèles. Le recueil des cantiques davidiques les

consolait dans leurs souffrances, et maint poète se sentait
pressé d'imiter les anciens aèdes. C'est ainsi que le Psautier,
destiné à l'origine au service du temple, devint de plus en

plus la réponse de la communauté pieuse au témoignage
rendu par les Prophètes et conservé dans la Thora et les

Nebiim0. Le Psautier fut avec les Proverbes, le livre de la vie

active, et Job, le livre de la souffrance, le noyau autour
duquel vinrent se grouper d'autres écrits d'une valeur plus
ou moins grande pour la vie spirituelle6.

Ce cours de l'histoire nous montre que si ce sont des
docteurs juifs qui ont en définitive délimité le Canon, ils n'ont
pas uniquement suivi en cela leur propre jugement, mais
n'ont fait que confirmer en somme les données du sens spirituel

des gens pieux en Israël, la pratique de la vie n'ayant
jamais été absolument réglée par des décisions officielles
d'autorités ecclésiastiques. Ce n'est qu'après l'an 70 après
Jésus-Christ que les Sopherim ont réussi à marquer de leur
sceau le peuple juif d'une manière permanente7.

3. Il ne nous est pas possible de traiter ici en détail des rapports
de la Loi et des Prophètes. Il suffira de rappeler que la conception
traditionnelle, qui reporte au début de l'histoire d'Israël la loi
mosaïque telle que nous la possédons dans le Pentateuque, —
conception combattue aujourd'hui par presque tous les savants

qui s'occupent de l'Ancien Testament, — n'a jamais été en état de

bien expliquer le rôle des Prophètes. Ainsi que le faisaient déjà
les rabbins, elle ne peut envisager ces hommes de Dieu que comme
de simples exégètes de la Thora de Moïse.

Les recherches récentes rendent à chacun ce qui lui est dû, aux
Prophètes non moins qu'à la Thora. Les Prophètes ne sont plus
pour nous les précurseurs des docteurs de la loi, et la loi est une
notion vivante. L'histoire de la Thora mosaïque est celle d'une
pénétration de plus en plus intime des coutumes réglant la vie
civile et religieuse par l'esprit prophétique, c'est-à-dire par la
volonté de Jahvé telle que l'attestaient les prophètes. Moïse avait

THÉOL. ET PHIL. 1902 7



98 WILDEBOER

commencé, lui, le prophète à qui Dieu parlait « bouche à bouche »
(Nomb. XII, 8); et par Esd. IX, 11, il est facile de voir qu'on
n'avait point, encore après l'exil, entièrement oublié cette signification

de la Thora.
C'est ainsi que le Deutéronome est un essai de se conformer aux.

exigences des Prophètes qui avaient élevé la voix contre le culte
des hauts-lieux (Amos, Osée), en même temps qu'un essai de
réaliser la pensée d'Esaïe qu'Israël devait être un peuple saint auprès
de la demeure de Jahvé à Jérusalem. La loi d'Esdras cherche elle
aussi, à sa manière, à obtenir ce résultat, surtout sur le terrain
du culte, où la séparation complète d'avec les éléments païens
s'était toujours montrée le plus difficile. Sur la signification historique

de l'expression loi « mosaïque » voir Valeton sen., dans ses

Studien, Theol. Tijdschr., Groningue, 1879, p. 173-177, et mon article
des Theol. Studien, Utrecht, 1887, p. 243 sq., 328 sq., 334 sq., 351 sq.

Par tout ce qui précède, on voit que la notion primitive de-

« Thora, » conservée jusqu'après l'exil, était beaucoup plus larga
que celle du judaïsme postérieur. Cette notion originale permettait
de considérer les écrits des prophètes comme parole de Dieu. Ce.

n'est que lorsque le mot de Thora se rétrécit qu'on se vit forcé de

déterminer d'une manière précise l'autorité canonique des

Prophètes.

4. La loi marque donc une stagnation temporaire dans le
développement religieux d'Israël. Elle récapitule provisoirement les-

pensées des prophètes, les stéréotype en formes et formules, mais
ne peut les embrasser toutes; car l'horizon des prophètes est plus
étendu, leurs pensées tendent bien au-delà de la loi. Mais les

lignes ne pouvaient pas encore être prolongées jusqu'au bout, le
tableau de l'avenir ne pouvait point encore être exécuté, la
consommation des temps n'était pas encore venue.

De là vint que la meilleure partie des fidèles d'Israël ne pouvait
se contenter d'observer jusque dans leur moindre détail des ordonnances

qui avaient bien pour base les paroles des prophètes, mais
ne faisaient pas connaître complètement les décrets de Dieu
touchant la rédemption du peuple. Ils continuaient de lire les
prophètes, comme ils avaient commencé de le faire pendant l'exil. Car
alors déjà le centre de gravité de la vie ecclésiastique du peuple
commençait à se déplacer pour passer du temple dans la
synagogue. (Cheyne, Comm. sur Esaïe LVI, 1-8, 3« édit. Londres 1884;

II, p. 62; comp. Oort, Lautste Eeuwen, II, p. 391.)



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 99

Ainsi se forma en Israël un double courant, celui des gens
pieux, appuyés par quelques docteurs, qui prennent la parole
prophétique dans son sens largement évangélique ; et celui de

l'esprit du temps, satisfait de la fixation dans la loi des exigences
des prophètes. C'est ce dernier, diamétralement opposé à la
conception chrétienne puisqu'il ne comprenait pas la loi comme un
napcuTUßov (Rom. V, 20), qui prit le dessus dans les écoles juives.
Mais elles ne purent exclure les prophètes et n'avaient pas non
plus de motif pour cela, puisqu'elles lisaient leurs oracles à

travers les lunettes de leur légalisme. Les prophètes avaient été des

interprètes de la loi de Moïse, et ils furent honorés pour avoir si
fidèlement transmis la loi orale I

5. Nous avons démontré dans le paragraphe précédent que le
Psautier a été l'élément fondamental du troisième groupe. Cela

nous permet de déterminer quelle est pour nous l'importance
essentielle du Canon de l'Ancien Testament ; on la trouve exprimée
dans le passage Luc XXIV, 44. La Loi et les Prophètes renferment
les ordonnances de Dieu à son peuple, mais non de la même
manière. Tandis que les prophètes contiennent aussi des vérités
évangéliques, la loi avec ses exigences prend en quelque sorte

parti contre nous. Mais c'est par le Psautier, cette réponse du

peuple croyant aux témoignages de son Dieu, que nous apprenons
jusqu'à quel point la communauté israélite a compris les éléments

qui ont été complètement réalisés par Jésus-Christ, et mis en

lumière par l'apôtre Paul.
La question touchant l'autorité du Canon de l'Ancien Testament

est du ressort de la dogmatique et n'a pas sa place dans une étude

historique. Cependant la réponse à cette question aura à tenir
compte des résultats de cette étude. Ce n'est pas à dire que la
science doive gouverner la foi religieuse, mais cette foi, —
formulée scientifiquement, — doit reposer sur une saine intelligence
de l'Ecriture sainte. Et comment comprendre l'Ecriture, si l'on ne

commence par la considérer à la lumière de l'époque et du milieu
où elle est née Ce qui est certain, c'est qu'un exposé dogmatique
de l'autorité du Canon de l'Ancien Testament qui ne voit aucune
différence de valeur entre les diverses parties de ce Canon ou qui le

place au niveau du Nouveau Testament, montre par là même qu'il
n'a rien compris ni aux voies que Dieu a suivies dans l'histoire
de son peuple d'Israël, ni à ses directions dans l'histoire de notre
époque, ni à la lumière qui, de nos jours, s'est répandue sur l'Ancien



100 WILDEBOER

Testament. La position de Jérémie à l'égard du Deutéronome nous
apprend quel était le jugement prophétique porté sur la valeur et

l'importance d'une écriture sacrée. (Voir dans Zeitschrift für Theol.

u. Kirche, Fribourg en B., 1892, p. 29 sq., l'article de K. Marti,
Das erste officielle Bekenntniss.)

6. Nous ne devons pas nous étonner que les Proverbes et Job aient
été pris de bonne heure en considération. Les autres écrits ne sont
pas de même importance, et le Nouveau Testament nous permet
d'inférer que les fidèles en Israël les lisaient peu ou pas du tout.
Daniel et les Chroniques seuls acquirent un certain crédit.

7. S'il eût dépendu des seuls savants juifs de nous doter d'un
Canon, nous n'aurions certainement pas obtenu le précieux trésor

que nous possédons maintenant. (Voir § 8.) Dans la pensée de ne
nous livrer que la Gabbale de la loi, ils nous ont, en fait, donné
l'histoire des décrets de Jahvé à l'égard de son peuple, décrets
réalisés complètement en Jésus-Christ. Ils ne pensaient, eux, nous
transmettre que la Thora. C'est ce qui explique ce qui est dit dans

un écrit du neuvième siècle, Tanchuma Par. Reech, I (édit. Buber,
fol. 10a): « Le poète Asaph disait (Ps. LXXVIII, 1) : Mon peuple,
écoute ma Thora Alors le peuple dit à Asaph : Y a-t-il donc une
autre Thora, que tu dises : O mon peuple, écoute ma Thora? Nous
l'avons reçue au pied du Sinaï. Il leur répondit : Les impies en
Israël prétendent que les Nebiîm et les Kethoubim ne font pas
partie de la Thora, mais nous ne les croyons pas, car il est dit :

Nous n'avons point écouté la voix de l'Eternel notre Dieu, pour
marcher selon les Thorôth qu'il a mises devant nous par le moyen
de ses serviteurs les prophètes. (Dan. IX, 10.). C'est pourquoi les

Nebiîm et les Kethoubim sont Thora, car il est dit aussi : O mon
peuple, écoute ma Thora. » (Voir Fürst, o. c, p. 51.)

Avant l'an 70, les Sopherim ne pouvaient pas imprimer leur
cachet à la vie spirituelle du peuple d'une manière durable. Car
d'un côté les Sadducéens leur échappaient, d'un autre, les fidèles

paisibles et en partie les Zélotes. Mais, dans la suite, ils ont si
bien réussi à imposer leur propre manière de voir que ce « voile »

couvre encore le visage des Juifs et celui de beaucoup de chrétiens.

Au point de vue chrétien, il n'y a ainsi aucune raison de

ne pas accepter le Canon des Juifs dans son ensemble.

L'Eglise chrétienne peut le conserver, non pour ce que les
docteurs ont voulu livrer, mais pour ce qu'ils ont transmis



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 101

en fait. Dans notre étude sur ce trésor littéraire d'Israël, ce

qui nous importe, c'est de voir comment s'est formée et

affirmée, en face de toutes les puissances contraires, sa

religion dans laquelle le christianisme plonge par ses racines8.

La Loi et les Prophètes sont les sources où nous pouvons
puiser la connaissance de l'histoire de cette religion. Nous y
apprenons comment le témoignage de Jahvé, rendu par les

prophètes, s'est manifesté et a su se maintenir9. Dans les

Hagiographes, nous voyons comment le plan de l'Eternel a

pu s'exécuter sans que le lien national qui enfermait le grand
trésor d'Israël, fût brisé, et quelle influence le témoignage
prophétique a exercée sur Israël10. Ce qui est en dehors de ce

cadre n'est en fait pas canonique ou ne devait pas l'être11.
Les docteurs n'ont pas été complètement conscients de ce

que le Canon était en réalité. L'Ecole a dû suivre, la théorie
venir après la pratique, la doctrine après la vie. Et la vie, qui
s'épanouissait principalement en dehors des écoles, a dû
souvent s'opposer aux docteurs, tout comme le plus grand
des fils d'Israël opposa à la tradition des anciens son : « Mais

moi je vous dis12. »

8. Au point de vue évolutionniste, on parle du développement
de la religion d'Israël. A un autre point de vue, on appelle l'histoire

de cette religion une révélation progressive. Qu'on n'oublie
pas qu'une révélation progressive du côté de Dieu doit se manifester

parmi les hommes comme une lutte incessante, afin qu'ils
en viennent à s'approprier des vérités nouvelles. Toute pensée
divine nouvelle est d'abord saisie par une âme rendue propre à la
recevoir ; une fois saisie, elle ne se maintient chez celui qui en a
été éclairé et parmi ceux qui l'entourent, qu'au prix d'une lutte.
Cette lutte apparaît à l'un comme un développement continu;
pour celui qui connaît par expérience comme une terrible réalité
l'abîme qui sépare Dieu du cœur humain, elle est une révélation
progressive. Mais quel que soit le point de vue, tous sont d'accord

pour affirmer que nous pouvons comprendre par la Thora et les
Nebiîm comment le précieux trésor de la religion d'Israël a été de

plus en plus mis au jour et s'est de mieux en mieux maintenu.
9. De savoir comment les sources doivent être rangées par

ordre chronologique, est une question qui ne saurait être traitée



102 WILDEBOER

ici en détail. Tous sont d'accord que la Loi et les Prophètes sont

presque nos seules sources de l'histoire d'Israël et de sa religion.
Qu'on laisse Moïse le prophète (Osée XII, 1) consigner dès l'abord
dans une loi écrite son témoignage prophétique, ainsi que le veut
la tradition, ou qu'on ait appris à voir dans le témoignage rendu

par Jahvé au moyen de ses prophètes, un fleuve dont les ondes ne
cessent de croître et de grandir, — les deux premiers groupes des

écrits de l'Ancien Testament demeurent les sources historiques de

la religion d'Israël.
10. L'œuvre du Chroniqueur, Chroniques-Esdras-Néhémie, appartient

aussi à l'histoire par son contenu. Nous y trouvons décrite
la fondation de la théocratie par Esdras, et les Chroniques nous
font connaître avec quelle faveur les conceptions sacerdotales
avaient été accueillies. — Ruth et les Lamentations, de quelque
façon qu'on les interprète, nous fournissent aussi des contributions
à la connaissance de l'histoire d'Israël jusqu'à la fondation de la
théocratie. — Les Psaumes, les Proverbes et Job permettent de voir
l'influence exercée en Israël par la foi prophétique en Jahvé. Nous

pouvons en dire autant de l'Ecclesiaste, surtout si nous maintenons

l'authenticité de chap. XII, 9-14. Ce livre est alors une preuve
de la profondeur de la foi en la justice retributive de Jahvé,
même dans des milieux tels que celui où a pu être écrit un pareil
livre. — Daniel exprime la ferme confiance de la communauté
fidèle en l'avenir. (Voir Bühl, o. c, p. 42, dont le point de vue se

rapproche beaucoup du nôtre.)
11. Le Cantique des Cantiques et surtout Esther se trouvent à

proprement parler en dehors de ce Canon. — Si Esther, qui sert à

recommander la fête des Pourîm, sanctionne réellement une fête
des morts déguisée (Schwally, Leben nach dem Tode, etc., 1892,

p. 42-45), il conserve ainsi le souvenir des dernières convulsions de

la religion naturelle d'Israël, et s'exclut lui-même de la liste des

livres qui enseignent ce que Jahvé a fait au sein de son peuple.
(Comp. Litteratur des Alten Testamentes, § 27, remarq. 8 et 9.) —

Quant au Cantique, il est remarquable en son genre, et sa place
dans le Canon n'est pas entièrement imméritée. Cet écrit est digne
d'attention à titre de protestation contre la polygamie et de défense

enthousiaste de l'amour, tel qu'il n'est possible que dans la
monogamie, bien que les formes dont l'auteur a fait usage dans ce but
nous paraissent moins convenables. Il ressort de ce poème que la
conception prophétique du mariage (voir Gen. II, 24, et le com-



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 103

mentaire de Dillmann sur ce passage) avait trouvé de bonne
heure de l'écho en Israël, à savoir que, selon la volonté de Dieu,
tout homme ne devait avoir qu'une seule femme. Nous ne faisons

pas ici l'apologie de l'œuvre des docteurs juifs, nous expliquons
seulement pourquoi et dans quelle mesure nous pouvons reprendre
à notre compte le Canon juif. Il n'est pas nécessaire de nous
échauffer pour les antilégomènes de l'Ancien Testament, sur la
canonicité desquels les savants juifs eux-mêmes ne sont pas d'accord.
Au reste, la canonicité du troisième groupe a toujours eu un
caractère différent de celle de la Loi et des Prophètes. (Voir § 11,

remarq. 13.)

Mais comme Esther et le Cantique, à moins que nous n'ayons
recours à l'interprétation allégorique (voir A. Pierson, Geestelijke

Voorouders, I, Israël, Harlem, 1887, p. 395 sqq. et Litteratur des

Alten Testamentes, § 26, remarq. 4), se trouvent en fait en dehors
du Canon, tous les Apocryphes en sont exclus avec raison ; car ils
ne renferment rien qui concerne l'histoire de la fondation et
l'affermissement de la religion d'Israël. (W. Rob. Smith, o. c, p. 136 sq.)

Ils ne peuvent rivaliser avec aucun des Kethoubim en importance

et en valeur. Seul Jésus ben Sirach pouvait entrer en ligne
de compte, mais encore, après les Proverbes, on devait lui refuser
toute originalité. Pour les Apocryphes, voir la traduction hollandaise

de Dyserinck, Harlem, 1874; par où l'on apprend qu'au
premier siècle de notre ère (surtout parmi les chrétiens) le contenu
de l'Ancien Testament grec était beaucoup plus considérable qu'il
ne le fut plus tard. Les auteurs du Nouveau Testament ont encore
employé nombre depseudépigraphes qui ne se rencontrent pas parmi
ceux qu'on appelle livres apocryphes. (Voir Schürer, Geschichte

des Volkes Israël, II, p. 670 sqq., et surtout E. Kautzsch, Die Apo-
cryphen und Pseudepigraphen des Alten Testamentes, Tübingen, 1900.)

Comme les savants juifs n'ont pas déterminé d'avance quels
livres devaient être canoniques, et lesquels pas, et qu'ils ne
pouvaient agir entièrement selon leurs idées à eux, nous avons tout
sujet, en tant que chrétiens, de leur savoir gré de leur précieux
héritage. Si la vie qui vient de Dieu n'était pas toujours hostile à

l'école, elle s'épanouissait pourtant en grande partie en dehors de

celle-ci. Que des rabbis, tels que Siméon ben Lakisch, fissent le

plus pompeux éloge du rouleau par excellence (nbjörr), c'est-à-dire
d'Esther, jusqu'à l'égaler à la Thora, le mettant par conséquent au-
dessus des Nebiîm et des Kethoubim (voir § 6, remarq. 10), ce



104 wildeboer

n'est pas là que le peuple pieux allait chercher son édification, ni
les Pères de l'Eglise non plus, et beaucoup de ceux qui sont venus
après eux ne le font pas davantage. (Comp. Buhl, o. c., p. 71.)

Cependant, malgré leur défaut de sens spirituel, les docteurs
juifs ont collaboré à une œuvre dont ils n'ont pas saisi la vraie
signification. Ils ont, en quelque mesure, aidé à tisser un
merveilleux tapis, mais ils étaient placés au revers de manière à n'en
pas voir le véritable patron. Il en est souvent ainsi des voies de

Dieu à l'égard des enfants des hommes; mais nous, qui connaissons

la vraie portée de l'histoire, unique en son genre, du peuple
d'Israël, parce que, en Jésus-Christ, nous connaissons le but
auquel tendait cette histoire, nous n'avons pas de peine à y discerner
la main du divin Maître-ouvrier. — Ainsi se vérifie ce qu'écrivait,
quoique dans un autre sens, au commencement du dix-huitième
siècle, un savant et pieux théologien allemand : « Canon non uno,
quod dicunt, actu ab hominibus, sed paulatim a Deo, animorum
temporumque rectore, productus est.» (Valentin Löscher, De

causis Linguae Ebrwœ, p. 71 ; voir Herzog, R.E.*, Art. Kanon, p. 424.)


	Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

