Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 1

Artikel: Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique
Autor: Wildeboer, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT

2

ETUDE HISTORICO-CRITIQUE

PAR LE

D G. WILDEBOER

professeur a I'Université de Groningue *,

§ 10. Histoire de la réunion des livres de I'Ancien Testament.

b) Canonisation des Prophétes.

Quoique nous ne possédions pas pour 'histoire de la cano-
nisation des prophétes des témoignages historiques pareils &
ceux qui servent & expliquer la canonisation de la loi, il est
pourtant possible, en s’appuyant sur divers faits, de se faire
une idée du cours des choses. Ce n’est donc pas en vain que
nous chercherons une réponse aux questions suivantes :

@) Quand ce travail a-t-il commencé, et quand peut-il étre
considéré comme terminé? b) Quelles furent les causes de ce
travail ? ¢) Quelles personnes vy ont coopéré? d) Enfin, que
pouvons-nous connaitre de la maniére dont il s’est fait1?

1. Les paragraphes précédents ont clairement montré que pour
la formation de la collection des prophétes, nous ne possédons
aucun témoignage historique de la valeur des chapitres VIII & X
de Néhémie. Les indications talmudiques ne peuvent revendiquer
une telle importance. Les renseignements réunis par Fiirst dans
son ouvrage sur le Canon sont précieux ; mais il les faut soumettre
a un travail critique plus approfondi.

* Voir les livraisons de mars, de mai-juillet et de septembre 1901.



68 WILDEBOER

A. 1l faut chercher I'origine de la collection des Nebiim (et
des autres écrits) dans 'ceuvre accomplie par Néhémie, selon
2 Maccab. II, 13. Il réunit des écrits sur les rois et les pro-
phetes, des psaumes davidiques et des lettres royales touchant
les présents faits au temple, sans penser certainement & leur
attribuer une valeur canonique. Il est clair toutefois que cette
collection acquit une haute considération, soit & cause de
son contenu, soit & cause de ’homme qui 'avait formée. Elle
devint le fondement des groupes deux et trois2. Quand le
groupe des Prophétes fut-il fermé? C’est ce qu’on ne nous dit
pas. Cependant, en s’appuyant sur Daniel IX, 2, dont I'auteur,
qui vivait vers 165 avant Jésus-Christ, semble avoir connu
D"DRT comme collection distincte, et étant donné que ce
livre n’a pas été lui-méme admis au nombre des Nebiim, on
peut fixer I'an 200 avant Jésus-Christ comme terminus ad
quem3. Ce résultat est confirmé par le Prologue de Jésus ben
Sirach qui place les « Prophétes » ou les « écrits prophétiques »
a coté de la loi%. Ainsi la canonisation des écrits historico-
prophétiques et prophétiques du second groupe doit avoir
eu lieu aprés Néhémie et avant ’an 165, probablement aux
environs de I'an 200 avant Jésus-Christ.

2. Voir § 4, remarque 6. On se rappelle que Néhémie réunit,
probablement dans le temple, une bibliothéque. Ce n’était 6ertai-
nement pas son intention d’ajouter un second canon & celui qui
venait d’étre proclamé, mais il voulait sauver de la ruine des
ceuvres importantes, et avoir toujours a sa disposition les lettres
royales sur les présents faits au temple, afin que les Juifs pussent,
en cas de besoin, s’en prévaloir. Il serait téméraire de dire quels
livres s’y trouvaient; on ne peut pourtant douter que les livres
des Jufjes, de Samuel et des Rois n’y aient pris une place impor-
tante. Avec Josué, ils formaient les prophele priores (Fiimst, 0. c.,
p- 14, remarq. 7), ainsi qu’on les a,ppela plus tard avec raison, et
devinrent le fondement du second groupe. On ne peut savoir quels
autres écrits furent admis par Néhémie, ni il placa dans sa
collection des livres tels qu’Esaie, Jérémie ou Ezéchiel; car ex-
pression ta mepi Tév Bacthéwy wei wpopnTav peut fort bien ne s’appli-
quer qu’aux seuls livres historico-prophétiques, ces livres étant
ceux qui étaient lus avec le plus d’intérét par la communauté



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 69

postexilique. Son existence misérable; si peu en harmonie avec
les réves glorieux de Pexil, 1a poussait & lire avec passion les
récits des siécles passés, si brillants, des années ou régnaient un
David et un Salomon, ot des prophétes tels qu’Elie et Elisée exer-
gaient une si grande influence. On était convaincu que les souf-
frances du peuple étaient une conséquence de ses péchés. Si
maintenant Israél marchait selon les commandements de I’Eternel,
certainement les temps anciens reviendraient, plus merveilleux
peut-étre. « Les faveurs durables envers David » (Es. LV, 8) appar-
tenaient & I'Israél de lavenir. Dans les mots & 7od Aavid nous
voyons le noyau des Kethoubim (voir le paragraphe suivant).

3. Voir § 3, remarq. 6. — En soi, Daniel IX, 2 né prouve pas
grand’chose. Mais, en tenant compte d’autres éléments, nous pou-
vons bien supposer que l'auteur de cette apocalypse possédait et
supposait connue de ses lecteurs, une collection d’écrits prophé-
tiques. Plus important est le fait que Daniel n’a pas été admis
parmi les Prophétes. La seule explication raisonnable de ce fait est
que le groupe des Nebiim était, de I’avis genéral, irrévocablement
fermé lorsque parut cet écrit, sans que pour cela on doive penser
a une décision officielle que n’indique aucun récit ni aucune
donnée historique. Ce peut avoir 6t6 le cas vers I'an 200 avant
Jésus-Christ, si ce n’est méme un peu plus tot. Mais il ne faut pas
perdre de vue que Pautorité canonique des Nebiim ne fut pas immé-
diatement certaine pour chacun, alors méme que la collection
de ces écrits était considérée comme irrévocablément fermée.

Si Zevoner (Theol. Studien 1894, p. 73 sq., 78 sq.) avait raison
en faisant dater II Zacharie de I’époque des Maccabées, la ferme-
ture du canon des Prophétes devrait étre placée un siécle plus tard.
Selon Zeydner, Daniel n’'y aurait pas été admis parce que, pendant
I'époque troublée de la guerre de l'indépendance, le livre disparut
presque en entier (la lacune fut plus tard remplie par une tra-
duction araméenne), Voir Litteratur des Alten Testamentes, § 22,
remarq, 8, et § 27, remarq. 4). Mais les faits s’expliquent mieux
éncore si nous acceptons I'an 200 comme terminus ad quem, en
nous appuyant surtoiit sur le petit-fils du Siracide (voir plus bas
remarq: 4), lequel possédait déja en 132, 4 Alexandrie, un second
canon fermé.

4. Voir § 4; remarq. 2. En Pan 182, le petit-fils de Jésus ben
Sirach connaissait donc a c¢6té de la loi o wpogiitar (ab mpopntetat)
comme groupe déterminé, tandis qu’il ne connaissait pas comme



70 WILDEBOER

tel le 3e groupe; ¢’était seulement un certain nombre d’écrits sous
un nom indéterminé. — Clest a tort que BunL (0. ¢. p. 12) combat
mon opinion en en appelant & Jésus ben Sirach lui-méme, qui
écrivait vers I’an 170 avant Jésus-Christ, et devait avoir connu les
prophétes « comme groupe canonique. » Au § 4, remarq. 1, je crois
avoir prouvé que Jésus ben Sirach ne connaissait pas encore les
« Prophétes » comme canoniques. Il est vrai que beaucoup de ses
contemporains, plus entrainés par le courant du pharisaisme,
étaient plus portés vers cette opinion; mais il ne la partageait pas.

Le mot « canonisation » doit étre compris cum grano salis, c'est-
a-dire non comme décision officielle de I'autorité compétente, mais
comme affirmation de la sainteté des livres parla communauté et
par beaucoup de ses conducteurs. On comprend dés lors qu'aucune
date précise ne puisse étre indiquée.

B. Les causes qui ont poussé & canoniser d’autres écrits
que la Thora ne sont pas identiques a celles auxquelles la
Loi doit sa position particuliére. Déja avant l'exil il y avait
des écrits de prophétes lus avec ardeur par les Israélites
pieux. Sans prétendre remplacer la parole vivante. ces écrits
pouvaient, jusqu’a un certain point, consoler de son absence?.
Pendant et aprés lexil, ils furent beaucoup lus, comme on
peut le voir par les écrits du Deutéro-Esaie, d’Ezéchiel et de
Zacharieb, S'1ls ne furent pas dés le début déclarés saints,
c’est que cela n’était pas nécessaire pour fortifier leur ascen-
dant, et que, en vue de la fondation de la théocratie par
Esdras, ils n’étaient pas d’'une importance aussi capitale que
la loi sacerdotale’. Si notre interprétation de 2 Maccab. 11,13
est juste, la canonisation des Nebiim a son origine dans le
besoin ressenti de réunir les écrits les plus remarquables de
Pantiquité. On avait le sentiment qu’une période importante
avait atteint son terme, qu'une lutte de plusieurs siécles était
finie, et lorsqu’on remarqua que la voix des prophétes g’était
tue, on rassembla aussi les Nebitm (appelés plus tard) Acha-
ronim et on les ajouta a la collection de Néhémie 8.

A peu pres a la méme époque s’établit sans doute la cou-
tume de lire des péricopes des prophétes dans les synagogues.
Cette coutume ne fut point un fruit de 'ceuvre d’Esdras,



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 7

mais naquit des besoins de la piété populaire, laquelle trou-
vait un appui auprés de ceux qui lui servaientde conducteurs
spirituels dans 'étude de 'Ecriture®.

5. Avant l'exil, la chose essentielle était la parole vivante des
prophétes, mais a c6té d’elle on voit surgir aussi des écrits pro-
phétiques. Au huitiéme siécle avant Jésus-Christ déja, se forme
une littérature prophétique : Amos, Osée, Esaie, Michée. C’est
pour prolonger I'influence de leurs paroles que ces hommes les
mettaient par écrit. saie, lui aussi, a certainement fixé par I'éeri-
ture et réuni une partie de ses oracles, quoiqu’on puisse distinguer
la main de plus d’un rédacteur postérieur dans les oracles qui
portent son nom. (Voir plus bas remarq. 14.) L’influence que ne
peuvent avoir ses discours, il I'attend de la parole écrite, du moins
auprés de ceux qui voulaient bien I’écouter : « Enveloppe le témoi-
gnage, scelle la « thora » parmi mes disciples. » (Is. VIII, 16.)

6. C(’est surtout pendant et aprés I'exil qne les prophétes furent
beaucoup lus. « Lorsque l'existence nationale a laquelle la vieille
religion d'Israél était si étroitement liée fut perdue sans espoir,
lorsque la voix des prophétes se tut et que le culte public ne réunit
plus les foules dans le sanctuaire, alors la foi se ranima au sou-
venir que les prophétes du Seigneur avaient prévu la catastrophe
et montré qu’il fallait 8’y résigner sans rien perdre de sa confiance
en Jahvé, le Dieu d'Israél. La parole écrite acquit une importance
nouvelle pour la vie religieuse, et les livres des prophetes, de
méme que les monuments de I'histoire du passé, composés selon
le pragmatisme prophétique, ou modifiés conformément a ce prag-
matisme pendant I'exil, devinrent les appuis les plus certains des
fldeles qui reconnurent, comme jamais ils ne I’avaient fait aupa-
ravant, que les paroles du Seigneur étaient pures, tel l'ardent
purifié sept fois, et en tout temps un trésor dans la détresse. »
(W. RoBeErTsON SMITH, The Old Testament in the Jewish Church,
p- 161, sq., 2¢ édit. 174.)

Les traces de la connaissance des écrits prophétiques sont nom-
breuses, aussi bien dans le postéxilique Zacharie que dans les
écrits exiliques d’Ezéchiel et du second Esaie. (§ 3, remarq. 8.)
Ezéchiel en appelle expressément aux prophétes antérieurs, peut-
étre ¢a et 1a & des écrits perdus pour nous. Il est suriout dépen-
dant de Jérémie (cf. Ezéch. II, 8 sq., et Jér. I, 9; Ezéch. XVIII, 2,
et Jér. XXXI, 29 sq.; cf. § 3, remarq. 5, et Kurzgefasstes Exeq.



72 WILDEBOER

Handb. zum Alten Testamente, 8¢ livraison : Ezéchiel; Leipzig 1880;
par R. SMEND, p. XXIV sq.). Le 2¢ Esaie en appelle aussi a des
prophéties prononcées « autrefois, » «il y a longtemps,» «dés le
commencement ; » par ex. Esaie XLVI, 8-13. 11 est vraisemblable
qu’il pense & des oracles tels que Jérémie XXV et XXIX.

7. « Ces livres n’avaient pas besoin d’étre rapportés de Babylone
avec approbation royale, ou d’étre presentes au peuple sous I’au-
torité d’un Tirsatha. La seule forme de reconnaissance pubhque
qui manquéit encore, mais qui vint en son temps, était la coutume
de lire des péricopes des prophétes au culte public de la syna-
gogue. Pour les réunir peu & peu en un tout, il ne fallut pas autre
chose que I'usage que Pon faisait tout naturellement de ces écrits
anciens., » (W Rog. SMITH, 0. ¢. p. 162.) _

Ajoutons, — et c’était 14 l'essentiel, — qu’Esdras ne pouVait
pour son but, songer & attribuer une valeur canomque aux pro-
phétes. Il voulait créer une théocratie, essai de réaliser la pensée
prophétique d’un peuple saint, consacré 4 I'Eternel. A cet effet, les
exigences des prophétes furent stéréotypées et appliquées dans la
Loi aux circonstances de la vie quotidienne. La loi deutérono-
mienne ne pouvant suffire a ce but, le systéme de la loi sacerdo-
tale vmt répondre aux besoins du temps. Le peuple, en s'enga-
geant & vivre selon ses ordonnances, était persuadé qu ‘i1 réalisait
par la méme les idées des prophétes. Aussi, ne pouvalt-ll éire
questlon d'un canon & c6té de la Loi. La Loi renfermait déja en
soi les idées et les intentions des prophétes (Esd. IX, 11).

8. Deux cduses ont présidé a la réunion des écrits des Pro-
phétes : a) Le désir de collectionner les trésors littéraires de l'an-
tiquité. b) La vie religieuse des fideles en Israél, laquelle se nour-
rissait de la lecture des prophétes tout autant que de I'étude de la
Loi. Voyons la premiére de ces causes. :

Dans la communauté postexﬂlque, on avait le sentiment que
Iére des révélations était fermée (§ 9, remarq. '7) Malachie n’at-
tend plus de prophétes aprés Iui comme cela était promls dans le
Deut. XVIII, 18; il attend le salut du retour du prophete Elie
(Mal 1V, 5 et 6). Dans les temps posténeurs on tient l’apparltmn
d’un prophéte pour quelque chose de tellement impossible que
quiconque ose s’envelopper du manteau de plophete sera aussitot
traité d’lmposteur (Zacharie XI11,3; cf. 1 Macchabées IX, 27 et IV, 46.
Voir W. Rob. Smith, o. ¢., p. 142 sq., 2¢ éd. 158 sq.). Le temps de
la période créatrice élait passé et on le ressentait vivement. Aussi,



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 73

lorsqu’on avait quelque chose de vraiment nouveau a dire; on le
faisait en empruntant le nom d'un homme célébre de Pantiquité
(écrits pseudépigraphes dont cette période est si riche), ou en
commentant et paraphrasant les livres déja existants. A coté de
I’Halacha, que nous avons appris 4 connaitre, on trouve le Midrasch
et VHaggadd. Dans les temps anciens, w==9 signifiait demander
par le moyen d'un prophéte ou d’'un voyant, quelle était la vo-
lonté de Dieu (2 Rois I, 8). Plus tard, on chercha cette volonté
dans la parole écrite: une telle recherche et son explication s’ap-
pelait Midrasch. =37 s’applique & toute explication de PEcriture
qui ne se rapporte pas aux ordonnances de la loi. (STrACK, Art:
Talmud dans la R. E.2)*. Jésus ben Sirach et les auteurs de Judith
et de Tobie songent tout aussi peu & exprimer des pensées reli-
gieuses nouvelles.

Comine on avait le séntiment qu’aucun prophéte ne paraitrait
plus, on rassembla les écrits prophétiques et on réunit cette col-
lection 4 celle des Nebiim existante depuis les jours de Néhémie.
11 est fort possible que le souvenir de cette différence chronolo-
gique ait présidé plus tard & la distinction des Nebiim en Rischo-
nim et en Acharonim. — C.v. OreLLI (Théol. Literatz., 1892, p. 222)
remarque avec raison que chez les auteurs postérieurs, les cita-
tions des prophétes plus anciens, d'un Amos, d’'un Esaie, par
exemple, se présentent en un certain sens comme tirées d’écrits
sacrés, comme parole de Dieu. Naturellement, comme la parole
des prophétes était parole de Dieu, les citations 1’étaient aussi.
Mais qu’a e¢O6té de la Thora, la vraie Bible, on en ait admis une
seconde, cela doit étre expliqué par la cessation de la prophétie,
et par le sentiment qu’éprouvaient le peuple pieux et les docteurs
que toute la vérité révélée par les prophétes n’était pas comprise
dans la loi (cf. § 12, remarq. 3).

9. FirsT (0. ¢., p- 52) a partiellement raison quand il s’oppose
a Popinion des rabbins postérieurs suivant lesquels la lecture des
haphtares ne daterait que du temps de Trajan ou d’Hadrien, et

* Dans la Jewish Quarterly Review, vol. IV, 1892, p. 406-429, W. BACHER
écrit que dans les anciens commentaires, Mechilfa (pour 'Exode) et Sifré (pour
les Nombres), 1"2i1 se présente avec la signification de 'r!a':! Dans I’école d’Ismaél,
cela était d’'un usage courant, et celle d’Akiba ’admit plus tard. Selon Bacher,
Haggada ou Aggada (non Agada) est toute doctrine mon halachienne. (Comp.
Exode XIII, 8; comp. BAcuER, Die illeste Terminologie der jiidischen Schrift-
auslegung, etc., Leipzig, 1899, p. 30 sq.)



74 WILDEBOER

aurait été introduite en compensation de la lecture interdite de la
Loi. Nous disons qu’il n’a raison qu’en partie, car il met « I'insti-
tution des haphtares » sur la méme ligne que «I'introduction de
la lecture publique des prophetes. » Cette lecture commenca bien
avant Trajan ou Hadrien, mais la fixation des péricopes prophé-
tiques paralléles aux parasches de la Loi ne s’est faite qu’aprés
Jésus-Christ. Nous savons aussi par le Nouveau Testament que,
déja au temps de Jésus et des apotres, on lisait réguliérement les
propheétes dans la synagogue, sans qu’alors les haphtares fussent
rigoureusement ordonnées. (Comp. § 1, remarq. 7.) — D’un autre
coté, I'opinion d’Erias LeviTa (voir Greetz, Kohelet, p. 175) ne tient
pas debout, lequel affirme que cette coutume daterait d’avant les
Macchabées, et qu’elle aurait tenu lieu de la lecture de la Thora
dont les rouleaux auraient été déchirés et briulés. Mais quand
cette lecture a-t-elle commencé? et de quel coté est venue l'initia-
tive ? La lecture des péricopes prophétiques n’a certainement pas
commencé immédiatement aprés Esdras, ainsi que 'affirme sans
preuves GraTz dans sa Geschichie der Juden (11, 2, p. 191).

Il est naturel de penser au temps de l'oppression syrienne, ou
l'on se sera réconforté aussi dans la maison de priére au moyen
de la parole des prophétes. Mais pourquoi ne l'aurait-on pas fait
plus t6t? Les fideles en Israél vivaient de la parole prophétique,
comme on peut le voir par les psaumes, et pourquoi ne I’auraient-
ils pas lue dans la synagogue, méme si cela ne se pratiquait pas
selon un choix de péricopes déterminé ? Les prétres y prenaient
moins d’intérét; il leur suffisait que la théocratie d’Esdras fut
devenue une hiérarchie. It ils abandonnaient volontiers I’ensei-
gnement de la Thora a ceux de leurs confréres qui pouvaient étre
appelés, d’'une maniére plus spéciale, les docteurs de la loi. Mais
les fideles d’entre le peuple exigeaient davantage. Et lorsque peu
a peu les prétres se distinguérent des docteurs, il se trouva que
ceux-ci étaient animés du méme esprit que le peuple pieux. Lors-
qu’ils lisaient la prophétie, il y avait bien sur leurs yeux un voile,
car, au point de vue 1égaliste, en vigueur depuis Esdras, ils ne pou-
vaient considérer les prophétes que comme des exégétes de la
Thora. Néanmoins, ils prétaient volontiers loreille aux besoins
des fidéles, tout en dirigeant ce courant, au grand préjudice de la
vie spirituelle, dans le sens du légalisme.

C. Bien que cela ne nous soit pas attesté d’une maniére
expresse, nous pouvons admettre, pour de bonnes raisons,



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 70

que la canonisation de groupes d’écrits autres que la Thora
a été 'ceuvre de docteurs jerusalémites. Clest ce que nous
permet de penser ce que nous savons de I’état religieux, poli-
tique et social du peuple pendant la période qui s’étend de
Néhémie aux Macchabées 10. En outre, le résultat méme du
travail de ces hommes, ainsi que les controverses sur la sain-
teté de quelques livres, le prouvent pareillement!!. Ce que
la tradition juive (Baba Bathra, fol. 152) rapporte au sujet
de l'activité d’Esdras et des « hommes de la Grande Syna-
gogue, » repose sur une conception non historique de l'anti-
quité, conception familiere aux savants juifs postérieurs et
trés probablement basée sur Néh. VIII-X 12,

10. Il ne faut consulter qu'avec une extréme circonspection les
sources juives relatives aux circonstances politiques des temps
anciens; car les renseignements talmudiques sont tous postérieurs
a la ruine de Jérusalem qui mit fin a la vie nationale d’Israél, Le
judaisme, depuis ce temps-la, était une secte religieuse et rien de
plus. Les docteurs, dont les écoles étaient devenues les corps diri-
geants, servaient de guides a leurs coreligionnaires. Or cette con-
ception des choses, les auteurs talmudiques la reportent par ana-
chronisme aux anciens temps. A les en croire, toute I’histoire du
peuple aurait consisté surtout en controverses religieuses et léga-
listes, et la nation aurait été divisée en deux partis religieux ou
écoles. Beaucoup de lumiére a été répandue sur ce sujet par la
monographie de WeLLHAUSEN: Die Pharisder und die Sadducder,
Greifswald, 1874, et par KueNEN, Over de samenstelling van het
sanhédrin (Versl. en Mededeel. de kon. Akademie, 1866).

Aprés l'exil, la Judée fut successivement tributaire de la Perse,
de I'Egypte, puis de la Syrie ; cependant elle jouissait d’une cer-
taine autonomie sous I'administration d’un gouverneur. Le grand-
prétre était & la téte d'un conseil des anciens, yepovsix, cuvédpiov,
dans lequel les docteurs de la Loi, comme tels, n’avaient pas de
place. Au début, ils ne formaient pas un état ou un parti distinet;
car, a l'origine, prétres et sopherim étaient un, et beaucoup de
prétres étaient en méme temps docteurs de la loi, comme l'avait
été Esdras. Cependant, pas n’était besoin d’étre prétre pour devenir
docteur. Or voici quel fut le cours des choses: Peu & peu la classe
régnante des prétres devint celle des satisfaits. Ils formaient I’aris-
tocratie et n’avaient aucun motif d’attendre un salut & venir. Par



76 WILDEBOER

contre, le peuple et les docteurs; peu riches en biéns de ee monde;
ou qui ne trouvaient pas dans leurs richesses de guoi satisfaire
leur vie spirituelle, vivaient volontiers par la pensée dans cet
avenir meilleur qu’avaient décrit les prophétes. La scission devint
toujours plus manifeste, et les Pharisiens (de w=p séparer, pobaait
Esd. VI, 12 ; X, 11 ; Néh. IX, 2; X, R9) se séparérent de 'aristo-
cratie sacerdotale et mondaine dont les membres prétendaient
descendre de Saddok et, pour cette raison, se faisaient appeler
Sadducéens.

Mais la rupture ne fut pas immédiatement visible. Dans les
deux sidcles qui suivirent Néhémie, elle ne g’était pas encore pro-
duite au grand jour. En outre; les docteurs, en vertu de leur point
de vue légaliste, travaillaient au profit de la hiérarchie. Ils ensei-
gnaient au peuple & payer pieusement la dime de «I'aneth et du
cumin, » ce qui était fort agréable aux prétres. Dans cette pre-
miére période, il y eut d’ailleurs parmi les prétres des hommes
tels que le grand-prétre Siméon II, dit le Juste, qui se distin-
guaient sans doute trés peu des docteurs de la loi.

Ainsi personne, alors, ne songeait a contester aux docteurs le
droit de fixer quels livres pouvaient étre lus dans la synagogue et
lesquels pas. Cependant, on ne saurait identifier ici docteurs et
prétres; car si aucun conflit .ne se manifestait, il y avait pourtant
entre eux une différence profonde qui devait plus tard amener
des luttes. Esdras avait déja rencontré des contradicteurs parmi
les prétres, et beaucoup ne se soumirent certainement qu’a contre-
cceur.

Dans son Archeologia judaica, XVIII, 1, 4. Joséphe dit: « Les
Sadducéens sont les personnes du premier rang, mais ils ont peu
ou pas d’influence ; car dans les choses du pouvoir, ils sont forcés
contre leur gré de suivre les préceptes des Pharisiens, autrement
le peuple ne les supporterait pas longtemps. » Tel était I’état des
esprits au temps de Joséphe, mais il en avait toujours été plus ou
moins de méme. Le parti d’ou procédait un mouvement religieux
fut celui des Pharisiens, et c’est & ce parti qu’étaient dévoués les
docteurs de la loi.

Cependant, comme dans les premiers temps aprés Néhémie, la
divergence n’avait pas encore tourné en lutte ouverte, on ne pou-
vait parler d’un Canon sadducéen par opposition a un Canon pha-
risien, Ce sont les péres de I'Eglise qui en parlent: Tertullien
(de Preescript. Heeretic. 45), Origéne (c. Cels I, 11, 1), Jéréme (m



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 7

Mat. XXII, 31 sq.; opp. ed. Vallarsi VII, 179). Ces renseignements
reposent sur un malentendu. Joséphe, qui explique a plus d'une
reprise la différence qu’il y avait entre les Pharisiens et les Saddu-
céens (Areh. Jud. XIII, 10, 6; XVIII, 1, 4) n’en dit rien. On a sans
doute cru devoir le conclure du fait que les Sadducéens rejetaient
I'Halacha (des Pharisiens), et que les Nebiim et les Kethoubim
étaient considérés, par rapport a la loi, comme simple « tradition. »
On peut aussi étre arrivé a cette opinion par la maniére dont
Jésus prouve la résurrection aux Sadducéens (Mat. XXII, 23-32).
On a pensé que si le Seigneur s’appuyait sur un passage de la Loi,
¢’était parce que ses contradicteurs n’auraient pas admis un argu-
ment tiré des Nebiim ou des Kethoubim. Seulement, on oublie a
ce propos que pour tous les Juifs, la Loi était la révélation, et que
Jésus trouvait excellemment exprimé dans cette parole de la Thora
le grand principe de la communion de vie avec Dieu, condition
de la résurrection.

Mais alors, comment les Sadducéens pouvaient-ils nier la résur-
rection en face de passages tels qu'lisaie XXV, 8; XXVI, 19, et
méme de Daniel XII, 2, 3, si tant est qu’ils reconnussent 1’auto-
rité de ce livre ? — Parce que leur assentiment n’était pas autre
chose qu'une acceptation forcée des opinions des docteurs. Et s’ils
jugeaient que la chose en valiit 1a peine, ils avaient certainement
a leur disposition une exégése leur permettant de se soustraire a
la pression de ces passages. CHEYNE écrit avec raison ceci: « The
Sadducees were not, of course, opposed either to the psalms or to
the prophecies ; the Sadducsean author of I Maccabees evidently
loved them bhest. But as practical men, the Sadducees considered
that vague poetic expressions should not be treated as dicta pro-
bantia for doctrine, and in particular were slow to accept even
the earlist and best of apocalypses as in the fullest sense a « holy
book »* (The origin and religious contents of the Psalter (Londres,
1891, p. 417).

Quant aux Esséniens, ils ne rejetaient certainement rien du
Canon, mais plutdt y ajoutaient d’autres livres pour leur édifica-
tion. Il n’est pas prouvé qu’ils n’aient pas possédé la loi sacerdo-
tale, ainsi que le suppose HILGENFELD (Judenthum wund Judenchris-
tenthum, p. 116). I1 est plus vraisemblable qu’ils ont ajouté a leur

* Budde en juge autrement, Kanon des Alfen Testamentes, 1900, p. 42), en
g’appuyant surtout sur le témoignage d’Origéne, parce que ce dernier appartient
encore a la période de la Mischna.



78 WILDEBOER

Thora des compléments qui la différenciaient de celle des Juifs
orthodoxes. (Voir CHEYNE, The Psalter, p. 417 sq., et surtout
SCHiURER, 0. ¢., II, p. 314 sq., 467 sq.)

11. L’esprit du Canon de I'’Ancien Testament est celui des doc-
teurs. Le sanhédrin, en majorité sadducéen, n’etit jamais admis
un livre tel que Daniel, si rigoureusement national, si eschatolo-
gique et enseignant d’une maniére si précise la résurrection des
morts. L’'Ecclésiaste, en revanche, suscita de 1'opposition chez les
Sopherim, et Akiba lui-méme concéde qu’ils avaient eu des doutes
a I’endroit de ce livre. — Voici une autre preuve que la canoni-
sation a été 'ceuvre des docteurs: ce sont eux, les Sopherim, qui,
dans la suite, ont discuté la valeur de certains livres. 1l est, dés
lors, permis de penser que ce sont aussi les docteurs qui avaient
jadis discuté et fixé la valeur de ces livres. Aussi, quand van Kas-
teren s’efforce de prouver que c’étaient les prétres qui avaient a
décider de la sainteté des livres, il va & I’encontre des faits histo-
riques. (Voir Theologische Studien, 1898, p. 201 sq. et 1899, p. 187 sq.)

12. Les mbymim npio 'wap sont mentionnéds une fois dans la
Mischna (Abdth. I, 1, 2), & plusieurs reprises dans les Gemaras et
dans le Midrasch. C’est & ces hommes, en méme temps qu’a Esdras,
qu'est attribuée 1’ccuvre de la canonisation. Tandis que Baba
Bathra, fol. 15, ne leur reconnait que la « mise par écrit » d’Ezéchiel,
des douze petits prophétes, de Daniel et d’Esther, depuis Erias
LeviTA on prétend qu’avec Esdras ils avaient fixé le Canon. Dans
la plupart des passages talmudiques, il est question d’un collége
de 120 personnes versées dans les Ecritures (il est aussi fait men-
tion de 85 personnes; ainsi, par exemple, 85 anciens sont zélés
pour introduire la féte de Pourim (Jerus. Gem. Megilla, fol. 70;
cf. § 6, rem. 6). Ce collége aurait été, aprés I'exil, a la téte de I’Etat
juif. Esdras en était le président, sinon le fondateur. — Les ren-
seignements touchant la grande synagogue sont confus. On compte
parmi ses membres le prétre Josué, Zorobabel, Aggée, Zacharie,
de méme que Daniel et ses compagnons. Elle serait ainsi de 80 ans
antérieure & Esdras. Mais Néhémie, Malachie, Mardochée, etc., en
auraient également fait partie. Elle aurait duré jusqu'a Siméon
le Juste, dont il est dit (Abdth I, 1) m5ymam nbs e = (il appar-
tenait aux survivants de la grande synagogue); or il vivait proba-
blement vers 1’an 200 avant Jésus-Christ. Parfois on parle d’'une
durée permanente, ailleurs d’une durée de 100 ans. En tous cas, les
opinions, & ce sujet, sont peu précises. Mais, sur la base de ces



FORMATION DU CANON DE I’ANCIEN TESTAMENT 73

renseignements, les Juifs du moyen #age admettaient en général
que, depuis les jours d’Esdras, il y avait eu a la téte du peuple une
corporation dirigeante de ce genre, et ils étaient disposés a lui
attribuer une grande influence en matiére religieuse.

En dépit de 'autorité de J. BuxTorr, certains savants ont tou-
jours mis en doute I'existence de ce collége. Citons ici les noms
des savants hollandais ArLTiNG, BurMAN, VITRINGA, WiTsTUS. Dans
sa Diairibe de synagoga magna, 1726, J.-E. Rau (professeur &
Herborn), arriva a des résultats trés négatifs. Des savants juifs
postérieurs (Greetz, Bloch, voir p. 3 les ouvrages cités, et d’autresy
essayérent de défendre et l'existence et 'activité de cette assem-
blée, ce qui poussa KUENEN a soumettre a nouveau toute la ques-
tion a sa critique; il prouva victorieusement que cette « grande
synagogue » appartenait au domaine de la fable. (Voir Versl. en
Meded. v. d. Kon. Acad., Deel VI, 2¢ reeks, 1876, et Theol. Tijdschr.,
1877, p. 237 sq.)

Nous constatons de nouveau ici que les savants juifs posté-
rieurs a la ruine de Jérusalem se représentaient les temps anciens
d’une maniére tout a fait fausse. Avant I’an 70 aprés Jésus-Christ,
Israél n’a pas été régi par les docteurs. A quoi pourrait faire
penser le terme de < grande synagogue ? » A une assemblée ecclé~
siastique plutdt qu’a un sénat. — Kuenen pense que toute cette
légende a pour fondement le récit de Néh. VIII-X. Plusieurs traits
s'en sont conservés dans les Talmuds. Le nombre 85 s’accorde
avec celui des 84 qui signérent les actes de P'alliance. (Néh. X.)
Qu’on y ajoute Esdras ou qu'on suppose un nom disparu (la Pes-
chito a au verset 4 un ScHEFATIA en plus, et au verset10ily a
un 3 devant pws; peut-étre un nom a-t-il été omis) et ’on obtient
le nombre &85.

Si ’'on admet que le fond historique de la légende est 'assem-
blée dont parle Néh. VIII-X, on ne peut dés lors attribuer a la
grande synagogue ce que lui attribue la tradition. Car ’assemblée
en question n’était pas législalive, mais réceptive a U'égard de la loi.
« La grande Kenéseth talmudique est une représentation non-his-
torique, une transformation de l'assemblée qui sous KEsdras et
Néhémie accepta le livre complet de la loi mosaique. » Plus tard,
on a adjugé a cette réunion une longue durée, parce que les Sophe-
rim antidatérent la suprématie de leurs prédécesseurs. Mais
P'unique passage de la Mischna (Abdth I, 1, 2) ne le fait vraisem-
blablement pas encore. Siméon le Juste y est bien compté au



80 WILDEBOER

g

nombre des « survivants de la grande synagogue », mais il ne faut
pas oublier que, selon la chronologie talmudique qui doit seule dé-
cideriei, ce Siméon aurait été contemporain d’Alexandre le Grand,
et qu’elle réduit toute la période perse a 52 ans. Cette idée que
les hommes de la grande synagogue étaient contemporains d’Es-
dras et n'ont constitué qu’une génération, s'est maintenue en dépit
des savants juifs du mdye_n age. On la rencontre méme chez Elias
Levita. (Voir Semler, Uebersetz. seiner 3. Vorrede, p. 25 sq.) et chez
R. Azaria [de Rossi] Imre Bina, ch. XXII (edit. Wilna 1866, p. 245;
comp. Wellhausen, Einleitung, de Bleek, p. 858, remarq. 1).

Ainsi, au lieu de «les hommes de la grande synagogue, » nous
dirons «les plus anciens docteurs.» Ce sont ceux-ci qui ont fait
ce qui est attribué a ceux-la. Ils ne formaient pas un collége direc-
teur, mais étaient ou prétres ou laiques, ou membres du sanhédrin
ou exclus de ce corps. (Voir aussi W. Ros. SmiTH, 0. ¢., p. 408,
remarq. 3.)

D. En ce qui concerne la méthode suivie par les docteurs
pour réunir d’autres livres saints que la Thora, nous pouvons
constater ce qui suit : a) Ils se sont acquittés de leur ceuvre
dans un esprit 1égaliste ; cependant, les docteurs antérieurs
avaient plus de largeur d’esprit que leurs successeurs?3. b) Ils
ne réunirent pas seulement des groupes déja existants d’écrits
prophétiques, mais ils formérent eux-mémes des groupes, de
sorte que leur ceuvre coincide avec celle de la rédaction 4,
¢) Dans ce travail de rédaction, ils traitérent le texte assez
librement 15, bien que leur liberté ne s’étendit pas jusqu’a
admettre aisément dans le texte des adjonctions hagga-
- diques16,

13. Le § 8 nous a déja appris 4 connaitre ’esprit de leur activité.
Nous devons ajouter que les anciens docteurs avaient plus de lar-
geur d’esprit; autrement, il n’eussent jamais admis Ezéchiel. Plus
tard, on s’est étonné de la chose et on en a cherché une explica-
tion. (§ 6, remarq. 7.)

14. Le Dodékaprophéton prouve la vérité de notre assertion. Ces
£écrits étaient trop petits pour étre conservés séparément ; ils
furent réunis en un livre, digne d’'occuper une place & co6té des
trois grands prophétes Esaie, Jérémie, Ezéchiel. L’ordre est proba-



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 81

blement celui que les Sopherim pensaient étre chronologique *.
Malachie fut appelé a fermer la série, non parce qu'on savait que
ce prophéte anonyme (car Malachie n'est pas un nom propre),
était le dernier, mais parce que la fin de son livre, ol1 est annoncé
le retour d’Elie, prélude du régne messianique, terminait digne-
ment le recueil des Nebiim Acharowim.

Avant I'adjonction de Malachie, la fin du recueil était peut-étre
formée par les oracles anonymes dont se composent les chap. IX
a XIV du livre de Zacharie. Ewald (Propheten 1, 2, p. 81) a vu,
avec raison, que les suscriptions de Zach. XII, 1, et Mal. I, 1 pro-
viennent de la méme main, et sont imitées de Zach. IX, 1. Les
trois passages offrent I’étrange liaison =y =229 8n.

Les Sopherim ont-ils formé d’autres groupes, par exemple ceux
des prophéties d’Esaie et des oracles de Jérémic? Pour ce qui con-
cerne Esaie, Jésus ben Sirach le connaissait déja comme celui qui
« consolait cenx qui étaient en deuil dans Sion. » (Chap. XLVIII,
22-25.) C’était vers I’an 200 avant Jésus-Christ. Mais quand les
groupes formés des chap. I-XXXIX et XL-LXVI du livre d'Esaie
furent-ils réunis? Que les chap. I-XXXIX aient existé d’abord
comme un groupe distinct, cela ressort des chapitres historiques
qui a l'origine lui servaient de conclusion et d’illustration, a 'instar
du chap. LII de Jérémie. Mais nous ne savons pas quand les
oracles du « grand anonyme » y furent ajoutés. First (0. ¢. p. 15 sq.)
pense retrouver dans Baba Bathra l. ¢. un souvenir obscur du fait
que les deux parties d’Esaie étaient & l'origine séparées, parce
qu’il est dit d’Esaie, dans ce passage, que c’est tout entier un livre
consolant, ce qui ne peut se rapporter qu’a la seconde partie.
L’ordre le plus ancien, dans ce cas, aurait été le suivant : Esaie (1),
Jérémie, Ezéchiel, Esaie (1I). Mais il attache trop d’importance a
ces mots. Une fois qu’Esaie était considéré comme un tout, les
chapitres de la fin prirent un relief tel qu’on pouvait bien nommer
tout le livre un livre de consolation. Les chap. I-XXXIX, eux
non plus, ne furent pas rédigés, tels que nous les avons, par Esafe
lui-méme. En effet, le chap. XX, daté de l'année de la prise
d’Asdod par un général de Sargon (711), aurait df étre placé aprés
le chap. XXVIII, qui suppose le royaume du nord encore existant.

* Leurs arguments n’étaient pas précisément historico-critiques. Certainement
le livre d’0sée, qui a prophétisé aprés Amos, a été rédigé avant celui d’Amos, car
il est dit I, 2: « Commencement de la parole du Seigneur, par Osée. » MARX, Tra-
ditio rabbinorum, p. 13 et 20, et plus haut § 1, remarq. 10.

THEOL. ET PHIL. 1902 6



8% WILDEBOER

En revanche, la place étrange en apparence qu’occupe le récit de
la vision d’Esaie (chap. VI) pourrait bien étre le fait du prophéte
en personne, qui jugea bon de ne faire connaitre cette vision qu’au
moment de 1la publication d'une seconde collection de ses prophé-
ties. Ce que des savants juifs postérieurs pensaient de la réunion
des prophéties d’Esaie et de I'insertion de telles ou telles prophéties
de moindre étendue, est fort intéressant, sans doute, mais n’a
aucune valeur pour notre étude. (Voir FirsT, 0. ¢., p, 26-27.)

En ce qui concerne Jérémie, les LXX offrent souvent un texte
affranchi de maintes gloses et interprétations qui ont gaté le texte
masorétique. (Voir sur le chap. XXVII, W. Rob. Smith, . ¢.,
p. 112 sq.) Mais pour le moment, nous n’avons 4 nous occuper que
de la rédaction. A ce propos, nous remarquons que dans la tra-
duction grecque les prophéties contre les paiens se trouvent a une
autre place que dans la bible hébraique. Ici, ils forment les.
chap. XLVI-LI; la, ils font suite & chap. XXV, 13, et ce dernier
verset sert alors de suscription a la place de XLVI, 1. Cela pour-
rait provenir d’'un changement intentionnel, mais peut tout aussi
bien s’étre trouvé déja dans 'original. En tous cas, cela témoigne
d’une grande liberté de rédaction. (Voir sur Jérémie, VALETON JUN.,
Viertal Voorlezingen over Profeten des O. V., Utrecht 1886, p. 96,
rem. 1, et notre Litteratur des Allen Testamentes, § 13.)

Reconnaitre que ce sont les docteurs postexiliques qui nous ont
tranmis la littérature prophétique de ’ancienne alliance, qui ont
passée au crible et remaniée, nous impose I'obligation d’y avoir
égard en faisant exégese de ces écrits. Non seulement I’authen-
ticité des suscriptions en devient discutable, ainsi que I'ordre dans
lequel se suivent les parties et les subdivisions d'un livre, mais it
faut encore accorder que des changements matériels peuvent étre-
mis au compte de ces Sopherim. Mais ’examen de ces choses-la nous.
ménerait trop loin. (Voir KuENeN, H. K. 0.2, 11, § 40, remarq. 11-17.)
On peut cependant remarquer encore que la rédaction de 'Hexa-
teuque (§ 9, remarq. 4) ainsi que la rédaction finale des livres his--
toriques doit étre attribuee aux plus anciens docteurs (comp.
§ 10, A), pour lesquels « réunir» et « remanier » étaient une seule-
et méme chose.

15. 11 est difficile de contester aujourd’hui que dans la premiére
période de la canonisation on se comporta trés librement & I’égard
du texte; mais ce n’est pas ici le lieu de le montrer en détail.
Qu’il suffise de rappeler que les savants juifs en ont eux-mémes.



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 33

conservé le souvenir. Les « hommes de la grande synagogue » au-
raient remplacé des expressions inconvenantes par d’autres plus
convenables. (Tanchuma, fol. 262; voir J.-S. BrocH, 0. c., p. 123.)
Ils indiquent aussi cing omissions des docteurs, Dmein My, et
(ordinairement) 18 corrections DYIBID WIpD. Voir ces indications
dans Ochla Wochla, ed. Dr S. FRE&SDORFF, Hanovre, 1864, sous
nos 217 et 168. Le but de ces corrections est d’écarter des incon-
gruités de diverse sorte. On peut sans doute présenter ces 23 chan-
gements comme une preuve de la fidélité de la transmission du
texte et dire: Les Sopherim ont conservé si exactement les Ecri-
tures, qu’ils ont indiqué tout ce qu’ils y avaient changé! Mais
P’étude attentive du texte et sa comparaison avec les LXX disent
tout autre chose. C’est pourquoi on ne peut qu'approuver ABR.
Gercer quand il ne voit dans ces modifications que quelques
échantillons de ce que se permettaient les docteurs. Dans son livre
Urschrift und Ubersetzungen der Bibel, il parcourt tout I’Ancien
Testament et reléve une série de passages ou, selon lui, le Thiqg-
qoun des Sopherim a remplacé la le¢con originale (p. 308 sq.); bien
qu’il exagére, son principe n'en est pas moins juste. (Voir WEeLL-
HAUSEN, Einl.%, p. 624 sqq.)

16. Si librement que les anciens docteurs aient traité le texte,
ils n’ont jamais permis que des suppléments haggadiques, tels
qu’on en trouve dans la version grecque de Daniel et d’Esther,
fussent admis dans le texte. Ils étaient eertainement débités ora-
lement dans la synagogue, car il est difficile de supposer qu’ils
fussent tous d’origine égyptienne. Les adjonctions au livre d’Es-
ther, que Lysimaque ben Ptolémée, de Jérusalem, traduisit en
grec, ont vraisemblablement été composées par lui pour ce livre.
Mais elles ne furent pas admises dans les Mss hébreux. (Voir Oorr,
Latste Eeuwwen, 1, p. 199 sqq., et Buppg, Z. A. W., 1892, p. 37 sq.)

§ 11. Histoire de la réunion des livres de '’Ancien Testament.

c) Canonisation des « Eerils»
et cléture du canon de UAncien Testament.

Nous manquons de renseignements historiques directs sur
la fixation du troisiéme groupe des écrits de I’Ancien Testa-
ment comme sur celle du second. Cependant, 4 la lumiére de
certains témoignages historiques, nous pouvons obtenir une



84 WILDEBOER

réponse, conforme & des faits suffisamment avérés, aux ques-
tions suivantes: a) Quand a été posé le fondement de ce
groupe ? b) Comment et selon quelle méthode s’est faite cette
collection? ¢) Quel était I’état des choses au premier siécle
de notre ére? d) A partir de quel moment le groupe des
Hagiographes peut-il étre considéré comme définitivement
fixé?

A. Le fondement du groupe des Kethoubim a été 1’écrit le
plus important de ce groupe, le livre des Psaumes. Déja
Néhémie avait uni une premiére collection de cantiques davi-
diques a la série des écrits prophétiques et d’autres docu-
ments qu’il conservait dans le temple (2 Macchab. 11, 13) 1.
Peu & peu d’autres écrits y furent ajoutés.

1. Voir § 4, remarq. 6, et § 10, remarq. 2. Il est remarquable
que ce passage du second livre des Macchabées n’ait exercé
aucune influence sur les opinions juives. Les savants juifs les plus
récents s’y montrent encore inaccessibles, témoin GrzTZ (0. €.,
p- 151,152), BLocH (0. ¢., p. 62 sq.) et GEIGER, Nachgelassene Schriften,
1V, p. 16 sq.). Nous avons vu au § 4 de quel droit nous invoquons
ce passage. Que signifient les mots ¢ to0 Aavis ? Est-ce tout le
psautier? C’est peu probable. Jadis on croyait pouvoir nier I'exis-
tence de psaumes macchabéens, parce que, pensait-on, le Canon
était déja fixé au temps de Néhémie. Cet argument ne porte plus.
Mais cela ne ressort-il pas du passage en question? Il nous semble
que nous devons prendre l’expression ta 7ol Aawid dans un sens
plus étroit, non seulement & cause de notre conception de I’histoire
de la formation du psautier, mais a cause de ces mots eux-mémes.
Rien ne nous autorise a penser que 'auteur aurait désigné par ces
mots le psautier dans son ensemble. Mais quelle partie de ce livre
peut-il avoir eue en vue? Ce devait étre un volume dont la plupart
des morceaux se retrouvent parmi les Psaumes III a XLI et dont
la conclusion était peut-étre formée a I'origine par Ps. LXXII, 20.
Les docteurs anciens ajoutérent ensuite & cette collection des can-
tiques tirés d’autres collections, et cela dura jusqu’au temps des
Macchabées. Calvin avait déja vu (ad Ps. LXXXIII) que dans
notre Bible il y avait des psaumes macchabéens. (Comp. Litteratur
des Alten Testamendies, § 24, remarq. 7.) Une preuve qu’au premier
siécle avant Jésus-Christ on considérait le Psautier comme cano-



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 85

nique est une citation de Ps. LXXIX, 2, dans 1 Macchab. VII, 17,
tirée des LLXX et introduite au verset 16 en des termes servant a
indiquer les citations de I’Ecriture : xate tov déyov v Eypade.

B. Le troisiéme groupe ne s’est pas formé a coté du
deuxiéme, mais, au début, plusieurs Hagiographes étaient
unis & des livres prophétiques. Lorsque les docteurs anciens
tirerent les « Prophétes » de cette collection et leur procu-
rérent une valeur canonique, les « autres livres» (Prologue
de Jésus ben Sirach) demeurérent de reste, formant un groupe
dont les limites n’étaient pas définies?2.

La plupart des Kethoubim existaient vraisemblablement
déja lorsque les Prophétes furent canonisés 3, mais comme ce
troisiéme groupe n’était pas délimité, d’autres livres écrits
plus tard purent encore y étre introduits4. On n’y admettait
pas, cependant, le premier ouvrage venu. On n’y accorda une
place qu’a des livres écrits_ en hébreu ou en araméen, traitant
de I'ancienne histoire (Ruth, Chroniques), ou de la fondation
du nouvel ordre de choses (Esdras-Néhémie) ; & ceux qui pas-
salent pour avoir été écrits par un homme célébre de l'anti-
quité (Proverbes, Ecclésiaste, Cantique, Lamentations, Daniel,
peut-étre aussi Job), tandis qu’'Esther (de méme que, apres
beaucoup de luttes, I’Ecclésiaste) y trouva accés comme répon-
dant au courant d’idées et aux aspirations nationalistes du
peuple et des docteurs >.

2. Notre exposé du cours des choses s’écarte de celui de Kuenen
(H. K. 0.', 111, p. 435). Dans la collection de Néhémie, il n’y avait
aucune différence entre le second et le troisiéme groupe. Cette
collection s’agrandit avant qu'aucun de ses éléments ne fit re-
connu comme canonique. Les livres prophétiques et historico-
prophétiques obtinrent les premiers cet honneur. Dés lors, le troi-
siéme groupe eut son histoire 4 lui. Les écrits qui ne furent pas
canonisés 4 ce moment jouissaient pourtant déja d’une grande

.autorité. Cela se passait au troisiéme siécle avant Jésus-Christ.

Il est possible qu’avant la canonisation des prophétes on ait
parlé de la collection commune comme des Sepharim a coté de la
Thora. Le nom commun & tous les livres autres que la Thora se
rencontre probablement encore dans un passage de la Megilla I11, 1,



86 ' WILDEBOER

d’olt 'on peut conclure que la Thora et les Sepharim (y compris les
cing « rouleaux ») étaient, — au moins jadis *, — conservés dans
la Théba (arche destinée aux saints écrits de la synagogue). On y
énumeére : un lieu de priére (=234), une synagogue (PMpy=m M=),
une arche ou caisse (m2'n), une couverture pour envelopper les
rouleaux (prpwpn), des écrits sacrés (ompp) et une Thora (=1m).
Selon ce passage de la Mischna, on peut, pour le prix de vente du
premier article, acheter le suivant, sans qu’on puisse jamais pro-
céder selon 'ordre inverse; de 1a, ensuite, la série ci-aprés : Thora,
Eecrits, couverture, Théba,synagogue, lieu de priére. (§ 8, remarq. 4.)
Le docteur de la Mischna a manifestement une synagogue en vue
lorsqu’il écrit ce qui pré'céde; il passe de l'extérieur a lintérieur,
el quand il arrive & la Théba, il éprouve le besoin de nous dire ce
qu’il y a dedans. Daniel IX, 2, nous a montré que le nom de
sepharim était resté en vigueur pour la partie qui fut canonisée la
premiére. Lorsque la collection, une & l'origine, fut divisée, les
livres non canonisés, t& dewa tév BiffMwy (Prologue de Jésus ben Sirach)
ne pouvaient plus au méme titre étre appelés Sepharim. C’est alors
que le mot p'ayn= entra dans l'usage commun, mot qui dans
Phébreu classique est employé, non comme substantif, mais
comme participe passif. (Josué VIII, 34; X, 13 ; 1 Chron. XXIX, 29.)
(Cest la la meilleure explication de ce nom de Kethoubim, ainsi que
des expressions employées dans le Prologue de Jésus ben Sirach.
Ainsi s’éclaircit en outre P'assertion de Jéréme qui, dans son Pro-
logus galeatus, rapporie que de son temps il y avait des gens dis-
posés a placer Ruth et les Lamentations dans le troisiéme groupe,
tandis qu’il les range parmi les « prophétes. » Ce serait une exa-
gération que de conclure de ce passage de Jérome que les deux
livres mentionnés n’auraient ¢té admis dans le troisiéme groupe
guau quatriéme ou au cinquiéme sidcle aprés J ésus-Christ.
(KuenenN, H. K. 0.1 111, p. 446. Voir § 1, remarq. 12.) Les sources
juives ignorent cela. Et Jér6me lui-méme, ainsi que cela ressort
de sa préface a la traduction de Daniel (Bunw, o. c., p. 20), con-
naissait la maniére usuelle des Juifs de compter huit livres des
Prophétes et onze des Kethoubim. Cependant ce renseignement
fourni par Jérome et par Origeéne (§ 7, remarq. 2) n'est pas sans

* (e passage de la Mischna ne prouve qu’indirectement qu’on ait jadis conserveé
~dans la Théba d’autres écrits sacrés. Mais Tertullien (De cultu fem. I, 3) semble
‘confirmer P'existence de cet ancien usage, lorsqu’il écrit, & propos d’Hénoch :
« Nec in armarium judaicum admittitur. » (BusL, 0. c., p. 41; cf. § 8, remarq. 2.)



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 87

importance. Notre maniére de présenter les choses y fait droit, de
méme qu’a lordre suivi dans les LXX. Avant la division en
« prophétes » et en «autres livres, » on a vraisemblablement uni
le plus souvent Ruth au livre des Juges, et les Lamentations a celui
de Jérémie. Lors de la séparation, ces deux livres ne pouvaient
guére étre considérés comme appartenant aux « Prophétes, » c'est
pourquoi ils furent rangés avec les « autres livres.» Telle élait la
théorie officielle. Mais beaucoup auront conservé ces deux écrits,
et peut-étre d’autres encore, dans leur manuscrit des Prophétes
que l'on possédait sans doute en général avant d’en avoir un des
Kethoubim. Il ne faut pas oublier, en effet, que le « Canon » était
une théorie et nullement une édition du texte*. Dans la période
antérienre a 200 avant Jésus-Christ, il peut y avoir eu des ma-
nuscrits des Propheétes renfermant Ruih et les Lamentalions, et
constamment recopiés depuis avec ces deux livres-la. Les docteurs
ne pouvaient rien avoir a objecter a cela puisque ces livres jouis-
saient d’'un grand crédit; la théorie, qui les comptait parmi les
Kethoubim, n’en demeurait pas moins intacte.

3. En énumérant ici les livres du troisiéme groupe déja exis-
tants, selon nous, au moment de la canonisation des « Prophétes, »
nous entrons dans le domaine de I'Isagogique spéciale. Mais cha-
cun sent que notre résultat principal n’y gagne pas plus qu’il n'y
perd. Au troisiéme siécle avant notre ére, on avait : une grande

* ] est difficile de dire a quel moment on a commencé a réunir tous les écrits
sacrés dans un seul manuscrit; peut-étre au second siécle aprés Jésus-Christ ou
déja 4 la fin du premier. Un passage de Baba Bathra, fol. 136, nous parle, d’aprés
des docteurs du second siecle et de la fin du premier, de la question de savoir §’il
était loisible ou non de réunir les Saintes Ecritures (autres que la Thora) en un
méme volume. Nous y lisons: « Nos docteurs ont déclaré permis d’avoir réunis
en un seul volume la Thora, les Nebiim et les Kethoubim. Ainsi enseignait R. Meir
{second siécle), tandis que R. Juda ben Hai disait: la loi seule, les prophétes
seuls, les Ecrits seuls; quelques-uns ajoutaient méme: chaque éerit séparément.
R. Juda aftirmait ceci : Boéthus ben Zunin a réuni les huit livres des prophstes
en un seul volume, ce qu’approuva Eléazar ben Azaria (fin du premier siécle); il
y en avait pourtant qui disaient: cela n’est pas, mais il prit chaque livre séparé-
ment. Rabbi (c’est-a-dire R. Juda le Saint) disait : Un livre nous a été transmis qui
renfermait la Thora, les Nebiim, les Kethoubim, et nous I'avons sanctionné. »
(Comp. Gemara de Jérusalem, Megilla 111, 1, fol. T3 2; Masséket Sopherim 11, 1
(BUHL, 0. c., p. 40 et 198 ; WiiNScHE, Der bab. Talmud in seinen haggad. Bestand-
theilen iibersetzt, II, 2, Leipzig 1888, 136 sq. De tels Mss n’étaient cependant
jamais admis 4 I'usage synagogal, pour lequel on exigeait des rouleaux séparés.



88 , WILDEBOER

partie des Psaumes, Job, Ruth, les Lamentations, les Proverbes, le
Cantique; vers I'an 2500 parut Pceuvre du Chroniqueur, formée &
Yorigine des Chroniques, d’Esdras et de Néhémie. (Comp. 2 Chron.
XXXVI, 23, avec Esd. I, 1sq., et les Introductions & I’Ancien Tes-
tament.) La plupart de ces livres étaient fort considérés. Au début,
cependant, 'ceuvre du Chroniqueur n’aura pas eu 'autorité des
autres livres, parce qu’elle était trop récente. C’est pourquoi elle
fut, plus tard, rangée au nombre des Kethoubim Acharonim, avec
Daniel, plus récent encore. (Voir plus bas remarq. 14.) Mais il ne
faut pas oublier que cette ceuvre du chroniqueur, quoique fort
différente des livres de Samuel et des Rois, n’était pourtant pas
quelque chose de complétement nouveau. Le chroniqueur avait
des prédécesseurs qui avaient travaillé dans le méme esprit que
lui. Il mentionne au nombre de ses sources un Midrasch des livres
des Rois (2 Chron. XXIV, 27; voir Kuenen, H. K. 0. I, 11, § 32,
remard. 3), et ne fait lui-méme qu’élaborer un dernier remaniement
dans Pesprit sacerdotal, de sorte que son ceuvre ne devait provo-
quer aucun étonnement chez ses contemporains,

4. LI’Ecclésiaste, Esther et Daniel sont & notre avis plus récents
que les livres dont nous venons de parler (Lilteratur des Allen Tes-
tamentes, §§ 26 et 27). Mais ce n'est pas dans cette opinion que
réside la force essentielle de notre preuve. Nous avons écrit plus
haut ceci: « Des livres écrits postérieurement ont encore pu étre
admis. » Si 'on veut, contrairement a ’opinion de la plupart des
savants versés dans I’Ancien Testament, tenir ces livres pour
plus anciens, cela ne changerait rien a notre conclusion.

5. Ce que nous disons dans le texte s’explique de soi. Nous
aurons & revenir sur 1'Ecclésiasie et sur Esther; quelques mots
seulement a propos de Job et de Daniel. Les savants juifs tenaient
Job pour une ceuvre de Moise (Baba Bathra, fol. 152) vraisembla-
blement en vertu dela doctrine (que Joséphe enseigne aussi), que
chaque prophéte avait écrit I’histoire de son temps; or Job passait
pour étre un contemporain des patriarches. Cependant, & supposer
que le livre n’ait pas été admis & cause de sa prétendue composi-
tion par Moise, il I’aurait été parce qu’il s'agissait d'un homme
célébre de 'antiquité. (Ezéch. X1V, 14.) C’était au moins I'exigence
formelle a laquelle I’écrit devait satisfaire; c’est I'honneur des
docteurs d’avoir conservé cet important ouvrage. Ils étaient sans
doute aussi fort disposés a accepter Daniel (écrit vers 165) 4 cause
de son contenu. Mais son admission ne souffrait aucune objection



FORMATION DU CANON DE IANCIEN TESTAMENT 39

formelle, vu qu’il passait pour avoir été écrit pendant 'exil par le
fameux Daniel, lequel était, au premier siécle avant Jésus-Christ,
regardé comme un homme de antiquité.

(. La question de savoir quel était, au premier siécle de
notre ére, ’état du Canon de I’Ancien Testament est assez
importante pour les théologiens chrétiens, pour meériter
d’étre traitée & part. La Lot était alors canonisée depuis prés
de cing siecles, les Prophétes depuis prés de deux, et le
groupe des Ecrits se composait, selon 'opinion dominante, 4
peu prés des mémes éléments que maintenant 6. Toutefois,
une décision officielle n’était pas encore intervenue a cet
égard. La question est d’ailleurs de savoir si les synagogues
galiléennes, surtout celles des petites localités, possédaient
tous les Kethoubim, et il nous est bien permis de supposer
que les humbles fidéles, pour leur édification personnelle,
lisaient fort peu des livres tels que I’Ecclésiaste, le Cantigue
et Esther, lors méme qu’ils ne songeaient pas a faire oppo-
sition aux docteurs qui accordaient a ces livres une place
d’honneur a coté de la Loi, des Prophétes et des Psaumes .

6. Nous déduisons cela du témoignage de Joséphe et du 4e livre
d’Esdras. (Voir plus loin.)

7. Nous ne pouvons affirmer avec certitude que ceci, c’est qu'au
temps de Jésus et des apodtres, Loi et Prophétes étaient lus dans
les synagogues. Cette lecture était faite, du moins quant & la Loi,
selon un ordre rigoureusement établi. (§ 1, remarq. 7, et § 5.)

Rien de certain pour ce qui est de la lecture des Ecrils ; il est
toutefois possible d’admettre qu’elle se pratiquait, alors méme
qu’il n’y eut pas, pour cela, des jours fixés comme pour les
Megilloth. A coup sur, des livres tels que les Psaumes et Daniel
étaient beaucoup lus. Nous savons aussi que, la nuit qui précéde
le grand jour des propitiations, on lisait au grand-prétre des pas-
sages de Job, d’Esdras, des Chroniques ou de Daniel (voir OorT,
Theol. Tyds., 1876, p. 147); preuve que ces livres étaient tenus en
haute estime. Mais des synagogues pauvres ne pouvaient se per-
mettre le luxe d’acheter tous les Ecrits. De nos jours encore, il
suffit qu'une synagogue posséde, outre les cing rouleaux de la
Thora, les cinq Megilloth. Les haphtares des prophétes peuvent
étre lues dans un livre de priéres.



90 WILDEBOER

Nous pouvons constater que dans les cercles pieux et paisibles
ol le Seigneur rencontra ses disciples les plus fideles, on lisait peu
des livres tels que V'Ecclésiaste, le Cantique et Esther. Ils ne se
préoccupaient pas de la question de savoir §’ils devaient ou ne
devaient pas étre admis dans la synagogue. Ils observaient et
pratiquaient tout ce que disaient les docteurs assis dans la chaire
de Moise (Mat. XXIII, 2, 8), mais leur vie spirituelle ne dépendait
pas d'une décision des autorités. Ils lisaient peu les trois livres en
question. Ils ne sont jamais cités par le Nouveau Testament, alors
que celui-ci renferme des traces nombreuses de la connaissance des
apocryphes. L’interprétation allégorique du Cantique, qui se ren-
contre pour la premiere fois dans le 4 livre d’Esdras (V, 24, 26 ;
VII, 26), et qui est soutenue dans le Talmud (FdgsT, 0. ¢., p. 84 sqq.)
n’était sans doute pas encore fort répandue alors, et le livre n’était
pas admis dans toutes les synagogues. Quant & I’Ecclésiaste et a
Esther,les savants n’étaient pas encore tombés d’accord a leur sujet.
Il n’est donc pas étonnant, et nous n’avons pas besoin d’attribuer
ce fait au hasard, qu’aucune citation de ces trois livres ne se ren-
contre dans le Nouveau Testament. (§ 5, remarq. 4; § 7, remarq. 1.)

D. La rédaction de la Mischna de Juda le Saint (vers 200
apres Jésus-Christ), fournit le seul terminus ad quem certain
pour la fixation du nombre des Kethoubim, et par conséquent
pour la cloture du Canon. Cette rédaction suppose, en effet,
un Canon déterminé des Ecrits sacrés8. Les derniéres objec-
tions étaient alors réduites au silence. Mais déja au cours du
premier siécle de notre ére on voit se consolider une opinion
4 peu preés conforme 4 la conception postérieure ; elle devient
générale a la fin du siécle (Joséphe et 4¢ Esdras)?. On peut
dire qu’a partir du milieu du second siécle, tous les docteurs
sont d’accord sur ce point10, Indiquer une date plus précise
n’est pas possible!!. Les doutes ne furent cependant pas
entiérement oubliés, mais, peu & peu, on en vint toujours
plus & reporter la décision finale aux anciens temps, aux
jours d’Esdras et des « hommes de la grande synagoguef2.

Le nom indéterminé de Kethoubim demeura pour dési-
gner le troisieme groupe. Le mot Hagiographes provient des
Péres de I’Eglise, mais est concu dans 'esprit des théologiens
juifs 13, La division en Kethoubim Rischonim et Acharonim, a



FORMATION DU CANON DE IL’ANCIEN TESTAMENT 91

coOté des cing Megilloth, est une imitation de celle des Nebiim
elle n’est pas, cependant, sans avoir une certaine valeur his-
torique 1%,

8. R. Juda le Saint a rédigé sa Mischna aprés que R. Akiba,
R. Meir et d’autres eurent déja formé des recueils de Halachas
perdus pour nous. (Oort, Laatste Feuwen, II, p. 416, et GrAETZ,
Geschichte der Juden, 1V, p. 57 sqq. et 430.) Ce travail suppose un
Canon fermé, et le contenu de la Mischna montre qu’il s’agit de
notre Canon formé de vingt-quatre livres. (FirsT, 0. ¢., p. 51.)

9. Flavius Joséphe et 4 Esdras (voir § 4, remarq. 8, 7) prouvent
de la maniére la plus évidente que le nombre 24 était déja fixé
aux environs de an 100 de notre ére. L’opinion publique était
arrétée sur ce point; mais elle attendait d’étre confirmee par
I’école. Aucun autre livre ne prétendait plus & étre admis ; mais
quelques docteurs n’étaient pas encore au clair si le nombre des
livres ne devait pas étre réduit par ’élimination de 1’Ecclésiaste,
ou du Cantique, ou d’Esther. (§ 8, remarq. 2. NOLDEKE, Die all-
testamentliche Litteratur, Leipzig, 1868, p. 238.) Noire exposition
du cours des choses se défend elle-méme et trouve un appui dans
les données historiques mises en lumiére dans les paragraphes
précédents. Elle me parait encore vraisemblable, méme aprés
avoir Iu l'ouvrage de BumL. Ce dernier pense que le troisiéme
groupe était arrivé a sa « cloture canonique » déja avant I’époque
de Jésus, et que les discussions sur les livres contestés et la fixa-
tion finale n’ont eu que le caractére d’une ceuvre de «revision »
laquelle aurait eu lieu déja vers la fin du premier siécle aprés
Jésus-Christ. Il est vrai que je crois, avec Geiger, que toutes ces
discussions n’étaient que « controverses d’école, qui intéressaient
faiblement 1'opinion publique. » Mais je erois aussi que la « cloéture
canonique » ne s'était encore effectuée que dans cette « opinion
publique, » en d’autres termes qu’une communis opinio s'était
formée peu a peu a ce sujet, mais rien de plus.

10. Si I'on adopte comme ferminus ad quem Pan 200 apres Jésus-
Christ, et que P’on considére que R. AxiBa ({ 135) fut du nombre
de ceux qui prirent part aux discussions sur la sainteté de quel-
ques livres, on conviendra qu’en fixant comme date approximative
I'an 150 aprés Jésus-Christ, on n’est pas trés loin de la vérité. —
L’esprit du temps réclamait alors un Canon fermé. Qu’on veuille
ici se rappeler le travail exégétique et la méthode d’Akiba, qui



92 WILDEBOER

supposent un Canon fermé et un texte déterminé, et les efforts
d’Aquila, éléve d’Akiba, pour remplacer les LXX par une traduc-
tion plus exacte. (Voir OorT, 0. ¢., II, p. 415, et W. Ros. SMITH,
0. ¢., Lect. III, remarq. 11, p. 398.) Une observation encore: Le
premier Canon prit naissance a I’époque ou Israél, aprés lexil,
était devenu une communauté ecclésiastique. Peu a peu, cette
communauté était redevenue une nation, faible, il est vrai. Aprés
Ian 70, le judaisme, sous la direction de Gamaliel II, redevint
pour toujours une sorte d’Eglise & peu prés fermée. Une telle
Eglise avait besoin d’une Bible sur la délimitation de laquelle
aucune discussion ne fut plus possible. (Comp. Theol. Tijdschr.
1883, p. 560 sqq., article du professeur OORT.)

11. Dans sa Geschichte der Juden 111, p. 395 sqq., GRETZ a énoncé
I'opinion que dans l'assemblée tumultueuse de I’an 66 aprés Jésus-
Christ, qui ouvrit la guerre contre les Romains, une décision offi-
cielle concernant le Canon était intervenue; assemblée dans la-
quelle on arréta «les dix-huit ordonnances » concernant les rela-
tions des Juifs avec les paiens. C’est 14 une pure supposition contre
laquelle on peut faire valoir les raisons suivantes : 1° L.e moment
et été fort mal choisi pour une telle discussion. 20 Les docteurs
n’avaient pas encore, avant ’an 70, toute I’autorité entre les mains.
30 Il n’est jamais fait mention de cette assemblée a propos du
Canon. (Kuenen, H. K. 0.1, 111, 442, remarq. 24.) Plus tard, Greetz
a essayé de défendre son opinion. (Kohelet, Anhang II, p. 147-173.)
L’assemblée de l'an 66 aurait, sous l'influence de I’école de
ScEAMMAI, exclu le livre de I'Ecclésiaste. Trente ou quarante ans
aprés, il y aurait eu une nouvelle assemblée & Jamnia (Edujoth V, 3)
sous le patriarchat de R. GaMALIEL II ; on aurait examiné la chose
a nouveau et 1'Ecclésiaste aurait été réintégré a cette occasion.

Il ne faut pas perdre de vue que Greetz fait servir toutes ces
conjectures (ce n’est pas autre chose que cela) a la défense de son
hypothése que l'Ecclésiaste serait une satire a l’adresse du roi
Hérode, donc fort récent. Mais de l'avis presque unanime des
savants, il est plus ancien. De plus, §’il avait été exclu officielle-
ment en 66, il est peu probable qu’on I’etit replacé dans le Canon
en I’an 101 ou 106. Graetz pense d’ailleurs avec KrocEMAL (1 1840),
le pére de '’hypothése ci-dessus, que les versets 9-14 du chap. XII
de I'Ecclésiaste ont été ajoutés par les hommes de Jamnia, et
devaient se rapporter & tout le 3¢ groupe. De méme Brocw, 0. ¢.,
p- 137. L’authenticité de ces versets est défendue par KUENEN,



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 93

H. K. 0.2 111, p. 179 sq., contre P. pE Jona, De Prediker vert. en
verkl., Leyde, 1861, p. 142. — Comp. KueNEN, Theol, Tijdschr., 1833,
p- 119-126 ; CrEYNE, Job and Solomon, Londres, 1887, p. 282, et
WILDEBOER, Letlerkunde des 0. V., § 26, remarq. 7. Assez sur cette
question littéraire. L’affirmation de Graetz et de Bloch est réfutée
par les faits tant et si bien que c’est justement a cause de cette
conclusion du chap. XII que le livre a été jugé digne d’étre admis.
(Voir § 6, remarq. 5; § 7, remarq. 4, et FiirsT, 0. ¢., p. 93.) Méme
si 'on estime que la conclusion est une adjonction postérieure,
on est pourtant forcé d’admettre qu’elle a été ajoutée au livre
longtemps avant son admission définitive dans le Canon, et qu'il
fut considéré comme écrit ecclésiastique. (CHEYNE, Job and Solomon,
p. 282 et 232 sq.)

WELLHAUSEN (Einl.4, p. 550 sq.) pense, lui aussi, « que d’apres
une tradition des rabbins digne de foi, quoique indéterminée et
fragmentaire, » les docteurs pharisiens ont, peu aprés I’an 70, défi-
nitivement fixé le contenu du Canon. Il s’appuie sur KUueNEN,
H. K. 0.1, 111, p. 415, & qui il fait manifestement dire plus qu’il
ne dit en réalité, et sur 'important travail de J. DERENBOURG,
Essai sur Uhistoire el la géographie de la Palestine, d’aprés les Talmuds
et les autres sources rabbiniques, Paris, 1867, p. 295. Mais Derenbourg
ne fournit pas de preuves, et il est visible qu’il a dans l'esprit
I'hypotheése de Greatz.

12. Les communications de la Gemara montrent que les doutes
ne furent pas oubliés. On les éprouvait encore a en juger par
Megilla fol. 7a. (Voir plus haut § 6, remarg. 6, et BrocH, 0. ¢., p. 153.)
Mais, peu a peu, la décision finale fut reculée de plus en plus
dans le passé et reportée & une haute antiquité. Dans Abdth de R.
Nathan, chap. I, la décision sur le Cantique, 1'Ecclésiaste, et les
Proverbes est attribuée aux « hommes de la grande synagogue. »
(§ 6, remarq. 4.)

13. 11 n’était pas besoin de changer le terme général d’« Ecrits, »
parce qu’a 'origine cette collection n’était pas destinée & constituer
un Canon de méme rang que ceux de la loi et des prophétes. On
ne songeait pas a les diviser en péricopes en vue de la lecture
publique. Le seul but qu’'on se proposit était de préserver ces
écrits de la profanation. On les lisait bien dans les synagogues,
mais on leur accordait souvent peu d’attention, et c’est de cette
maniére de faire que les docteurs voulaient les garantir. (Grarz,
Kohelet, p. 162). Les péres de 1'Eglise ont traduit le mot pvaims,



94 WILDEBOER

non par ypapeix, mais par ayeypxgx; en ceci, ils étaient d’accord
avec les savants juifs qui considéraient tous ces écrits comme
inspirés du Saint-Esprit. (First, 0. ¢., p. 55.) Peut-étre aussi le
nom w41 *ans a-t-il donné lieu a cette traduction? Selon GEIGER,
Nachgelassene Schriften, IV, 1876, p. 12, cette expression ne serait
pas l'équivalent de pwyp o°3ins, mais signifierait tout simple-
ment Eerits d’Israél. 11 est vrai que le mot w+amn (le sanctuaire)
était employé, dans les temps postérieurs, pour désigner Israél.

14. Pour ce qui concerne les diverses classifications des livres
selon le Talmud et la Masore, voir KueNEN, H. K. 0.1, III, p. 448;
First, 0. ¢., p. 59 sq.; BuHL, 0. ¢., p. 39. Le Psautier, augmenté
par l'adjonction des collections lévitiques (korachites, élohistes)
au groupe davidique, avait déja été, selon 1'exemple de la Thora,
divisé en cing livres, les Kethoubim a leur tour furent, comme
¢’était le cas des Prophétes, divisés en Rischonim et Acharonim. Les
cing « Megilloth » furent placés au milieu du groupe (selon Iordre
des fétes auxquelles ils étaient lus)*, ou bien Ruth était uni aux
Psaumes, et ’Ecclésiaste aux Proverbes, de sorte que ces livres ap-
partenaient aux Kethoubim Rischonim, tandis qu’Esther, en tant
qu’écrit historique, était compté parmi les Acharonim. (Voir § 1,
remarg. 8.) Il est & remarquer que les Kethoubim Rischonim com-
prennent, en général, les livres les plus anciens, tout au moins
ceux dont une partie plus ou moins considérable était ancienne.
Les Kethoubim Acharonim comprennent des livres plus récents:
Daniel, Esdras-Néhémie-Chroniques, ce qui n’est sans doute pas le
fait du hasard.

La seule chose qui puisse surprendre est que les livres d’Esdras,
de Néheinie et des Chroniques, qui ne formaient & 1’origine qu’une
seule ceuvre historique, soient non seulement scindés, mais que
les Chroniques aient été placées a la fin (dans les Mss. allemands.
et les éditions imprimés). La meilleure explication de ce fait, est
qu’a lorigine on n’admit qu’Esdras et Néhémie, le contenu des.
Chroniques faisant double emploi avec celui de Samuel et des Rois;
ce ne fut que plus tard qu’on accorda une place aux Ghronigues
(KuenEN, H. K. 0.2, 1, p. 515, remarq. 3). Ainsi, on ne peut pas
déduire I'admission tardive des Chroniques en premiére ligne du
fait que ce livre est a4 la fin des Kethoubim ; car on pourrait
objecter que selon un autre ordre, appelé palestinien et conservé

* Surtout dans les Mss. allemands.



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 95

dans les Mss. espagnols, ce livre est placé en téte des Kethoubim,
Esdras-Nehémie a la fin (§ 1, remarq. 10, 11, 12). C’est pourquoi
nous appuyons notre opinion essentiellement sur le fait que, selon
les Mss. tant espagnols qu’allemands, les Chroniques avaient été
distraites de leur position naturelle avant Esdras-Néhémie, ce qui
ne se concevrait pas si cette ceuvre avait été admise en une seule
fois dans le Canon. Aprés quoi, il se peut bien que la position des
Chroniques & la fin des Kethoubim provienne de son admission
tardive dans le Canon. (Contrairement & Bunt, 0. ¢., p. 39.)

§ 12. Conclusion.

Notre étude sur la formation du Canon de 1’Ancien Testa-
ment nous a conduits, d’'un coté, & des résultats négatifs tou-
chant les vues traditionnelles, empruntées au seiziéme siécle
aux savants juifs!, d’un autre, elle nous a fait connaitre dans.
sa réalité I’histoire de la canonisation des écrits de I’Ancien
Testament ; en méme temps elle nous a fait comprendre pour-
quoi I'’Eglise chrétienne a pu sans scrupule adopter d’une
maniére générale le Canon juif?.

1. Ce que nous avons dit a ce sujet doit suffire. Nous rappelle-
rons seulement ici que Jésus ne pouvait pas reconnaitre le Canon
de I'’Ancien Testament comme tel, alors méme que, de son temps,
a peu prés les mémes livres que ceux de notre Ancien Testa-
ment étaient placés au rang des écrits sacrés. Dire que le Sauveur
se serait senti lié par un Canon, c¢’est bien mal comprendre et la
personne et la prédication de Jésus. Un Canon ne se forme que 14
ou I'on a le sentiment que la parole des propheétes s’est tue pour
toujours; il n’a de valeur que pour ceux qui veulent relire la
parole du Seigneur prononcée dans les jours anciens, en un temps
ol il ne leur est plus possible de l’entendre lui-méme. N’a-t-on
donc jamais lu ces paroles: «Il parlait avec autorité (littérale-
ment : comme quelqu’un qui a du pouvoir) et non comme les
scribes ?» (Mat. VII, 29.) Il est certain que I’Ancien Testament
avait pour Jésus une grande importance, il le lisait et vivait dans
son atmosphére. Dans I’histoire du royaume de Dieu en Israél, il
voyait préfigurée sa propre vie; la loi du royaume qu’il recon-
naissait comme la loi de sa vie, comme 'accomplissement de tous
les désirs et de toutes les promesses, était : per angusta ad augusta,



96 WILDEBOER

per crucem ad lucem, aller a la vie et 4 la gloire a travers les souf-
frances et la mort. Mais pour sa prédication qu’avait-il besoin de
I'assentiment de la synagogue et des docteurs ? Lui qui comprenait
les voies et les fins de Dieu comme personne avant ou apreés lui;
lui qui percevait la voix de Dieu comme nul autre ne l’avait
jamais percue, — il voyait le plan de son Dieu se révéler dans
Phistoire de son peuple, dans la parole des prophétes ; il lisait les
livres de PAncienne Alliance avec une pénétration inconnue aux
défenseurs de la lettre et a ceux qui se disputaient au sujet du
Canon. I’opinion que le Prophéte, révélation »ar’éoynv de Dieu,
devait s’étre senti lié par un Canon, ne peut naitre qu’en un cer-
veau ignorant I'essence de la critique scientifique et qui pour cette
raison la redoute tellement qu’il préfére commettre une inconsé-
quence grossiére dans sa conception du Sauveur, plutét que
d’abandonner une tradition a laquelle il est accoutumsé.

2. Les deux points cités vont étre développés dans la suite de
ce paragraphe. Nous mettrons en lumiére la signification réelle de
Thistoire de la canonisation, puis nous expliquerons pourquoi
I'Eglise chrétienne a pu, en général, reprendre a son compte le
Canon juif.

La cause profonde de la canonisation des écrits de I’Ancien
Testament a été le besoin de 'ame religieuse de vivre selon
la volonté de Jahvé telle qu’il l’avait révélée par ses pro-
phetes. C’est pourquoi, déja avant ’exil, prince et peuple
s’étaient unis pour vivre conformément & la loi du Deutéro-
nome, et pourquoi aussi, aprés I’exil, le peuple se soumit a la
Loi qu’Esdras avait rapportée de Babylonie 3.

Mais la Loi, quoique formulant les exigences de Jahvé ma-
nifestées par les Prophétes, ne les contenaif cependant pas
toutes. Aussi le peuple des fideles ne cessa-t-il point de lire
les prophéties et les livres historiques écrits au point de vue
du prophétisme, et les docteurs ne pouvaient avoir aucune
raison valable, ni formelle ni matérielle, pour refuser aux
Nebiim une place a coté de la Thorat.

Les Prophétes officiellement admis & étre lus aux cultes de
la synagogue, il existait encore d’autres écrits plus ou moins
anciens, qui, a cause de leur contenu et de l'origine qu’on
leur attribuait, jouissaient d’'une haute estime. C’étaient avant



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 97

tout les Psaumes, les Proverbes et Job.Ils pouvaient pour une
large part revendiquer une provenance préexilique ou datant
de I’exil. Mais la n’était pas la seule raison de leur faveur
aupreés des fidéles. Le recueil des cantiques davidiques les
consolait dans leurs souffrances, et maint poéte se sentait
pressé d’imiter les anciens aédes. C’est ainsi que le Psautier,
destiné & l'origine au service du temple, devint de plus en
plus la réponse de la communauté pieuse au témoignage
rendu par les Prophétes et conservé dans la Thora et les
Nebiimb®. Le Psautier fut avec les Proverbes, le livre de la vie
active, et Job, le livre de la souffrance, le noyau autour
duquel vinrent se grouper d’autres écrits d’une valeur plus
ou moins grande pour la vie spirituelle®.

Ce cours de I’histoire nous montre que si ce sont des doc-
teurs juifs qui ont en définitive délimité le Canon, ils n’ont
pas uniquement suivi en cela leur propre jugement, mais
n’ont fait que confirmer en somme les données du sens spiri-
tuel des gens pieux en Israél, la pratique de la vie n’ayant
jamais été absolument réglée par des décisions officielles
d’autorités ecclésiastiques. Ce n’est qu’aprés l'an 70 apreés
Jésus-Christ que les Sopherim ont réussi & marquer de leur
sceau le peuple juif d’une maniére permanente’.

3. Il ne nous est pas possible de traiter ici en détail des rapports
de la Loi et des Prophétes. Il suffira de rappeler que la conception
traditionnelle, qui reporte au début de I'histoire d’Israél la loi
mosaique telle que nous la possédons dans le Pentateuque, —
conception combattue aujourd’hui par presque tous les savants
qui s’occupent de ’Ancien Testament, — n’a jamais été en état de
bien expliquer le réle des Prophétes. Ainsi que le faisaient déja
les rabbins, elle ne peut envisager ces hommes de Dieu que comme
de simples exégétes de la Thora de Moise.

Les recherches récentes rendent a chacun ce qui lui est dd, aux
Prophétes non moins qu'a la Thora. Les Prophétes ne sont plus
pour nous les précurseurs des docteurs de la loi, et la loi est une
notion vivante. L'histoire de la Thora mosaique est celle d’une
pénétration de plus en plus intime des coutumes réglant la vie
civile et religieuse par l'esprit prophétique, c’est-a-dire par la
volonté de Jahvé telle que I'attestaient les prophétes. Moise avait

THEOL. ET PHIL. 1902 7



98 WILDEBOER

commencé, lui, le prophéte & qui Dieu parlait « bouche & bouche »
(Nomb. XII, 8); et par Esd. IX, 11, il est facile de voir qu’on
n’avait point, encore aprés l'exil, entiérement oublié cette signifi--
cation de la Thora.

C’est ainsi que le Deutéronome est un essai de se conformer aux
exigences des Prophetes qui avaient élevé la voix contre le culte
des hauts-lieux (Amos, Osce), en méme temps qu'un essai de réa-
liser la pensée d’Esaie qu’lsraél devait étre un peuple saint auprés.
de la demeure de Jahvé a Jérusalem. La loi d’Esdras cherche elle
aussi, 4 sa maniére, a obtenir ce résultat, surtout sur le terrain
du culte, ou la séparation compléte d’avec les éléments paiens
s’était toujours montrée le plus difficile. Sur la signification histo-
rique de I’expression loi « mosaique » voir VALETON sen., dans ses
Studien, Theol. Tijdschr., Groningue, 1879, p. 173-177, et mon article:
des Theol. Studien, Utrecht, 1887, p. 243 sq., 328 sq., 334 sq., 351 sq.

Par tout ce qui précéde, on voit que la notion primitive de-
« Thora, » conservée jusqu’aprés l'exil, était beaucoup plus large
que celle du judaisme postérieur. Cette notion originale permettait
de considérer les écrits des prophétes comme parole de Dieun. Ce
n’est que lorsque le mot de Thora se rétrécit qu'on se vit forcé de
déterminer d’'une maniére précise l'autorité canonique des Pro-
phétes.

4. La loi marque donc une stagnation temporaire dans le déve-
loppement religieux d’Israél. Elle récapitule provisoirement les
pensées des prophétes, les stéréotype en formes et formules, mais
ne peut les embrasser toutes; car I’horizon des prophétes est plus
étendu, leurs pensées tendent bien au-dela de la loi. Mais les.
lignes ne pouvaient pas encore étre prolongées jusqu’au bout, le
tableau de l’avenir ne pouvait point encore étre exécuté, la con-
sommation des temps n’était pas encore venue.

De 1a vint que la meilleure partie des fidéles d’Israél ne pouvait.
se contenter d’observer jusque dans leur moindre détail des ordon-
nances qui avaient bien pour base les paroles des prophétes, mais.
ne faisaient pas connaitre complétement les décrets de Dieu tou-
chant la rédemption du peuple. Ils continuaient de lire les pro-
phétes, comme ils avaient commencé de le faire pendant I'exil. Car
alors déja le centre de gravité de la vie ecclésiastique du peuple
commencait & se déplacer pour passer du temple dans la syna-
gogue. (CHEYNE, Comm. sur Esaie LVI, 1-8, 3¢ édit. Londres 1884;
II, p. 62; comp. OorT, Laaiste Eeuwen, 11, p. 391.)



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 99

Ainsi se forma en Israél un double courant, celui des gens
pieux, appuyés par quelques docteurs, qui prennent la parole
prophétique dans son sens largement évangélique ; et celui de
Pesprit du temps, satisfait de la fixation dans la loi des exigences
des prophétes. C'est ce dernier, diamétralement opposé a la con-
ception chrétienne puisqu’il ne comprenait pas la loi comme un
rapegedov (Rom. V, 20), qui prit le dessus dans les écoles juives.
Mais elles ne purent exclure les prophétes et n’avaient pas non
plus de motif pour cela, puisqu'elles lisaient leurs oracles a tra-
vers les lunettes de leur légalisme. Les prophétes avaient été des
interprétes de la loi de Moise, et ils furent honorés pour avoir si
fidélement transmis la loi orale |

5. Nous avons démontré dans le paragraphe précédent que le
Psautier a été I'élément fondamental du troisiéme groupe. Cela
nous permet de déterminer quelle est pour nous l'importance
essentielle du Canon de I’Ancien Testament ; on la trouve exprimée
dans le passage Luc XXIV, 44. La Loi et les Prophétes renferment
les ordonnances de Dieu a son peuple, mais non de la méme
maniére. Tandis que les prophétes contiennent aussi des vérités
évangéliques, la loi avec ses exigences prend en quelque sorte
parti contre nous. Mais c’est par le Psaufier, cette réponse du
peuple croyant aux témoignages de son Dieu, que nous apprenons
jusqu’a quel point la communauté israélite a compris les éléments
qui ont été complétement réalisés par Jésus-Christ, et mis en
lumiére par 'apotre Paul.

La question touchant 'autorité du Canon de I’Ancien Testament
est du ressort de la dogmatique et n’a pas sa place dans une étude
historique. Cependant la réponse 4 cette question aura & tenir
compte des résultats de cette étude. Ge n’est pas a dire que la
science doive gouverner la foi religieuse, mais cette foi, — for-
mulée scientifiquement, — doit reposer sur une saine intelligence
de I’Ecriture sainte. Et comment comprendre I’Ecriture, si 'on ne
commence par la considérer a la lumiere de I’époque et du milieu
ou elle est née ? Ce qui est certain, c’est qu’un exposé dogmatique
de l'autorité du Canon de ’Ancien Testament qui ne voit aucune
différence de valeur entre les diverses parties de ce Canon ou quile
place au niveau du Nouveau Testament, montre par la méme qu’il
n’a rien compris ni aux voies que Dieu a suivies dans I’histoire
de son peuple d’Israél, ni & ses directions dans I’histoire de notre
époque,ni a la lumiére qui, de nos jours, s’est répandue surl’Ancien



100 WILDEBOER

Testament. La position de Jérémie a 1’égard du Deutéronome nous
apprend quel était le jugement prophétique porté sur la valeur et
I'importance d’une écriture sacrée. (Voir dans Zeitschrift fiir Theol.
w. Kirche, Fribourg en B., 1892, p. 29 sq., l'article de K. MArTI,
Das erste officielle Bekenniniss.)

6. Nous ne devons pas nous étonner que les Proverbes et Job aient
été pris de bonne heure en considération. Les autres écrits ne sont
pas de méme importance, et le Nouveau Testament nous permet
d’inférer que les fidéles en Israél les lisaient peu ou pas du tout.
Daniel et les Chroniques seuls acquirent un certain crédit.

7. S’il eut dépendu des seuls savants juifs de nous doter d'un
Canon, nous n’aurions certainement pas obtenu le précieux trésor
que nous possédons maintenant. (Voir § 8.) Dans la pensée de ne
nous livrer que la Cabbale de la loi, ils nous ont, en fait, donné
I'histoire des décrets de Jahvé a I’égard de son peuple, décrets
réalisés complétement en Jésus-Christ. Ils ne pensaient, eux, nous
transmettre que la Thora. C’est ce qui explique ce qui est dit dans
un écrit du neuviéme siécle, Tanchuma Par. Reech, 1 (édit. Buber,
fol. 103): « Le poéte Asaph disait (Ps. LXXVIII, 1) : Mon peuple,
écoute ma Thora ! Alors le peuple dit & Asaph: Y a-t-il donc une
autre Thora, que tu dises : O mon peuple, écoute ma Thora ? Nous
Pavons recue au pied du Sinai. Il leur répondit: Les impies en
Israél prétendent que les Nebiim et les Kethoubim ne font pas
partie de la Thora, mais nous ne les croyons pas, car il est dit:
Nous n’avons point écouté la voix de 1’Eternel notre Dieu, pour
marcher selon les Thordth qu’il a mises devant nous par le moyen
de ses serviteurs les prophétes. (Dan. IX, 10.). C’est pourquoi les
Nebiim et les Kethoubim sont Thora, car il est dit aussi: O mon
peuple, écoute ma Thora. » (Voir FirsT, 0. c., p. 51.)

Avant P’an 70, les Sopherim ne pouvaient pas imprimer leur
cachet & la vie spirituelle du peuple d’une maniére durable. Car
d’'un c6té les Sadducéens leur échappaient, d'un autre, les fidéles
paisibles et en partie les Zélotes. Mais, dans la suite, ils ont si
bien réussi & imposer leur propre maniére de voir que ce « voile » -
couvre encore le visage des Juifs et celui de beaucoup de chrétiens.

Au point de vue chrétien, il n’y a ainsi aucune raison de
ne pas accepter le Canon des Juifs dans son ensemble.
L’Eglise chrétienne peut le conserver, non pour ce que les
docteurs ont voulu livrer, mais pour ce qu’ils ont transmis



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 101

en fait. Dans notre étude sur ce trésor littéraire d’Israél, ce
qui nous importe, c’est de voir comment s’est formeée et
affirmée, en face de toutes les puissances contraires, sa reli-
gion dans laquelle le christianisme plonge par ses racines 8.
La Loi et les Prophétes sont les sources oll nous pouvons
puiser la connaissance de 'histoire de cette religion. Nous y
apprenons comment le témoignage de Jahvé, rendu par les
prophétes, s’est manifesté et a su se maintenir?. Dans les
Hagiographes, nous voyons comment le plan de I’Eternel a
pu s’exécuter sans que le lien national qui enfermait le grand
trésor d’Israél, fut brisé, et quelle influence le témoignage
prophétique a exercée sur Israél!0, Ce qui est en dehors de ce
cadre n’est en fait pas canonique ou ne devait pas I'étrefi.

Les docteurs n’ont pas élé complétement conscients de ce
que le Canon était en réalité. L’Ecole a di suivre, la théorie
venir aprés la pratique, la doctrine aprés la vie. Et la vie, qui
s’épanouissait principalement en dehors des écoles, a di
souvent s’opposer aux docteurs, tout comme le plus grand
des fils d’Israél opposa a la tradition des anciens son : « Mais
moi je vous dis?2. »

8. Au point de vue évolutionniste, on parle du développement
de la religion d’Israél. A un autre point de vue, on appelle I'his-
toire de cette religion une révélation progressive. Qu’on n’oublie
pas qu'une révélation progressive du c6té de Dieu doit se mani-
fester parmi les hommes comme une lutte incessante, afin qu’ils
en viennent & s’approprier des vérités nouvelles. Toute pensée
divine nouvelle est d’abord saisie par une ame rendue propre a la
recevoir ; une fois saisie, elle ne se maintient chez celui qui en a
été éclairé et parmi ceux qui I'entourent, qu'au prix d’une lutte.
Cette lutte apparait & 'un comme un développement continu ;
pour celui qui connait par expérience comme une terrible réalité
I'abime qui sépare Dieu du cceur humain, elle est une révélation
progressive. Mais quel que soit le point de vue, tous sont d’accord
pour affirmer que nous pouvons comprendre par la Thora et les
Nebiim comment le précieux trésor de la religion d’Israél a été de
plus en plus mis au jour et s’est de mieux en mieux maintenu.

9. De savoir comment les sources doivent étre rangées par
ordre chronologique, est une question qui ne saurait étre traitée



102 WILDEBOER

ici en détail. Tous sont d’accord que la Loi et les Prophétes sont
presque nos seules sources de I’histoire d’Israél et de sa religion.
Qu’on laisse Moise le prophete (Osée XII, 1) consigner dés I'abord
dans une loi écrite son témoignage prophétique, ainsi que le veut
la tradition, ou qu’on ait appris a voir dans le témoignage rendu
par Jahvé au moyen de ses prophétes, un fleuve dont les ondes ne
cessent de croitre et de grandir, — les deux premiers groupes des
écrits de PAncien Testament demeurent les sources historiques de
la religion d’Israél.

10. L’ceuvre du Chroniqueur, Chroniques-Esdras-Néhémie, appar-
tient aussi a I'histoire par son contenu. Nous y trouvons décrite
la fondation de la théocratie par Esdras, et les Chroniques nous
font connaitre avec quelle faveur les conceptions sacerdotales
avaient été accueillies. — Ruth et les Lamentations, de quelque
facon qu’on les interpréte, nous fournissent aussi des contributions
a la connaissance de I'histoire d’Israél jusqu’a la fondation de la
théocratie. — Les Psaumes, les Proverbes et Job permettent de voir
linfluence exercée en Israél par la foi prophétique en Jahvé. Nous
pouvons en dire autant de 1'Eeclésiaste, surtout si nous mainte-
nons l'authenticité de chap. XII, 9-14. Ce livre est alors une preuve
de la profondeur de la foi en la justice rétributive de Jahvé,
méme dans des milieux tels que celui ot a pu étre écrit un pareil
livre. — Daniel exprime la ferme confiance de la communauté
fidéle en I'avenir. (Voir Burt, 0. ¢., p. 42, dont le point de vue se
rapproche beaucoup du ndtre.)

11. Le Cantique des Cantiques et surtout Esther se trouvent & pro-
prement parler en dehors de ce Canon.— Si Esther, qui sert a
recommander la féte des Pourim, sanctionne réellement une féte
des morts déguisée (ScHEWALLY, Leben nach dem Tode, etc., 1892,
p.42-45), il conserve ainsi le souvenir des derniéres convulsions de
la religion naturelle d’Israél, et s’exclut lui-méme de la liste des
livres qui enseignent ce que Jahvé a fait au sein de son peuple.
(Comp. Litteratur des Alten Testamentes, § 27, remarq. 8 et 9.) —
Quant au Cantique, il est remarquable en son genre, et sa place
dans le Canon n’est pas entiérement imméritée. Cet écrit est digne
d’attention a titre de protestation contre la polygamie et de défense
enthousiaste de 'amour, tel qu’il n’est possible que dans la mono-
gamie, bien que les formes dont 'auteur a fait usage dans ce but
nous paraissent moins convenables. 11 ressort de ce poéme que la
conception prophétique du mariage (voir Gen. II, 24, et le com-



FORMATION DU CANON DE L’ANGIEN TESTAMENT 103

mentaire de DILLMANN sur ce passage) avait trouvé de bonne
heure de I’écho en Israél, a savoir que, selon la volonté de Dieu,
tout homme ne devait avoir qu’'une seule femme. Nous ne faisons
pas ici I'apologie de 1'uvre des docteurs juifs, nous expliquons
seulement pourquoi ef dans quelle mesure nous pouvons reprendre
a notre compte le Canon juif. Il n’est pas nécessaire de nous
échaufter pour les antilégoménes de I’Ancien Testament, sur la cano-
nicité desquels les savants juifs eux-mémes ne sont pas d’accord.
Au reste, la canonicité du troisiéme groupe a toujours eu un
caractére différent de celle de la Loi et des Prophétes. (Voir § 11,
remarq. 13.)

Mais comme Esther et le Cantique, 4 moins que nous n’ayons
recours a linterprétation allégorique (voir A. PIErson, Geestelijke
Voorouders, I, Israél, Harlem, 1887, p. 395 sqq. et Litleratur des
Alten Testamentes, § 26, remarq. 4), se trouvent en fait en dehors
du Canon, tous les Apocryphes en sont exclus avec raison ; car ils
ne renferment rien qui concerne 'histoire de la fondation et l’af-
fermissement de la religion d'Israél. (W.Ros.SmiTH, 0.0, p. 136 5q.)

Ils ne peuvent rivaliser avec aucun des Kethoubim en impor-
tance et en valeur. Seul Jésus ben Sirach pouvait entrer en ligne
de compte, mais encore, aprés les Proverbes, on devait lui refuser
toute originalité. Pour les Apocryphes, voir la traduction hollan-
daise de Dvyserinck, Harlem, 1874; par ot l'on apprend qu’au
premier siécle de notre ére (surtout parmi les chrétiens) le contenu
de PAncien Testament grec était beaucoup plus considérable qu’il
ne le fut plus tard. Les auteurs du Nouveau Testament ont encore
employé nombre de pseudépigraphes qui ne se rencontrent pas parmi
ceux qu'on appelle livres apocryphes. (Voir ScHURER, (Geschichie
des Volkes Israél, 11, p. 670 sqq., et surtout E. KavrzscH, Die Apo-
cryphen und Pseudepigraphen des Allen Testamentes, Ttibingen, 1900.)

Comme les savants juifs n’ont pas déterminé d’avance quels
livres devaient étre canoniques, et lesquels pas, et qu’ils ne pou-
vaient agir entierement selon leurs idées a eux, nous avons tout
sujet, en tant que chrétiens, de leur savoir gré de leur précienx
héritage. Si la vie qui vient de Dieu n’était pas toujours hostile a
I’école, elle s’épanouissait pourtant en grande partie en dehors de
celle-ci. Que des rabbis, tels que Sivmion BEN LAxkiscH, fissent le
plus pompeux éloge du rouleau par excellence (q5inm), ¢’est-a-dire
d’Esther, jusqu’a I’égaler a la Thora, le mettant par conséquent au-
dessus des Nebiim et des Kethoubim (voir § 6, remarq. 10), ce



104 WILDEBOER

n’'est pas la que le peuple pieux allait chercher son édification, ni
les Péres de I’Eglise non plus, et beaucoup de ceux qui sont venus
aprés eux ne le font pas davantage. (Comp. BuHL, 0. c., p. 71.)
Cependant, malgré leur défaut de sens spirituel, les docteurs
juifs ont collaboré & une ceuvre dont ils n’ont pas saisi la vraie
signification. Ils ont, en quelque mesure, aidé a tisser un mer-
veilleux tapis, mais ils étaient placés au revers de maniére 4 n’en
pas voir le véritable patron. Il en est souvent ainsi des voies de
Dieu a I’égard des enfants des hommes; mais nous, qui connais-
sons la vraie portée de I’histoire, unique en son genre, du peuple
d’Israél, parce que, en Jésus-Christ, nous connaissons Ie but au-
quel tendait cette histoire, nous n’avons pas de peine a y discerner
la main du divin Maitre-ouvrier. — Ainsi se vérifie ce qu’écrivait,
quoique dans un autre sens, au commencement du dix-huitiéme
siécle, un savant et pieux théologien allemand: « Canon non uno,
quod dicunt, actu ab hominibus, sed paulatim a Deo, animorum
temporumque rectore, productus est.» (VALENTIN LOscHER, De
causis Lingue Ebree,p.71 ; voir HErRZoG, R. E. 2, Art. Kanon, p. 424.)




	Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

