
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 1

Artikel: Quelques notes sur le sectarisme en Amérique

Autor: Schinz, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMÉRIQUE

A. SCHINZ, Ph. D.

professeur à Bryn-Mawr, Pensylvanie.

Dans les numéros de la Revue chrétienne de la fin de
l'année 1901, nous avons signé une étude sur « l'Eglise
actuelle aux Etats-Unis d'Amérique ». Nous la destinions au
grand public. Il a donc fallu manier les ciseaux à plusieurs
reprises sur notre manuscrit original de manière à éviter une
trop grande accumulation de faits.

Nous nous étions entre autres livré, pour notre travail, à

des recherches assez longues sur les divisions et subdivisions
des sectes, et quoique les quelques pages dans lesquelles nous
avions résumé nos notes soient un peu touffues et concises,

nous avons pensé rendre service en les publiant.
A titre d'introduction, nous reproduisons tels quels les

premiers alinéas du § II de notre article tels qu'ils ont paru
dans la Revue chrétienne.

Quant au morcellement de l'Eglise, il est vraiment fabuleux.

Sur ce point la légende n'a pas tort. On s'est même si
bien habitué à la notion vague à laquelle il faut avoir recours

pour embrasser à la fois tant de dénominations différentes,

que le terme d'Eglise est appliqué aux congrégations païennes
et juives aussi bien qu'aux congrégations chrétiennes; et les

« Sociétés pour Culture morale » (Societies for Ethical
Culture) qui ont comme but de cultiver les facultés morales de



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMÉRIQUE 51

l'homme indépendamment de toute idée religieuse, ne sont
elles-mêmes aux Etats-Unis que des Eglises — sans religion1.

Si nous faisons abstraction2 de 1304963 juifs et de 10644

membres de « Sociétés pour Culture morale », comptés dans
le recensement publié en 1894 et auquel nous venons de faire
allusion en note, il nous reste le chiffre de 20481 246 chrétiens

aux Etats-Unis5.
Ces vingt millions et demi de chrétiens environ sont divisés

en 1396 sectes nettement caractérisées7, plus 156 groupes de

1 Si du moins on conservait au mot «religion» son sens propre! Mais on ne paraît

guère s'en soucier. Déjà le recensement fait en 1890 et publié en 1894 (Report on
Statistics of Churches in the United Slates. Washington, D.-C, in-quarto, 812 p.,
1894) range les « Sociétés pour Culture morale » parmi les sectes religieuses. Au

Congrès des religions (1893) à Chicago, on a donné une sanction pratique au principe.

On est allé même bien plus loin. Non seulement les « Sociétés pour Culture

morale » ont eu leur réunion particulière, comme toutes les religions au sens

propre du mot, sous les auspices des organisateurs du Parlement, même les «

Evolutionnistes », c'est-à-dire ceux qui remplacent la foi en Dieu par la foi en

l'évolution, ont reçu le même accueil pour leur croyance. Après le discours d'ouverture
du Congrès des Evolutionnistes (28 et 29 septembre) sur « le Progrès de la pensée

évolutionniste », le prince des agnostiques, M. Herbert Spencer, a fait lire un travail

sur « l'Evolution sociale et le devoir social ».... Encore un pas, et on pourra
introduire au prochain « Congrès des religions » une section des Ingénieurs-
Mécaniciens qui ont foi en l'électricité comme facteur de progrès social. Il nous

semble qu'on joue, depuis quelques années, en Europe du reste comme en

Amérique, un jeu singulièrement dangereux avec des mots tels que croyance, foi,
religion, tolérance, etc.

2 Nous donnons dans le texte les chiffres officiels du recensement de 1890. En

note nous donnons ceux de 4898 et 1900, pour autant que nous les connaissons, et

surtout d'après les statistiques publiées par la revue hebdomadaire de New-York,
The Independent. Quoique fournis par les Eglises elles-mêmes, les résultats ne

peuvent guère être considérés dans tous les cas comme absolument certains. —¦

Notons ici que le recensement officiel des Etats-Unis pour 1900 ne comporte pas

de statistique des Eglises, comme celui de 1890.

3 200000, 211627.
4 1 300 (1900), chiffre obligeamment communiqué par M. Burns-Weston, de

Philadelphie.
5 26513 223, 28130 303(?)
e 147 (1898).
7 Le recensement en compte 143, nous retranchons dans notre calcul, pour nous

en tenir aux chrétiens, les deux églises juives (orthodoxe ou réformée), la Société

pour Culture morale et les Chinois. Ces derniers, n'ayant pas de catalogues de



52 A. SCHINZ

chrétiens indépendants. Il y a constamment des changements.
Les petites communautés tantôt se rallient à une Eglise plus
considérable, tantôt revendiquent de nouveau leur indépendance.

Les Baptistes entre autres sont très remuants.
Les sectes sont tellement nombreuses qu'il est bien difficile

d'inventer des noms pour chacune d'elles, et la différence
est souvent si minime qu'il convient d'être constamment sur
ses gardes. Il faut, par exemple, distinguer entre « Eglise
presbytérienne dans les Etats-Unis » et « Eglise presbytérienne
dans les Etats-Unis d'Amérique » ; comme entre « Eglise
presbytérienne réformée dans l'Amérique du Nord », « Eglise
presbytérienne réformée dans les Etats-Unis » et enfin « Eglise
presbytérienne dans les Etats-Unis et au Canada». De même,

y a-t-il une « Eglise réformée des Etats-Unis » et une « Eglise
réformée d'Amérique » ; et encore une « Eglise méthodiste
episcopale africaine » et une Eglise méthodiste episcopale
africaine de Sion ». Il y a quatre branches de « Frères de

Plymouth, » qui ont été obligés d'avoir recours à la dénomination

« Frères I », « Frères II », « Frères III » et « Frères IV ».

Souvent on retrouve les mêmes noms de subdivisions — ou
à très peu de choses près — dans différents groupes, ainsi
une sous-secte des Mennonites s'appelle ce l'Eglise de Dieu en
Christ » et une sous-secte des Adventistes s'intitule « les

Eglises de Dieu en Christ». Enfin, pour rendre la chose tout
à fait embrouillée, on trouve des cas tels que les suivants:
« L'Eglise calviniste méthodiste welche » n'est pas une des

dix-sept sectes méthodistes, mais se rattache au tronc du
presbytérianisme; les «. catholiques apostoliques » ne sont

pas des catholiques, pas plus que les membres de « l'Eglise
catholique chrétienne » fondée en 1896. Il faut aussi prendre
garde de ne point confondre trois sectes différentes de métho-

membres, n'ont pas donné de chiffre pour le nombre de fidèles ; nous n'avons en

conséquence pas eu à faire de déduction sur ce point. Il y a 47 communautés

religieuses chinoises aux Etats-Unis. L'esprit sectaire a une influence particulière sur

eux: il y a par exemple à New-York un temple exclusivement réservé aux
blanchisseurs de cette nation. On sait que c'est là, pour ainsi dire, le métier national
des Chinois établis en Amérique.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMÉRIQUE 53

distes congrégatiowmx, avec les chrétiens con
listes.

Les dix dénominations qui c<

sont1 :

1. Catholiques romains
2. Méthodistes épiscopaux
3. Baptistes réguliers nègres
4. Baptistes réguliers du Sud
5. Méthodistes épiscopaux du Sud
6. Baptistes réguliers du Nord
7. Presbytériens du Nord
8. Disciples de Christ
9. Protestants épiscopaux.

10. Gongrégationalistes

îrétiens congrégationa-

tent le plus de fidèles

1890 1900
6 231417 8 378128
2 240 354 2 705 601

1348 989 1 731 636

1 280 066 2 3241702

1209976 1 458 345

800 025 —
788224 954 942

641 051 1 085 615

532 054 679 604

512 771 628 771

Les différentes dénominations se groupent souvent en

familles, telles que les méthodistes, les épiscopaux, les

presbytériens, les baptistes, etc. Passons rapidement en

revue quelques uns des plus importants de ces groupes. Nous

ne nous arrêterons cependant pas au catholicisme, dont l'histoire

si intéressante, depuis le Père Hecker, le fondateur du
catholicisme dit américain ou « américanisme, » jusqu'à
Mgr. Ireland, archevêque de saint Paul, mériterait à elle
seule un travail à part. Disons seulement qu'il y a sept sortes
de catholiques aux Etats-Unis : Romains, Grecs, Russes
orthodoxes, Grecs orthodoxes, Arméniens, Vieux Catholiques,
Réformés.

Les épiscopaux comptent deux branches différentes :

L'Eglise protestante episcopale, sœur de l'église du même nom
en Angleterre. Comme symboles de foi, ils reconnaissent les

« 39 articles » et les symboles des apôtres et de Nicée. Il y a

eu des membres de cette Eglise en Amérique dès le seizième

siècle, mais elle n'a été organisée régulièrement que depuis
1785. Aujourd'hui il y a 50193 communautés religieuses de

1 Ici commence la partie de notre travail qui n'a pas encore été publiée.
2 Ensemble avec les Baptistes réguliers du Nord.
3 6295.



54 A. SCHINZ

cette dénomination. L'Eglise episcopale réformée accepte les
mêmes dogmes (le symbole de Nicée cependant n'est pas
mentionné parmi ses traités de foi officiels) et ne diffère qu'en
quelques points insignifiants, quant à l'organisation, de

l'Eglise d'Angleterre, dont elle est nettement indépendante.
Elle s'est constituée en 1873, et compte 83! communautés et
8455 membres.

L'Eglise méthodiste, venue d'Irlande, fut encouragée et
cultivée par de nombreux missionnaires anglais. Elle est la
plus nombreuse. D'après un rapport présenté au Parlement
des religions en 1893, il y aurait un méthodiste sur douze

habitants des Etats-Unis, et un sur chaque trois membres
d'Eglise protestante. L'Eglise méthodiste episcopale, la
principale branche, fut formellement organisée à Baltimore, le

24 décembre 1784. Elle s'accrut avec une rapidité énorme.
En 1812 il y avait déjà plus de 195000 communiants. Ce

mouvement ascendant continua, mais l'Eglise se divisa, en sorte

que nous avons aujourd'hui l'Eglise méthodiste episcopale

proprement dite ou du Nord, et l'Eglise méthodiste episcopale
du Sud. La première compte des adhérents dans tous les états
et territoires sauf l'Alaska, et dans 2205 comtés (sur 2790 que
comptent les Etats-Unis). Le recensement de 1890 lui donne
25 8612 communautés religieuses. La seconde fut organisée en

1845, la cause de la séparation étant la question de l'esclavage.
Les méthodistes du sud s'opposèrent à la condamnation de

l'esclavage et se constituèrent en corps indépendant. La
conférence générale déclara nul l'acte de séparation. Un procès
s'ensuivit au sujet de la division des biens d'église. La Cour

suprême décida en faveur des séparatistes. Les deux branches
firent de grandes pertes lors de la guerre civile. Entre 1860

et 1866, l'Eglise du Sud ne perdit pas moins de 113000
communiants blancs et 129024 nègres; mais plus tard on regagna
le terrain perdu; entre 1880 et 1890 surtout, les progrès
furent considérables, et en 1890 la branche Sud comptait
150173 communautés et 1209976 membres.

1 104, 9743. — 2 25 371. - 3 13995, 1458 345.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMÉRIQUE 55

Les autres sectes des méthodistes sont : L'Union méthodiste

episcopale africaine, organisée en 1813 par des méthodistes

nègres, avec un ministre nègre à leur tête (42l communautés
et 2279 communiants). Ce n'est cependant pas là la seule

dénomination méthodiste qui recrute ses membres parmi les

noirs; il y en a au contraire plusieurs autres encore, ainsi

L'Eglise méthodiste episcopale africaine, composée de noirs
voulant plus de liberté dans l'organisation de leurs Eglises,
qui se constitua à Philadelphie en 1816 (24812 communautés,
452 725 membres), et qu'il faut distinguer d'un autre corps
important: L'Eglise méthodiste episcopale africaine de Sion;
celle-ci tint sa première conférence en 1821 ; elle compte 17043

communautés organisées et 349 788 membres. Ensuite nous
avons les Méthodistes protestants, les Méthodistes wesleyens;
les Méthodistes congrégationalistes, les Méthodistes congréga-
tionalistes nègres, les Nouveaux congrégationalistes ; les
Méthodistes épiscopaux nègres ; les Méthodistes de l'union apostolique

de Sion; les Méthodistes primitifs; les, Méthodistes libres;
les Méthodistes évangélistes missionnaires; — 16 dénominations

en tout, auxquelles il faut ajouter les Méthodistes

indépendants, formant une ce association » de quinze Eglises
méthodistes, dont chacune reste absolument autonome.

L'Eglise presbytérienne est une des plus divisées ; son
histoire est excessivement compliquée. Essayons de l'esquisser
brièvement ; ce sera donner une idée de la manière dont
naissent et disparaissent les sectes religieuses aux Etats-
Unis. Les presbytériens sont, comme on sait, calvinistes de

doctrine ; ils admettent tous la confession de foi de

Westminster, parfois avec quelques nuances ; les questions de la
prédestination et du libre arbitre sont les points les plus
controversés. Quant à la discipline ecclésiastique, contrairement
aux épiscopaux, ils n'admettent pas de hiérarchie. Le seul

dignitaire dans l'église est le presbytre ; chaque communauté
a, de plus, ses anciens (laïques) pour veiller à la discipline
dans l'église, et ses diacres (laïques aussi) pour veiller aux

1 71, 7000. — s 5850, 750354. — '¦> 1749, 519 68t



56 A. SCHINZ

soins à donner aux pauvres. L'autorité est exercée par les
conseils suivants : La Session, le Conseil presbytéral (Presbytery),

le Synode et l'Assemblée générale. Les presbytériens
américains étaient à l'origine des émigrés anglais (Puritains)
écossais et irlandais. Leur première église fut établie en 1640

à Long-Island (New-York). En 1706 sept ministres forment
le premier Conseil presbytéral d'outre-mer, celui de

Philadelphie. L'église ayant pris de l'extension, il fallut en 1716

organiser trois Conseils presbytéraux, formant ensemble le
Synode de Philadelphie. En 1741 eut lieu une scission à propos

de quelques points de doctrine et de certaines pratiques
religieuses, ensuite d'un réveil religieux dans l'église. On

distingua alors les « presbytériens de l'ancien ordre de

choses* » (Old Side Presbyterians), et les presbytériens du
nouvel ordre de choses (New Side Presb.). Ces derniers
constituèrent un Synode à New-York. En 1758, on se réunit de

nouveau, ce qui donna naissance au « Synode de New-York
et de Philadelphie. » Après la guerre d'indépendance qui avait
entravé l'avancement de l'église, commença une nouvelle ère
de prospérité, et en 1788 on décida d'organiser une « assemblée

générale» — qui eut lieu à Philadelphie en 1789 —avec
quatre Synodes.

En 1837, nouvelle division (correspondant à celle de 1741

et reposant sur les mêmes divergences d'opinion), en presbytériens

de l'ancienne école (Old School) et presbytériens de la
nouvelle école (New-School), et nouvelle réunion, en 1869,

sous le nom d'Eglise presbytérienne des Etats-Unis d'Amérique.

Mais entre temps, c'est-à-dire en 1858, à la veille de la

guerre civile, les « presbytériens de la nouvelle école » des

Etats du sud s'étaient séparés de leurs frères du nord à cause
des discussions sur la question de l'esclavage. En 1861 les

« presbytériens de l'ancienne école » s'étaient également
scindés en parti du nord et parti du sud. Et tous les presby-

1 Nous mettrons entre guillemets les noms français des sectes n'existant plus,

et réserverons les italiques pour celles qui existent aujourd'hui.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMÉRIQUE 57

tériens du sud s'unirent en 18641 et formèrent l'Eglise
presbytérienne des Etats-Unis.

Après la guerre, et depuis l'union de 1869, la branche du
nord s'accrut rapidement. Elle figure au recensement pour
67172 communautés organisées. Disons encore qu'en 1890

l'assemblée générale nomma une commission en vue de reviser
la confession de foi de Westminster, c'est-à-dire de conserver
la doctrine calviniste mais en rendant moins tranchantes
certaines affirmations relatives àia prédestination. On ne put
s'entendre, et le projet fut abandonné. La branche sud compte
actuellement 23913 communautés religieuses et 179 721

communiants. En 1881 on fit une déclaration de fraternité
entre presbytériens du nord et du sud, mais sans arriver
jusqu'à la fusion.

Il faut ajouter qu'au commencement du siècle, un groupe
considérable de fidèles s'étaient séparés de l'Eglise presbytérienne

(alors unie), et en est demeuré distinct jusqu'à aujourd'hui

: ce sont les Presbytériens de Cumberland. Un réveil
religieux parmi les presbytériens du Kentucky, en 1800,

réveil qui prit surtout de l'importance dans la vallée de

Cumberland, gagna un grand nombre d'adeptes au presbytérianisme

; de nouvelles communautés furent fondées, et comme
on manquait de ministres, on donna l'ordination à des

laïques. Le Conseil presbytéral de l'endroit dut se justifier
devant le Synode de cette irrégularité ; la ratification de leurs
mesures ne fut pas accordée ; on suspendit quelques-uns de

leurs ministres et déclara le Conseil presbytéral dissous. Il
en résulta la formation en 1810 d'un Conseil presbytéral
indépendant qui prit le nom de Conseil presbytéral de

Cumberland. En 1813 on organisa un Synode de Cumberland,
avec trois conseils. Depuis 1829 enfin ils ont une assemblée

générale. Leur foi est un calvinisme, atténué quant aux
doctrines de la réprobation, à celle de l'expiation pour un nombre
limité de pécheurs, à celle du salut des enfants, et à celle de

l'appel aux seuls élus. La doctrine a été définitivement for-

1 Ou 1865 ; on trouve les deux dates. — 2 7369. — 3 2873, 217 075.



58 A. SCHINZ

mulée en 1883 dans une confession de foi en 119 articles. Ils
veulent occuper une position intermédiaire entre les
calvinistes stricts et les Arminiens. On compte 2791l communautés

et 164940 membres. Les Presbytériens nègres de

Cumberland professent les mêmes croyances que les précédents,
sous les auspices desquels ils se sont organisés, en 1869.

La seule différence est la couleur de la peau des fidèles et

des ministres. Depuis 1861 ils ont un Synode, et depuis 1874

une assemblée générale. U y a 2242 communautés organisées
et 12 956 membres.

D'autres branches de presbytériens venus d'Europe se sont

développés parallèlement et indépendamment de ceux que
nous avons déjà nommés. Ce sont d'abord les « presbytériens
réformés » formant un groupe très distinct dans la famille
presbytérienne. En 1744 un Conseil presbytéral fut formé,
frère de ceux de même tendance en Ecosse. Quelques années

plus tard, des « presbytériens sécessionistes, » également
venus d'Ecosse, s'unirent aux presbytériens réformés et ils
prirent ensemble le nom de: «Eglise réformée associée,»
(Associate Reformed Church). Mais une division d'opinion
donna naissance à une secte de «réformés dissidents.» Enfin
l'ancien Conseil presbytéral des « presbytériens réformés »

s'étant reconstitué, il y eut trois sectes de presbytériens
réformés au commencement de ce siècle. Tous acceptaient la
confession de foi de Westminster, le point où ils se

distinguaient des autres est leur attitude vis-à-vis du gouvernement

politique. Ils prirent une position hostile à l'égard de

tout gouvernement qui ne reconnaissait pas officiellement
Jésus-Christ pour son chef. Cependant, dans la pratique, ils
étaient plus ou moins stricts : les uns allant jusqu'à défendre
de voter, les autres protestant mais votant tout de même, les

troisièmes enfin défendant simplement toute affiliation avec
des sociétés politiques. Ils furent toujours opposés à l'esclavage,

dès 1800 refusant d'ouvrir leurs rangs à des propriétaires
d'esclaves. Enfin ils ne chantent que des psaumes, et rejettent

1 3021, 180 635. — ä 224, 35000.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMÉRIQUE 59

tout cantique comme n'étant pas directement inspiré par le

Saint-Esprit. Les quatre branches de presbytériens réformés
existant aujourd'hui sont tous sortis d'un Synode formé en
1809. En 1825 une proposition de se joindre à l'assemblée

générale des presbytériens fut rejetée. Beaucoup de mécontents

quittèrent alors les réformés. En 1833 une division, à

propos de la position à prendre vis-à-vis des autorités
politiques, donna naissance à l'Eglise presbytérienne réformée des

Etats-Unis ou l'Eglise presbytérienne du Synode, ou enfin
l'Eglise presbytérienne réformée de l'ancienne lumière (Old
Light) qui défend encore à ses membres de voter et de se

faire élire (elle a 115 communautés et 10 574 fidèles) et à

l'Eglise presbytérienne réformée de VAmérique du nord, ou
Eglise presbytérienne du Synode général, ou de la nouvelle
lumière (New Light) — moins stricte — qui compte 33l
communautés et 4602 communiants. Enfin en 1840 quatre
communautés estimant que les presbytériens de Y « Ancienne
lumière » n'étaient pas assez sévères encore et conservaient
des rapports coupables avec des sociétés où se trouvaient des

personnes non-chrétiennes, se constituèrent séparément en
Eglise presbytérienne réformée tout court (4 communautés et
37 membres). Et de même l'Eglise du Synode général ou de

la « Nouvelle lumière » s'était fractionnée en 1883, faute
d'entente sur une question de discipline ; ayant des membres

au Canada, la nouvelle secte choisit le nom de Eglise
presbytérienne réformée des Etats-Unis et du Canada. U y a une
seule communauté aux Etats-Unis (à Allegheni, en Pennsylvanie)

et elle compte 6002 membres.
En 1733 avait pris naissance en Ecosse la secte des presbytériens

associés (Associate presbyterians). En 1753 un Conseil

presbytéral de la même dénomination était fondé en
Amérique. En 1782 un grand nombre de ces chrétiens s'unirent
aux presbytériens réformés ; de ce corps sortirent au cours
des années un nombre respectable de groupes différents de

presbytériens associés réformés (Associate Reformed Presby-

i 50, 6288. — 2 582.



60 A. SCHINZ

terians) — qui se sont dès 1800 opposés avec énergie à l'esclavage.

— Tous cependant se sont réunis à d'autres sectes ou
dissous, à l'exception d'un seul qui, en 1821, s'était retiré
ensuite de désaccords survenus dans le Synode général de ces

églises. Ce groupe était celui du Synode des deux Carolines,
qui se constitua en secte indépendante en 1822 sous le nom
de Synode associé réformé du sud. En 1871 fut rédigé un «

résumé de doctrine » en 30 articles. Les psaumes seuls— étant
inspirés — peuvent être acceptés comme chants d'église. Il y
a aujourd'hui 116l communautés organisées et 8501 communiants.

En 1858 il y eut une union entre les « presbytériens associés

» et les ce presbytériens associés réformés » qui ensemble
formèrent l'Eglise presbytérienne unie (Unitedpresbylerians).
Ils reconnaissent la confession de foi de Westminster avec

quelques changements relatifs au gouvernement politique.
Ils ont ajouté « 18 déclarations, » contre l'esclavage, contre
les sociétés secrètes, contre les relations avec des hommes

non-chrétiens, contre tout autre chant d'église que les

psaumes, telle étant la « volonté de Dieu » que ces psaumes
soient toujours chantés et seuls chantés... etc. Ils comptent
8682 communautés et 94 402 membres.

Quelques presbytériens associés refusèrent d'entrer dans

une même Eglise avec les presbytériens associés réformés;
ils forment par conséquent une nouvelle dénomination
indépendante : l'Eglise presbytérienne associée de l'Amérique du
Nord (31 communautés et 1053 membres).

Il ne nous reste plus qu'à mentionner la dernière des douze
sectes presbytériennes, les Méthodistes calvinistes welches,

venus du pays de Galles. D'abord méthodistes, ils se sont
depuis 1811 rattachés au tronc du presbytérianisme. Ils
s'établirent aux Etats-Unis en 1826 (à Remsen, New-York) et
depuis 1869 une assemblée générale a été organisée. Leur foi est

calviniste. Les membres de l'Eglise, au nombre de 12 7223,
se distribuant entre 187 communautés, sont gallois ; c'est
aussi de cette langue qu'on se sert dans leur culte.

i 125, 10868. - ä 899, 114287. - s 12000, 185.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMÉRIQUE 61

Les baptistes sont à peu près aussi importants et aussi
divisés que les presbytériens. Leurs deux dogmes particuliers
sont : les convertis seuls peuvent être baptisés et le vrai
baptême est celui par immersion. On distingue d'abord trois
grands corps qui ensemble portent le nom «. Baptistes réguliers

ou missionnaires. » Ce sont les Baptistes réguliers du

Nord, qui ont 7902 Eglises organisées et 800 025 membres ;

parmi eux il y a un nombre considérable d'Allemands ; les

Baptistes réguliers du Sud, plus nombreux que les précédents,

avec 16 238 communautés et 1 280 066 fidèles. Les deux

grands corps de baptistes blancs ont aujourd'hui 28 935

Eglises et 2 324 170 fidèles ; — la séparation eut lieu en 1844

ensuite de mésentente sur la question de l'esclavage ; — et

enfin les Baptistes réguliers nègres, qui sont les plus nombreux
de tous les baptistes (il y a encore d'autres sectes de baptistes
nègres cependant) ; ils s'organisèrent dans la Caroline du
Nord en 1866 et ont aujourd'hui 12 533* Eglises et 1 348 989

communiants. Il y a souvent des changements chez eux, les

plus petites divergences étant des motifs de séparation ; une
•ou plusieurs communautés se retirent, puis quelques années

après s'unissent de nouveau à la grande Eglise. Ces trois
sortes de baptistes ne sont séparés par aucune différence de

dogme, seulement chacune veut s'administrer à part. Us ont
deux confessions de foi importantes, celle de « Philadelphie,»
qui parut pour la première fois à Londres au dix-septième
siècle et qui suit d'assez près la confession de foi deWestminster
avec quelques développements et modifications dans le sens

baptiste. La seconde, la « confession de foi du New-Hampshire,

» fut formulée en 1833 pour affirmer la foi calviniste
de la prédestination par opposition à la foi d'une autre
dénomination de baptistes, les Baptistes du libre arbitre (Free-Will
Baptists), organisés depuis 1781 par un ministre rejeté de

l'Eglise mère pour sa foi arminienne. En 1832 l'assemblée

générale adopta un « Traité » de leur foi en vingt-et-un
chapitres. Une particularité de cette dénomination est que dès

« 14462, 1731 636.



62 A. SCHINZ

1791 ils autorisèrent les femmes à remplir les fonctions de
ministres. Ils comptent 1586i communautés et 87 898

communiants.

Il y a une secte parente de cette dernière dans les
Carolines, les Baptistes originaux du libre arbitre (167 communautés,

11 8842 fidèles). Ils faisaient auparavant partie des «Baptistes

généraux » de l'Est qui s'étaient joints en 1729 aux
Baptistes réguliers ; leur foi au libre arbitre les empêcha
d'accéder à la réunion et ils prirent le nom de « originaux »

pour se distinguer de la secte du New-Hampshire. Il existe

aujourd'hui un certain nombre de Baptistes généraux dans
l'Ouest (surtout Missouri, Indiana et Kentucky). Ils sont plus
libéraux de tendance (Jésus-Christ a expié les péchés pour tous
les hommes et pas pour quelques-uns seulement). En 1870

différentes sectes de Baptistes libéraux s'unirent sous ce nom
de «généraux.» Ils comptent 3393 communautés et 21 362
communiants. Puis nous avons les Baptistes des six principes
qui prétendent être les descendants de la plus ancienne Eglise
baptiste de Bhode-Island (1639). Ils sont arminiens et imposent

les mains aux nouveaux membres. Ils reconnaissent

quatre baptêmes : de l'eau (Jean-Baptiste), du Saint-Esprit
(Pentecôte), des souffrances du Christ et des croyants en
Christ au nom de la Trinité. Les six principes sont tirés de

Hébreux VI (18 Eglises, 937 communiants). Les Baptistes du
septième jour qui ont été organisés aux Etats-Unis par un
sabbatiste (Sabbatarian) venu d'Angleterre (106* Eglises, 9413

communiants). L'Eglise baptiste du Christ, organisée dans le
Tennesee en 1808 ; leur seule raison de demeurer isolés est

qu'ils sont le plus ancien corps baptiste en Amérique (152

Eglises et 8254 membres).
Ensuite viennent les Baptistes séparés (245 Eglises, 1599

membres), ceux qui favorisèrent le réveil religieux suscité

par Whitefield au siècle dernier, et se constituèrent à part.
A la fin du siècle cependant un bon nombre s'unirent avec
des baptistes réguliers et formèrent une secte de Baptistes

» 1571, 91981. — * 167, 120 000. — 3 575, 28 000. — 4 111, 9154. —
s 91, 6235.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMÉRIQUE 63

unis qu'on trouve aujourd'hui surtout dans le Tennesee et le
Kentucky (204 communautés et 13 209 fidèles).

Enfin il nous reste les Baptistes primitifs ou de l'ancienne
école, ou réguliers ou antimissionnaires. La séparation s'opéra

peu à peu de 1835 à 1840. Ces chrétiens s'opposent à toute
innovation dans l'Eglise et surtout aux écoles du dimanche,
aux sociétés bibliques, sociétés missionnaires, etc., comme
autant d'institutions que l'Ecriture ne recommande pas, partant

inutiles. Dieu convertira le monde comme il l'entendra et

sans le secours des sociétés de missions. Ils ont 3107 i Eglises
et 116 271 membres. Plus conservateurs encore sont les Baptistes

des deux semences, qui sont, comme le nom l'indique,
prédestinariens. Le nom complet est du reste : « Les anciens

baptistes prédestinariens des deux semences dans l'Esprit »

(Old Two-S'eed-in-the-Spirit Predestinarian Baptists). Ils
furent organisés en 1806 par E. D. Parker qui publia un petit
écrit résumant sa foi en 1826 ; en 1829 il en publia un autre :

« Second Dose of the Doctrine of Two Seeds. » Non seulement
ils ne veulent pas de missionnaires, ils ne veulent pas même
de pasteurs. Le Sauveur est un Sauveur complet, il n'a pas
besoin de l'aide des hommes pour accomplir son oeuvre (473

Eglises, 12 851 fidèles).
Il ne serait que correct d'ajouter ici à la liste des sectes

baptistes les Dunkards et les Mennonites. En Europe on les

considère comme des variétés de baptistes. Aux Etats-Unis
ils forment deux familles distinctes. Les Dunkards ou Tun-
kers (de tunken, tremper) — appelés aussi baptistes allemands
— émigrèrent aux Etats-Unis en 1719 avec leur fondateur et

s'établirent à Philadelphie. De là ils se répandirent dans le
Nord et l'Ouest. Us prétendent suivre à la lettre les préceptes
de l'Evangile, comme de ne pas s'opposer à la violence, de ne

pas jurer, etc. Ils imitent la simplicité apostolique, baptisent
par triple immersion (une pour chaque personne de la
Trinité), et ils ont conservé la cérémonie du lavement des pieds.
Depuis 1882-3 ils se divisent en quatre branches : les Conser-

' 3530, 126 000.



64 A. SCHINZ

valeurs (9891 communautés), les Dunkards de l'ancien ordre de

choses (Old order) qui insistent plus que les autres sur la
vertu de la non-conformité au monde (1352 Eglises); les

Progressistes, moins sévères dans leur condamnation du monde
(128 3 Eglises). Les Baptistes ou Frères du septième jour sont
depuis longtemps séparés, c'est-à-dire depuis 1728, pour
observer le sabbat ; en 1732 ils décidèrent de pratiquer une vie
de célibat (6 Eglises et 194 membres).

L'Eglise mennonite compte 41541i membres, répartis en
douze dénominations telles que les Bruederhœf, les Amish,
les Old Amish, les Apostoliques, les Sans défense, etc. Us

adoptent la confession de foi en dix-huit articles rédigée en
1632 par les mennonites de Hollande.

Pendant longtemps, c'est-à-dire jusqu'au commencement
de ce siècle, l'Eglise la plus importante fut celle des

Congrégationalistes, l'Eglise des anciens puritains venue avec le «May
flower », en 1620, sur les côtes de la Nouvelle-Angleterre. En
1801 ils firent un accord avec les presbytériens, portant que
les congrégationalistes allant dans l'Ouest entreraient dans

l'Eglise presbytérienne. La confession de foi de Westminster
servit longtemps aux deux Eglises. En 1852 cependant, les

congrégationalistes réunis à Albany déclarèrent vouloir se

séparer parce que le traité de 1801 empêchait pratiquement
l'extension de leur Eglise à l'ouest de la Nouvelle-Angleterre.
Le congrégationalisme fut pendant longtemps la religion
officielle de la Nouvelle Angleterre; il fallait faire partie de cette
Eglise pour exercer ses droits politiques. Cette loi ne fut
abrogée qu'en 1816 dans le Connecticut et en 1833 dans le
Massachusetts. On reçoit comme membres indifféremment
les calvinistes et les arminiens.

L'Eglise unitarienne, qui rejette la doctrine de la Trinité,
est sortie de la précédente. En 1787 une Eglise episcopale de

Boston (King's Chapel) adopta une doctrine d'esprit unitarian.

En 1805 un professeur unitarien est nommé à l'université

de Harvard (qui à l'heure qu'il est a encore une faculté
1 S50. — 2 100. — 3 160. — « 56 318.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMÉRIQUE 65

de théologie unitarienne). Au cours des discussions
théologiques, 120 Eglises congrégationalistes de la Nouvelle-Angleterre

se convertirent à la doctrine unitarienne. Aujourd'hui
on compte 421l communautés religieuses de cette dénomination,

plus de la moitié dans le Massachusetts. Les unitariens
sont très larges dans leurs vues théologiques.

Ce qui précède peut donner une idée du sectarisme aux
Etats-Unis, quoique nous soyons loin d'avoir nommé même

toutes les principales dénominations de chrétiens. Ainsi nous
n'avons rien dit des luthériens, qui se divisent en quatre
grands corps (Synode général, Synode uni du Sud, Concile

général, Conference synodale), plus douze2 synodes indépendants,

plus enfin 231 congrégations indépendantes ; des

réformés, qui se divisent en trois (Eglise réformée d'Amérique,
Eglise réformée des Etats-Unis, Eglise réformée chrétienne) ;

des Adventistes (six sectes) ; des Sociétés communistes (Shakers,

Amana, Nouvelle Icario, Adonai Shomo, etc.) ; des Amis
(quatre sectes) ; puis des Moraves, des Universalistes, des

Chrétiens, des Saints du septième jour, des Spiritualistes, des

Théosophistes, des Schwenkfeldiens, des Swedenborgiens, des

Christadelphiens, etc.

Voici encore, à titre complémentaire, la statistique
religieuse de la petite ville de Middleboro, dans la Nouvelle-Angleterre.

Elle n'a rien que de très ordinaire ; nous l'empruntons

au Forum de mars 1894. Après être restée pendant environ

un demi-siècle sans lieu de culte, Middleboro avait bâti
en 1694 sa première église et eut son premier ministre.
Celui-ci était naturellement congrégationaliste. En 1745, une
dame « à qui le Seigneur parlait de temps en temps par la

cheminée, » commença à fomenter la discorde dans la
paroisse, sans cependant réussir encore. En 1832 seulement, un
procès fut intenté au révérend William Eaton, entre autres

pour avoir permis à une société religieuse appelée « méthodiste

» de s'organiser à côté de l'Eglise officielle. Il y avait eu

» 454. — 2 Seize, 200.

THÉOL. ET PHIL. 1902 5



66 A. SCHINZ

aussi quelques baptistes dès 1828. En 1875 les adventistes,
quelques années plus tard les perfectionistes, établirent des

communautés religieuses à Middleboro. En 1879, l'archevêque
catholique de Boston envoya un prêtre. En 1889 ce fut le

tour des anti-trinitaires, des universalistes et des spiritualistes,

qui se réunirent pour constituer une société où fut
appelé un pasteur unitarien. Enfin en 1894 arrivent les

épiscopaux. En cette année donc les 2300 membres d'Eglises se

répartissent comme suit :

Congrégationalistes, 700 ; catholiques romains, 600 ;

baptistes, 450 ; méthodistes, 300 ; épiscopaux, 100 ; unitariens,
100 ; perfectionalistes, 30 ; adventistes, 20.

Il y a pour ces 2300 personnes quinze églises et lieux de
culte.


	Quelques notes sur le sectarisme en Amérique

