Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 1

Artikel: Quelques notes sur le sectarisme en Amérique
Autor: Schinz, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMERIQUE

PAR

A. SCHINZ, Pu. D.

professeur & Bryn-Mawr, Pensylvanie.

Dans les numéros de la Revue chrétienne de la fin de
année 1901, nous avons signé une étude sur « I’Eglise
actuelle aux Etats-Unis d’Amérique ». Nous la destinions au
grand public. 11 a donc fallu manier les ciseaux & plusieurs
reprises sur notre manuscrit original de maniére a éviter une
trop grande accumulation de faits.

Nous nous étions entre autres livré, pour notre travail, a
des recherches assez longues sur les divisions et subdivisions
des sectes, et quoique les quelques pages dans lesquelles nous
avions résumé nos notes soient un peu touffues et concises,
nous avons pensé rendre service en les publiant.

A titre d’introduction, nous reproduisons tels quels les
premiers alinéas du § II de notre article tels qu’ils ont paru
dans la Revue chrétienne.

Quant au morcellement de I'Eglise, il est vraiment fabu-
leux. Sur ce point la légende n’a pas tort. On s’est méme si
bien habitué & la notion vague a laquelle il faut avoir recours
pour embrasser a la fois tant de dénominations différentes,
que le terme d’Eglise est appliqué aux congrégations paiennes
et juives aussi bien qu’aux congrégations chrétiennes; et les
« Sociétés pour Culture morale » (Societies for Ethical Cul-
ture) qui ont comme but de cultiver les facultés morales de



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMERIQUE 51

I’'homme indépendamment de toute idée religieuse, ne sont
elles-mémes aux Etats-Unis que des Eglises — sans religion?.

Si nous faisons abstraction? de 1304963 juifs et de 10644
membres de « Sociétés pour Culture morale », comptés dans
le recensement publié en 1894 et auquel nous venons de faire
allusion en note, il nous reste le chiffre de 20481 246 chré-
tiens aux Etats-Unis>.

Ces vingt millions et demi de chrétiens environ sont divisés
en 1396 sectes nettement caractérisées?, plus 156 groupes de

1 8i du moins on conservait au mot «religion» son sens propre! Mais on ne parait
guére s’en soucier. Déja le recensement fait en 1890 et publié en 1894 (Report on
Statistics of Churches in the United States. Washington, D.-C., in-quarto, 812 p.,
1894) range les « Sociétés pour Culture morale » parmi les sectes religieuses. Au
Congreés des religions (1893) a Chicago, on a donné une sanction pratique au prin-
cipe. On est allé méme bien plus loin. Non seulement les ¢ Sociétés pour Culture
morale » ont eu leur réunion particuliére, comme toutes les religions au sens
propre du mot, sous les auspices des organisateurs du Parlement, méme les « Evo-
lutionnistes », ¢’est-a-dire ceux qui remplacent la foi en Dieu par la foi en I'évo-
lution, ont recu le méme accueil pour leur croyance. Aprés le discours d’ouverture
du Congrés des Evolutionnistes (28 et 29 septembre) sur « le Progrés de la pensée
évolutionniste », le prince des agnostiques, M. Herbert Spencer, a fait lire un tra-
vail sur « I'Evolution sociale et le devoir social ».... Encore un pas, et on pourra
introduire au prochain « Congrés des religions » une section des Ingénieurs-
Mécaniciens qui ont foi en P'électricité comme facteur de progrés social. Il nous
semble qu’on joue, depuis quelques années, en Europe du reste comme en Amé-
rique, un jeu singuliérement dangereux avec des mots tels que croyance, foi,
religion, tolérance, etc.

2 Nous donnons dans le texte les chiffres officiels du recensement de 1890. En
note nous donnons ceux de 1898 et 1900, pour autant que nous les connaissons, et
surtout d’aprés les statistiques publiées par la revue hebdomadaire de New-York,
The Independent. Quoique fournis par les Eglises elles-mémes, les résultats ne
peuvent guére étre considérés dans tous les cas comme absolument certains. —
Notons ici que le recensement officiel des Etats-Unis pour 1900 ne comporte pas
de statistique des Eglises, comme celui de 1890.

3 200000, 211 627.

4 1300 (1900), chiffre obligeamment communiqué par M. Burns-Weston, de
Philadelphie.

5 26 513 223, 28130 303 (?)

6 147 (1898).

7 Le recensement en compte 143, nous retranchons dans notre calcul, pour nous
en tenir aux chrétiens, les deux églises juives (orthodoxe ou réformée), la Société
pour Culture morale et les Chinois. Ces derniers, n’ayant pas de catalogues de



B2 A. SCHINZ

chrétiens indépendants. 1l y a constamment des changements.
Les petites communautés tantdt se rallient & une Eglise plus
considérable, tantot revendiquent de nouveau leur indépen-
dance. Les Baptistes entre autres sont trés remuants.

Les sectes sont tellement nombreuses qu’il est bien diffi-
cile d’inventer des noms pour chacune d’elles, et la différence
est souvent si minime qu’il convient d’étre constamrent sur
ses gardes. Il faut, par exemple, distinguer entre « Eglise
presbytérienne dans les Etats-Unis » et « Eglise presbytérienne
dans les Etats-Unis d’Amérique »; comme entre « Eglise
presbytérienne réformée dans PAmérique du Nord », « Eglise
presbytérienne réformée dans les Etats-Unis » et enfin « Eglise
presbytérienne dans les Etats-Unis et au Canada ». De méme,
y a-t-il une « Eglise réformée des Etats-Unis » et une « Eglise
réformée d’Amérique »; et encore une « Eglise méthodiste
épiscopale africaine » et une Eglise méthodiste épiscopale
africaine de Sion ». Il y a quatre branches de « Freres de
Plymouth, » qui ont été obligés d’avoir recours & la dénomi-
nation « FréeresI», « Fréres Il », « FréresIll » et « Fréres 1V ».
Souvent on retrouve les mémes noms de subdivisions — ou
4 trés peu de choses prés — dans différents groupes, ainsi
une sous-secte des Mennonites s’appelle « I’Eglise de Dieu en
Christ » et une sous-secte des Adventistes s’intitule « les
Eglises de Dieu en Christ ». Enfin, pour rendre la chose tout
a fait embrouillée, on trouve des cas tels que les suivants:
« L’Eglise calviniste méthodiste welche» n’est pas une des
dix-sept sectes méthodistes, mais se rattache au tronc du
presbytérianisme; les « catholiques apostoliques » ne sont
pas des catholiques, pas plus que les membres de « I’Eglise
catholique chrétienne » fondée en 1896. 1l faut aussi prendre
garde de ne point confondre trois sectes différentes de métho-

membres, n’ont pas donné de chiffre pour le nombre de fidéles; nous n’avons en
conséquence pas eu a faire de déduction sur ce point. Il y a 47 communautés reli-
gieuses chinoises aux Etats-Unis. L’esprit sectaire a une influence particuliére sur
eux: il y a par exemple & New-York un temple exclusivement réservé aux blan-
chisseurs de cette nation. On sait que c¢’est 13, pour ainsi dire, le métier national
des Chinois établis en Amérique.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMERIQUE b3

distes congrégationaux, avec les chrétiens congrégationa-
listes.

Les dix dénominations qui comptent le plus de fideles
sont!:

1890 1900
1. Catholiques romains . . . . 6231417 8378128
2. Méthodistes épiscopaux . . . 2240354 2705 601
3. Baptistes réguliers négres. . . 1348989 1731 636
4. Baptistes réguliers du Sud . . 1280066 2 324 170%
5. Méthodistes épiscopaux du Sud . 1209976 1 458 34D
6. Baptistes réguliers du Nord . . 800025 —
7. Presbytériens du Nord . . . . 788 224 954 942
8. Disciples de Christ . . . . . 641051 1 085 615
9. Protestants épiscopaux. . . . n32 054 679 604
10. Congrégationalistes . . . . . 012 771 628 771

Les différentes dénominations se groupent souvent en
familles, telles que les méthodistes, les épiscopaux, les
presbytériens, les baptistes, etc. Passons rapidement en
revue quelques uns des plus importants de ces groupes. Nous
ne nous arréterons cependant pas au catholicisme, dont I’his-
toire si intéressante, depuis le Pére Hecker, le fondateur du
catholicisme dit américain ou « américanisme, » jusqu’a
Mgr. Ireland, archevéque de saint Paul, mériterait a elle
seule un travail & part. Disons seulement qu’il y a sept sortes
de catholiques aux Etats-Unis: Romains, Grecs, Russes ortho-
doxes, Grecs orthodoxes, Arméniens, Vieux Catholiques,
Réformés.

Les épiscopaux comptent deux branches différentes:
L’Eglise protestante épiscopale, soeur de I'église du méme nom
en Angleterre. Comme symboles de foi, ils reconnaissent les
« 39 articles » et les symboles des apotres et de Nicée. Il v a
eu des membres de cette Eglise en Amérique dés le seizieme
siécle, mais elle n’a été organisée régulierement que depuis
1785. Aujourd’hui il y a 50193 communautés religieuses de

t Ici commence la partie de notre travail qui n’a pas encore été publiée.
2 Ensemble avec les Baptistes réguliers du Nord.
3 6295.



b4 A. SCHINZ

cette dénomination. L’ Eglise épiscopale réformée accepte les
mémes dogmes (le symbole de Nicée cependant n’est pas
mentionné parmi ses traités de foi officiels) et ne différe qu’en
quelques points insignifiants, quant & lorganisation, de
I’Eglise d’Angleterre, dont elle est nettement indépendante.
Elle s’est constituée en 1873, et compte 83! communautés et
8455 membres.

L’Eglise méthodiste, venue d’Irlande, fut encouragée et
cultivée par de nombreux missionnaires anglais. Elle est la
plus nombreuse. D’aprés un rapport présenté au Parlement
des religions en 1893, il y aurait un méthodiste sur douze
habitants des Etats-Unis, et un sur chaque trois membres
d’Eglise protestante. L’ Eglise méthodiste épiscopale, la prin-
cipale branche, fut formellement organisée a Baltimore, le
24 décembre 1784. Elle s’accrut avec une rapidité énorme.
En 1812 il y avait déja plus de 195000 communiants. Ce mou-
vement ascendant continua, mais ’Eglise se divisa, en sorte
que nous avons aujourd’hui 'Eglise méthodiste épiscopale
proprement dite ou du Nord, et I’Eglise méthodiste épiscopale
du Sud. La premiére compte des adhérents dans tous les états
et territoires sauf I’Alaska, et dans 2205 comtés (sur 2790 que
comptent les Etats-Unis). Le recensement de 1890 lui donne
258612 communautés religieuses. La seconde fut organisée en
1845, la cause de la séparation étant la question de I'esclavage. .
Les méthodistes du sud s’opposérent & la condamnation de
I’esclavage et se constituérent en corps indépendant. La con-
férence générale déclara nul I'acte de séparation. Un proceés
s’ensuivit au sujet de la division des biens d’église. La Cour
supréme décida en faveur des séparatistes. Les deux branches
firent de grandes pertes lors de la guerre civile. Entre 1860
et 1866, ’Eglise du Sud ne perdit pas moins de 113000 com-
muniants blancs et 129 024 négres; mais plus tard on regagna
le terrain perdu; entre 1880 et 1890 surtout, les progres
furent considérables, et en 1890 la branche Sud comptait
15017 3 communautés et 1 209976 membres.

1104, 9743. — 2 25371. — 3 13995, 1458 345,



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMERIQUE 55

Les autres sectes des méthodistes sont: L' Union méthodiste
épiscopale africaine, organisée en 1813 par des méthodistes
négres, avec un ministre négre a leur téte (421 communautés
et 2279 communiants). Ce n’est cependant pas la la seule
dénomination méthodiste qui recrute ses membres parmi les
noirs; il y en a au contraire plusieurs autres encore, ainsi
L’'Eglise méthodiste épiscopale africaine, composée de noirs
voulant plus de liberté dans 'organisation de leurs Eglises,
qui se constitua & Philadelphie en 1816 (24812 communautés,
452725 membres), et qu’il faut distinguer d’'un autre corps
important: L’Eglise méthodiste épiscopale africaine de Sion;
celle-ci tint sa premiére conférence en 1821 ; elle compte 17043
communautés organisées el 349 788 membres. Ensuite nous
avons les Méthodistes protestants, les Méthodistes wesleyens;
les Méthodistes congrégationalistes, les Méthodistes congréga-
tionalistes négres, les Nouveaux congrégationalistes; les Meé-
thodistes épiscopaux négres; les Méthodistes de U'union aposto-
lique de Sion; les Méthodistes primitifs; les Méthodistes libres;
les Méthodistes évangélistes missionnaires; — 16 dénomina-
tions en tout, auxquelles il faut ajouter les Méthodistes indé-
pendants, formant une « association » de quinze Eglises mé-
thodistes, dont chacune reste absolument autonome.

L’Eglise presbytérienne est une des plus divisées ; son his-
toire est excessivement compliquée. Essayons de ’esquisser
briévement ; ce sera donner une idée de la maniére dont
naissent et disparaissent les sectes religieuses aux Etats-
Unis. Les presbytériens sont, comme on sait, calvinistes de
doctrine ; ils admettent tous la confession de foi de West-
minster, parfois avec quelques nuances ; les questions de la
prédestination et du libre arbitre sont les points les plus con-
troversés. Quant 4 la discipline ecclésiastique, contrairement
aux episcopaux, ils n’admettent pas de hiérarchie. Le seul
dignitaire dans I'église est le presbytre ; chaque communauté
a, de plus, ses anciens (laiques) pour veiller & la discipline
dans 'église, et ses diacres (laiques aussi) pour veiller aux

171, 7000. — 2 5850, 750354, — 3 1749, 519 681



- 56 A. SCHINZ

soins a donner aux pauvres. L’autorité est exercée par les
conseils suivants : La Session, le Conseil presbytéral (Presby-
tery), le Synode et I’Assemblée générale. Les presbytériens
américains étaient & I'origine des émigrés anglais (Puritains)
écossais etirlandais. Leur premiére église fut établie en 1640
a Long-Island (New-York). En 1706 sept ministres forment
le premier Conseil presbytéral d’outre-mer, celui de Phila-
delphie. L’église ayant pris de I’extension, il fallut en 1716
organiser trois Conseils presbytéraux, formant ensemble le.
Synode de Philadelphie. En 1741 eut lieu une scission & pro-
pos de quelques points de doctrine et de certaines pratiques
religieuses, ensuite d’un réveil religieux dans 1’église. On
distingua alors les « presbytériens de l’ancien ordre de
choses!» (Old Side Presbyterians), et les presbytériens du
nouvel ordre de choses (New Side Presb.). Ces derniers cons-
tituérent un Synode & New-York. En 1758, on se réunit de
nouveau, ce qui donna naissance au « Synode de New-York
et de Philadelphie. » Apres la guerre d’indépendance qui avait
entravé I'avancement de ’église, commenca une nouvelle ére
de prospérité, et en 1788 on décida d’organiser une «assem-
blée générale » — qui eut lieu & Philadelphie en 1789 —avec
quatre Synodes.

En 1837, nouvelle division (correspondant & celle de 1741
et reposant sur les mémes divergences d’opinion), en presby-
tériens de 'ancienne école (Old School) et presbytériens de la
nouvelle école (New-School), et nouvelle réunion, en 1869,
sous le nom d’Eglise presbytérienne des Etats-Unis d’ Amé-
rique.

Mais entre temps, c’est-a-dire en 1858, & la veille de la
guerre civile, les « presbytériens de la nouvelle école » des
Etats du sud s’étaient séparés de leurs fréres du nord & cause
des discussions sur la question de l’esclavage. En 1861 les
« presbyteriens de l'ancienne école » s’étaient également
scindés en parti du nord et parti du sud. Et tous les presby-

1 Nous mettrons entre guillemets les noms francais des sectes n’existant plus
et réserverons les italiques pour celles qui existent aujourd’hui.



~

QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMERIQUE o7

tériens du sud s’unirent en 18641 et formérent I'Eglise pres-
bytérienne des Etats-Unis.

Aprés la guerre, et depuis l'union de 1869, la branche du
nord s’accrut rapidement. Elle figure au recensement pour
67172 communautés organisées. Disons encore qu’en 1890 I’as-
semblée générale nomma une commission en vue de reviser
la confession de foi de Westminster, ¢’est-a-dire de conserver
la doctrine calviniste mais en rendant moins tranchantes
certaines affirmations relalives & la prédestination. On ne put
s’entendre, et le projet fut abandonné. La branche sud compte
actuellement 23913 communautés religieuses et 179721
communiants. En 1881 on fit une déclaration de fraternité
entre presbytériens du nord et du sud, mais sans arriver
jusqu’a la fusion.

I1 faut ajouter qu’au commencement du siécle, un groupe
considérable de fideles s’étaient séparés de I’Eglise presbyté-
rienne (alors unie), et en est demeuré distinct jusqu’a aujour-
d’hui : ce sont les Presbylériens de Cumberland. Un réveil
religieux parmi les presbytériens du Kentucky, en 1800,
réveil qui prit surtout de 'importance dans lavallée de Gum-
berland, gagna un grand nombre d’adeptes au presbytéria-
nisme ; de nouvelles communautés furent fondées, et comme
on manquait de ministres, on donna l'ordination a des lai-
ques. Le Conseil presbytéral de l'endroit dut se justifier
devant le Synode de cette irrégularité ; la ratification de leurs
mesures ne fut pas accordée ; on suspendit quelques-uns de
leurs ministres et déclara le Conseil presbytéral dissous. 11
en résulta la formation en 1810 d’un Conseil presbytéral
indépendant qui prit le nom de Conseil presbytéral de Cum-
berland. En 1813 on organisa un Synode de Cumberland,
avec trois conseils. Depuis 1829 enfin ils ont une assemblée
générale. Leur foi est un calvinisme, atténué quant aux doc-
trines de la réprobation, a celle de ’expiation pour un nombre
limité de pécheurs, a celle du salut des enfants, et & celle de
I'appel aux seuls élus. La doctrine a été définitivement for-

1 Qu 1865 ; on trouve les deux dates. — 2 7369. — 3 2813, 217 075.



§5%:] A. SCHINZ

mulée en 1883 dans une confession de foi en 119 articles. Ils
veulent occuper une position intermédiaire entre les calvi-
nistes stricts et les Arminiens. On compte 27911 commu-
nautés et 164 940 membres. Les Presbytériens négres de Cum-
berland professent les mémes croyances que les précédents,
sous les auspices desquels ils se sont organisés, en 1869.
La seule différence est la couleur de la peau des fideles et
des ministres. Depuis 1861 ils ont un Synode, et depuis 1874
une assemblée générale. I1 v a 2242 communautés organisées
et 12 956 membres.

D’autres branches de presbytériens venus d’Europe se sont
développés parallelement et indépendamment de ceux que
nous avons déja nommés. Ce sont d’abord les « presbytériens
réformés » formant un groupe tres distinct dans la famille
presbytérienne. En 1744 un Conseil presbytéral fut formeé,
frére de ceux de méme tendance en Ecosse. Quelques années
plus tard, des « presbytériens sécessionistes, » également
venus d’Ecosse, s’unirent aux presbytériens réformés et ils
prirent ensemble le nom de: «Eglise réformée associée, »
(Associate Reformed Church). Mais une division d’opinion
donna naissance 4 une secte de « réformés dissidents.» Enfin
Iancien Conseil presbytéral des « presbytériens réformeés »
s’étant reconstitué, il y eut trois sectes de presbytériens ré-
formés au commencement de ce siécle. Tous acceptaient la
confession de foi de Westminster, le point ou ils se distin-
guaient des autres est leur attitude vis-a-vis du gouverne-
ment politique. 1ls prirent une position hostile a I’égard de
tout gouvernement qui ne reconnaissait pas officiellement
Jésus-Christ pour son chef. Cependant, dans la pratique, ils
étaient plus ou moins stricts : les uns allant jusqu’a défendre
de voter, les autres protestant mais votant tout de méme, les
troisiémes enfin défendant simplement toute affiliation avec
des sociétés politiques. Ils furent toujours opposés i l'escla-
vage, dés 1800 refusant d’ouvrir leurs rangs & des propriétaires
d’esclaves. Enfinils ne chantent que des psaumes, et rejettent

1 3021, 180 635, — 2 224, 35 000.



QUELQUES NOTES SUR LE SEGTARISME EN AMERIQUE 59

tout cantique comme n’étant pas directement inspiré par le
Saint-Esprit. Les quatre branches de presbytériens réformés
existant aujourd’hui sont tous sortis d’'un Synode formé en
1809. En 1825 une proposilion de se joindre a l'assemblée
générale des presbytériens fut rejetée. Beaucoup de mécon-
tents quittérent alors les réformés. En 1833 une division, &
propos de la position & prendre vis-a-vis des autorités poli-
tiques, donna naissance a ’Eglise presbytérienne réformée des
Etats-Unis ou I'Eglise presbytérienne du Synode, ou enfin
PEglise presbytérienne réformée de Uancienne lumiére (Old
Light) qui défend encore & ses membres de voter et de se
faire élire (elle a 115 communautés et 10574 fidéles) et a
Y Eglise presbytérienne réformée de U Amérique du nord, ou
Eglise presbytérienne du Synode général, ou de la nouvelle
lamiére (New Light) — moins stricte — qui compte 331 com-
munautés et 4602 communiants. Enfin en 1840 quatre com-
munautés estimant que les presbytériens de I’ « Ancienne
lumiére » n’étaient pas assez sévéres encore et conservaient
des rapports coupables avec des sociétés ou se trouvaient des
personnes non-chrétiennes, se constituerent séparément en
Eglise presbytérienne réformée tout court (4 communautés et
37 membres). Et de méme I’Eglise du Synode général ou de
la « Nouvelle lumiére » s’était fractionnée en 1883, faute
d’entente sur une question de discipline; ayant des membres
au Canada, la nouvelle secte choisit le nom de Eglise presby-
térienne réformée des Etats-Unis et du Canada. Il y a une
seule communauté aux Etats-Unis (& Allegheni, en Pennsyl-
vanie) et elle compte 6002 membres.

En 1733 avait pris naissance en Ecosse la secte des presby-
tériens associés (Associate presbyterians). En 1753 un Conseil
presbytéral de la méme dénomination était fondé en Ameé-
rique. En 1782 un grand nombre de ces chrétiens s’unirent
aux presbytériens réformés; de ce corps sortirent au cours
des années un nombre respectable de groupes différents de
presbytériens associés réformés (Associate Reformed Presby-

1 50, 6288, — 2 532,



60 : A. SCHINZ

terians) — qui se sont des 1800 opposés avec énergie a I’escla-
vage. — Tous cependant se sont réunis & d’autres sectes ou
dissous, a l'exception d’un seul qui, en 1821, s’était retiré
ensuite de désaccords survenus dans le Synode général de ces
églises. Ce groupe était celui du Synode des deux Carolines,
qui se constitua en secte indépendante en 1822 sous le nom
de Synode associé réformé du sud. En 1871 fut rédigé un «ré-
sumé de doctrine » en 30 articles. Les psaumes seuls — étant
inspirés — peuvent étre acceptés comme chants d’église. Il y
a aujourd’hui 1161 communautés organisées et 8501 commu-
niants.

En 1858 il y eut une union entre les « presbytériens asso-
ciés » et les « presbytériens associés réformés » quiensemble
formeérent I’Eglise presbytérienne unie (United presbyterians).
Ils reconnaissent la confession de foi de Westminster avec
quelques changements relatifs au gouvernement politique.
Ils ont ajouté « 18 déclarations, » contre l'esclavage, contre
les sociétés secrétes, contre les relations avec des hommes
non-chrétiens, contre tout autre chant d’église que les
psaumes, telle étant la « volonté de Dieu » que ces psaumes
soient toujours chantés et seuls chantés... etc. Ils comptent
8682 communautés et 94 402 membres.

Quelques presbytériens associés refuserent d’entrer dans
une méme Eglise avec les presbytériens associés réformés;
ils forment par conséquent une nouvelle dénomination indé-
pendante : I'Eglise presbytérienne associée de 'Amérique du
Nord (31 communautés et 10563 membres).

Il ne nous reste plus qu’a mentionner la derniére des douze
sectes presbytériennes, les Méthodistes calvinistes welches,
venus du pays de Galles. D’abord méthodistes, ils se sont de-
puis 1811 rattachés au tronc du presbytérianisme. Ils s’éta-
blirent aux Etats-Unis en 1826 (4 Remsen, New-York) et de-
puis 1869 une assemblée générale a été organisée. Leur foi est
calviniste. Les membres de ’Eglise, au nombre de 127223,
se distribuant entre 187 communautés, sont gallois; c’est
aussi de cette langue qu’on se sert dans leur culte.

1125, 10868. — 2 899, 114287. — 3 12000, 185.



QUELQOUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMERIQUE 61

Les baptistes sont & peu preés aussi importants et aussi di-
visés que les presbytériens. Leurs deux dogmes particuliers
sont : les convertis seuls peuvent étre baptisés et le vrai bap-
téme est celui par immersion. On distingue d’abord trois
grands corps qui ensemble portent le nom « Baptistes régu-
liers ou missionnaires. » Ce sont les Baptistes réguliers du
Nord, qui ont 7902 Eglises organisées et 800025 membres ;
parmi eux il y a un nombre considérable d’Allemands ; les
Baptistes réguliers du Sud, plus nombreux que les précé-
dents, avec 16 238 communautés et 1 280 066 fideles. Les deux
grands corps de baptistes blancs ont aujourd’hui 28935
Eglises et 2324 170 fidéles ; — la séparation eut lieu en 1844
ensuite de mésentente sur la question de l'esclavage; — et
enfin les Baptistes réguliers négres, qui sont les plus nombreux
de tous les baptistes (il y a encore d’autres sectes de baptistes
négres cependant); ils s'organisérent dans la Caroline du
Nord en 1866 et ont aujourd’hui 12 5331 Eglises et 1 348 989
communiants. Il y a souvent des changements chez eux, les
plus petites divergences étant des motifs de séparation; une
ou plusieurs communautés se retirent, puis quelques années
aprés s’unissent de nouveau a la grande Eglise. Ces trois
sortes de baptistes ne sont séparés par aucune différence de
dogme, seulement chacune veut s’administrer a part. Ils ont
deux confessions de foi importantes, celle de « Philadelphie,»
qui parut pour la premiére fois a4 Londres au dix-septieme
siécle et qui suit d’assez prés la confession de foi deWestminster
avec quelques développements et modifications dans le sens
baptiste. La seconde, la « confession de foi du New-Hamp-
shire, » fut formulée en 1833 pour affirmer la foi calviniste
de la prédestination par opposition & la foi d’'une autre déno-
mination de baptistes, les Baptistes du libre arbitre (Free- Will
Baptists), organisés depuis 1781 par un ministre rejeté de
I'Eglise mére pour sa foi arminienne. En 1832 I'assemblée
générale adopta un « Traité » de leur foi en vingt-et-un cha-
pitres. Une particularité de cette dénomination est que dés

114 462, 1731 636.



62 A. SCHINZ

1791 ils autorisérent les femmes & remplir les fonctions de
ministres. Ils comptent 15861 communautés et 87 898 com-
muniants.

Il v a une secte parente de cette derniere dans les Caro-
lines, les Baptistes originaux du libre arbitre (167 communau-
tés, 11 8842 fidéles). Ils faisaient auparavant partie des « Bap-
tistes généraux » de I'Est qui s’étaient joints en 1729 aux
Baptistes réguliers ; leur foi au libre arbitre les empécha
d’accéder a la réunion et ils prirent le nom de « originaux »
pour se distinguer de la secte du New-Hampshire. Il existe
aujourd’hui un certain nombre de Baptistes généraux dans
I’Ouest (surtout Missouri, Indiana et Kentucky). Ils sont plus
libéraux de lendance (Jésus-Christ a expié les péchés pour tous.
les hommes et pas pour quelques-uns seulement). En 1870
différentes sectes de Baptistes libéraux s'unirent sous ce nom
de « généraux.» Ils comptent 3393 communautés et 21 362
communiants. Puis nous avons les Baptistes des six principes
qui prétendent étre les descendants de la plus ancienne Eglise
baptiste de Rhode-Island (1639). Ils sont arminiens et impo-
sent les mains aux nouveaux membres. Ils reconnaissent
quatre baptémes: de l'eau (Jean-Baptiste), du Saint-Esprit
(Pentecole), des souffrances du Christ et des croyants en
Christ au nom de la Trinité. Les six principes sont tirés de
Hébreux VI (18 Eglises, 937 communiants). Les Baptistes du
septiéme jour qui ont été organisés aux Etats-Unis par un
sabbatiste (Sabbatarian) venu d’Angleterre (106 4 Eglises, 9413
communiants). L’Eglise baptiste du Christ, organisée dans le
Tennesee en 1808 ; leur seule raison de demeurer isolés esl-
qu’ils sont le plus ancien corps baptiste en Amérique (152
Eglises et 8254 membres).

Ensuite viennent les Baptistes séparés (245 Eglises, 1599
membres), ceux qui favoriserent le réveil religieux suscité
par Whitefield au siécle dernier, et se constituérent a part.
A la fin du siécle cependant un bon nombre s’'unirent avec
des baptistes réguliers et formérent une secte de Baptistes

11571, 91981, — 2 167, 120000. — 3 575, 28 000. — 4 111, 9154. —
5 91, 6235.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMERIQUE 63

unis qu'on trouve aujourd’hui surtout dans le Tennesee etle
Kentucky (204 communautés et 13 209 fideles).

Enfin il nous reste les Baptistes primitifs ou de 'ancienne
école, ou réguliers ou antimissionnaires. La séparation s’opéra
peu & peu de 1835 & 1840. Ces chrétiens s’opposent a toute
innovation dans I’Eglise et surtout aux écoles du dimanche,
aux sociétes bibliques, sociétés missionnaires, etc., comme
autant d’institutions que I’Ecriture ne recommande pas, par-
tant inutiles. Dieu convertira le monde comme il 'entendra et
sans le secours des sociétés de missions. Ils ont 31071 Eglises
et 116 271 membres. Plus conservateurs encore sont les Bap-
tistes des deux semences, qui sont, comme le nom l'indique,
prédestinariens. Le nom complet est du reste : « Les anciens
baptistes prédestinariens des deux semences dans I'Esprit »
(Old Two-Seed-in-the-Spirit Predestinarian Baptists). lls
furent organisés en 1806 par E. D. Parker qui publia un petit
écrit résumant sa foi en 1826 ; en 1829 il en publia un autre :
« Second Dose of the Doctrine of Two Seeds. » Non seulement
ils ne veulent pas de missionnaires, ils ne veulent pas méme
de pasteurs. Le Sauveur est un Sauveur complet, il n’a pas
besoin de l'aide des hommes pour accomplir son ceuvre (473
Eglises, 12 851 fideles).

Il ne serait que correct d’ajouter ici a la liste des sectes
baptistes les Dunkards et les Mennonites. En Europe on les
considére comme des variétés de baptistes. Aux Etats-Unis.
ils forment deux familles distinctes. Les Dunkards ou Tun-
kers (de tunken, tremper) — appelés aussi baptistes allemands
— émigrérent aux Etats-Unis en 1719 avec leur fondateur et
s’établirent a4 Philadelphie. De 14 ils se répandirent dans le
Nord et I'Ouest. Ils prétendent suivre & la lettre les préceptes
de I’Evangile, comme de ne pas s’opposer a la violence, de ne
pas jurer, etc. Ils imitent la simplicité apostolique, baptisent
par triple immersion (une pour chaque personne de la Tri-
nité), et ils ont conservé la cérémonie du lavement des pieds.
Depuis 1882-3 ils se divisent en quatre branches: les Conser-

1 3530, 126 000.



64 A. SCHINZ

vateurs (9891 communautés), les Dunkards de 'ancien ordre de
choses (Old order) qui insistent plus que les autres sur la
vertu de la non-conformité au monde (1352 Eglises); les Pro-
gressistes, moins sévéres dans leur condamnation du monde
(128 3 Eglises). Les Baptistes ou Fréres du septiéme jour sont
depuis longtemps séparés, c’est-a-dire depuis 1728, pour ob-
server le sabbat ; en 1732 ils décidérent de pratiquer une vie
de célibat (6 Eglises et 194 membres).

L’Eglise mennonite compte 41 541 * membres, répartis en
douze dénominations telles que les Bruederhcef, les Amish,
les Old Amish, les Apostoliques, les Sans défense, etc. lls
adoptent la confession de foi en dix-huit articles rédigée en
1632 par les mennonites de Hollande.

Pendant longtemps, c¢’est-a-dire jusqu’au commencement
de ce siécle, I’Eglise la plus importante fut celle des Congré-
gationalistes, 'Eglise des anciens puritains venue avec le «May
flower », en 1620, sur les cotes de la Nouvelle-Angleterre. En
1801 ils firent un accord avec les presbytériens, portant que
les congrégationalistes allant dans ’Ouest entreraient dans
I'Eglise presbytérienne. La confession de foi de Westminster
servit longtemps aux deux Eglises. En 1852 cependant, les
congrégationalistes réunis & Albany déclarérent vouloir se
séparer parce que le traité de 1801 empéchait pratiquement
Pextension de leur Eglise a 'ouest de la Nouvelle-Angleterre.
Le congrégationalisme fut pendant longtemps la religion offi-
cielle de la Nouvelle Angleterre; il fallait faire partie de cette
Eglise pour exercer ses droits politiques. Cette loi ne fut
abrogée qu’en 1816 dans le Connecticut et en 1833 dans le
Massachusetts. On recoit comme membres indifféremment
les calvinistes et les arminiens.

L’ Eglise unitarienne, qui rejette la doctrine de la Trinité,
est sortie de la précédente. En 1787 une Eglise épiscopale de
Boston (Aing’s Chapel) adopta une doctrine d’esprit unita-
“rien. En 1805 un professeur unitarien est nommé a 'univer-
sité de Harvard (qui & I’heure qu’il est a encore une faculté

1 850. — 2 100. — 3 160. — 4 56 318.



QUELQUES NOTES SUR LE SECTARISME EN AMERIQUE 65

de théologie unitarienne). Au cours des discussions théolo-
giques, 120 Eglises congrégationalistes de la Nouvelle-Angle-
terre se convertirent & la doctrine unitarienne. Aujourd’hui
on compte 4211 communautés religieuses de cette dénomina-
tion, plus de la moitié dans le Massachusetts. Les unitariens
sont trés larges dans leurs vues théologiques.

Ce qui précéde peut donner une idée du sectarisme aux
Etats-Unis, quoique nous soyons loin d’avoir nommé méme
toutes les principales dénominations de chrétiens. Ainsi nous
n’avons rien dit des luthériens, qui se divisent en quatre
grands corps (Synode général, Synode uni du Sud, Concile
général, Conference synodale), plus douze? synodes indépen-
dants, plus enfin 231 congrégations indépendantes; des ré-
formés, qui se divisent en trois (Kglise réformée d’ Amérique,
Eglise réformée des Etats-Unis, Eglise réformée chrétienne)
des Adventistes (six sectes) ; des Sociétés communistes (Sha-
kers, Amana, Nouvelle Icarie, Adonai Shomo, etc.) ; des Amis
{quatre sectes); puis des Moraves, des Universalistes, des
Chrétiens, des Saints du septieme jour, des Spiritualistes, des
Théosophistes, des Schwenkfeldiens, des Swedenborgiens, des
Christadelphiens, etc.

Voici encore, & titre complémentaire, la statistique reli-
gieuse de la petite ville de Middleboro, dans la Nouvelle-An-
gleterre. Elle n’a rien que de trés ordinaire ; nous 'emprun-
tons au Forum de mars 1894. Apres étre restée pendant envi-
ron un demi-siecle sans lieu de culte, Middleboro avait bati
en 1694 sa premiere église et eut son premier ministre.
Celui-ci était naturellement congrégationaliste. En 1745, une
dame « & qui le Seigneur parlait de temps en temps par la
cheminée, » commenca 4 fomenter la discorde dans la pa-
roisse, sans cependant réussir encore. En 1832 seulement, un
procés fut intenté au révérend William Eaton, entre autres
pour avoir permis & une société religieuse appelée « métho-
diste » de s’organiser & coté de 1'Eglise officielle. Il y avait eu

1 454, — 2 Seize, 200.
THEOL, ET PHIL. 1902 5



66 : . A. SCHINZ

aussi quelques baptistes dés 1828. En 1875 les adventistes,
quelques années plus tard les perfectionistes, établirent des
communautés religieuses & Middleboro. En 1879, ’archevéque
catholique de Boston envoya un prétre. En 1889 ce fut le
tour des anti-trinitaires, des universalistes et des spiritua-
listes, qui se réunirent pour constituer une société ou fut
appelé un pasteur unitarien. Enfin en 1894 arrivent les épis-
copaux. En cette année donc les 2300 membres d’Eglises se
répartissent comme suit :

Congrégationalistes, 700 ; catholiques romains, 600 ; bap-
tistes, 450 ; méthodistes, 300; épiscopaux, 100 ; unitarfens,
100 ; perfectionalistes, 30 ; adventistes, 20.

Il y a pour ces 2300 personnes quinze églises et lieux de
culte.




	Quelques notes sur le sectarisme en Amérique

