
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1902)

Heft: 1

Artikel: À propos des confessions de foi

Autor: Reymond, Arnold / Guisan, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A PROPOS DES CONFESSIONS DE FOI

ARNOLD REYMOND et RENÉ GUISAN

Personne ne doit signer des paroles qui ne
seraient pas la pure et fidèle expression de sa foi.
C'est la loi du protestantisme et ia loi plus impérieuse

et plus haute de la droiture chrétienne.

Vinet, Liberté religieuse et questions
ecclésiastiques, p. 6411.

Le problème des confessions de foi au sein des églises
protestantes soulève, comme on le sait, une foule de questions
délicates et de nature variée. Pour traiter ce problème il faut
aborder en effet divers terrains, comme l'histoire, l'ecclésiologie,

l'histoire des dogmes et la philosophie religieuse. Les

réflexions qui suivent ne sauraient épuiser un sujet aussi
vaste et aussi complexe ; elles cherchent seulement à montrer

les conflits d'ordre moral et pratique que crée au sein
du protestantisme contemporain l'existence des confessions
de foi ; elles voudraient en outre et si possible indiquer sur
quelle voie la solution du problème pourrait être cherchée.

Pour le rappeler brièvement, l'église et plus tard les

églises ont eu pour but en formulant des confessions de foi
de se rendre compte de leur foi, de la distinguer de celle de

leurs adversaires et enfin de la manifester vis-à-vis de l'état
et du monde. Ces confessions, amorphes au début et peu
systématiques, se sont de plus en plus précisées jusqu'à deve-



38 ARNOLD REYMOND ET RENÉ GUISAN

nir les symboles détaillés que nous rencontrons aux
quatrième et cinquième siècles, et plus tard à l'époque de la
Réformation. Tant que le principe de l'autorité episcopale ou
scripturaire en matière de doctrine n'était pas contesté, ces

confessions de foi se j ustifiaient en quelque mesure, car elles

répondaient à l'idée qu'on se faisait de la vérité chrétienne
et des moyens de la conserver ; à l'heure actuelle la situation
n'est plus la même et les confessions de foi, si du moins elles

aspirent à garder leur ancien rôle, apparaissent comme un
héritage ecclésiastique plus nuisible qu'utile à la vie des

églises, car elles renferment une fâcheuse contradiction.
En effet, la notion d'autorité sur laquelle elles reposent a

subi au dix-neuvième siècle une transformation profonde en

rapport avec le mouvement de la pensée moderne. Caractériser

d'un mot ce mouvement, ce serait, nous semble-t-il,
prononcer le mot de subjectivisme et par là il faut entendre
l'effort de l'esprit à se saisir comme sujet actif et à prendre
conscience des limites, des formes et des conditions de son
activité. Par suite de cet effort critique le problème de la
connaissance est sensiblement apparu sous un jour nouveau.
En deux mots voici à peu près comment : pour la philosophie
antique la vérité consiste avant tout en un monde d'idées qui
ont pour ainsi dire une existence propre et dont l'esprit
prend peu à peu connaissance. Aux yeux des modernes, au

contraire, les idées sont bien plus la traduction de certaines
réalités que des êtres réels en dehors de l'esprit qui les

pense ; la vérité se forme donc et s'établit au contact de

l'expérience et de la vie.
L'église, comme on le sait, a subi pendant longtemps

l'influence philosophique de l'antiquité. Aussi, dans le domaine

religieux, le mouvement subjectif de la pensée a-t-il fait éclore
une connaissance plus profonde de la religion en esprit et
une notion plus morale de l'autorité. Dieu s'est révélé aux
hommes, non pas en dictant à ses serviteurs des idées supra-
naturelles, mais en agissant sur leur vie. L'autorité des

hommes de Dieu réside donc autant dans les actes que dans
les paroles. Aussi est-ce par une vie spirituelle vécue à leur



A PROPOS DES CONFESSIONS DE FOI 39

contact que leur autorité se justifie devant la conscience

religieuse et qu'elle s'impose à elle, subissant dans tous les

domaines le contrôle de l'expérience interne et externe. Le

principe d'autorité en matière doctrinale tend ainsi à devenir
intérieur, expérimental et vivant ; il est dès lors d'une
application délicate et son emploi comme norme objective des

dogmes se laisse mal définir, bien que chaque chrétien en

puisse faire un usage facile dans sa vie personnelle.
Le subjectivisme, comme on le voit, comporte une méthode

dont les inconvénients sont graves ; mais cette méthode s'impose

de plus en plus et paraît la seule vraie. Découvrir, plus
ou moins fidèlement à cette méthode, quel peut être le terrain
commun à tous les croyants, tel est l'effort des théologiens
qui tentent aujourd'hui de construire une science religieuse ;

mais, et c'est là le seul point qui importe ici, tous s'accordent

pour reconnaître qu'aucune autorité extérieure (y compris
l'Ecriture sainte) ne saurait mettre une solution dogmatique
quelconque à l'abri de toute contestation.

Ce résultat serait grave si, malgré les divergences
théologiques, l'accord ne pouvait s'établir entre les croyants par la
charité ; mais tous, suivant leur conscience et leurs lumières,
désirent la régénération spirituelle des hommes, régénération

fondée sur l'Evangile ; tous cherchent à amener leurs
semblables à une vie religieuse véritable, bien que tous ne
formulent pas de la même façon les dogmes qui la traduisent.

Efforts généreux qui tendent à une action plus une et plus
profonde ; difficultés insurmontables lorsqu'il s'agit de trouver

un terrain d'entente dans les questions dogmatiques: telle
semble être la situation actuelle des églises et de plusieurs
chrétiens. Aussi la question des confessions de foi se pose-telle,

sinon plus brûlante, du moins plus délicate que par le

passé ; malgré toute leur largeur, ces symboles revêtent sans
le justifier un caractère arbitraire et plus ou moins
tyrannique.

Contraires en effet au principe du subjectivisme, les
confessions de foi sont une atteinte manifeste portée à la liberté
de la conscience et de la pensée. Il n'est pas nécessaire d'in-



40 ARNOLD REYMOND ET RENÉ GUISAN

sister longuement sur ce point. Les membres d'une communauté

religieuse ne peuvent élaborer une confession de foi à

tendance dogmatique que par le sacrifice partiel de leurs
idées et en faisant des concessions regrettables, nous semble-
t-il. Il fut un temps où pareil sacrifice pouvait être exigé,
puisque l'autorité des livres canoniques telle qu'on la formulait

semblait garantir la pureté du dogme ; mais à l'heure
actuelle on ne saurait au nom de l'Evangile condamner ou
juger la doctrine d'autrui.

Est-il besoin de le rappeler, en effet, ce que l'Evangile
proclame, ce ne sont pas des idées dont l'acceptation ou le rejet
entraîne le salut ou la mort des hommes ; ce qu'il réclame,
c'est la conversion du cœur et une vie intérieure dont Dieu
soit le principe et la fin. Sans contester le rôle capital que
joue l'idée dans la formation et le développement de la vie
religieuse, nous dirons que la foi chrétienne est avant tout
un acte de confiance dans le Christ des Evangiles, acte qui
nous révèle à la fois notre péché et le pardon du Dieu
d'amour. Qu'à la suite de cet acte la vie chrétienne
s'épanouisse nécessairement en idées et donne par là naissance à

des systèmes dogmatiques d'une importance capitale, c'est

ce que nous ne saurions nier; mais il n'est plus aujourd'hui
d'autre voie pour trouver dans l'Evangile la vérité que la

prière et la pratique sincère des vérités déjà entrevues.
S'il en est ainsi, et si la vérité chrétienne est une acquisition

personnelle, dont chacun est responsable devant Dieu,
comment concevoir que l'on élabore ou même que l'on
maintienne des confessions de foi

Dans les églises rattachées à l'état la difficulté semble

insoluble; au point de vue théorique tout citoyen étant de

fait membre de l'église nationale, cette dernière ne saurait
proclamer au nom de ses membres une confession de foi
précise, car cette mesure serait injuste et constituerait un état
anormal. D'autre part supprimer toute confession de foi,
c'est mettre l'église à la merci de l'état au point de vue
doctrinal, chose assurément grave.

Pratiquement, plusieurs églises unies à l'état ont été à la



A PROPOS DES CONFESSIONS DE FOI 41

suite de diverses circonstances privées de toute confession de

foi. La liberté doctrinale est alors absolue; parfois ce sont les
livres liturgiques en usage dans l'église, qui plus ou moins
tacitement tiennent lieu de symbole, symbole en face duquel
l'attitude du pasteur est du reste parfaitement libre ; d'autres
églises enfin conservent les symboles des seizième et dix-septième

siècles ; mais la plus grande largeur règne dans
l'interprétation qu'on leur donne et la commission (ecclésiastique
ou civile) qui examine les candidats au ministère, est seule

en mesure de s'enquérir de leurs idées comme aussi d'en
être déclarée responsable. L'adhésion aux symboles ne peut
avoir ici qu'une valeur fictive et la responsabilité du pasteur
vis-à-vis de ses paroissiens est complètement dégagée au point
de vue doctrinal.

Une église indépendante de l'état se trouve dans une situation

différente. Constituée par des croyants qui se sont librement

réunis, elle peut établir une confession de foi. L'existence

de celle-ci se justifie ; mais elle offre de graves
inconvénients pour la vie de l'église comme pour le pasteur et le
candidat au ministère.

En effet, lorsqu'au sein d'une telle église des idées
nouvelles se font jour et qu'elles diffèrent sensiblement des

idées exposées dans la confession de foi plusieurs solutions
peuvent se présenter.

Ou bien exclure sans appel les idées nouvelles et leurs
représentants. Mais si c'est là une mesure permise, elle est

arbitraire et court le risque de porter une profonde atteinte
à la vie même de l'église en l'immobilisant.

Ou bien rédiger une nouvelle confession de foi, qui prendrait

la place de l'ancienne reconnue insuffisante, et à l'égard
de laquelle l'attitude des pasteurs et des fidèles resterait la
même qu'à l'égard de sa devancière : ce serait une simple
substitution. Pratiquement la chose est presque impossible,
vu la difficulté d'une entente complète : le danger d'une scission

entre les membres est à craindre. Les uns, fidèles à la
méthode du subjectivisme, et agissant en conséquence,
désireraient un symbole aux cadres larges ; les autres, estimant



42 ARNOLD REYMOND ET RENÉ GUISAN

cette formule trop pauvre au point de vue doctrinal, chercheraient

à conserver ce qu'ils pourraient de l'ancien symbole.
Du reste cette réforme qui paraît seule juste et loyale, serait
peut-être insuffisante, car à supposer même que l'entente
complète se fît aujourd'hui, il est infiniment probable qu'au
bout d'un certain temps une nouvelle crise se produirait.

Reste enfin une dernière solution qui consiste à maintenir

l'ancien symbole tel qu'il existe, tout en laissant une
certaine liberté dans l'interprétation qu'on lui donne, liberté
dont reste juge la commission chargée d'examiner les candidats

au pastorat. Cette mesure tolérante, qui à l'heure
actuelle, croyons-nous, est la seule appliquée, offre de grands
avantages ; mais elle n'exclut pas la possibilité d'un conflit
entre les idées nouvelles d'une part et les idées traditionnelles
qui aux yeux des fidèles sont contenues dans la confession
de foi ; aussi la divergence de deux courants rattachés à un
même symbole sème-t-elle la défiance parmi ceux que les
idées nouvelles n'ont pas encore convaincus.

Nous croyons, en effet, qu'il existe dans l'église une
interprétation généralement reçue de la confession de foi. Non

pas que tous les membres soient d'accord sur tous les

points fondamentaux, car l'unanimité en ces questions ne

peut se concevoir ; mais il parait incontestable que certains
termes et certaines formules sont compris ou tacitement
acceptés par les membres de l'église avec un accord assez

complet pour que les craintes que nous formulons semblent
justifiées. Ce ne sont point, en effet, seulement les termes
d'une confession de foi qui se transmettent d'une époque à

l'autre, mais c'est l'esprit même dont ces formules ont voulu
être l'expression et qui aujourd'hui encore leur donne de la
vie : écho vivant des convictions et des préocccupations de

ceux qui ont rédigé le symbole. Cela est d'autant plus vrai
quand l'époque des origines n'est pas très éloignée. Comme

toute confession de foi à tendance dogmatique exige une
interprétation, il semble inévitable que la première interprétation

se maintienne sous forme de tradition vivante parmi
les membres les plus fidèles de l'église.



A PROPOS DES CONFESSIONS DE FOI 43

Or, vis-à-vis de ces membres-là, la position doctrinale du
pasteur ne saurait être nette qu'à une seule condition, c'est

que ses idées ne soient contraires ni à la lettre, ni à l'esprit
du symbole. Sinon, tel candidat aura pu, dans un esprit de

sage largeur, être accepté comme pasteur par la commission
d'admission ou de consécration, et cependant une fois dans

son ministère, il serait à juste titre suspecté d'une duplicité
peu loyale. Il entrerait en effet en conflit avec les membres
de l'église dont les idées différeraient des siennes sur certains
points tenus pour fondamentaux, précisément parce que la
confession de foi les a plus spécialement ou plus explicitement

mentionnés.
La commission d'admission sans doute, peut, pour écarter

cette fâcheuse possibilité, se montrer plus sévère dans le
choix des candidats ; mais comment éviter le danger
suivant : il arrive que pour divers motifs un pasteur soit amené
à modifier sa théologie et se trouve ainsi en opposition avec
les idées reçues autour de lui.

Que faire alors le jour où pour l'une de ces raisons le conflit

éclate et comment, au nom de la confession de foi, exclure
le pasteur suspecté? L'expérience l'a démontré : il est difficile
de prouver à quelqu'un son désaccord avec telle formule
d'un symbole ; en dernière analyse il faut toujours se contenter

de l'affirmation de l'incriminé. Et alors, ou ce dernier
restera dans l'église contre le gré de celle-ci, sa déclaration
ne pouvant être mise en doute ; ou bien l'on passera outre
et ia mesure d'expulsion sera un vrai coup de force contre
lequel le condamné pourra toujours protester. C'est à une
forme de procès juridique qu'expose la méthode dont nous
nous occupons et l'on voit qu'elle n'est pas aussi avantageuse

qu'il peut le paraître au premier abord.
En se retranchant derrière un formulaire théologique et

doctrinal, l'église ne réussit pas à éliminer ceux dont elle
considère la présence comme un danger ; bien plus, elle porte
atteinte à l'indépendance de ceux qui, sans pouvoir adhérer
en conscience à la confession de foi, considèrent cependant
comme un devoir de fidélité chrétienne de travailler dans



44 ARNOLD REYMOND ET RENÉ GUISAN

l'église, non point pour en faire un champ favorable à la pro-
gation d'idées nouvelles et subversives, mais parce qu'ils se

sentent d'accord avec elle sur ce qu'ils estiment ie principe
même de l'évangile, tout en faisant des réserves expresses
sur les idées auxquelles la confession voudrait les lier.

Il est un point en effet qui domine tout le débat et dont il
faut parler, c'est l'attitude du pasteur ou du candidat au

pastorat vis-à-vis de la confession de foi. Cette attitude ne
saurait être la même que celle du laïque, et pour justifier une
position très libre à l'égard de la profession de foi il ne suffit
pas d'alléguer les divergences inconscientes qui à son sujet
régnent souvent parmi les membres laïques de l'église. Ceux-

ci, tout en l'interprétant suivant une tradition précise, peuvent

sur certains points théologiques, auxquels ils sont en

général étrangers, émettre des vues incohérentes et même
contradictoires. Il n'en est plus de même pour le pasteur qui
a charge d'âmes au point de vue doctrinal ; il doit pouvoir
rendre loyalement compte à tout membre, â toute personne
qui le lui demanderait, de sa position à l'égard de la confession

de foi. Aussi son adhésion à celle-ci constitue-t-elle dans

l'espèce un acte plus grave que pour le laïque.
Dira-t-on peut-être que l'examen passé devant la commission

d'admission dégage entièrement le pasteur titulaire ou
le candidat qui aspire à le devenir? Cela serait, si cet examen
était la seule condition exigée pour entrer dans l'église, sans

qu'une adhésion à un symbole quelconque fût réclamée. Mais
dans le cas contraire, l'approbation que donne la commission
d'admission ne saurait mettre complètement à l'aise la
conscience de ceux qui l'ont reçue. La commission peut en effet
être composée de membres qui, malgré leur attachement à la
lettre et à l'esprit du symbole, sont animés d'une charité
assez chrétienne pour admettre des hommes qui ne partagent
pas leurs idées, mais dans lesquels ils ont confiance. Aussi,
et précisément en raison de cette largeur confiante, la question

de l'adhésion personnelle au symbole se pose-t-elle d'une
façon plus délicate pour le pasteur ou le candidat.

Plusieurs, pour justifier une position très libre en matière



A PROPOS DES CONFESSIONS DE FOI 45

doctrinale, s'appuient sur le fait que jamais l'idée religieuse
ne trouve dans la formule son expression adéquate. Comme

d'autre part, disent-ils, une église ne peut vivre sans un
symbole qui rallie ses membres, il importe peu d'adhérer à

telle ou telle confession de foi, qu'elle appartienne au seizième

siècle ou qu'elle soit d'origine plus moderne. Cette manière
de voir nous semble grave, car elle est fort voisine d'un
scepticisme qui pour être théologique n'en est pas moins dangereux.

De plus elle peut pousser à des attitudes de pensée
diverses et contraires suivant les personnes et les circonstances.

Qui ne voit combien un pareil état de choses peut
paralyser un ministère et la vie d'une église? Un pasteur
doit pouvoir en toute occasion dire le fonds de sa pensée

sans être retenu par aucune autre considération que par
celle de la charité.

Il ne nous appartient pas de dire à quel moment l'interprétation

qu'on donne d'une confession de foi cesse d'être loyale.
C'est à chacun d'en juger suivant sa conscience. Il est aisé

de le remarquer cependant, cette liberté ne saurait aller
jusqu'à tolérer entre le symbole et ses idées personnelles une
différence d'orientation dogmatique par trop sensible. Dans

ce cas ce qui constitue la divergence et met le pasteur dans

une fausse position, c'est l'ensemble du symbole et non tel ou
tel terme qui, pris isolément, peut toujours se comprendre
dans un sens ou dans l'autre.

De ce rapide examen il résulte vraisemblablement qu'à
l'époque actuelle les confessions de foi à tendance dogmatique

et auxquelles doivent adhérer les membres de l'église,
laïques ou pasteurs, sont un danger plus qu'une sauvegarde.
Plus nuisibles qu'utiles, contraires à l'esprit même du
protestantisme, elles ont passé du catholicisme au sein des

églises réformées et sont les derniers restes d'une mesure
arbitraire. Elles entretiennent en outre chez les chrétiens
l'illusion que les dogmes sont immuables et elles peuvent
par là contribuer à des malentendus profonds entre
pasteurs et laïques, comme entre la société et les églises. Nous



46 ARNOLD REYMOND ET RENÉ GUISAN

estimons donc que la confession de foi, conçue comme symbole

écrit, ne devrait pas être.
Mais est-ce à dire que l'anarchie complète au point de vue

dogmatique et intellectuel doive régner dans l'église
L'incertitude en matière doctrinale peut régner dans une

église d'état dont le mode d'existence n'est pas lié directement

aux convictions des fidèles et où le ministère pastoral
se trouve rattaché comme partie intégrante à l'organisme de

l'état. Mais si le maintien d'une église nationale se justifie
par des raisons que nous ne pouvons discuter ici, nous
adhérons résolument au principe de la séparation. Par la complète

garantie qu'il donne à la liberté et aux droits de la
conscience religieuse, il nous semble seul vraiment conforme
aux besoins de la piété et en plein accord avec la méthode
du subjectivisme.

Comment se présente alors le problème dans une église
séparée de l'état

L'église n'est rien indépendamment de ceux qui la composent

; si ces derniers se sont réunis pour la constituer, ce

n'est pas fortuitement ; c'est en raison même de leurs
convictions et parce qu'ils n'ont pas voulu s'en tenir à une foi
tout individuelle et pour ainsi dire muette. La foi chrétienne
n'est pas une abstraction vague ; elle n'existe que dans la
mesure où elle s'exprime et où elle intervient dans la vie. En
faisant part de leurs expériences personnelles et au récit de

celles qu'avaient faites leurs frères, les membres de l'église
qui va naître ont compris que dans l'union ils trouveraient
un secours précieux, un contrôle, un moyen d'éclaircir leurs
doutes et d'affermir leurs convictions. Désireux enfin de

vivre les vérités qu'ils entrevoient en eux et de contribuer à

ce que d'autres puissent les vivre à leur tour, ils ont trouvé
dans l'association fraternelle le milieu nécessaire au développement,

à la réalisation et à l'expansion de leur foi.
Donc, à l'origine, des expériences, puis le devoir de vivre

en chrétiens, voilà, semble-t-il, ce qui a réuni les membres de

l'église. En dehors de cela l'église n'existerait pas, elle ne
se serait pas formée. Elle n'a sa raison d'être que dans ce fait t



A PROPOS DES CONFESSIONS DE FOI 47

ceux qui la composent veulent faire une œuvre de progrès
spirituel et de conquêtes dans le domaine individuel comme
dans le domaine social. Malgré la différence des positions
dans lesquelles ils se trouvent et du champ d'action dans

lequel ils s'efforcent de faire triompher leurs convictions,
malgré la diversité des formules individuelles qui expriment
celles-ci, tous se sentent cependant sur un même terrain. Il
y a en chacun d'eux le même amour pour Dieu à qui Jésus
les a conduits, un même besoin de son secours, et un même
désir de le servir. C'est dans ce domaine général mais très
profond que peut et doit se faire l'unité des cœurs et des
volontés.

L'église restera-t-elle donc indifférente à toute question de

doctrine?
Nous ne le croyons pas. Elle doit se défendre en éliminant

les éléments qui par leur seule présence seraient un obstacle
à la fraternité et à l'union sincère des cœurs, qu'elle considère

comme la condition de son existence et comme un devoir
de fidélité envers Dieu.

Mais alors, comment concevoir une église indépendante qui
tout en veillant à sa propre sécurité laissera à ses membres,
pasteurs ou laïques, la plus grande liberté de conscience et
de pensée?

La confession de foi dans le rôle qu'elle avait joué sera

supprimée. Pour dire ce qu'elle est et ce qu'elle veut — et

tout en se réservant un contrôle fraternel sur les convictions
de ses pasteurs — l'église aura ses statuts. Elle y fera
connaître d'abord ses origines, sa raison d'être historique, son
attitude vis-à-vis de la société civile. C'est une expérience
commune, dira-t-elle ensuite, qui a groupé ses membres ;

ils ont fait acte de confiance au Christ des Evangiles qui
révèle à l'homme son péché et le pardon du Dieu d'amour.
Aussi, s'attachant à Jésus-Christ, veulent-ils vivre en Dieu,
faire sa volonté et contribuer avec le secours de son esprit
à l'avancement de son règne. C'est par la méditation des

récits de l'histoire biblique et par la prière qu'ils cherchent
le soutien de leur vie religieuse comme aussi le gage de leurs



48 ARNOLD REYMOND ET RENÉ GUISAN

espérances après la mort. L'église exposera enfin le but de

son activité, puis les moyens dont elle se sert pour le réaliser,
c'est-à-dire le système de son organisation ecclésiastique.

Cette organisation indéfiniment perfectible pourra se

transformer par l'addition ou la suppression d'articles aux statuts
constitutifs, et cela conformément aux besoins nouveaux qui
se feront sentir et aux modes d'activité devenus nécessaires
à la vie et au progrès de l'association. C'est à l'église comme

corps organisé que viendront se joindre les fidèles nouveaux
qui après avoir pris connaissance de ses statuts et de sa vie
tant intérieure qu'extérieure se déclareront désireux de faire
partie de la communauté.

On le voit, il y aura là avant tout un programme : l'église
exposant sa raison d'être, l'idéal à la réalisation duquel elle
tend, et le proposant à ceux qui éprouvent un besoin de
communion et pensent que solitaire l'action est souvent sans
efficace. L'élément religieux qui est le fondement même de

l'église sera mentionné sous forme exclusivement pratique.
La confession de foi, si un nom semblable peut être encore

maintenu, changera de caractère. De dogmatique, elle
deviendra expérimentale, car elle dira bien moins les idées que
l'expérience commune au nom de laquelle se sont groupés
les fidèles et sans laquelle l'église ne saurait être, puisqu'il
n'y aurait pas de chrétiens.

Pour sauvegarder l'élément doctrinal proprement dit,
l'église pourra prendre des mesures qui tout en lui donnant
complète garantie respecteront les droits individuels de la

pensée et de la conscience. Indiquer et décrire en détail
l'organisation de ces mesures, nous ne saurions le faire, car
le problème qu'elles comportent se posera différemment et

se résoudra peu à peu pour chaque église suivant ses traditions

et son tempérament. Mais nous nous hâtons de le dire :

en mettant d'une façon explicite l'accent sur l'unité de vie

qui doit régner entre ses membres, l'église se préservera
naturellement et bien mieux que par une confession de foi
dogmatique, de toutes les doctrines qui pourraient lui être
nuisibles. Celles-ci en effet s'éliminent d'elles-mêmes grâce à



A PROPOS DES CONFESSIONS DE FOI 49

un régime fondé consciemment sur la sincérité et la confiance

réciproque. C'est du moins, nous semble-t-il, ce que l'on
comprend de plus en plus aujourd'hui. Aussi pensons-nous
que les réformes qui viennent d'être proposées se feront
sans grand bouleversement parce qu'elles sont devenues
nécessaires et qu'elles s'imposent de plus et en plus à l'heure
actuelle.

THÉOL. ET PHIL. 1902


	À propos des confessions de foi

