
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 6

Artikel: Le principe de l'histoire du christianisme

Autor: Chavan, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME

A. CHAVAN
pasteur.

Messieurs,

En franchissant le seuil de cet auditoire, un souvenir s'est
involontairement dressé devant mes yeux ; c'est celui des

années que j'ai passées sur ces bancs où je vous vois aujourd'hui.

Le confort n'en était guère supérieur à ce qu'il est à

cette heure, c'étaient déjà ces vieux locaux tout imprégnés
du parfum des siècles, et dans lesquels tant de générations
d'étudiants et de professeurs, depuis Théodore de Bèze

jusqu'à Vinet semblent avoir laissé quelque chose de leur esprit
austère et de leur rigidité calviniste. Rien n'a changé depuis
ce temps-là... c'est dire, j'ose à peine l'avouer, que ce temps
n'est guère éloigné encore, et que c'est de ma part une bien
grande audace de me présenter à vous dans les conditions
actuelles ; c'est dire toute la reconnaissance que je dois au
Département de l'instruction publique et à la Faculté pour
cette marque de confiance ; c'est dire surtout que je viens ici
non pas en maître, mais dans le but d'accomplir avec vous,
messieurs les étudiants, un travail tout pratique et sans
aucune prétention quelconque. Il s'agit simplement de préparer

1 Leçon d'ouverture d'un cours sur l'histoire du christianisme (vue générale)

professé à la Faculté de théologie de l'Université de Lausanne.



520 A. CHAVAN

en commun les examens auxquels vous êtes astreints légalement

et de changer si possible ce roi des épouvantements en

une heure de jouissance douce et de glorieux triomphe ;... il
s'agit, pour nous eleverà un point de vue moins terre à terre,
de vous mettre au courant, dans la mesure du possible, des

derniers travaux de la science historique, et de préciser les

notions traditionnelles que l'on apporte souvent à l'auditoire ;

il s'agit avant tout de tracer le cadre dans lequel vous pourrez
enchâsser, comme une pierre finement ciselée, les périodes
traitées à fond par votre eminent professeur1, et de vous
rappeler les faits capitaux que tout pasteur instruit et même
tout homme cultivé doit connaître. S'il nous est possible de

joindre à tous ces résultats un développement plus grand de

notre piété personnelle, nous en rendrons grâces à Dieu, sous
le regard duquel nous travaillerons en cherchant dans les

événements du passé l'œuvre d'un Père plein d'amour et
des lumières précieuses pour notre vie spirituelle. Il ne s'agit
donc nullement ici d'un enseignement « ex cathedra, » donné

avec une autorité infaillible que je ne possède point, il s'agit
de travailler ensemble en toute simplicité, et j'ose l'espérer
en toute cordialité, dans l'esprit du Christ et avec le secours
de Dieu.

D'ailleurs, messieurs, si les considérations d'âge ou de

compétence que je viens de vous présenter ne suffisaient pas

pour nous inculquer une prudente modestie, l'impression
que l'on éprouve en se plaçant en face d'une tâche comme la
nôtre serait bien faite pour nous imposer des sentiments
semblables. Les questions abondent qu'il faut résoudre avant
de s'engager dans les sentiers touffus de l'histoire. Les
étudier à fond nous entraînerait au delà des limites que le temps
nous impose. Vous me permettrez de vous en présenter
seulement quelques-unes, les plus capitales, et de chercher à

surmonter ces difficultés préliminaires avant d'aborder la

caractéristique et l'étude générale des différentes périodes. Ce

sera l'objet de cette première leçon.
1 M. Dandiran.



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 521

Parmi les heures poignantes que le chrétien est appelé à

traverser, il en est une particulièrement pénible et que tout
croyant sincère a plus d'une fois connue, c'est celle du
scepticisme et du doute. Messieurs, des heures semblables attendent

également celui qui s'occupe de recherches scientifiques.
En présence de tel ou tel résultat qui déroute ses prévisions
les plus assurées, le savant a plus d'une fois la douleur de

douter de ses méthodes, et même de la possibilité de la
science. En face de la difficulté que l'on éprouve aujourd'hui
plus que jamais peut-être, de connaître la manière dont se

sont passés les faits contemporains les plus sûrs, qui ne s'est

pas demandé si vraiment il était possible d'écrire l'histoire

Songez combien il est difficile de raconter deux fois
le même phénomène sans y changer quelques détails, sans y
mêler inconsciemment peut-être des éléments qui n'ont
d'autre source que notre imagination ; songez aux divergences
considérables qui séparent le récit d'un même fait, raconté

par différents témoins d'une égale bonne foi ; songez aux
flots de contradiction et d'obscurité désespérante que la

presse déverse sur les événements du jour, et vous comprendrez

l'anxiété que l'on éprouve en face du monceau de

documents que nous a livrés le passé. Car s'il est si difficile de

juger les faits actuels, que sera-ce lorsqu'il s'agira d'un passé
vieux de quinze ou vingt siècles? Songez que l'histoire
scientifique et le souci de la vérité objective sont d'invention tout
à fait moderne, et que la notion de la propriété littéraire est

relativement récente ; songez qu'aux premiers temps de notre
ère, on ne se faisait aucun scrupule d'embellir et d'arranger
l'histoire en puisant dans une imagination plus fertile que
délicate. On n'ose réfléchir à la valeur probable des
documents qui nous sont parvenus, sans être tenté de déposer sa

plume, d'interrompre ses recherches, en répétant avec amertume

: Il n'y a pas d'histoire.
Messieurs, nous ne pousserons pas le scepticisme jusque-

là. Ces raisons ne valent en somme que pour le détail des

THÉOL. ET PHIL. 1901 34,



522 A. CHAVAN

événements historiques. Ce détail sans doute serait fort utile
à connaître, pour l'historien surtout, il entourerait le fait lui-
même d'une lumière précieuse, il serait souvent nécessaire

pour marquer une nuance et préciser une appréciation, mais
l'histoire elle-même ne le relèverait pas. Utile pour servir de
base à un jugement général, il serait considéré comme
indigne de passer à la postérité. Les grandes lignes sont déjà
si complexes et si nombreuses qu'elles suffisent à former la
trame de l'histoire. D'ailleurs, si bien des détails nous font
défaut, cette lacune est richement compensée par la distance
à laquelle nous sommes des événements, d'où résulte la
possibilité pour nous d'en suivre longuement les conséquences
et d'en calculer la portée par leurs résultats. Sans doute, il
faut alors faire usage de son imagination, mais en histoire il
est impossible de se soustraire à cette nécessité ; comme le
mathématicien, qui de trois points donnés retrouve une
circonférence, il nous faut aussi partir des faits capitaux pour
en déduire la physionomie d'une époque. Or ces faits capitaux

nous sont connus ; ils sont restés dans les annales
humaines. Les documents laissés par les siècles sont assez

nombreux pour que leur étude comparative mette en relief
les grands phénomènes de l'histoire, et rende possible une
connaissance non pas complète sans doute, mais suffisante
du passé. Il restera bien des lacunes, c'est certain, bien des

appréciations erronées, c'est possible, mais la direction générale

de l'évolution ne nous échappera point, nous saurons
reconnaître où Dieu conduit la race humaine, et en déduire
le but vers lequel nous devons marcher. Ce seul résultat
suffirait déjà, croyons-nous, à légitimer malgré ses imperfections
inévitables, l'étude de l'histoire. En tout cas, la matière
historique à nous connue est plus que suffisante pour le but
que nous nous proposons, et si cette crainte préliminaire
avait pu nous arrêter au premier abord, nous pouvons la

dissiper sans inquiétude, pour en aborder de plus sérieuses
et de plus graves.



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 523

Ces difficultés dont nous avons à parler d'une manière plus
approfondie, sont spéciales à l'histoire du christianisme.
L'histoire profane ne les rencontre pas, du moins pas sous la
même forme. Elle n'a pas eu à subir dans une aussi
accablante mesure les violences du parti pris, du jugement
préconçu, et surtout des méthodes imposées par une conception
autoritaire de son objet ; elle a pu par conséquent arriver de

bonne heure à une objectivité que l'histoire ecclésiastique
n'a conquise que fort tard. — Mais toucher aux questions
religieuses, c'était porter la main sur une arche sainte, qui
ne souffrait que la vénération la plus profonde et le respect
le plus absolu. Il existait une conception officielle, ecclésiastique,

orthodoxe de l'histoire, et malheur au savant qui par
ses recherches indiscrètes serait arrivé à des résultats
contraires. L'Eglise seule avait le droit d'enseigner sa propre
histoire, devenue un dogme tout aussi sacré que les autres.
L'exposé des faits que les siècles ont vu se dérouler, c'était
la légitimation des prétentions actuelles de l'Eglise ; l'histoire
servait à prouver l'enchaînement immédiat qui la reliait à

ses origines et à son fondateur, elle servait à montrer entre
Jésus-Christ et le pape de l'époque une filiation directe au

nom de laquelle on imposait comme étant de droit divin la
domination universelle de l'Eglise ; elle servait à démontrer
que la vérité s'était maintenue immuable au sein du catholicisme,

et que seule au milieu des innombrables hérésies qui
fourmillaient à ses pieds, l'Eglise était restée fidèle à son

chef et par conséquent dépositaire des grâces divines.
Dans ces conditions-là, messieurs, vous comprenez qu'il

n'y a pas d'histoire sérieusement possible. Vous ne vous
étonnerez pas d'ailleurs que de tels ouvrages soient fort peu
nombreux. Le terrain était trop dangereux pour s'y aventurer à

la légère. Un ancien écrivain avait abordé le sujet avec une
ampleur magistrale pour l'époque, c'était Eusèbe de Cesaree ;
partant de la conception dualiste qui a régné longtemps
après lui, il a soigneusement établi la séparation absolue



524 A. CHAVAN

entre la vérité et l'erreur, il a relevé avec soin le nom, la

filiation, l'histoire des fidèles et cloué au pilori les hérétiques

et les novateurs, il a dressé la colonne de la vraie
doctrine en face des innovations humaines, et décrit cette
bataille grandiose entre Dieu et le Diable jusqu'au moment où,
grâce à l'empereur Constantin, cette lutte se termine par la
victoire éclatante de la vérité. A cette œuvre capitale, l'Eglise
n'avait rien à retoucher, les historiens subséquents se sont
contentés de la poursuivre sans changer de méthode, ou d'y
joindre simplement des annales sans portée philosophique
ni appréciation des faits. — La Réforme du seizième siècle, qui
a secoué tant de jougs, aura-t-elle réussi à se débarrasser
également de celui-là? Elle l'a cru peut-être,... en tous cas elle
ne l'a pas fait. Elle n'a su l'arracher de son cou que pour le

reprendre immédiatement après. Eileen a changé la position,
elle l'a retourné,... elle ne lui a rien enlevé de son poids. En
face du dualisme catholique elle a posé le dualisme protestant.

Tout en étant l'opposé l'un de l'autre, les deux points
de vue sont restés absolument pareils. Dieu et le Diable n'ont
fait que changer de camp. L'Eglise catholique et la papauté,
d'après les Centuries de Magdebourg, sont l'œuvre du démon,
la vérité longtemps étouffée, voilée par cette grande parenthèse

de tant de siècles, à peine conservée par quelques
témoins isolés, a reparu dans tout son éclat au sein des Eglises
protestantes. Ces dernières sont l'image fidèle de l'Eglise
primitive, et par conséquent les seules dépositaires du christianisme

véritable.
A la base de ces deux conceptions identiques, nous trouvons

une erreur fondamentale, qui n'a pas encore totalement
disparu de nos milieux chrétiens et dont vous me permettrez de

dire ici quelques mots. Pour plus de clarté nous y distinguerons

trois formes essentielles.
La plus grossière est celle qui a disparu la première.

Chaque parti religieux s'imaginait être la copie exacte de

l'Eglise telle que Jésus l'avait fondée. Lui seul n'avait pas
varié, les autres seuls avaient changé. Il fallait une singulière
naïveté historique, ou un parti pris profondément enraciné



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 525

pour affirmer un tel immobilisme dans l'histoire; il nous
semble aujourd'hui incroyable que l'Eglise catholique affirme
son identité avec le christianisme des origines, et que chaque
secte protestante ait cru de bonne foi recommencer l'histoire
au point où elle en était il y a dix-neuf siècles. Il est pourtant

de toute évidence que l'histoire ne revient pas en arrière;
l'histoire ne se refait pas; tandis que les conditions
politiques et sociales se transforment du tout au tout, la situation
religieuse ne peut rester identique. Chose inouïe, il a fallu la
crise du rationalisme au dix-huitième siècle pour arracher
enfin cet épais bandeau et montrer aux regards désabusés la
distance parcourue par toutes les Eglises sans aucune exception

quelconque. Après avoir secoué le joug des confessions
de foi rigides de la scolastique protestante, les rationalistes
ont fouillé les archives des siècles, et ils ont détruit par les
faits une illusion tant de fois séculaire. Us ont brisé le principe

d'identité par lequel on prétendait ajuster en un tout
sans suture l'Eglise apostolique et telle forme de l'Eglise
actuelle. Us sont allés plus loin, trop loin, comme toute réaction

ne manque pas de le faire; ils ont brisé même la chaîne

qui lie entre eux les événements de l'histoire, ils n'ont vu
dans le passé qu'une accumulation de faits apparaissant au
hasard, vaste fantasmagorie d'événements divers, dans
lesquels il est impossible de voir une pensée directrice, un
principe quelconque. C'était l'impression que devait produire
le premier contact sérieux avec la multitude des sources.
Comme Heraclite en face d'une nature dont il ne pouvait
encore entrevoir que la diversité, Semler en face de l'histoire
et de ses archives semble s'écrier à son tour : 7r«vTa pu, tout
coule, tout s'efface, rien ne reste, le seul principe de l'histoire

c'est la diversité.
Semler avait passé les bornes, mais il avait brisé la

première entrave. Schleiermacher brisa la seconde. Si le
christianisme avait été considéré comme immuable, c'est qu'on
l'avait identifié à une somme de vérités, de connaissances, et

emprisonné dans les liens de l'intellectualisme. Sans doute,
on avait été incapable malgré bien des tentatives proclamées



526 A. CHAVAN

tour à tour victorieuses, de dire quelles étaient ces vérités et
même d'en indiquer la source. Ni le siège de Rome, ni la
Bible n'en avaient jamais fourni la liste exacte et toujours
pareille. Il y avait là une seconde forme de l'illusion capitale
dont nous avons parié tout à l'heure. Schleiermacher l'a
détruite jusqu'à la racine; il a ramené la foi de l'intelligence
au cœur; il en a fait un sentiment] et non plus une idée; et
du même coup il a brisé l'étroitesse confessionnelle qui avait
jusque-là dominé les esprits. Or, si la religion n'était plus
qu'un sentiment intérieur, les anciennes distinctions entre la
vérité et l'erreur perdaient leur raison d'être; ce sentiment
intime devenait l'essentiel, les confessions de foi n'en étaient
plus que la traduction en langage philosophique, les dogmes
n'étaient plus que les mots, la langue, l'expression, le moyen
de communication de ce sentiment fondamental. Leur
infaillibilité était brisée, il était permis de constater leurs variations

sans encourir le reproche de sacrilège, la seconde
barrière était renversée, l'histoire était désormais possible.

Il ne restait plus qu'à briser une dernière entrave. Il fallait
détruire l'illusion persistante par laquelle on considérait
encore le domaine religieux comme un domaine à part dans

l'activité humaine. Il semblait que l'historien ecclésiastique
était transporté sur un terrain particulier, régi par des lois
spéciales. Il aurait cru manquer à son devoir en étudiant la
Bible d'après les règles ordinaires des recherches historiques ;

il n'osait employer à la critique des faits chrétiens les
méthodes si fécondes des sciences profanes; en entrant sur la
terre du miracle et du merveilleux il déchaussait les souliers
de ses pieds, et marchait avec d'autres critères, d'autres
procédés, d'autres sentiments sur ce sol sacré et tout à fait à

part. Cette troisième forme de l'illusion qui a si longtemps
paralysé l'histoire tomba d'elle-même lorsque les deux
premières eurent succombé. Cette dernière attache n'eut pas
même besoin d'être brisée. Elle se dénoua d'elle-même sous

l'effort de la théologie scientifique, et dès lors la notion
moderne de l'histoire est créée, les entraves qui l'avaient si

souvent arrêtée n'existent plus, et l'essor magnifique des



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 527

études historiques au dix-neuvième siècle, leurs résultats
féconds dans tous les domaines qui touchent à la foi, montrent

mieux que toutes les considérations théoriques les

bienfaits accomplis par ceux qui ont enfin ouvert les yeux
des théologiens et arraché le bandeau triplement épais qui
les maintenait encore dans la nuit.

Messieurs, nous avons écarté tout d'abord en quelques
mots une difficulté fondamentale de l'histoire en général.
Nous avons ensuite montré comment nos devanciers ont
réussi à vaincre la difficulté spéciale à l'histoire du christianisme,

au point de vue extérieur, et renversé les illusions
qui rendaient impossible son élaboration scientifique et

impartiale. H nous faut maintenant aller un peu plus au fond
des choses, et aborder quelques-unes des difficultés
intérieures qui subsistent encore aujourd'hui, et dont la solution

n'est pas encore définitive. Nous n'avons pas la prétention

de les trancher, mais peut-être nous sera-t-il permis
d'indiquer dans quelle direction il nous semble que la vérité
doit être cherchée.

Tout à l'heure, nous avons fait un mérite à la théologie
scientifique d'avoir replacé l'histoire du christianisme dans
le cadre général des sciences humaines, et de lui avoir
appliqué les méthodes en usage dans d'autres branches des

recherches savantes. Il est pourtant un point sur lequel cette
assimilation ne peut être absolue. L'histoire universelle n'est

qu'une section déterminée d'une ligne doublement infinie,
dont les débuts se perdent dans la nuit des temps, et dont la
fin reste enveloppée dans les ténèbres de l'avenir. Dans l'histoire

du christianisme, les conditions sont différentes. Nous

possédons un point de départ précis ; le grand fleuve a une
source déterminée. Il en résulte que les deux questions
fondamentales sur lesquelles il faut se faire une opinion
avant d'entrer en matière sont les suivantes: Quel est dans

son essence intime ce point de départ, le germe de tout le

développement subséquent? et d'autre part: Quelle est la loi qui



528 A. CHAVAN

préside aux modifications que ce germe a subies dans l'évolution

dix-neuf fois séculaire qui l'a apporté jusqu'à nous?
Ce qui rendra toujours la solution de ces deux questions

difficile, c'est qu'elles forment l'une et l'autre un cercle
vicieux. La question de l'essence du christianisme est en effet

singulièrement complexe. Chaque époque et chaque parti
religieux l'a résolue à sa manière. U semble à première vue
qu'il n'y ait qu'à consulter la tradition ou l'Ecriture pour
obtenir une réponse satisfaisante; mais la tradition incarnée
dans l'Eglise et dans le pape infaillible donne une solution
manifestement différente de la vérité historique, tandis que
d'autre part la Bible est une carrière singulièrement riche
en matériaux divers et d'où les conceptions les plus opposées
ont été successivement extraites. Même parmi ceux qui l'ont
étudiée à l'aide des méthodes scientifiques les plus
rigoureuses, l'accord est loin d'être complet, et les nombreuses
« Vies de Jésus » que le siècle dernier a vu éclore sont loin de

nous mettre en présence du même personnage. Au point où
en sont aujourd'hui ces recherches, il semble de plus en plus
évident qu'à elles seules les sources les meilleures ne suffisent

pas à trancher la question. A la méthode expérimentale
pure, il faut donc joindre la méthode inductive ; les lacunes
des documents évangéliques ne nous permettant pas de
connaître à fond l'époque des origines chrétiennes, il faut
descendre de siècle en siècle, suivre dans ses développements la
marche de ce principe insaisissable, recueillir avec soin tous
les indices, fixer les lignes principales et les faire converger
vers le centre commun de leurs origines. La science
historique, semblable à une puissante lentille, va recueillir les

rayons des siècles, et les dirigeant tous sur les premières
années de notre ère, y chercher le foyer et y faire jaillir une
éblouissante lumière. Mais hélas, c'est ici qu'apparaît le vice
inévitable de la méthode. S'il est impossible de connaître le

point de départ sans une appréciation exacte de la marche

suivie, il est impossible également de saisir cette marche
sans en connaître le point de départ. Pour bien comprendre
le chêne, il faut avoir compris le gland, et pour savoir ce que



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 529

contient le gland, il faut avoir vu tout le chêne. Tant que
l'histoire n'aura pas épuisé toutes les manifestations possibles
de l'idée chrétienne, il faudra donc nous contenter d'une
définition provisoire de son essence. Il faudra coordonner
toutes ses réalisations à nous connues, et nous servir des

quelques points acquis pour tracer une courbe toujours
susceptible de revision, et calculer un foyer toujours sujet à

déplacement nouveau. Notre théorie actuelle ne pourra donc
être que la synthèse des formes que le christianisme a revêtues

jusqu'à nos jours. Peut-être ses formes à venir confirmeront-elles

la conception présente, peut-être les nouveaux
points acquis tomberont-ils précisément sur la courbe aujourd'hui

construite; mais peut-être tomberont-ils en dehors;
alors ils feront éclater la théorie actuelle, et forceront les

théologiens de l'avenir à recommencer sur ces bases
bouleversées un édifice nouveau.

La même difficulté nous arrête lorsque nous essayons de

démêler dans le fouillis des événements historiques la loi qui
préside à cet immense développement. Cette loi existe; nous
l'affirmons par un acte de foi que la constitution même de

notre esprit nous impose et que l'expérience nous paraît
confirmer. Il nous est impossible de nous ranger à l'opinion
de Semler et des rationalistes, suivant lesquels la seule loi
de l'histoire n'est que la négation de toute loi. D'instinct nous
cherchons l'ordre, la filiation régulière, l'enchaînement
historique. Or ici encore le même cercle vicieux se présente.
Qu'est-ce que la loi? C'est une conception purement subjective

de notre esprit. C'est une circonférence construite avec
trois points connus, sans qu'il soit possible de savoir si le

quatrième point (que l'on cherche) confirmera ou brisera la

ligne. C'est la généralisation de quelques expériences bien

incomplètes. Pour proclamer immuable telle ou telle loi
déterminée, il faudrait avoir épuisé tous les cas particuliers
de l'expérience, et comme nous n'y parviendrons jamais, la
loi définie sera toujours provisoirement formulée, et nous
éprouverons toujours l'impression pénible d'une disparate
entre notre sens intime qui nous affirme son existence, et



530 A. CHAVAN

notre esprit incapable de la fixer avec une précision définitive.

D'autre part, il nous faut la loi pour bien comprendre
chaque fait isolé, lui donner sa vraie importance, le mettre à

sa véritable place. Sans une conception, si provisoire soit-elle,
du mouvement général, il est difficile de ne pas tomber dans
des erreurs considérables en étudiant les faits particuliers.
Ici comme tout à l'heure, la contradiction est évidente;
l'élément subjectif jouera donc un rôle énorme, et voilà pourquoi
nous ne possédons pas plus une histoire définitive qu'une
conception du Christ définitive; voilà pourquoi à côté de tant
de vies de Jésus, il y a tant d'histoires du christianisme,
conçues à des points de vue divers, et aboutissant à des conclusions

inconciliables. Cette double difficulté sans doute ira
s'atténuant toujours davantage, à mesure que les expériences
du passé seront mieux connues et que des expériences
nouvelles s'ajouteront aux anciennes. Mais à l'heure actuelle ce

double élément n'est pas assez puissant encore pour nous
permettre sur ces questions capitales des affirmations absolues.

C'est donc à titre d'essai, simplement, que nous allons
tenter d'exposer à ce sujet notre manière de voir.

Commençons par la seconde de ces questions et réservons

pour terminer la plus capitale. Quelle est la loi de l'histoire
du christianisme?

Plusieurs opinions ont été soutenues à ce sujet. Nous en

relèverons deux qui nous paraissent avoir embrassé chacune
l'une des faces de la question. La première en date, réaction
contre l'atomisme de Semler, a donné lieu à la méthode
pragmatique dont Plank fut le représentant le plus parfait. La
clef du mouvement historique était cherchée dans les circonstances

extérieures au milieu desquelles le christianisme
s'était développé. Le caractère des différents personnages
surtout avait eu une influence capitale sur la direction des

choses. Ces causes extérieures, individuelles, fortuites en

définitive, devenaient ainsi le grand ressort de l'histoire. Quant
à chercher un principe intérieur et fondamental à la base des



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 531

faits dont ils seraient les manifestations multiples, on n'y
songeait pas encore. La philosophie idéaliste, celle de Hegel
en particulier, devait porter toute l'attention des historiens
sur cette face des choses. L'évolutionnisme, qui est à la base

du système, fut appliqué à l'histoire, et la sagacité des savants

s'ingénia pour retrouver dans le mouvement chrétien la
thèse, l'antithèse et la synthèse hégéliennes. Cette fois-ci tout
l'intérêt passait des conditions extérieures aux conditions
internes de l'évolution ; le point initial étant donné, le développement

devait se faire suivant la loi qu'on s'efforçait de

retrouver dans tous les domaines ; les circonstances externes
devenaient accessoires ; l'évolution était fatale ; il semblait
qu'une connaissance exacte de son principe aurait permis à

un penseur habile de reconstruire à priori tout le développement

qui s'est réalisé en fait. C'est le point de vue illustré
avec éclat par Baur et qui a plus d'une fois entraîné les
historiens à des appréciations erronées, violences bien inconscientes

sans doute, destinées à faire rentrer coûte que coûte
les faits historiques dans ce cadre idéal et souvent imaginaire.

En fait, messieurs, il nous paraît que la loi du développement

historique du christianisme est beaucoup plus complexe.
Nous nous servirions volontiers pour la caractériser du mot
« évolution » si les abus qu'on a faits de ce terme ne lui
avaient pas donné un sens auquel il nous est impossible de

souscrire dans le cas particulier. Si ce vocable doit éveiller
l'idée d'un épanouissement rigide, absolu, s'accomplissant
dans une direction unique et immuable au mépris de toute
influence extérieure, nous ne pouvons l'employer ici. Sans

doute, il y a évolution, dans ce sens qu'au début de l'histoire
qui nous occupe une force, une impulsion initiale a été jetée
dans le monde, un germe a été semé, un principe a été

déposé, qui dès lors s'est répandu dans les milieux les plus
divers, y a produit des manifestations multiples, y a déployé
des énergies variées, revêtant tour à tour les formes les plus
disparates. Sans doute, au milieu des transformations successives,

il est toujours resté un principe de vie, une base

fondamentale, et c'est le mérite de l'école de Tubingue d'avoir



532 A. CHAVAN

insisté sur ce côté de la question. Mais nous affirmons que
ce développement n'est pas fatal. Il nous paraît mille fois

plus touffu que ne le pensaient Baur et son école. Des

influences infiniment variées ont dévié, hâté, retardé, modifié
la suite régulière des phénomènes. Essayons d'en relever les

éléments capitaux.
Voici tout d'abord la principale, celle du sol sur lequel la

divine semence a été répandue. Jetée tout d'abord sur la terre
gréco-romaine, elle y a produit une floraison intellectuelle
d'une immense richesse ; coulant quelques siècles plus tard
sur le sol barbare occupé par les nations germaniques, elle a

développé la puissante frondaison de l'édifice romain ;

partout l'idée chrétienne restait la même sans doute, mais

plongeant dans ces terrains divers ses racines profondes, elle y
puisait des éléments nombreux qu'elle incorporait à sa

nature, tout en s'adaptant elle-même à ses conditions nouvelles.
Et sur chacun de ces terrains divers, les événements politiques

ont à leur tour joué un rôle considérable. Il suffit de

rappeler dans quelle mesure le mouvement de l'histoire
chrétienne a été influencé par les luttes du bas empire, les
invasions barbares, les ambitions germaniques en conflit avec
Rome, et plus tard les intérêts des princes protecteurs de la
Réformation. Enfin, dans un cercle plus restreint, notons les

influences personnelles relevées par les pragmaticiens.
L'homme avec ses contradictions et ses passions, ses faiblesses
et ses audaces, son ambition parfois sans bornes, ses désirs
du bien parfois mal éclairés, ici les débiles que le courant
emporte, ailleurs les puissants qui le canalisent : tous ces

éléments multiples sont certainement un facteur réel,
considérable, et dont il faut tenir compte. Pour le dire d'un mot,
l'évolution chrétienne s'est coulée le long de l'évolution générale

de notre race, elle en a suivi tous les progrès et les

reculs, tous les replis et toutes les sinuosités ; elle en a subi
l'influence profonde, il n'est pas de modification politique ou
sociale, littéraire ou artistique qui n'ait eu son contre-coup
sur le développement du christianisme et n'ait provoqué
l'éclosion de formes nouvelles. D'autre part, elle a exercé



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 533

également une action décisive sur cette évolution générale,
elle l'a plus d'une fois imprégnée d'un esprit nouveau, poussée

dans une direction particulière, elle en a été l'un des

facteurs dont l'importance est de plus en plus reconnue. Il y
eut donc action et réaction réciproques. De sorte que le
mouvement historique est d'une complexité extrême, quoique
dans l'enchevêtrement des causes générales ou spéciales, il
nous soit impossible de méconnaître le grand fil d'or qui en
fait l'unité essentielle.

Luther déjà, dans son langage souvent peu raffiné, comparait

l'humanité dans sa marche à un homme en état d'ivresse
et qui rentre chez lui en suivant une ligne aux sinuosités
inquiétantes, se jetant à droite, puis à gauche, tantôt
ralentissant son pas alourdi, tantôt précipitant sa course chancelante,

reculant pour avancer encore, et finissant malgré tout
par arriver au but. D'autres ont employé la comparaison plus
poétique d'une rivière, au cours sinueux et difficile ; tantôt
elle coule sur un terrain plat, où elle s'épanouit en mares

peu profondes, tantôt elle se précipite en tumulte dans des

gorges où elle bouillonne, ici un affluent bourbeux vient
souiller ses eaux pures, ailleurs elle se perd dans un sol qui
l'absorbe et semble la détruire.

De ces deux comparaisons, nous ne voulons retenir qu'une
chose, c'est que soit l'homme, soit le fleuve, arriveront au
terme de leur course. Quelles que soient les sinuosités de sa

marche, la rivière est entraînée par une pente fatale ; que le

trajet soit plus long, qu'il soit plus court, peu importe ; le
fleuve ne manquera pas de se déverser à la mer. Et nous

pouvons affirmer que l'évolution chrétienne s'opère dans des

conditions analogues. Elle ne suit pas un cours régulier sans

doute, chaque fois qu'un progrès dans le développement
général du monde lui ouvre une porte nouvelle, elle se précipite

sur ce terrain plus propice et y produit une floraison de

manifestations encore inconnues ; mais au milieu de tous ces

retards et ces reculs, le progrès général s'accomplit, le règne
de Dieu s'avance, le principe chrétien s'épanouit et le résultat

final s'approche.



534 A. CHAVAN

S'il n'a pas été atteint depuis longtemps déjà, cela tient au
caractère particulier du milieu dans lequel le christianisme
poursuit sa réalisation. Ce milieu n'est pas inerte, il est

vivant, surtout il est libre. C'est l'homme, c'est l'humanité. Il
a lui aussi sa volonté particulière ; il se débat, il se défend,
comme il concourt et collabore ; il est capable par la singulière

puissance de sa personnalité de modifier ou de dévier
les mouvements de l'histoire. Sans doute, ce pouvoir n'est
pas sans limites, il est des bornes qu'il ne peut franchir sans
se détruire et cesser dès lors d'être un obstacle ; sa route est

large, mais elle est bordée de deux murs dont la résistance
est supérieure à ses efforts ; c'est dire que quelle que soit
l'attitude de l'homme en face de la volonté divine, cette
volonté s'accomplira ; la résistance ou la docilité humaine ne
feront que hâter ou retarder le jour où le but sera conquis.
Souvent même ces résistances ne seront qu'un puissant levier
d'action ; les persécutions ont profité à l'évolution chrétienne
plus que la soumission aveugle des peuples catholiques. Ce

n'est qu'une question de temps, et nous savons que le temps
ne compte pas pour Dieu. Mais quoi qu'il puisse arriver/son
royaume s'établira.

C'est cette volonté immuable, réalisée en Jésus-Christ comme
elle doit se réaliser dans le monde, qui fait la puissante unité
de l'histoire du christianisme. C'est cette volonté suprême qui
en est le principe moteur, la puissance d'évolution sans cesse

renaissante. Si elle régnait seule, cette histoire serait courte
et simple, droite et continue. Et si cette unité est brisée par
la multiplicité des réalisations souvent contradictoires, si la

ligne droite est devenue sinueuse et mille fois ramifiée, c'est

l'effet de la volonté de l'homme. Voilà pourquoi cette volonté
de Dieu ne s'accomplit qu'au milieu de tant de difficultés et

de fluctuations tristement douloureuses ; voilà pourquoi le

déploiement du principe chrétien nous apparaît comme une

lutte acharnée ; voilà la source de toutes les déviations, de

toutes les conceptions erronées ; voilà la base de tant d'édifices

dogmatiques et ecclésiastiques dont Jésus n'aurait
jamais scellé la moindre pierre ; voilà l'origine de tant de dé-



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 535

veloppements qui n'ont été que des chemins de perdition et
de mort. Si l'histoire du christianisme se traîne pendant tant
de siècles dans le sang des persécutions et des guerres
religieuses, si d'âge en âge nous voyons passer l'œuvre du Christ
mutilée ou affublée d'oripeaux bizarres, traînant après elle
des cadavres, à la sinistre lueur des bûchers, c'est la volonté
humaine qui seule en est cause. Dieu ne l'a pas voulu. C'est

l'usage et l'abus du don le plus précieux fait à la créature, la
liberté.

Ainsi comprise, messieurs, l'histoire du christianisme
nous apparaît comme l'œuvre simultanée de deux volontés,
la collaboration ou la lutte des deux seuls êtres libres de

notre monde. La volonté salutaire de Dieu, se réalisant avec
ou malgré la volonté de l'homme, telle est en définitive la loi
fondamentale, la clef de tout le développement historique de

la religion chrétienne. Et cette solution n'est que l'une des

applications particulières d'un principe plus général, celui
d'après lequel il n'y a pas d'autre loi sur la terre que la
volonté personnelle ; les lois de la nature physique et inanimée,
celle des astres comme celle des atomes, ne sont pas autre
chose que les manifestations actuelles de la volonté de Dieu,
la façon dont Dieu agit depuis que nous observons la marche
des choses. Les lois du monde moral sont les volontés
particulières et libres de chaque être moral. U n'y a pas d'autre
puissance au ciel et sur la terre que l'usage de la liberté,
absolue en Celui que Charles Secrétan a défini par le terme de

Liberté, relative chez les êtres auxquels Dieu a départi la

mesure de liberté compatible avec l'accomplissement de sa

volonté immuable. Toutes les lois à nous connues trouvent
ainsi leur synthèse dans la loi de liberté ; et de cette loi
suprême nous pouvons facilement redescendre à celle dont
nous avons fait le principe de notre histoire religieuse : La
volonté libre et absolue de Dieu, conditionnée dans les formes
de son accomplissement par la volonté et la liberté relatives de

l'homme.



536 A. CHAVAN

Messieurs, nous avons essayé de découvrir la loi de

l'évolution. Il ne nous reste plus qu'à nous demander rapidement
quel est le principe même qui évolue, sous la double influence
de la volonté divine et de la volonté humaine.

Si nous procédons par élimination, il est tout un immense
domaine que nous exclurons immédiatement du champ de

nos recherches. Ce principe dont la nature intime nous
échappe encore, ne sera ni une civilisation ni une science. Il
faudra donc limiter nos investigations au domaine purement
religieux. Mais là encore, il y a bien des distinctions à faire.
Il est une foule d'éléments religieux que l'on a trop souvent
confondus avec la religion elle-même. S'agira-t-il, dans le cas

particulier, de voir l'essence du christianisme dans un culte
ou des formes prétendues parfaites Non certes ; car elles

peuvent subsister, être régulièrement pratiquées, sans
recouvrir la moindre étincelle de religion véritable. Nous
arrêterons-nous donc à une Eglise, même infaillible dans son
chef et instituée de Dieu dans son organisation? Non, car elle
n'est trop souvent qu'un magnifique édifice dont la vie s'est

retirée, une majestueuse pyramide abritant un cadavre.
Chercherons-nous le principe chrétien dans une doctrine
particulière, ou même dans le dogme en général? Pas davantage.
Les formules orthodoxes et rigoureuses du symbole d'Athanase

ou de la scolastique protestante furent souvent répétées
sans que le cœur, la vie, la foi y fussent intéressés en aucune
mesure.

Tous ces éléments ne peuvent être considérés comme des

germes d'évolution, parce qu'en fait, ils n'ont jamais évolué.

Il n'est pas juste, rigoureusement parlant, de discuter
l'évolution de l'Eglise, ou l'évolution du dogme. Le culte,
l'organisation ecclésiastique, les confessions de foi, ne sont que
des formes, et pas autre chose ; ce sont les manifestations
extérieures d'un principe interne et caché. Ces formes ne
sont pas plus sorties l'une de l'autre que les branches d'un
arbre ; elles se superposent dans l'échafaudage des siècles



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 537

comme les expressions diverses et successives d'un élément
intérieur qui seul évolue ; ce sont des rameaux dérivés d'un
tronc commun, qui seul s'élève vers les cieux. Gardons-nous
de prendre ces frondaisons multiples pour la tige même qui
les supporte. Sous les formes du culte, ou sous le langage
philosophique de la pensée chrétienne, cherchons le principe
de vie qui seul en est la raison d'être, et sans lequel ils ne
sont plus que des branches mortes et des rameaux desséchés.

Et pour cela, ne considérons pas le christianisme isolément,
mais étudions-le dans l'ensemble des religions humaines.
Ce qui fait l'unité, la base de toutes ces manifestations
innombrables, c'est, nous semble-t-il, un irrésistible élan de l'âme

vers l'être supérieur qu'elle pressent au-dessus d'elle. Au
fond, cet élan intérieur est le seul caractère distinctif de

l'être humain dans l'échelle des vivants. Toutes les autres
différences sont purement relatives. Celle-là seule est absolue.
L'homme est le premier être qui sur la terre soit arrivé à un
degré de développement suffisant pour sentir la présence de

Dieu et pour chercher à entrer en relation avec lui. Cet
effort pour le chercher et le servir, c'est la religion. Dès son

apparition sur la terre, l'homme a élevé les yeux vers le ciel,
et dès ce premier appel de sa créature, le Créateur a répondu.
Il a répondu comme il pouvait le faire, en s'adressant à un
être inférieur et grossier, aux conceptions religieuses
rudimentaires ; mais dès le jour où cette relation s'est établie,
l'homme était né, et la religion était fondée.

Nous ne suivrons pas l'histoire de cette révélation toujours
plus intime à mesure que l'humanité se développait davantage.

Notons seulement que l'apparition de Christ a marqué
le point culminant de cette ascension progressive. En Christ,
la tige de ce grand arbre dont les religions diverses furent
les branches plus ou moins développées, cette tige a touché
au ciel même, l'étincelle a jailli, la lumière s'est faite, la
communion s'est établie aussi profonde qu'il était possible de la
rêver. Christ a été le Fils de Dieu ; par lui, la connaissance
définitive et l'amour infini de Dieu sont descendus au sein
de l'humanité, par lui l'humanité peut monter jusqu'à Dieu

THÉOL. ET PHIL. 1901 35



538 A. CHAVAN

et entrer dans une relation personnelle et filiale avec son
Père céleste. Christ a donc réalisé dans toute sa plénitude
l'union de l'homme avec son Dieu, il a satisfait pour la
première fois le désir intense qui fait le fond même de la nature
humaine. Il a montré la possibilité de cette union parfaite, si

longtemps rêvée ; ceux qui réaliseront à leur tour la vie qu'il
a réalisée jouiront du même privilège. Voilà comment il se

fait que la religion chrétienne est la religion supérieure et

définitive, que nul génie ne dépassera jamais, et dont
l'humanité ne pourra que chercher la réalisation toujours plus
absolue.

Il nous est possible d'entrevoir maintenant le résultat de

nos recherches. Si l'essence de la religion en général c'est
l'union avec Dieu, si l'essence des religions diverses c'est
l'union avec la divinité telle que leurs fondateurs l'avaient
pratiquée et comprise, l'essence du christianisme sera l'union
avec Dieu telle que Jésus l'a réalisée ; cette vie d'union intime,
d'unité complète, qui s'est déployée en Christ pour la
première fois dans les annales humaines, ce moment sublime où
le contact s'est opéré, éblouissant comme l'éclair, entre le

ciel et la terre, cette heure poignante et inoubliable où
l'homme altéré de Dieu a fini par saisir avec un frémissement
de bonheur la main que lui tendait le Père, tel fut le point
de départ du magnifique développement religieux qui a

bouleversé le monde et fait surgir la civilisation occidentale. De

ce point de contact une lumière avait jailli, un appel vibrant
avait retenti dans le monde ; toute une fraction de l'humanité

l'avait entendu, et quittant les sentiers étranges ou

corrompus par lesquels elle essayait vainement de monter à son

Dieu, elle s'était élancée sur les traces du Christ, elle s'étai t

efforcée de réaliser sa vie d'union complète avec le Père ; et

les tentatives dès lors se sont multipliées et ont formé le fond
même de l'évolution chrétienne.

Ici nous touchons enfin au principe de l'histoire du
christianisme, que nous définirons l'effort constant de l'être humain

pour s'unir à Dieu par Jésus-Christ. Tel est le moteur humain
de cette évolution dont la volonté divine est le moteur su-



LE PRINCIPE DE L'HISTOIRE DU CHRISTIANISME 539

prème. Tel est le principe des diversités historiques en face

du principe de leur unité. Comme nous le disions plus haut,
ce sont bien deux forces, deux volontés qui vont à la
rencontre l'une de l'autre. Naturellement, du côté humain, cette
recherche participera aux infirmités de notre nature. Elle
s'accomplira pendant dix-neuf siècles au milieu de tâtonnements

qui donneront naissance aux formes religieuses les

plus variées ; selon la conception que les chrétiens se feront
de leur Dieu et de leur Sauveur, la façon dont ils chercheront

à s'unir à ce Dieu par ce Sauveur sera différente ; l'un
mettra en œuvre son cœur, l'autre son intelligence, un
troisième ses actes et sa vie. Suivant les circonstances et les
milieux il en résultera des conceptions liturgiques, ecclésiastiques

ou dogmatiques bien différentes, et chaque période
rejettera les formes élaborées par sa devancière pour en chercher

une meilleure. Aujourd'hui encore, la forme absolue
n'est pas trouvée ; aujourd'hui encore ce désir, jamais satisfait,

essaie de diriger son effort dans une direction nouvelle.
Ne nous en plaignons pas ; bénissons au contraire ces tentatives

réitérées vers des conceptions plus parfaites. Elles prouvent

que la vie existe encore, elles prouvent que l'impulsion
bénie qui a servi de point de départ à l'évolution historique
du christianisme n'est pas près de disparaître, et que l'avenir
nous réserve encore un épanouissement immense du principe
chrétien.

Messieurs, nous avons terminé. Notre tâche nous apparaît
claire et nette. Il s'agira au cours de cette année, et avec le

petit nombre d'heures dont nous pourrons disposer, de

parcourir dans leurs grandes lignes ces différentes tentatives
faites par les hommes pour entrer en relation avec leur Dieu

par l'intermédiaire du Christ. Les essais en ont été

innombrables, ils ont donné lieu à l'éclosion de manifestations

multiples, qu'il faudra classer, et dont nous chercherons
surtout l'enchaînement. J'ai dit plus haut le but pratique que
je voudrais poursuivre par cette étude ; permettez-moi d'en



540 A. CHAVAN

ajouter un plus noble et plus élevé. Nous ne voulons pas faire
ici de l'art pour l'art. Nous n'y ferons pas davantage de l'histoire

une arme polémique. Nous nous souviendrons que toute
activité humaine doit avoir pour but supérieur le développement

plus complet de la vie. Ceux qui critiquent les paresseux

en les accusant de vivre pour vivre, leur font en réalité
un éloge qu'ils ne méritent pas. Le but de la vie, c'est la vie ;

vivre pour vivre davantage et répandre plus de vie autour de

soi, voilà le véritable idéal à poursuivre, dans les actes les

plus petits comme dans les plus importants. Tel est le résultat
auquel nous voudrions tendre à notre tour. Et comme nous
ne pouvons puiser qu'en Dieu cette vie dont il est la source,
il s'agira pour nous de voir comment les générations
chrétiennes ont cherché leur communion avec Dieu : il s'agira
d'examiner dans quelle mesure elles y ont réussi ; il s'agira
de juger les chemins employés pour aller au Père en passant

par le Sauveur, et sans prétendre encore découvrir la
formule définitive, éternelle, et parfaite, il s'agira simplement
de chercher pour nos âmes de chrétiens du vingtième siècle
le chemin le plus facile et le plus sûr. Et si au milieu du
dédale inextricable de ceux que tant de générations de fidèles
ont essayé de suivre, nous parvenons à découvrir le sentier
qui nous permettra d'aller au Père, nous aurons retiré de ces
études le fruit le plus précieux qu'il nous soit possible d'en
recueillir. Y réussir sera notre seule ambition. Que Dieu nous
éclaire de sa lumière. J'ai dit.


	Le principe de l'histoire du christianisme

