
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 5

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1899-1901

Autor: Fornerod, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE

Rapport sur l'exercice de 1899-1901

A. FORNEROD

président sortant de charge1.

Messieurs et chers collègues,

La vie consciente de l'esprit donne l'illusion de se suffire
à elle-même, alors qu'elle plonge ses racines dans notre
organisme physique. Voilà ce que nous disent les psychologues

modernes. Notre société semble leur donner raison.
Toute absorbée par son but, qui est de provoquer entre ses

membres l'étude scientifique du fait du salut révélé dans les

Ecritures, elle se préoccupe fort peu des conditions
organiques de son existence. Aussi, les questions d'ordre
administratif ne prennent qu'une minime place dans nos séances,
elles sont reléguées à l'arrière plan. C'est là un signe de
santé. C'est pendant la maladie que le corps fait sentir qu'il
est le suppôt de la vie consciente. Nous ne nous plaindrons
pas de n'avoir à vous relater que de menus faits, au point de

vue de l'organisation de notre Société.
Votre Comité ne s'est réuni qu'une fois pour se constituer

sur les bases suivantes : Président : M. Fornerod, pasteur ;

vice-président : M. Jaques, pasteur ; caissier : M. Emery,
professeur; Secrétaires : MM. les pasteurs Schnetzler et Goumaz.

1 Lu à la séance du 1" juillet 1901.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 447

Sur la proposition de votre caissier, vous avez décidé de

payer dix francs par séance la location de notre salle ; cent
francs par an était le taux des précédentes années. De ce fait,
une économie a été réalisée. Notre cotisation annuelle a, en

outre, été abaissée d'un franc depuis 1901, nous devons
débourser deux francs au lieu de trois. Voilà pour ce qui
concerne nos finances.

La tradition constante de ces dernières années veut que
nous ayons huit séances par an : septembre, novembre,
décembre, janvier, février, mars, avril, juin. Notre séance d'été,
avec les années, s'est transformée en séance d'automne, c'est
«elle du mois de septembre. Le mois de mai ne comporte
pas de séance, nous laissons la place libre à la Société
pastorale. En nos temps où les associations pullulent et se font
nécessairement concurrence, les associations sœurs doivent
s'entendre, les membres qui appartiennent aux deux sociétés

sont nombreux.Une seule infraction à ces traditions a été

commise. La séance de mars 1901 a été supprimée. Le
travail promis a manqué au dernier moment. Les cartes de
convocation étaient prêtes à être lancées. Impossible de trouver
sur-le-champ un nouveau rapporteur. Nous avons donc eu
15 séances. Elles ont été fréquentées en moyenne par 20

personnes, 20 et 10/14 pour être exact. Les variations ont été de

40, séance du 29 janvier 1900, à 31, séance du 29 avril
4901.

Nous avons eu le plaisir d'entendre deux théologiens des

cantons voisins. M. le professeur L. Gautier tient, et nous lui
en sommes reconnaissants, à rester membre actif de notre
société. Aussi, pour que ce titre ne soit pas illusoire, est-il
venu de Genève nous entretenir pendant une séance. M. le

pasteur Ecklin de Neuchâtel, par deux fois, s'est déplacé

pour nous exposer les idées qui lui tiennent tant à cœur.
Ces communications de théologiens romands favorisent nos

rapports de bon voisinage. Pourquoi ne deviendraient-elles

pas plus fréquentes Sans fonder un nouveau colloque
romand pour la théologie (ce n'est pas d'institutions nouvelles

que nous avons besoin n'est-ce pas là un moyen tout pra-



448 A. FORNEROD

tique de tavoriser ce rapprochement tant désiré entre
protestants de la Suisse romande?

La liste des membres de notre Société qui est adjointe au
dernier rapport de 1899 comporte 75 membres actifs et 2

membres honoraires. Au cours de nos deux années, nous
comptons deux démissions, toutes deux motivées par une
surabondance d'occupations. Nous regrettons de perdre en
MM. les pasteurs Miéville, à Vevey, et Secrétan à Etoy, des

membres de notre confrérie. La mort nous a enlevé un membre
honoraire et un membre actif. Ce qui fait une diminution de

quatre. Nous avons eu, par contre, le bonheur de faire 11

nouvelles recrues en la personne de MM. les pasteurs Hofer,
Métraux, Eug. Bridel, Butticaz, H. Gagnebin, Gust, de Perrot,
Em. Curchod, Louis Barblan, Perriraz, Paul Béranger et
Dessemontet. A l'heure actuelle, nous comptons 83 membres
actifs et un membre honoraire. Au point de vue numérique,
notre Société marche bien.

Les personnes, en tant que numéros, participent au corps
de notre Société, en tant qu'individualités elles en constituent

l'âme. Nous occuper d'elles, c'est déjà nous entretenir
de la vie consciente de notre association.

Nous disions que la mort nous a enlevé deux membres,
membres distingués de notre association.

M. le professeur Aimé-Louis Herminjard était un de nos
honoraires. Ce titre lui avait été conféré comme un modeste

témoignage de notre admiration à l'occasion de son jubilé
du 7 novembre 1896. L'auteur de la Correspondance des

réformateurs dans les pays de langue française nous a grandement

honorés en acceptant notre hommage. Nous étions
heureux de le compter un peu parmi les nôtres,- alors même

qu'il n'a pas fréquenté nos séances et n'a pas été un de nos
membres actifs. L'Eglise catholique, si autoritaire, si exclusive

qu'elle soit en raison même de ses principes, admet

pourtant en dehors de ses cadres l'existence de membres de

son Eglise qui, s'ils ne le sont pas de fait, le sont du moins
virtuellement. Notre Société, en portant le drapeau des études
théologiques, ne peut-elle pas avec plus de raison reven-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 449

diquer comme siens ceux qui font autorité en matière de
sciences religieuses? L'honorariat a été le symbole de ce
lien. Notre eminent honoraire nous a été enlevé sans avoir
pu achever son œuvre magistrale.

M. le professeur Combe était un de nos précieux membres
actifs. Sa régularité était exemplaire. Assister à nos séances

était pour lui un devoir sacré. Le souvenir de sa présidence
vous est encore présent. Vous vous rappelez la grande
conscience et la profonde dignité qu'il a apportées à l'exercice
de ses fonctions. Nos procès-verbaux nous rendent compte
de trois travaux présentés par lui. Ce sont, en 1887, « La
traduction des Evangiles d'H. Lasserre; » en 1894, « Quelques
observations générales sur le grec du Nouveau Testament ; »

en 1896, « Les premières pages d'un dictionnaire grec du
Nouveau Testament. » Ces titres vous renseignent déjà sur
la nature d'esprit d'Ernest Combe. Il était avant tout un
linguiste, un philologue. Nous avons été son élève, lorsqu'il est
arrivé à l'Académie de Lausanne comme professeur d'exégèse

du Nouveau Testament. Habitué que nous étions à la
méthode si brillante de M. Chapuis, grâce à laquelle nous
étions initiés à propos de telle ou telle péricope de nos Evangiles

aux différents systèmes d'interprétation, nous avons été

tout d'abord surpris. M. Combe apportait avec lui le texte
même de la Sapience de Salomon, et il nous obligeait à faire
une comparaison minutieuse, versets après versets, avec le
texte de l'épître de Jacques. Cet examen philologique des

textes est assez aride pour les étudiants. Et pourtant, nous
avons finalement compris la méthode de notre professeur.
Etudier les mots pour pénétrer le sens des phrases et arriver à

se placer dans l'état d'esprit de l'auteur au moment même où il
rédigeait son écrit, voilà ce que recherchait avant tout notre
collègue. Il ne croyait pas devoir se préoccuper des interprétations

des diverses écoles de théologie. N'est-ce pas là la
méthode scientifique de l'exégèse? Cette méthode, Ernest
Combe l'a pratiquée avec un esprit de probité remarquable.
Pour élucider le sens d'un mot, il n'a pas craint un jour de

faire un voyage à Paris. A côté du philologue, Ernest Combe



450 A. FORNEROD

se distinguait par une culture littéraire qui le rendait
soucieux de la forme et qui imprégnait ses allocutions, ses

sermons, d'une teinte athénienne. Ses dons étaient rehaussés

par sa personnalité : Très réservé, prudent, ne se donnant

pas au premier venu, il dévoilait les trésors de son âme à

ceux qui s'approchaient de lui. Un tact exquis, une délicatesse

de cœur, une fidélité éprouvée, une grande fermeté de

convictions, unie à un esprit large, ce sont là des qualités
qui font qu'on ne se laisse pas oublier par ceux qui vous ont
connu. Aussi ses amis sentent-ils la grande perte qu'ils ont
faite quand, après de grandes souffrances vaillamment
supportées, Ernest Combe a quitté cette terre pour une patrie
meilleure.

Les morts se remplacent, dit-on. Est-ce bien vrai Avec

eux, n'est-ce pas déjà une partie de nous-mêmes qui s'en va?
Mais la vie a ses exigences, elle nous pousse en avant, elle
fait surgir des vocations, elle appelle de nouveaux venus sur
le théâtre de ses différentes activités. Une société poursuit
sa marche; alors que ses champions disparaissent les uns
après les autres, elle en voit apparaître de nouveaux. Notre
société a eu son cours régulier. En passant en revue les

travaux présentés, nous chercherons à nous rendre compte de

notre situation théologique. Où en sommes-nous Que
faisons-nous

Bien que nous nous occupions avant tout de théologie,
rien d'humain ne nous est étranger, aussi tout mouvement
des esprits nous intéresse-t-il. C'est ce qu'a fort bien compris

M. Logoz avec son a antichristianisme de Nietzsche »

(27 février 1901). Avec son esprit analytique, le logicien qu'est
M. Logoz, a su faire ressortir l'unité de l'œuvre du penseur
allemand. Au milieu de tous les aphorismes revêtus d'une

parure littéraire de Nietzsche, notre rapporteur a vu, dans la
théorie du surhomme, tout simplement une apologie de

l'égoïsme. Cette apologie de l'égoïsme reposerait-elle sur un
arrière-fond métaphysique? A cette question, M. Logoz a

répondu non. L'œuvre de Nietzsche présente plutôt un état
d'âme qu'un système.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 451

Avec M. le professeur Paschoud, nous abordons la théologie

sous un de ses aspects généraux « Le mythe et la
légende, leur importance religieuse » (27 novembre 1899) ;

le travail a paru dans la Revue de théologie et de philosophie,
janvier 1900. L'auteur a eu de nobles envolées pour défendre
un de ses axiomes favoris, « la légende vaut mieux que
l'histoire. » Que le mythe et la légende soient les porteurs des

aspirations d'une peuplade, nul ne le conteste plus. Qu'il y
ait des mythes et des légendes dans la Bible, cette affirmation

n'a pas rencontré parmi nous de contradicteurs. Seulement,

la nécessité de retrouver comme base le terrain solide
de l'histoire a été fortement accentuée par la discussion. Et
tandis que la reconnaissance des mythes dans l'Ancien
Testament est facilement acceptée, cette reconnaissance l'est
beaucoup moins en ce qui concerne le Nouveau Testament.
Partant du caractère unique de la personnalité de Jésus-

Christ, nous aurons de la peine, nous a dit M. le professeur
Bridel, à appliquer le critère qui veut éliminer de l'histoire
ce qui est extraordinaire. Jusqu'où s'étend l'extraordinaire
autour du Christ

L'Ancien Testament a été en honneur parmi nous, nous
comptons quatre travaux. Ils nous ont fait voir que la
méthode de la critique scientifique appliquée à l'Ancien Testament

est définitivement acclimatée chez nous.
Ainsi, avec l'étude des sources, telles que la critique avec

ses variantes les reconstruit, un schema nouveau pour l'histoire

d'Israël apparaît. Pour les profanes, ce sont des terres
inconnues. L'histoire scientifique d'Israël va-t-elle devenir
la propriété exclusive de ceux qui se retrouvent au milieu
des différentes couches de législations, de narrations
historiques L'ésotérisme est toujours funeste. L'abîme se creuse

toujours plus entre les idées courantes traditionnelles et les

données consacrées par la science critique. A chacun de faire

un effort pour le combler.
La découverte des différentes législations dans l'Ancien

Testament a mis en saillie l'œuvre des prophètes. Ces hommes
de Dieu apparaissaient comme les fondateurs de la religion



452 A. FORNEROD

monothéiste. Tout ce qui les avait précédés, semblait être de
nulle valeur. Une réaction se produit à l'heure actuelle. La
grande œuvre prophétique demeure, mais on reconnaît de

plus en plus qu'elle a eu des précurseurs historiques, qu'elle
a été préparée. L'importance de la personnalité de Moïse à

cet égard est prise en sérieuse considération.
Ces impressions se sont dégagées des discussions soulevées

par les quatre travaux signalés. Deux ont été présentés par
un grand travailleur, M. Trabaud. Pour préparer les avenues
de sa thèse de doctorat, le pasteur de Longirod s'est préoccupé

des rapports de l'Ancien et du Nouveau Testament, et
nous a donné les résultats de ses recherches : « Le développement

historique de la loi mosaïque » (26 mars 1900). « Le
rôle de la loi dans le judaïsme postérieur et l'attitude de
Jésus en face de la loi » (28 juin 1901). L'auteur nous a ainsi
permis de faire un bon résumé de la théologie biblique de

l'Ancien Testament.
M. le professeur L. Gautier nous a donné une causerie

charmante sur « quelques questions concernant la religion
d'Israël avant l'exil » (25 juin 1900). Sa connaissance personnelle

de l'Orient, son sens historique très fin, sa parole si
vivante ont donné un grand attrait à sa communication. Avec
les Récabites, il a soulevé le voile sur l'existence du conflit
entre les traditions religieuses des Israélites nomades et
celles des Cananéens, que les Israélites adoptèrent en s'ins-
tallant en Palestine. Pour les Récabites, Baal est un Dieu
d'agriculteurs, Jahvé est un Dieu des bédouins.

M. le professeur Barrelet a abordé, lui aussi, un sujet
spécial. Il nous a entretenus le 29 avril 1901 « des travaux
récents sur le Serviteur de l'Eternel » du second Esaïe. L'auteur

part de l'opinion de Delitzsch qui comparait la notion
du Serviteur de l'Eternel à une pyramide dont la base est

Israël, le milieu l'élite du peuple, le sommet la personne du
Rédempteur.... De là, avec une grande clarté, l'auteur nous
a fait passer par la théorie de Duhm qui voit dans le
chapitre 53 un poème qui, écrit en marge, a passé abusivement
dans le texte du second Esaïe. L'unité de l'ouvrage sort



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 453

pourtant victorieuse. Seulement, deux courants d'interprétation
se dessinent. Tandis que Sellin fait de l'Ebed Jahvé un

individu, et reconnaît en lui d'abord Zorobabel, puis Jehoja-
kin, Budde voit tout simplement dans l'Ebed Jahvé, Israël.
Etant donné le tempérament oriental, avec sa puissance de

personnification, cette explication collective est la plus forte.
M. Barrelet, entre ces deux courants, s'en tient à l'opinion
de Delitzsch.

Si l'Ancien Testament a reçu nos faveurs, le Nouveau
semble un peu délaissé ; il n'a provoqué qu'un seul travail,
celui de M. le pasteur Linder: « Béthesda » (29 janvier 1900).
Avec une grande persévérance, M. Linder poursuit la
défense de son explication particulière du quatrième Evangile.
Vous le savez, notre auteur a découvert deux couches dans

ce livre. Sa pierre de touche est la présence ou l'absence de

l'article devant les noms propres. La source A (avec article)
se rapproche des synoptiques; la source S (sans article)
contient les éléments mystiques et même gnostiques. M. Linder
a cherché à faire l'application de sa méthode au chapitre 5.
Avec cette division des sources, il est partisan de l'interprétation

allégorique pour l'explication du récit de la guérison
d'un malade à la piscine de Béthesda. Les cinq portiques ne
sont pas autre chose que les cinq livres de la loi et le mot
Béthesda, Beth-e-sda, maison des cinq districs, des cinq
parcelles, nous ramènerait aux cinq portiques. L'impuissance
de la loi mosaïque, voilà quelle serait la leçon cachée dans
le récit. Tout en admirant les connaissances philologiques
de M. Linder, la plupart de ses auditeurs trouvent pourtant
son critère littéraire insuffisant. Quant à l'objection faite
contre le système allégorique qui fait des écrits des énigmes,
M. Linder répond avec beaucoup d'à-propos : « Si le
quatrième évangile a vu le jour parmi les Alexandrins, l'allégorie

y fleurissait, » donc il est naturel de la rencontrer dans

cet ouvrage.
La théologie historique a fait surgir deux contributions

qui reflètent nos préoccupations actuelles. L'histoire des

dogmes est la discipline favorite de notre époque. Assister à



454 A. FORNEBOD

la naissance, à l'épanouissement, à la pétrification des

dogmes de l'Eglise est un spectacle fait pour plaire à notre
esprit moderne, imprégné d'évolutionnisme. Quoi d'étonnant

qu'un jeune lévite, au sortir de l'auditoire, ait
éprouvé le désir de rechercher les origines de l'histoire
des dogmes. Avec son travail ce Rationalisme et histoire »

(26 février 1900) M. le pasteur Chavan nous a fait, avec

une grande clarté, une exposition des antécédents de l'histoire

des dogmes. M. le professeur Dandiran en a tiré la
conclusion quand il a dit : « Le rationalisme est essentiellement
révolutionnaire, négatif. » Au fond, après les controverses
dogmatiques, on ne voulait plus du dogme. Bien avant Kant,
on avait exclu l'élément dogmatique. Le rationalisme a été

impuissant pour concevoir une histoire des dogmes. La
véritable genèse se trouve dans le grand mouvement historique
et philosophique du dix-neuvième siècle. Le rationalisme a
rendu possible la naissance de cette branche théologique.

La seconde contribution historique est celle de M.
Dandiran : « Un mot d'histoire à propos de Kant et de Swedenborg

» (17 décembre 1900). M. le pasteur Byse, qui cherche
à acclimater chez nous les vues de ce « grand inconnu, »

avait, à propos d'une discussion, englobé Kant parmi les
partisans des vues de Swedenborg sur le monde des esprits.
Le disciple et admirateur de Kant en M. Dandiran avait
bondi à l'ouïe d'une telle prétention. Pour justifier le philosophe

de Königsberg de toute connivence avec l'homme aux
visions, M. Dandiran nous a fait un exposé magistral du
système de Kant, tel qu'il ressort à ses yeux de la critique de
la raison pure, de la critique de la raison pratique, et de la
religion dans les limites de ia raison. La Weltanschauung de

Kant est en complète opposition à celle de Swedenborg. Mais
M. Byse ne s'appuyait pas sur les grandes œuvres de Kant,
seulement sur un petit opuscule datant de quinze ans avant
la publication de la critique de la raison pure. Tout philosophe

qu'on soit, on peut renier ses anciens dieux. Montrer
qu'il n'en est rien pour Kant, que les citations avancées par
M. Byse appartiennent à un écrit satirique où perce déjà le



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 455

dédain de Kant pour toute métaphysique, c'est ce que M. Dan-
diron se proposait de nous montrer dans la seconde partie
de son travail, qui n'a pas encore vu le jour.

Les sujets systématiques sont encore les préférés, ils prêtent

naturellement à la discussion. Nous en comptons cinq.
Comme ils n'ont pas de rapport les uns avec les autres,
prenons-les dans l'ordre de leur publication.

M. le professeur Emery a fourni ,1e 'plat spirituel substantiel

de notre séance d'automne (25 septembre 1899) a.

Chernex, une étude sur « Le devoir. » Nous ne reproduirons
pas cette analyse si détaillée, si incisive. En choisissant ce

thème, l'auteur savait que, sur ce terrain-là, l'entente existait

entre les représentants de nos diverses tendances
théologiques. Le devoir, c'est là le roc sur lequel tous les chrétiens
spiritualistes peuvent se donner la main sans crainte d'aucun
malentendu. Le ton du travail était donc des plus ironiques.
Grâce à la présence de M. le pasteur Wagner de Paris, la
discussion a été nourrie et des plus intéressantes. Elle s'est

portée particulièrement sur le fait que la morale se présente
sous forme de cas particuliers à résoudre, et sur les conflits
de devoirs.

Le 18 décembre 1899, M. le pasteur Logoz nous présentait
son étude sur le dogme de la prédestination. Elle a paru
dans la Revue de théologie et de philosophie de mars 1900.

C'est une vieille question qui intriguera toujours les
chrétiens, pourquoi? parce que ce dogme plonge ses racines
dans la vie chrétienne elle-même, comme M. Logoz l'affirme
énergiquement pour l'apôtre Paul: « Si maintenant j'analyse
le contenu de la prédestination simple, je ne tarde pas à

découvrir qu'elle repose précisément, non sur une spéculation
de l'esprit, encore moins sur une révélation objective, mais

sur une double expérience, celle d'une conversion opérée à

une époque précise sous l'influence de la grâce avec une
puissance irrésistible, et celle de l'action permanente de

Dieu dans l'âme du croyant. » — « Seulement, ajoute
l'auteur, autant la conviction de la prédestination au salut est

un postulat de la foi et de la conscience chrétienne et, par



456 A. FORNEROD

suite, d'essence strictement religieuse, autant la pensée de la

prédestination d'autrui à la damnation est une superfétation
d'origine étrangère, d'essence philosophique. » Ce sont là les

deux notes fondamentales de ce travail. La discussion a porté
sur la question de savoir si la prédestination se trouve dans

l'Ancien Testament et dans les Evangiles. M. Logoz dit non.
M. Emery dit oui. En outre, comment les chapitres 9, 10

et 11 des Romains doivent-ils être envisagés La diversité
des interprétations demeure.

Le 30 avril 1900, M. le pasteur Robert Favre, de Sainte-

Croix, nous a donné un résumé des idées du professeur
Hermann de Marbourg sur le Christ historique. (Voir Revue de

théologie et de philosophie, septembre et novembre 1900.) Ce

jeune théologien a soulevé le problème le plus actuel de la

théologie. Avec l'école ritschlienne, Hermann part de la

personnalité historique de Jésus-Christ comme base de la foi
chrétienne. « La personnalité concrète de Jésus de Nazareth :

tel est aux yeux de Ritschl le fondement et la norme de la
foi chrétienne. » Cette école est donc en opposition avec les
idéalistes comme Lessing, Fichte, pour qui les idées suffisent,

et qui sont disposés à soutenir la vérité de l'Evangile,
tout en affectant une indépendance complète à l'égard de sa

forme historique. Mais si la foi chrétienne dépend de la
personnalité historique de Jésus-Christ, est-elle également
dépendante de toutes les traditions rapportées dans le Nouveau
Testament sur Jésus-Christ? C'est là le nœud de la question.
Hermann reconnaît pleinement que, quelque confiance
qu'on puisse accorder aux auteurs du Nouveau Testament,
la critique conserve toujours ses droits ; nous ne pouvons
avoir sur les faits extérieurs de la vie de Jésus que des

probabilités, non des certitudes. Dès lors, où trouver une base

solide pour la foi Dans le Christ historique, envisagé non
point dans sa vie extérieure, mais dans sa vie intime,
intérieure, telle qu'elle se manifeste directement à l'âme de tous
ceux qui s'approchent sincèrement de lui. Nous pouvons
faire l'expérience de sa vie intime.

Le 24 septembre 1900, à notre séance d'automne à Chernex



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 457

sur Montreux, par une belle journée, nous avons eu la joie
de revoir au milieu de nous un de nos vaillants champions,
M. le professeur Chapuis. Sa santé s'est heureusement
améliorée. Il nous a donné un travail, fruit de ses méditations
solitaires, provoquées par le souvenir du 15 avril 1799, jour
où Frédéric Schleiermacher terminait ses discours sur la
religion. L'œuvre de M. Chapuis « Religion, christianisme,
théologie » a commencé à paraître dans la Revue de théologie
et de philosophie, mars 1901. Ce que le théologien de Chexbres

recherche, c'est l'élément essentiel de la religion, celui
sans lequel aucune religion ne peut subsister. Et avec

Schleiermacher, il le trouve dans le sentiment de notre
dépendance absolue, c'est-à-dire dans la piété. Prendre, comme
M. Buisson, les caractères principaux de la religion dans le

dogme et le miracle, c'est prendre des facteurs secondaires
de la vie religieuse pour l'élément essentiel. Le dogme n'est

pas spécifique à la religion, et le miracle ne lui est pas essentiel.

Non ; Vinet a dit que l'Evangile était une vie au-dedans
de nous, c'est la religion de l'esprit, c'est un agent de vie
sociale, la vie spirituelle à son plus haut degré. Aussi le
critère de nos jugements doit-il être la vie religieuse elle-même.
Si la piété, c'est-à-dire le sentiment de notre dépendance
absolue, constitue « das Wesen der Religion, » peut-elle
subsister à l'état pur, sans doctrine, sans culte peut-on
prévoir le temps où la religion n'aura ni dogme, ni organisation
ecclésiastique? Ou bien ne s'agit-il que d'une subordination
des éléments qui constituent la religion La piété, cet
élément essentiel, donnera-t-elle toujours naissance à des

dogmes, à des doctrines, à des cultes, à des organisations
religieuses En tant que concrétisations de la piété, ces

manifestations auraient toujours un caractère phénoménal,
transitoire, variable. C'est là le problème soulevé par la
discussion.

Le 26 novembre et le 17 décembre 1900, M. le pasteur
Ecklin de Neuchâtel nous a apporté « Une révision de la
doctrine de la rédemption. » L'auteur s'attendait à rencontrer

des adversaires de son point de vue. Tout en accentuant
THÉOL. ET PHIL. 1901 30



458 A. FORNEROD

le rôle de la mort de Jésus-Christ dans l'œuvre de notre
délivrance de la puissance du mal, il a attaqué vivement la
doctrine traditionnelle de la substitution juridique comme
contraire à la conscience chrétienne et aux Ecritures. M. Ecklin
est un homme versé dans l'exégèse des passages scripturaires.

Sa tentative de faire jaillir le caractère moral de

l'œuvre de la Rédemption, le but d'amour poursuivi par
Dieu lui-même pour délivrer sa créature, n'a rencontré que
des approbations. La critique a porté sur une autre face du
problème, M. Ecklin est un chaud partisan de l'autorité
biblique. Aussi a-t-il présenté, conformément aux textes
bibliques, la rédemption non point comme notre délivrance
du mal, du péché simplement, mais du diable. Parla victoire
de Christ, nous avons été rachetés de la puissance du diable.
M. Ecklin croit impossible de construire une théodicée sans
admettre l'existence personnelle du diable, attestée par les

écrits bibliques. La divergence a alors éclaté entre les partisans

de l'autorité biblique et ceux qui placent l'existence du
diable au rang des questions de métaphysique et non d'expérience,

seul domaine où nous soyons tenus de suivre Jésus-

Christ.
Vous le voyez, les discussions n'ont pas manqué au sein

de notre société. Il arrive chez nous ce qui se passe ailleurs ;

nous avons nos porte-paroles aimés qui souvent à eux seuls

portent le poids de la discussion. C'est grâce à eux que nos
séances sont vivantes et animées. Nous devons particulièrement

nos remerciements à MM. les professeurs Bovon, Bridel,
Dandiran, Emery, Paschoud. Par leurs observations, leurs
réserves, que d'idées ils ont évoquées dans l'esprit de leurs
auditeurs Nous espérons les entendre souvent encore, tout
en exprimant le vœu que leur exemple ait des imitateurs.
Que de membres nous rendraient service en nous faisant part
de leurs réflexions, en toute liberté.

Et cela est d'autant plus facile que notre société a le caractère

d'une famille. Un esprit de respect de la personnalité
d'autrui et de bienveillance fraternelle règne au milieu de



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 459

nous, et rend les rapports faciles. Puisse cet esprit demeurer
longtemps à l'actif de notre société

Et pourtant, alors même que notre société est, et reste, une
école de libre discussion où les tendances théologiques les

plus diverses peuvent librement s'exprimer, elle passe dans
certains milieux pour être inféodée à un parti théologique
déterminé. On dit : c'est le sanctuaire de la théologie
nouvelle. En être membre, fréquenter ses séances, c'est presque
être affilié à l'hérésie. Oui, les partisans de la théologie de
la conscience émettent leurs idées librement au sein de

notre société, mais leurs contradicteurs le peuvent tout aussi
bien. Maintenir ce caractère de libre discussion doit être le
devoir de tous les membres de notre société. Il s'agit d'étouffer
ces malentendus qui, en s'accentuant, ne pourraient que
nuire à la marche normale de notre société.

En quittant ma charge présidentielle, j'éprouve le besoin
de vous remercier de la bienveillance que vous m'avez

témoignée et de demander à Dieu de bénir notre société.

J'ai dit.


	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1899-1901

