Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 5

Artikel: Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique
Autor: Wildeboer, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT

ETUDE HISTORICO-CRITIQUE

PAR LE

Dr G. WILDEBOER

professeur & I'Université de Groningue *.

§ 8. Notion de la canonicité dans les écoles juives.

Aprés avoir passé en revue les divers témoignages four-
nis par I’histoire, il nous reste & esquisser I'histoire de la
canonisation des livres de l'ancienne alliance. Nous nous
efforcerons de nous former, du cours des événements, une
représentation conforme aux résultats acquis par la voie
historico-critique, mais avant tout, nous chercherons 4 saisir
Iimportance interne du procés historique. Pour cela, il est
nécessaire de savoir ce que signifiait pour les Juifs la mise a
part de leurs écrits sacrés.

Le mot canonique?! avait pour le judaisme un autre sens
que pour nous. L'expression « les saintes écritures souillent
les mains, » et surtout les discussions sur la question de sa-
voir si certains écrits devaient étre « cachés » ou non, nous
permettent de dire que, pour les Juifs, 'important était de
déterminer si tel ou tel écrit pouvait étre lu dans la synagogue
ou non?.

1. WELLHAUSEN (Einleit., p. 547, remarq. 1) fait observer avec
raison que le mot « Canon est un terme ecclésiastique, introduit au

* Voir les livraisons de mars et de mai-juillet.
THEOL. ET PHIL. 1901 28



426 G. WILDEBOER

4e s, par les Péres grecs pour désigner les livres jugés dignes d’en-
trer dans la collection des classiques sacrés. » Ce terme n’a aucun
équivalent dans les écoles juives, 4 moins de s’en tenir a la défi-
nition plus formelle donnée par SEMLER (Abhand. von freier Unters.
des Kanons, Th. I, 14; Th. II, Vorrede). Il pensait que le mot
xaveyy Ne désignait qu'une liste de livres destinés a étre lus dans
PEglise. Depuis K. A. Credner (Zur Gesch. des Kanons) le sens
matériel fut mis plus en lumiére, et, conformément au sens de
régle fourni par le grec classique, on jugea naturel d’appliquer ce
sens a la liste des écrits sacrés, puisqu’on cherchait dans ces écrits
le xavdv tig admbeing xai Tig winrewg. Ces deux conceptions, celle de
Semler et celle de Credner, renferment une part de vérité que
nous ne pouvons pas développer ici. Ce qui suit suffira & notre but.
Semler a raison de penser que le sens primitif du mot Canon est
purement formel, et n’a rien a voir avec celui de régle, critére, de
la foi et de la vie. Les ')lpa?ai XOCVOVLCO'F.EVO(L sont a l'origine celles
qu’autrefois on appelait ouoloyotpeva. Mais cette définition formelle
oubliait qu’on devait avoir une raison pour déclarer ces livres
canoniques; cette raison était la reconnaissance du caractére
divin, théopneuste des écrits. On n’appliqua a cette dénomination
le sens de régle de la foi et de la vie que lorsqu’elle fut entré dans
I'usage général. C’était naturel. Avant que le mot canonique prit
la place de 'ancien mot opoloyolpeve, xavchy ExxMoLacTIKGs, XXVWY TG
miotews désignait la regula fidei, résumé succinet de ce qui était
considéré comme doctrine chrétienne ecclésiastique. Comme source
de cette regula on considérait certains écrits d’'une autorité norma-
tive (méme en dehors de la Bible); c’est dans ce sens qu’ORIGENE
parle des Scripture canonice (Prolog. in Cant., traduction de Rurin,
édit. DELARUE, III, p. 36). Ainsi dans I’Eglise le mot a recu un
sens matériel sans équivalent dans les écoles juives. Il va de soi
que les théologiens juifs employaient un critére matériel pour dé-
cider quels livres pouvaient étire lus dans la synagogue, mais cela
n’est pas renfermé-dans les expressions employées par eux pour
marquer le caractere particulier des Saintes Ecritures. Si donc,
dans notre étude, et surtout dans l’examen des discussions des
écoles juives, nous employons le mot canonique, il faut Pentendre
cum grano salis. Pour une recherche comme celle-ci, ’emploi
scientifique de ce mot est chose convenue.

2. Pour dire qu’un écrit est ce que nous appelons canonique,
le Talmud dit qu’il « souille les mains. » Nous maintenons cette



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 427

opinion malgré Passurance de J. S. Brocu (Stud. zur Gesch. dep
Samml. der althebr. Lit., 1876, p. 152 sq.) qui affirme que c’est ung
« erreur de mettre cette maniére de parler en rapport avec la col-
lection du Canon, ou avec le caractére canonique d’un écrit. » Sa
démonstration est plus subtile que probante. Qu’on veuille relire
le § 6, et surtout les remarq. 5 et 6, et qu’on cherche 4 remplacer
Iexpression en question par un autre mot que le mot canonique:
Ce serait alors pur hasard qu’on l'ait appliquée a I'Ecclésiaste, donk
Jérome nous dit qu’il était contesté (§ 7, remarq. 4). Les affir-
mations de Bloch ont pour but de prouver que les Kethoubim exis<
laient déja anciennement. Dans son zéle, il ne rend pas non plus
justice au passage de la Megilla 73, quand il fait dire 4 R. Samuel
qu’Esther était inspiré du Saint-Esprit, alors qu’il existe du méme
R. Samuel une tradition d’aprés laquelle Esther ne souillait pas
les mains. (Voir § 6, remarq. 6.)

Dans les écrits juifs postérieurs, on parle aussi simplement de
«I'acceptation de tel livre parmi les écrits, » o'2an27 P2 “507 N52p;
maisdansle Talmud, il est toujours dit des Saintes Ecritures qu’elles
étaient prv PN IRRBY (Jadavm, 111, 5; 111, 6; Megilla, fol. 7a;
Edujoth,V,3; Schabbath , fol. 142, ete.) Sur cette maniére de parler
si curieuse, voir WEBER, System der altsynagogal. Paldst. Theol.
Leipzig, 1880, p. 82. D’aprés I'exégése rabbinique on déclarait im-
pur le lieu ot se trouvait I’Ecriture sainte, afin que personne n’y
placat de Theruma (ainsi que cela était arrivé jadis, Schabbath, fol.
14 2), ce qui pouvait attirer des souris capables de détériorer le livre
sacré. Ce dernier devait étre préservé de tout contact, car il était
un p+p. Pour atteindre ce but, on le déclarait mymw; dés lors tout
objet qui entrait en contact avec lul devenait fpmp 4 son tour;
c’est ce qui fait qu'on cherchait & éviter tout contact.

Une autre explication, empruntée a Jadaim, IV, 6, se rencontre
chez GraTz (Kohelet, p. 160, cf. p. 166). Elle explique en méme
temps pourquoi cette expression n’est jamais appliquée, dit-il;
ni ala loi ni aux prophétes, mais seulement aux Kethoubim. Les
Sadducéens disaient & R. Jean, fils de Zakkai: « Nous avons &
nous plaindre de vous, Pharisiens, qui dites que les mains sont
souillées par les écrits sacrés, non par ceux d’Homeére.» (Grstz
traduit : par les écrits des événements du jour*). Jean répliqua :
« Est-ce le seul grief que vous ayez contre les Pharisiens ? Ils ont

* Comparer LEVY, Neutest. Worlerd., 1, 476, 111, 245.



i28 G. WILDEBOER

aussi dit que les os d’un 4ne ne souillent pas les mains, tandis
que ceux du grand prétre Jean (Hyrcan) rendent impur. » A cela
on répondait : « Plus un étre est excellent, plus il rend impur, afin
gu'on ne puisse pas faire des os de ses parents des objets quel-
conques. » Puis Jean dit : « Les Saintes Ecritures elles aussi souil-
fent a cause de leur grande valeur... (afin qu'on ne les emploie
pas comme couvertures d’animaux), tandis que les écrits d’Ho-
“mére ne souillent pas les mains, n'ayant en eux-mémes aucun
avantage*.» Il résulte de cette explication que I’on tenait avant
tout a préserver les Saintes Ecritures de toute profanation. De
telles précautions n’étaient pas nécessaires a I'égard de la Loi et
des Prophétes. Cependant la locution en question était apparem-
wment appliquée aussi & d’'autres livres que ceux du troisiéme
groupe (Kelim, XV, 6; BrocH, Stud., p. 153). Une exception n’était
faite que pour la Thora du grand prétre dans le temple. Il est
probable que Greatz a raison en ce sens que cette réglementation
a été faite tout d’abord pour les Kethoubim.
; Que I'étrange expression citée plus haut se rapporte a4 la sain-
teté des livres, c’est ce que confirme l'explication de GEIGER
{Narchgelass. Schriften, b vol., Berlin, 1875-78, 1V, p. 14, cf. Urschrift
und Uebersetzungen der Bibel, etc. Breslau, 1855, p. 135).
.. Il repousse, comme « n’ayant manifestement pas de sens,» I'ex-
plication puisée par Weber dans Schabbath, fol. 142, et expose les
choses comme suit : Les Pharisiens voulaient restreindre la régle
concernant le pur et 'impur, et affirmaient que méme la peau des
animaux tenus pour impurs ne souillait pas, une fois qu’elle avait
été apprétée. Ils ne conservaient les anciennes et sévéres détermi-
nations que pour le cuir sur lequel avaient été écrits des livres
sacrés. Cette inconséquence, il leur convenait de 'admettre. Une
exception était faite en faveur du livre du parvis (q1yn 98b)
dont le grand prétre se servait au grand jour des expiations (Kelim,
-~ XV, 6) parce qu’il était écrit sur du cuir parfaitement pur. — L'ex-
‘plication de Fiirst (0. ¢., p. 83) « qu'ils déclaraient impures les
mains non lavées » est arbitraire et fausse.
Un éerit « qui ne souillait pas les mains » devait étre « caché »
{121). Au premier coup d’'ceil ce mot semble correspondre au grec

* Que P'attouchement des Saintes Ecritures rende impur, c’est ce qui était
@éjd connu auparavant. Ros. SwmitH, Relig. of Semites, 1889, p. 405. BupbpE,
Kanon des A.-T. Giessen, 1900, p. 6. On peut mettre cela en rapport avec le
«tabou, » explication que R. Smith et Budde trouvent suffisante. :



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 429

amoxpbmrery , et U'expression pwyy pwpp, signifier libri apocryphi.
Mais cela n’est pas parfaitement exact. Il faut tout d’abord
remarquer que le terme juif est moins compréhensif que notre
expression livres apocryphes (First, o. ¢., 127, remarq. I, p. 148,
remarq. I, p. 150).

Les livres appelés, depuis Jérome *, livres apocryphes, c’est-a~
dire placés hors du Canon, sont nommeés par les Juifs gz, lebri
extranei; parmi ces derniers, les Macchabées (wnmwn na mbanl,
Sirach (xvp 13 Mbwn), la Sapience (mbw nmor), Daniel, Judith;
Tobie, qui ne sont jamais appelés owiy o™po- Le mot ganaz, ganuz
n’est employé qu’en parlant de quelques-uns de nos livres canoni-
ques, au sujet desquels on se demandait pour une raison ou une
autre §’il ne serait pas préférable de les « cacher.» Ainsi on cache
un rouleau de laloi usé (Burr, Kanon und Text des A. T.,7). Comme
I’a remarqué avec raison NOLDEKE (Die altiest. Literal. Leipzig,
1868, p. 238), les discussions des rabbins font I'impression que
les livres contestés étaient en usage et que c’est conire leur usage
synagogal que des objections s’étaient élevées. Il suit de 1a qu’il
ne s’agissait pas de admission des livres, mais plutét de savoir
si 'on devait les mettre ou non de c6té.

Dans toute synagogue la Thora seule est conservée dans
Yarmoire sacrée, appelée marn, 1m% ou mn =ns (couronne de la loi):
On y renferme les rouleaux, enveloppés de toile de lin, et placés
dans une pym (B4xy). Si un livre était jugé digne d’étre lu dans la
synagogue a cité de la Thora, on le plagait dans une petite caisse
sur le pupitre (a3, A7ue) ou en quelque autre endroit de la sy-
nagogue, et non dans I’armoire (du moins dans les temps pos-
térieurs, cf. § 11, remarq. 2). Un écrit jugé indigne de cet honneur
était mis dans la Geniza ou chambre 4 resserrer de la synagogue,
tout comme un rouleau de la Thora endommagé (cf. Sopherim, 111,
9; RoB. SmitH, The Old Test., etc., p. 400, lecture IIl, remarq. 16;

* Avant Jéréme on entendait par libri apocryphi soit des écrits secrets des
hérétiques, soit des pseudépigraphes. Depuis Jérdme, ce sont ceux que ren-
ferment les manuscrits des LXX et que n’ont pas les bibles hébraiques; ils s’ap-
pelaient auparavant (parce qu’ils étaient lus dans I'Eglise) 8ifAia avaywwokdusva,
libri ecclesiastici (Kew, H. K. Einl. A, T., § 226). L’acceptation de cette ex-
pression juive par le Pére de I'Eglise ne se justifie que parce qu'il s’agissait
aussi pour lui de la question de savoir si certains livres, lus au culte publié?
pouvaient dtre considérés comme écrits sacrés. Mais la question ne pertait pas
pour ce Pére sur les mémes livres que pour les docteurs juifs. Bunz, o. c., p. 60.



&30 G. WILDEBOER

BLEER-WELLH., Einl. £, p. 551. StraAck, Prolegomena critica in
vet. Test. Hebr. Lipsiee, 1873, p. 42). Ainsi les apocryphes propre-
ment dits (Chiconim), exclus de 'usage de la synagogue, ne sont
pas méme compris dans ’expression Sepharim Genowuzim. Les écoles
juives ne disent jamais qu’ils peuvent étre lus dans le culte, tan-
dis que les Kethoubim avaient leur place, a c6té de la Thora, dans
les synagogues les plus considérables. C'est la ce que quelques
rabbis ne pouvaient pas admettre dés I'abord. Mais leur opposi-
tion devait céder devant l'usage général; on y renonc¢a ou l'on
chercha des raisons propres a justifier cet usage.

: On peut objecter & ce que nous venons de dire que dans la syna-
gogue, a cOté de la loi, on ne lisait que quelques (54) péricopes des
prophétes (Haphtaras), et que les seuls « cinq rouleaux » étaient
lus aux cinq grandes fétes. Officiellement, il n’y a pas d’autres
prescriptions; mais un usage plus étendu n’en avait-il pas précédé
la fixation? Et 1'obligation de lire les péricopes indiquées ne per-
mettait-elle aucune liberté de lire davantage? (Voir § 10, remarq.
9; § 11, remarq. 7.) Il y a plus. Les Juifs de Nahardea, en Baby-
lonie, avaient I’habitude de lire des fragments des Kethoubim au
culte de Paprés-midi du jour du sabbat (Schabbath, fol. 116 ), Quand
TERTULLIEN (De culiu fem., 1, 3) dit d’Hénoch : « Nec in armarium
judaicum admittitur, » il laisse supposer qu'a co6té de la Thora,
des Haphtaras des Prophétes et des cing rouleaux, on lisait d'au-
fres écrits encore (§ 11, remarq. 2).

La pierre de touche de la canonicité des livres de I’Ancien
Testament était la Thora. Les savants juifs ne se lassent
point d’annoncer sa gloire et de proclamer son importance
unique3. Elle est canonique au sens éminent du terme.
Cest d’elle que les autres écrits empruntent leur valeur et
ils n’entrent en considération qu’en tant qu’ils lui servent
d’interprétation plus développée*; c’esl pourquoi tout I’An-
cien Testament est cité comme loi par les rabbins®. Si tout
écrit qui semblait contredire la Thora était rejeté, on n’ad-
mettait cependant pas tous ceux dont ’esprit s’harmonisait
avec celui de la Loi; d’autres raisons encore ont agi favora-
blement ou défavorablement & I'égard de quelques livres.
~ Un écrit était-il attribué & une personnalité célébre de I'an-
ti;f]ui_té, il pouvait étre accepté; l'auteur appartenait-il aux



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 431

temps postérieurs, le livre était exclu. C’est 14 sans doute
ce qui a interdit d’admettre dans le Canon le livre du Sira-
cide 8. De plus, pour pouvoir obtenir droit de cité, les livres
historiques devaient se rapporter 4 la période classique; cest
pour cette raison que 1 Macchabées est resté en dehors du
Canon?7.

3. Pour se convaincre de 'importance accordée par les Juifs a
la Thora, il suffit de lire WEBER, System der allsyn. Palest. Theol.,
1-60. Avant le temps, la Sagesse sortie des profondeurs de 1'dtre
divin s’est présentée devant la face de Dieu, et cette Sagesse est
identique a la Thora; c’est ce qu’'on peut lire dans des Midraschim
anciens et modernes, et déja chez Jésus ben Sirach (ch. 24). Aprés
avoir magnifié la Sagesse qui existe de toute éternité, il con-
tinue: « Tout cela estle livre de l’alliance faite avec le Trés-
Haut, savoir la loi donnée en héritage par Moise a la maison
de Jacob. » On attribue donc & la Loi la préexistence; elle est
appelée fille de Dieu; Dieu lui-méme s’occupe d’elle (p. 14 sq.).
Elle est la source du salut de I'homme, son souverain bien, source
de la vie, de la lumiére, de sanctification, de rafraichissement.
Elle est mmn 9inm 7920, « le joyau des joyaux (p. R0 sq.) « Celui
qui prétend que la Thora ne vient pas du ciel [de Dieu], (littéral.
oWwwn n N ps) n’aura point de part au monde & venir.» (San-
hedrin, X, 1.) « Celui qui dit que Moise a écrit un seul verset de
sa propre sagesse (yaxy *pn), est un menteur, et un contempteur
de la parole de Dieu (Sanhedrin, fol. 99 2). La seule question dis-
cutée était celle de savoir si Dieu avait donné & Moise toute la
Thora en une fois ou par fragments (a5 m5m).

4. La Thora avait pour le Juif une importance unique, comme
le montrent les éloges qui lui sont décernés. Aucun autre écrit
ne pouvait a ce point de vue étre égalé a la Thora. C’est pour-
quoi on mne pouvait employer a 1'achat d’autres livres sacrés
I’'argent obtenu par la vente d’un rouleau de la loi. « Si les hommes
d’une ville vendent une Thora, ils ne peuvent pas en employer
Yargent a Pachat d’autres livres sacrés; s’ils vendent 1'Ecriture,
ils ne peuvent pas acheter une couverture pour en envelopper la
Thora; ¢’ils vendent une couverture, ils ne peuvent point acheter
d’armoire pour y serrer les rouleaux de la synagogue; s’ils vendent
une armoire, ils ne peuvent point acheter de synagogue; s’ils
vendent une synagogue, ils ne peuvent point acheter de rue (de



432 G. WILDEBOER

place publique pour la priére. Mat. VI, 5). » Voir Megilla, 111, 1 et
Ros. SmiTH, The Old Testament. Lecture 5, remarq. 8, p- 406.
L’intention des Juifs n’est donc pas d’égaler les Nebiim et les
Kethoubim a la Thora, quoiqu’ils emploient les mémes formules
pour introduire les citations tirées des trois groupes. La Thora
est canonique au sens le plus élevé du terme. Seule elle a une
place d’honneur dans la synagogue, dans la ma'n, placée au fond
de la synagogue, vis-a-vis de la porte d’entrée. C’est autour d’elle
que se concentre toute la cérémonie du sabbat, et en la lisant, on
Iui rend des honneurs que ne recoivent point les autres livres de
PAncien Testament. Elle est a vrai dire la seule révélation du salut,
donnée de Dieu, non seulement pour Israél, mais destinée aussi aux
peuples dans l'avenir. C’est pourquoi il est dit « qu'au temps ot
la Thora fut donnée & Israél, les rois de la terre tremblérent dans
leurs palais » (Mechilta par s, édit. WEss, 64b. WEBER, 0. ¢.,
p- 18 sq.). L’union entre Jahvé et Israél n’est conditionnée que
par la Thora (WEBER, p. 46 sq.), et Israél n’est le peuple de Dieu
que parce qu’il est le peuple de la loi (WEBER, p. 50 sq.). La Thora
est ainsi une révélation parfaitement suffisante. « Si Israél s’était
conduit dignement, il n’etit pas eu besoin de la révélation posté-
rieure des Nebiim et des Kethoubim. » (Kohelet Rabba sur Eccles.
I, 13, édit. Surzs., 63 ¢, WlNSCHE, p.21.) De méme, a propos de
Deut. XXX, 12 : « Ne dites pas qu’un autre Moise paraitra et ap-
portera du ciel une autre Thora; il n’est pas resté au ciel d’autre
Thora, » (Debarim Rabba, c. 8, édit, Surzs., fol. 223 <. WiiNSCHE,
p- 96.) Ajoutons que le mot Thora a le sens d’instruction, ce qui
permet de donner aussi ce nom a4 I'’enseignement des prophétes.
A la révélation xat’ &oyvv sont opposés les autres écrits en tant
que tradition (mbap ou xnnbwy). Nous avons déja vu (§6, remarq.8)
comment Joél est cité comme Cabbala dans la Mischna, et ’on
trouve dans I'ouvrage de Zunz (p. 44, remarq. = et seconde édit.,
p. 46. remarq. ®) un certain nombre de citations pareilles tirées
des Prophétes et des Hagiographes. Les livres du 2¢ et du 3e groupe
sont ainsi nommés Cabbala, tout comme les sentences des doc-
teurs de la loi. Ils se distinguent de ces derniéres en ce qu’ils ont
parlé sous l’action du Saint-Esprit; mais comme ils ne sont
qu'une explication de la loi, ils appartiennent a la tradition. La
tiche des prophétes était de transmettre la loi orale (§ 9, remarq. 8)
transmise par Moise a Josué, par ce dernier aux anciens, par les
anciens aux prophétes (4bdth, I, 1). C’est pourquoi, les savants



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 433

juifs du moyen é4ge distinguent trés justement, au point de vue
juif, les trois parties du Canon en Lieu trés saint, Lieu saint et
parvis. (BuHL. 0. ¢., p.4.) La maniére dont on traite les prophétes
dans la synagogue part du méme point de vue;ils sont lus & c6té
de la loi, mais comme conclusion et supplément a la lecture de la
Thora. Le discours prononcé dans la maison de priére a rapport
presque en entier a la parasche de la Thora, trés peu a I'haphiara
des prophétes. WeBER (0. ¢., p. 80) remarque encore que pour
autant qu’il peut étre question dans le Talmud de critique des
Saintes Ecritures, elle concerne toujours le deuxiéme ou le troi-
siéme groupe, jamais le premier.

Done, au point de vue juif, la question de la canonicité d'un
livre revient 4 se demander si ce livre s’accorde ou non avec la
révélation, c’est-a-dire avee la Thora. Cette affirmation n’est pas
trés différente de celle de v. KASTEREN qui pense que chez les
Juifs la canonicité d’un livre se mesurait au degré de son inspira-
tion, car la question était résolue par sa comparaison avec la loi.
Si le contenu était en opposition au contenu de la Thora, c’est
qu’il n’était pas inspiré par le Saint-Esprit. La Loi, en tant que
norme de la canonicité, doit étre comprise dans le sens de Bubppe
{o. c., p: 67, remarq. 1) : « Il faut rendre responsable de la chose
tout ’ensemble (Ineinander) des conceptions de I’école, dans lequel
la loi occupait naturellement la place principale. »

5. Sila loi est la plus haute révélation, la seule suffisante, il en
résulte que les autres livres sacrés n’y ajoutent rien de nouveau.
C'est 1a aussi Popinion des Juifs. « Y a-t-il dans les Kethoubim
quelque chose qui ne soit pas dans la Thora? » (Thaanith, fol. 25.)
« Aucun prophéte ne peut introduire des choses nouvelles non
fondées sur la Thora » (Bammidbar rabba, c. 10; Ruih rabba,
ch. II, 4, édit. Sunzs., fol. 32a. WiiNscHE, p. 33). Méme ce que
les prophétes devaient révéler dans 'avenir avait déja été annoneé
au Sinai (WEBER, o0. c., p. 79).

C'est pour cette raison que tout ’Ancien Testament est plus
d’une fois appelé la Loi. Cette dénomination ne signifiait pas
seulement que la Thora était la partie la plus ancienne, la plus
importante, fondamentale de I’Ecriture, mais qu’elle était la révé-
lation et que tout le reste était regardé comme Cabbala ou comme
élément de la Thora. Aux yeux des Juifs, tout I’Ancien Testament
apparait comme une loi. Ainsi Ps. LXXXIV, 5 est cité en plus
d'un endroit comme preuve de la résurrection mynn 1] (voir les



434 G. WILDEBOER

passages dans WEBER, 0. ¢., p. 79). Dans le Nouveau Testament,
I’Ancien Testament est cité comme loi alors méme qu’il s’agit des
psaumes et des prophétes. Jean X, 34; XII, 34; XV, 25; 1 Cor.
XIV, 21 (cf. § b, remarq. 1).

6. §’il avait suffi & un livre de n’stre pas en contradiction avec
la Loi, pour étre admis au nombre des Saintes Ecritures, les sen-
tences de Jésus ben Sirach y auraient obtenu une place d’honneur,
car ce livre est rempli des louanges de la Loi. Cela n’est cependant
pas arrivé; le Siracide n’a pas dépassé la frontiére qui sépare le
canonique du non canonique. D’aucuns pensent, il est vrai, que
trois siécles aprés J.-C., le livre a été cité encore comme canonique
par des savants juifs (CHEYNE, Job and Salomon, 1887, p. 282 sq.).
AvcusTiN (De doctr. christ. 11, 8) en a aussi jugé ainsi quoiqu’il
en soit revenu plus tard. Mais tous les passages des Talmuds ne
sont pas également probants, et les Talmudistes, qui citaient de
mémoire, ont pu citer tel passage de ce livre dans 'opinion qu’il
¢tait dans la Bible. Cela pouvait se faire d’autant plus aisément
que Jésus ben Sirach écrivait en style biblique (Strack dans laR. E.
d’Herzog, article Kanon, p. 430 sq.). Si I'on tient cela pour « too
bold a conjecture, » comme le fait Cheyne, il n'en résulte cepen-
dant que ceci, qu’il y avait un petit nombre de rabbins qui placaient
Jésus ben Sirach au niveau de la Sainte Ecriture. Mais jamais le
livre n’a été reconnu généralement comme canonique et personne
n’a, a cause de lui, compté 25 livres au lieu de 24. Qu'il y ait eu
des docteurs peu satisfaits de la pratique et de la décision des
écoles, c’est ce que montre 'affirmation passionnée d’Akiba disant
que celui qui lit Ben Sirach ou tels autres Chiconim n’aura aucune
part au monde a venir (Talmud de Jérusalem, Sanhedrin, X, 28 a).
BuwHrL (0. c., p. 6 et 8) pense que ce passage et d’autres encore
(Sanh., fol. 100 b) avaient en vue, 4 l'origine, des livres hérétiques
et judéo-chrétiens; cependant il accorde qu’il y en a eu certaine-
ment de « plus étroits qui interdisaient la lecture de tels livres. »
Mais pourquoi Sirach n’a-t-il pas été admis dans le Canon, alors
que d’autres écrits du méme temps y ont trouvé place ? Dire que
le Canon était déja fermé (First, Der Kanon, p.65, remarq. 7) n’est
pas exact. La raison est que I'auteur était connu et I'on ne pou-
vait juger digne de cet honneur extraordinaire le livre d’une per-
sonnalité encore vivante. Puis on ne doit pas oublier que cet écrit,
peu en harmonie avec les vues des docteurs sur certains points
(il ne renferme rien sur la doctrine des anges, de Satan ou de la
résurrection), ne pouvait plaire a tout le monde. Il est vrai que



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 435

I'Ecclésiaste ne contient rien de ces choses non plus, mais il porte
le nom de Salomon, auquel il dut d’obtenir une grande considé-
ration, bien que, plus tard, on s’en soit étonné et scandalisé. Daniel,
écrit dans sa forme actuelle vers 165, ne fut cependant pas exclu,
parce que le personnage principal était connu depuis Iexil
(Ezech. XIV, 14, 20; XXVIII, 3).

- 7. Les livres historiques admis dans le Canon devaient se rap-
porter & 1’époque classique, que la ruine avait fermée pour tou-
jours. C’est pendant 'exil qu’on commen¢a & rassembler les tré-
sors littéraires : ceux qui se rapportaient aux temps antérieurs,
ceux qui racontaient I'histoire de l'exil et la fondation de la
communauté juive comme terme final, devaient recevoir une place
parmi les Saintes Ecritures. C'est pourquoi des écrits postérieurs
tels que les Chroniques, Esdras-Nehémie, Esther méme, furent ad-
mis, tandis que 1 Maccabées, dont le contenu est formé de faits trés
postérieurs, fut laissé hors du Canon. On a pensé que si ce der-
nier écrit n’avait pas été admis, c’est que le Canon était fermé;
mais nous savons combien peu cette opinion est fondée. On a cru
aussi que 1 Maccabées, (et de méme Jésus ben Sirach) n’aurait pas
trouvé place dans le Canon, parce que l'original hebreu s’en était
perdu. Mais nous savons que Jérome a encore connu ce livre en
langue hébraique, et divers passages des Talmuds connaissent les
N0 2 nown (voir § 7, remarq. 3). Origéne connaissait aussi le
titre hébreu de 1 Maccab. : Sarbéth Sar bané El, ZapBaf ZaoPavuél
(Eusksg, H. E., VI, 25, voir DYSERINCK, de Apocryp. Boeken des
0. V., Harlem, 1874, p. XV sq.) Si l'on rejetait notre explication,
le plus vraisemblable serait d’admettre que le livre a été exclu
par les docteurs a cause de sa tendance antipharisaijue (ABE.
GEIGER, Urschrift und Uebers. der Bibel, p. 201). DYSERINCK, 0. C.,
p. XIX, expose aussi en premier lieu cette derniere opinion, et
ne mentionne la ndtre qu'en second rang. Cependant cette raison
est décisive, bien que l'on puisse accorder que les docteurs a ten-
dance pharisaique devaient éire peu satisfaits de 1 Maccab. De
plus, si 1a git la raison du rejet, ils auraient da accepter 2 Maccab.
dont la conception, fortement teintée de pharisaisme, s’oppose
souvent & celle du premier livre d’une maniére si directe que
Geiger pensait qu’il y avait 12 une intention polémique évidente.
De méme W. H. Kosters, Theol. Tijdsch., 1878, p. 491-558, dans
un article intitulé: De polemiek van het tweede boek der Malkkabeén,
(Cependant voir ScHURER, Gesch. des jiid. Volkes, 1836, 11, p. 740.)



436 G. WILDEBOER

§ 9. Histoire de la réunion des livres de I'Ancien Testament.

a) Canonisation de la loi.

L’histoire de la canonisation des livres de I’Ancien Testa-
ment commence & la canonisation de la Thora par Esdras
(433 av. J.-C.). Cependant le premier début de cette canonisa-
tion se place avant I’exil, au renouvellement de l'alliance de
Josias sur la base du Deutéronome (621 av. J.-C.). La loi du
Deutéronome a ainsi été la premiere « écriture sainte » en
Israél avant, pendant et aprés I’exil de Babylone1.

1. Comp. § 3, remarq. 3. Il ne nous est pas possible d’écrire
I'histoire de la réunion des livres de ’ancienne alliance sans partir
des résultats de la critique historique que nous tenons pour cer-
tains. Cependant notre étude n’est pas soumise a ces résultats,
quelque grand que soit ’accord entre elle et eux. On ne doit pas
oublier que nous avons a faire moins 4 la rédaction de la loi qu’a sa
reconnaissance comme écrit canonique. A nos yeux, les questions
de la composition et de la promulgation des lois sont connexes,
mais pour notre hut il est égal d’attribuer aux lois de la Thora
une vie latente jusqu’a leur promulgation. WELLHAUSEN (Einl. 4,
p. 956, remarq. I) a montré que Josias n’a promulgué que le Deu-
téronome, non le Pentateuque. Pour ce qui concerne les récentes
objections adressées & cette maniére de voir par M. VeErNEs (Une
nouvelle hypothése sur la composiltion el Uorigine dw Deutéronome,
Paris, 1887), voir mon article des Theol. Stud., 1887, p. 238 sq., et
celui de KueNeN, Theol. Tijdsch, 1888, p. 35 sq.

- La question est de savoir si nous avons raison de voir une
canonisation dans le récit de la promulgation du Deutéronome,
2 Rois XXII et XXIII, l1a 18 année de Josias. On peut objecter que
les efforts de ce dernier n’ont pas eu les résultats durables de ceux
d’Esdras; que la notion de Thora n’était pas si bien établie que,
prés d’'un siécle aprés l'exil, Esdras ne put y ajouter encore une
partie fort importante. On peut surtout en appeler au fait que
Pidée de Canon suppose celle de communauté, et qu'Israél n’est
devenu communauté quaprés 'exil.

Examinons ces objections en commencant par la derniére. Il
est parfaitement vrai que les idées de Canon et de communauté
s’'appellent, et qu’avant la catastrophe, Juda, si petit fut-il, était



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 437

un peuple. Cependant on ne doit pas perdre de vue que le Deuté-
ronome a précisément en vue la formation de la communauté,
quil a préparée, qu’il a voulu, en d’autres termes, transformer
Porganisation nationale en une organisation avant tout ecclésias-
tique. Le Deutéronome est un essai de réaliser la pensée d'un
peuple saint telle qu'Esaie 'avait présentée (Esaie IV, 3; VI, 13;
XI, 1-9, etc.) Cheyne dit avec raison: « The author of Deutero-
nomy and his friends with not inferior earnestness though with
less rigour than HFzra, attempted the bold experiment (bold, for
any but prophets and the disciples of prophets) of converting a
nation into a church and an earthly kingdom into a theocracy. »
{Jeremiah, his life and times, p.73.)

Si les efforts du Deutéronomiste et de ses successeurs n’ont pas
obtenu les résultats durables de P'ceuvre d’Esdras, cela ne doit pas
étre attribué a lindolence avec laquelle I'ceuvre fut entreprise
(car Josias accomplit sa tiche avec énergie), mais plutot au fait
que les temps n’étaient pas encore murs. La vie nationale, bien
gu’elle fut & son déclin, était encore trop puissante pour se lais-
ser enfermer, lier & la lettre d’une loi. Le témoignage de Jahvé
sortait encore de la bouche d’un Jérémie, et ne pouvait par con-
séquent étre considéré comme enfermé complétement dans le
« livre de la loi. »

Mais comment se fait-il que prés de deux siécles plus tard on
ait pu ajouter & cetle Ecriture Sainte quelque chose d’aussi
important que le code sacerdotal? Pour le comprendre, il faut
considérer les faits suivants : a) Le Deutéronome suppose une
Thora sacerdotale (orale) (Deut. XXIV,8; XVI], 18; XXXI, 9). Dés
lors rien d’invraisemblable a ce que cette Thora ait été acceptée
deux siécles plus tard comme Ecriture. b) On ne doit pas se repré-
senter la premidre période de la canonisation comme un temps
sans activité propre. Comme nous le montrerons, la loi sacerdo-
tale elle-méme a subi, aprés son admission, des élargissements
(Ergénzungen). L’acceptation du Deutéronome en tant qu’écrit
normatif, tout comme la canonisation postérieure du code sacer-
dotal, a été le point d’arrivée de tout le développement antérieur,
et le début d’'une nouvelle période. Les auteurs du Deutéronome
ont le sentiment {rés net qu’lsraél en tant que peuple marche a sa
ruine. L’exil est le fond obscur dont ils s’approchent; l'avenir
ténébreux est la menace du chéatiment, dans le Deutéroneme
comme dans les écrits deutéronomiens de Samuel et des Rois.



438 G. WILDEBOER

3

- C’est pénétré de ces sentiments qu’on commence 4 rassembler
les trésors littéraires; les livres des Juges, de Samuel et des Rois
dont la rédaction se termina aprés l'exil, sont tout pénétrés de
Pesprit deutéronomien. Mais la réunion était en méme temps un
remaniement & la maniére de ’historiographie orientale. Le méme
procédé se renouvelle aprés 433. Les livres historiques (deutéro-
miens) sont conservés comme livres saints, et I'histoire, en vertu
de la nouvelle conception (sacerdotale) est remaniée dans P’esprit
sacerdotal. Telle est la marche de I’historiographie post-exilique,
qui se termine par la rédaction des Chroniques, d’Esdras, de Né-
hémie. On pourrait encore demander si, au lieu de commencer
I'histoire de la canonisation au Deutéronome, on ne doit pas
remonter au livre du Pacte (Ex. XX, 23-XXIII, 33)? Mais il n'est
pas certain que le livre du Pacie ait été promulgué. I1 doit avoir
eu un caractére privé, car le Deutéronome, qui a connu ses ordon-
nances, ne le mentionne jamais. Il a été évidemment formé pour
le service de cenx qui s’occupaient du soin de rendre la justice, et
n’était pas un livre populaire comme le Deutéronome, lequel est
« Ecriture Sainte. » Il est trés vraisemblable que Jérémie a été un
des prédicateurs de ce livre (chap. XI, cf. CHEYNE, Jeremiah, etc.
55 sq ) Les traces de son influence sont visibles jusqu’a Esdras,
qui s’appuie sur son autorité pour chasser les femmes étrangéres
(Esd. X, 3).

La prise de Babylone par Cyrus (536) ouvre une période
heureuse pour les Juifs en captivité. 11 est vraisemblable que
quelques-uns seulement revinrent dans leur pays, comme il
est certain que l'espoir d’une restauration revivait en Pales-
tine, surtout & Jérusalem et aux alentours. Sous Darius on
rebatit le temple, lorsque Zorobabel eut remplacé Sanabassar
comme gouverneur. Sous son successeur Néhémie, les mu-
railles furent relevées. Ce n’est qu’en 433 qu’Esdras, prétre
et docteur, « versé dans la loi de Moise » (Esdr. VII, 6) vint
de Babylone, accompagné d’'un grand nombre de coreligion-
naires zélés pour fortifier la communauté de Jérusalem. Il
vint avec « la loi de son Dieu dans la main» (Esd. VII, 14,25).
De 536 a 433, I’Ecriture sainte fut le Deutéronome, le livre
de la loi que les Juifs avaient emporté en Babylonie. Cepen-
dant déja avant le retour, des écoles consacrées & I'étude de



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 439

la loi avaient été fondés sur la terre d’exil, animées de I’esprit
d’Ezéchiel; elles rassemblaient et élaboraient les traditions
sacerdotales dans la foi en la glorieuse restauration de la
nation 2. Ces lois sacerdotales, transmises par écrit ou orale-
ment, jouissaient certainement d’'un ascendant considérable
dans la communauté de Josué et de Zorobabel. Mais elles
n’obtinrent une valeur canonique que lorsque Esdras, en 433,
au premier jour du septiéine mois, publia en face du peuple,
sur la place du marché, devant la porte des eaux, un systéme
complet de lois sacerdotales que le peuple s’engagea solen-
nellement & suivre (Néh. VIII-X)3. Unie au Deutéronome,
la Thora est devenue dés lors pour Israél ’Ecriture sainte ;
c’est depuis ce moment aussi qu’lsraél est devenu pour tou-
jours « un peuple du livre%. » Il n’est pas prouvé qu’on ait,
avec la loi, canonisé d’autres écrits. Les chapitres VIII 4 X de
Néhémie ne parlent que de la Thora, ce que confirment et le
fait que les Samaritains n’ont adopté comme écrit sacré que
la loi (et le livre de Josué), et la considération unique dont
les cinq livres de Moise® jouissaient chez les Juifs.

2. La maniére dont nous nous représentons le cours des événe-
ments s’appuie surtout sur I’étude si documentée du D*W. H. Kos-
TERs, Het Herstel van [sraél, publiée dans la Theol. Tijdsch., Leyde,
1893, qui prit part au débat entre HooNackERr et KUENEN (cf. Let-
terkunde des 0. V.2, § 25, remarq. 3 et 6). L’arrivée d'Esdras doit
avoir eu lieu aprés la premiére venue de Néhémie et a coincidé
avec le second voyage de ce dernier en Palestine, vers 433. Si le
retour des 40000, et peut-étre aussi I'édit de Cyrus ne peuvent
historiquement étre maintenus en 536, il n’en reste pas moins que
Pan 538 (prise de Babel par Cyrns) est une date heureuse dans
Ihistoire d’Israél. Vraisemblablement quelques-uns seulement
revinrent en 536; plus tard, sous Darius, au temps du gouver-
neur Zorobabel, quelques autres suivirent; le grand nombre ne
revint que sous Néhémie; & ce moment I'enthousiasme pour la
restauration de la nation devient fort grand. Le Chroniqueur a
accumulé et placé au début de la pério-le perse tout ce qui s’était
passé au cours du temps, voulant par la attribuer a la Gola, aris-
tocratie spirituelle postérieure, la reconstruction du temple et des
murailles, élevées par les derniers venus. ‘



440 G. WILDEBOER

Pour le but que nous poursuivons, il est indifférent de savoir
quelles lois sacerdotales sont anciennes et lesquelles sont nou-
velles (voir mon article des Theol. Stud., 1887, p. 341-355). 11 suffit
de savoir que pendant Pexil les lois sacerdotales étaient étudiées
avec zéle, et qu'un homme tel qu’Ezéchiel termina le livre de ses
prophéties par un projet de constitution pour la nation rentrée
au pays de ses péres (Ezéch. XL-XLVIII). Aprés Ezéchiel, emmené
en 597, les chefs juifs en Babylonie, méme aprés 536, restérent
occupés avec ardeur de ’étude de la loi. Durant cette longue
période, il ne manqua pas de prétres tels qu'Ezéchiel et Esdras
qui pouvaient s’appeler « docteurs de la loi, versés dans la loi
de Moise. » Mentionnons parmi beaucoup d’autres I'éditeur des
chapitres XVII & XXVI du Lévitique, souvent nommsés « loi de
sainteté. » D’autres prétres retfravaillérent d’autres ordonnances,
et 'un de ces hommes expérimentés dansl’étude de la loi, laquelle
était pratiquée depuis plus d’un siécle en Babylonie, a bien pu
s’appeler Esdras.

3. Le rapport étendu sur l'introduction de la loi se rencontre
dans Néhémie (c. VIII a X); c¢’est une ceuvre du Chroniqueur qui
vivait vers 250 avant J.-C. Cependant ce fragment a une grande
valeur historique; il se distingue par la vivacité de la description,
quoiqu’il ait subi du fait de son auteur une modification qui I'a
fait souvent mal interpréter. Il place le récit de la formation de
la « communauté » qui s'est constituée sur la base du Deutéronome
{cf. note 4) (Néh. IX et X) aprés celui de 'introduction de la nou-
velle loi (Néh. VIII).

Le premier jour du septiéme mois ('année n’est pas indiquée,
mais ce doit étre peu aprés la deuxiéme venue de Néhémie, en
433), une grande assemblée populaire se réunit sur la place devant
la porte des eaux; 1a Esdras lut le livre de la loi de Moise. De
bon matin Esdras commenca sa lecture du haut d'une petite tri-
bune de bois, tandis que sept prétres se tenaient 4 sa droite et &
sa gauche. Le résultat fut une tristesse profonde et générale
parce qu’'on comprit alors combien beu on avait accompli la
volonté de Dieu. Le lendemain la lecture fut continuée devant les
« chefs de famille; » elle traita de la féte des tabernacles qui
devait étre célébrée le quinziéme jour du septiéme mois. Cette
féte dura huit jours selon les ordonnances de Lév. XXIII, 39
(contrairement a Deut. XVI, 13-15 qui fixe sept jours) et chaque
jour on lut dans le «livre de la loi de Dieu» (Néh. VIII, 18).



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 444

Les lois sacerdotales écrites, dont la plus grande part était des-
tinée aux prétres, furent acceptées comme « livre du peuple. »

4. 11 est trés probable qu'Esdras n’avait devant lui sur « l'es-
trade de bois » que les parties sacerdotales du Pentateuque (ou de
"Hexateuque). C’est ce que pensait déja Reuss, I'Histoire Sainie et
la Loi, I, p. 256 sq. et Gesch. der Heiligen Schriften A. T., Brunswig,
1881, p. 460 sq., 2e édit., 1890, § 377, p. 485 sq., ce que croyait
aussi KvenNen, H. K. 0., 1, 1, § 12, remarq. 11 et § 15, remarq. 25,
revenant sur ses dires antérieurs (Godsd. van Israél, II, p. 134
8q.). Ce n’est qu'un peu plus tard qu’eut lieu la rédaction de
PHexateuque, c’est-a-dire la réunion de la nouvelle loi au Deu-
téronome déja trés certainement combiné avec les éléments pré-
deutéronomiens ou prophétiques. Seulement la maniére dont cette
rédaction a été faite, montre que ces éléments deutéronomiens
et prédeutéronomiens jouissaient déja d'une autorité incontestée,
et que 'union des fragments plus récents aux plus anciens a eu
pour but de fortifier 1’autorité nouvelle des textes sacerdotaux.
{Voir Kuenen, H. K. 0., 1, 1, § 16, remarq. 8.) Ainsi Esdras ne fit
que donner une valeur canonique a la loi sacerdotale, comme on
Pavait fait pour le Deutéronome sous Josias; il est vrai que cette
loi sacerdotale n’avait point alors les dimensions qu’elle posséde
aujourd’hui. Les ordonnances concernant I’holocauste du soir (Ex.
XXIX, 38-42; Nomb. XXVIII, 1-9), la dime du bétail (Lév. XXVII,
32, 33) ont été ajoutées plus tard; car divers passages de Néhémie
(X, 34, 83, 38-40; XII, 44-47 et XIIL, 5, 12) montrent qu’elles
étaient inconnues au moment de la canonisation de la Thora
(KuEeNEN, Godsd. van Israél, 11, p. 219 sq., 267-272; H. K. 0.2, 1,
p- 300 sq., note 30). Cependant KosTers (0. ¢., p. 87 sq.) a main-
tenu que Néh. VIII devait avoir été lu aprés Néh. IX et X, de sorte
que les « obligés par serment » (Néh. X) marquent le passage du
Deutéronome 4 laloi sacerdotale. Mais il n’en reste pas moins que,
d’aprés le contexte, les commandements plus haut cités sont des
adjonctions postérieures (cf. Letterkunde des 0. V.2, § 20, remarq. 3). .
On peut cependant dire sans hésitalion que depuis les jours
d’Esdras, la Thora, dans son ensemble, a joui d'une valeur cano-
nique. Les éléments plus anciens avaient déja été déclarés saints ;
seulement il ne faut pas perdre de vue que les temps qui suivirent
de prés la canonisation montrérent moins d’attachement a la lettre
que les temps postérieurs. La génération qui avait assisté a la ca-

THEOL, ET pHIL. 1901 29



442 G. WILDEBOER

nonisation ne voyait pas dans la loi une relique morte, mais la
mise par écrit de la volonté de Dieu, telle qu’'elle s’était fait con-
naitre dans les siécles antérieurs parla bouche de ses interprétes.
Voir Esd. IX, 11, une ordonnance qui se rencontre aussi dans
Lév. XVIII, 25, 27, et Deut. VII, 3, attribuée « aux serviteurs de
Dieu, aux prophétes, » On en usait librement non seulement avec
les Prophétes et les Hagiographes, mais aussi avec la Thora, ce
qui montre qu’on n’était pas encore esclave de la lettre, comme le
seront les générations postérieures. (Sur Exod. XXXV a XL, voir
PorpeR, Der bibl. Bericht iiber die Stiftshiitle, Leipzig. 1862 et
Kuenen, H. K. 0.2,1, p. 77 sq.) C'est ainsi qu’avec Esdras le peuple
juif devint de plus en plus un « peuple du livre, » un « ahl’ol-
kitab, » ainsi que Mahomet désignait les peuples possesseurs d’un
écrit sacré. (Coran, 111, 57 sq.)

5. Il faut accorder que, dans la canonisation des écrits de I’An-
cien Testament, Esdras n’a fait que procurer une valeur norma-
tive aux cing premiers livres de la Bible. C’est ce que prouve
Kuenen (H. K. 0., 111, p. 429 sq.). Voici ses arguments : a) les
témoignages historiques n’enseignent rien d’autre, et il est impos-
sible d’atténuer la valeur d’un document tel que Néh. VIII 4 X
par des récits tels que ceux fournis par le 4°livre d’Esdras. 0) Les
Samaritains n'ont que la Thora pour écriture sainte. Quand 1'ont-
ils acceptée? C'est incertain. Joséphe (Arch. jud., XI, 7, 2; XI, 8,
2-4; X111, 9, 1) place I'érection du temple sur Garizim au temps
d’Alexandre le Grand, 333 av. J.-C. Mais ce renseignement a une
i grande ressemblance avec celui de Néh. XIII, 28, qu’on pense
généralement que cette érection (donc aussi I'acceptation de la
Thora), a eu lieu environ quatre-vingts ans plus tét. (Voir Oort,
De laatste Eeuwen, 1, p. 13.) Pourquoi les Samaritains n’adoptérent-
ils pas d’autres livres, par exemple celui de I’éphraimite Osée? C’est
qu’a la fin du cinquiéme siécle, la Thora seule était normative.
Quant 4 Josué, les Samaritains possédaient (du moins dans les
temps postérieurs)un livre de ce nom, édité en 1848 par JUYNBOLL
avec traduction et éclaircissements d’aprés un manuscrit remis en
1584 a Scaliger par des Samaritains égyptiens (Chronicon Samari-
tanum Arabice conscriptum, cui titulus et liber Josuae, Lugd. Bal.1848).
Cet écrit ne ressemble que trés peu a notre Josué canonique; au
fond c’est le début d’une chronique qui s’étend jusqu’au temps
des empereurs romains. Au reste le rapport étroit entre Josué et le
Pentateuque, comme le fait que Josué était un héros éphrai-



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 443

mite, expliqueraient cette exception. ¢) La vénération vouée par les
Juifs a la Thora fortifie encore la conviction de la canonisati¢n
antérieure de ces cinq premiers livres de la Bible. Tout porte a
croire que c¢’est seulement au bout d’un certain temps qu'on a
ajouté d’autres livres a4 ce canon primitif. Si les Prophétes avaient
été canonisés en méme temps que la Loi, le légalisme exclusif
d’Esdras n’aurait pas pu se développer si puissamment.

L’ceuvre d’Esdras (Néhémie), — accomplie non sans sou-
lever de vives oppositions6, — a été durable, parce qu’elle
correspondait aux besoins du temps7. Cependant le nombre
des ordonnances légales s’accroissait sans cesse, et aucune
décision officielle ne pouvait arréter ce mouvement; mais
comme la loi était définitivement fermeée, ces ordonnances
nouvelles devinrent peu & peu « loi orale8, »

6. L’histoire du bannissement du petit-fils d’Eliaschib, qui
avait épousé une fille de Sanballat, le Samaritain, montre que
tous les membres de la communauté juive n’approuvaient pas les
mesures sévéres prescrivant I'éloignement des paiens nila maniére
dont Esdras et Néhémie s’efforgaient de réaliser I'idée « du peuple
saint de I'Eternel. » C’est le gendre de Sanballat, nommé Manassé,
d’aprés Joséphe, qui aurait élevé le temple de Garizim (remarq. 5).
Une opposition plus relevée, plus spirituelle, peut cependant s’étre
manifestée, dont les livres de Ruth et de Jonas, rédigés a cette
époque au dire de certains critiques, seraient les témoins.

7. Malgré la résistance, Esdras atteignit son but; c’est qu’il
était une personnalité puissante, qu’il s’appuyait sur Néhémie
dont les idées concordaient avec les siennes, et surtout qu’il était
le porte-parole de son temps. La nation juive s’était changée en
une communauté laquelle avait un besoin pressant d’'une parole
de Dieu écrite, car la thora orale commengcait a tarir, et le témoi-
gnage de la prophétie devenait plus faible et plus rare (nous
reviendrons la-dessus). L’'impression générale était qu'une période
importante avait atteint son terme; c’est pourquoi dans un but
pratique on se mettait & rassembler, 4 remanier les trésors spiri-
tuels du passé, en vue du présent et de I'avenir. Ce sentiment que
nous avons déja constaté pendant l'exil, se fortifia encore aprés
le retour de Babylonie, C’est parce qu’Esdras était un exposant des
besoins de son temps qu’il vainquit.



/A G. WILDEBOER

8. Nous avons vu déja que la canonisation par Esdras n'arréta
pas immédiatement le courant des ordonnances 1égales (remarq. 4).
{1 était cependant dans la nature des choses de considérer peu & peu
PEcriture comme fermée, et d’interdire toute introduction de com-
mandements nouveaux dans la loi. Mais si des ordonnances nou-
velles étaient exigées par les besoins, il fallait leur trouver une

':'p_lace; c’est uinsi que les prescriptions les plus récentes sur 'dge
des lévites entrant au service furent admises dans le livre des Chro-
niques. Voici de quoi il s’agit. I.’age fixé a trente ans (Nomb. IV,
35) est ramené plus tard & vingt-cing (Nomb. VIII, 23-26) afin de
satisfaire aux besoins, toujours plus grands. Plus tard encore, on
voulut descendre a vingt ans, mais on ne pouvait plus introduire
ce réglement dans la Thora; le Chroniqueur l'accepta dans son
ceuvre (vers 250 av. J.-C.), 1 Chron. XXIII, 24-27, et pour le justi-
fier le rapporta a David.

Il n’en fut pas ainsi de tous les commandements nouveaux. Il
est dans la nature de tout systéme de loi de s’étendre sans
cesse; partout se présentent de nouveaux cas qu’il faut résoudre,
de nouvelles questions auxquelles il faut répondre. En fait, la loi
d’Esdras, quoiqu’elle edt prévu des cas nombreux, laissait ¢a et 1a
dans l'embarras le Juif scrupuleux jusqu'a la manie. C'est ainsi
qu’'on courait le danger de transgresser involontairement la loi;
il fallait la garantir contre ce danger; ¢'est ce que les savants
juifs appellent « faire une haie; » ils parlent d’'un »D autour de la
Yoi (Abdth, I,1). Ces ordonnances nouvelles et plus précises furent
enseignées dans la synagogue, et, pour les distinguer de la Thora
éerite, furent appelées la loi orale ot ‘p_v:w m7im. Cette loi orale
est ainsi tout autre chose que la Thora orale en usage avant I'exil ;
celle-ci servit de fondement a la loi écrite d’Esdras, tandis que la
loi orale devait la protéger. Elle est nommée Halacha Hg?.j, mot
souvent expliqué par « ce qui est d’un usage courant, »:donc
relatif au droit coutumier; ainsi ScHURER, o. c., II, p. 270. Une
explication meilleure est celle de Strack (B. E.2 d'Herzog, art.
Thalmud). 11 dit que m=bm= désigne proprement 'action d’aller, de
marcher, et au figuré la conduite réglée par la loi (ainsi 635, Act.
IX, 2; XIX, 9, 23; XXIV, 22 = la religion chrétienne) et la loi qui
régle la conduite.

Quoique cette loi orale contint des commandements nouveaux
et modifidt des ordonnances existantes, elle ne voulait pas étre
autre chose qu'un élargissement de la loi écrite et une protection



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 445

contre les transgressions que celle-ci pouvait subir. On ne la con-
sidérait pas comme nouvelle, mais on la rapportait 4 Moise,
comme la loi écrite (Pirké Abith, I, 1, édit. Strack, Leipzig, 1882,
p- 7 et 8 et Pea, 11, 6; Edujoth, V111, 7 et Jadaim, IV, 3). Elle avait
été donnée par Moise & Josué, par celui-ci aux anciens, par ces
derniers aux prophétes, par le moyen desquels elle était parvenue
aux hommes de la Grande Synagogue. Cependant cette mapddocs
viv mpeafurépev (Mat. XV, 2; Luc VII, 3) ne se forma qu'aprés
Esdras; elle avait pour but d’entourer la loi d'une « haie » et devini
le lit o devait couler le fleuve sans cesse en mouvement des dis-
positions légales.




	Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

