
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 5

Artikel: Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

Autor: Wildeboer, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT

ÉTUDE HISTORICO-CËITIQUE

PAR LE

Dr G. WILDEBOER

professeur à l'Université de Groningue*.

§ 8. Notion de la canonicité dans les écoles juives.

Après avoir passé en revue les divers témoignages fournis

par l'histoire, il nous reste à esquisser l'histoire de la
canonisation des livres de l'ancienne alliance. Nous nous
efforcerons de nous former, du cours des événements, une
représentation conforme aux résultats acquis par la voie

historico-critique, mais avant tout, nous chercherons à saisir
l'importance interne du procès historique. Pour cela, il est
nécessaire de savoir ce que signifiait pour les Juifs la mise à

part de leurs écrits sacrés.

Le mot canoniquel avait pour le judaïsme un autre sens

que pour nous. L'expression « les saintes écritures souillent
les mains, » et surtout les discussions sur la question de
savoir si certains écrits devaient être « cachés » ou non, nous
permettent de dire que, pour les Juifs, l'important était de

déterminer si tel ou tel écrit pouvait être lu dans la synagogue
ou non2.

1. Wellhausen (Einleit., p. 547, remarq. 1) fait observer avec
raison que le mot « Canon est un terme ecclésiastique, introduit au

* Voir les livraisons de mars et de mai-juillet.
THÉOL. ET PHIL. 1901 28



426 G. WILDEHOER

4« s. par les Pères grecs pour désigner les livres jugés dignes d'entrer

dans la collection des classiques sacrés. » Ce terme n'a aucun
équivalent dans les écoles juives, à moins de s'en tenir à la
définition plus formelle donnée par Semler (Abhand. von freier Unters,
des Kanons, Th. I, 14; Th. II, Vorrede). Il pensait que le mot
xavwv ne désignait qu'une liste de livres destinés à être lus dans
l'Eglise. Depuis K. A. Credner (Zur Gesch. des Kanons) le sens
matériel fut mis plus en lumière, et, conformément au sens de

règle fourni par le grec classique, on jugea naturel d'appliquer ce

sens à la liste des écrits sacrés, puisqu'on cherchait dans ces écrits
le xi««« tyiç ôàyMott xai tyiç rivreaç. Ces deux conceptions, celle de
Semler et celle de Credner, renferment une part de vérité que
nous ne pouvons pas développer ici. Ce qui suit suffira à notre but.
Semler a raison de penser que le sens primitif du mot Canon est

purement formel, et n'a rien à voir avec celui de règle, critère, de
la foi et de la vie. Les ypoupoà xavovtÇofxsvat sont à l'origine celles

qu'autrefois on appelait ôfio>oyoûfisv«. Mais cette définition formelle
oubliait qu'on devait avoir une raison pour déclarer ces livres
canoniques; cette raison était la reconnaissance du caractère
divin, théopneuste des écrits. On n'appliqua à cette dénomination
le sens de règle de la foi et de la vie que lorsqu'elle fut entré dans
l'usage général. C'était naturel. Avant que le mot canonique prit
la place de l'ancien mot ópotayoupsva, xauûv ixxta]t7t«iTT(xó;, xavwv taç
TriVrewç désignait la régula fidei, résumé succinct de ce qui était
considéré comme doctrine chrétienne ecclésiastique. Comme source
de cette régula on considérait certains écrits d'une autorité normative

(même en dehors de la Bible); c'est dans ce sens qu'ÛRiGÈNE

parle des Scripturœ canonica! (Prolog, in Cant., traduction de Rufin,
édit. Delarue, III, p. 36). Ainsi dans l'Eglise le mot a reçu un
sens matériel sans équivalent dans les écoles juives. Il va de soi

que les théologiens juifs employaient un critère matériel pour
décider quels livres pouvaient être lus dans la synagogue, mais cela
n'est pas renfermé dans les expressions employées par eux pour
marquer le caractère particulier des Saintes Ecritures. Si donc,
dans notre étude, et surtout dans l'examen des discussions des
écoles juives, nous employons le mot canonique, il faut l'entendre
cum grano salis. Pour une recherche comme celle-ci, l'emploi
scientifique de ce mot est chose convenue.

2. Pour dire qu'un écrit est ce que nous appelons canonique,
le Talmud dit qu'il « souille les mains. » Nous maintenons cette



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 427

opinion malgré l'assurance de J. S. Bloch (Stud, zur Gesch. der
Samml. der althebr. Lit., 1876, p. 152 sq.) qui affirme que c'est une
« erreur de mettre cette manière de parler en rapport avec la
collection du Canon, ou avec le caractère canonique d'un écrit. » Sa

démonstration est plus subtile que probante. Qu'on veuille relire
le § 6, et surtout les remarq. 5 et 6, et qu'on cherche à remplacée
l'expression en question par un autre mot que le mot canonique*
Ce serait alors pur hasard qu'on l'ait appliquée à l'Ecclesiaste, dont
Jérôme nous dit qu'il était contesté (§ 7, remarq. 4). Les
affirmations de Bloch ont pour but de prouver que les Kethoubim
existaient déjà anciennement. Dans son zèle, il ne rend pas non plus
justice au passage de la Megilla 7a, quand il fait dire à R. Samuel

qu'Esther était inspiré du Saint-Esprit, alors qu'il existe du même
R. Samuel une tradition d'après laquelle Esther ne souillait paa
les mains. (Voir § 6, remarq. 6.)

Dans les écrits juifs postérieurs, on parle aussi simplement da

«l'acceptation de tel livre parmi les écrits, » D'Slfian pa ison ribap,
mais dans le Talmud, il est toujours dit des Saintes Ecritures qu'elles
étaient di1,M fix pXöBla (Jaddim, III, 5; III, 6; Megilla, fol. 7a;

Edujoth,V,3; Schabbath, fol. 14a, etc.) Sur cette manière de parler
si curieuse, voir Weber, System der altsynagogal. Paläst. Theol.
Leipzig, 1880, p. 82. D'après l'exégèse rabbinique on déclarait
impur le lieu où se trouvait l'Ecriture sainte, afin que personne n'y
plaçât de Theruma (ainsi que cela était arrivé jadis, Schabbath, fol*
14 *), ce qui pouvait attirer des souris capables de détériorer le livre
sacré. Ce dernier devait être préservé de tout contact, car il était
un 2Hp. Pour atteindre ce but, on le déclarait rrKöia; dès lors tout
objet qui entrait en contact avec lui devenait nsiata à son tour ;
c'est ce qui fait qu'on cherchait à éviter tout contact.

Une autre explication, empruntée à Jaddim, IV, 6, se rencontre
chez Giletz (Kohèlet, p. 160, cf. p. 166). Elle explique en môme

temps pourquoi cette expression n'est jamais appliquée, dit-il}
ni à la loi ni aux prophètes, mais seulement aux Kethoubim. Les
Sadducéens disaient à R. Jean, fils de Zakkaï : « Nous avons à'

nous plaindre de vous, Pharisiens, qui dites que les mains sont
souillées par les écrits sacrés, non par ceux d'Homère. » (Grsetz
traduit : par les écrits des événements du jour*). Jean répliqua :

« Est-ce le seul grief que vous ayez contre les Pharisiens Ils ont

* Comparer Levy, Neutest. Wörlerb., 1, 476, III, 245.



428 G. WILDEBOER

aussi dit que les os d'un âne ne souillent pas les mains, tandis

que ceux du grand prêtre Jean (Hyrcan) rendent impur. » A cela
On répondait : « Plus un être est excellent, plus il rend impur, afin
qu'on ne puisse pas faire des os de ses parents des objets
quelconques. » Puis Jean dit : « Les Saintes Ecritures elles aussi souillent

à cause de leur grande valeur... (afin qu'on ne les emploie
pas comme couvertures d'animaux), tandis que les écrits d'Homère

ne souillent pas les mains, n'ayant en eux-mêmes aucun
avantage*. » Il résulte de cette explication que l'on tenait avant
tout à préserver les Saintes Ecritures de toute profanation. De

telles précautions n'étaient pas nécessaires à l'égard de la Loi et
des Prophètes. Cependant la locution en question était apparemment

appliquée aussi à d'autres livres que ceux du troisième

groupe (Kelim, XV, 6; Bloch, Stud., p. 153). Une exception n'était
faite que pour la Thora du grand prêtre dans le temple. Il est

probable que Grsetz a raison en ce sens que cette réglementation
a été faite tout d'abord pour les Kethoubim.

Que l'étrange expression citée plus haut se rapporte à la sainteté

des livres, c'est ce que confirme l'explication de Geiger
(Nachgelass. Schriften, 5 vol., Berlin, 1875-78, IV, p. 14, cf. Urschrift
titnd Uebersetzungen der Bibel, etc. Breslau, 1855, p. 135).

Il repousse, comme « n'ayant manifestement pas de sens,»
l'explication puisée par Weber dans Schabbath, fol. 14a, et expose les

choses comme suit : Les Pharisiens voulaient restreindre la règle
concernant le pur et l'impur, et affirmaient que même la peau des

animaux tenus pour impurs ne souillait pas, une fois qu'elle avait
été apprêtée. Ils ne conservaient les anciennes et sévères déterminations

que pour le cuir sur lequel avaient été écrits des livres
sacrés. Cette inconséquence, il leur convenait de l'admettre. Une
exception était faite en faveur du livre du parvis (mtpri isd)
dont le grand prêtre se servait au grand jour des expiations (Kelim,
XV, 6) parce qu'il était écrit sur du cuir parfaitement pur. —

L'explication de Fürst (o. c, p. 83) « qu'ils déclaraient impures les
mains non lavées » est arbitraire et fausse.

Un écrit « qui ne souillait pas les mains » devait être « caché »

{»«). Au premier coup d'œil ce mot semble correspondre au grec

* Que l'attouchement des Saintes Ecritures rende impur, c'est ce qui était
déjà connu auparavant. Rob. Smith, Relig. of Semites, 1889, p. 405. Budde,
Kanon des A.-T. Giessen, 1900, p. 6. On peut mettre cela en rapport avec le
« tabou, » explication que R. Smith et Budde trouvent suffisante.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 429

àiroKçlnrreiv, et l'expression DVIM D^ISD, signifier libri apocrypkil
Mais cela n'est pas parfaitement exact. Il faut tout d'abord

remarquer que le terme juif est moins compréhensif que notre
expression livres apocryphes (Fürst, o. c, 127, remarq. I, p. 148,

remarq. I, p. 150).

Les livres appelés, depuis Jérôme*, livres apocryphes, c'est-à-
dire placés hors du Canon, sont nommés par les Juifs {MUTO» Hbri

extranei; parmi ces derniers, les Macchabées ('K3l»tt>n fïO tubiti),
Sirach (k*vd p rïott>o), la Sapience (nab© noan), Daniel, Judith;
Tobie, qui ne sont jamais appelés EêTOl D">"iBD- Le mot ganaz, ganuz
n'est employé qu'en parlant de quelques-uns de nos livres canoniques,

au sujet desquels on se demandait pour une raison ou une
autre s'il ne serait pas préférable de les « cacher. » Ainsi on cache

un rouleau de la loi usé (Buhl, Kanonund Text des A. T.,7).Comme
l'a remarqué avec raison Nöldeke (Die alttest. Literat. Leipzig,
1868, p. 238), les discussions des rabbins font l'impression que
les livres contestés étaient en usage et que c'est contre leur usage
synagogat que des objections s'étaient élevées. Il suit de là qu'il
ne s'agissait pas de l'admission des livres, mais plutôt de savoir
si l'on devait les mettre ou non de côté.

Dans toute synagogue la Thora seule est conservée dans
l'armoire sacrée, appelée nytit pis ou miti "ina (couronne de la loi):
On y renferme les rouleaux, enveloppés de toile de lin, et placés
dans une pin (Of/ien). Si un livre était jugé digne d'être lu dans la
synagogue à côté de la Thora, on le plaçait dans une petite caisse

sur le pupitre (nira, ßvpa) ou en quelque autre endroit de la
synagogue, et non dans l'armoire (du moins dans les temps
postérieurs, cf. § 11, remarq. 2). Un écrit jugé indigne de cet honneur
était mis dans la Geniza ou chambre à resserrer de la synagogue,
tout comme un rouleau de la Thora endommagé (cf. Sopherim, III,
9; Rob. Smith, The Old Test., etc., p. 400, lecture III, remarq. lö;

* Avant Jérôme on entendait par libri apocryphi soit des écrits secrets des

hérétiques, soit des pseudépigraphes. Depuis Jérôme, ce sont ceux que
renferment les manuscrits des LXX et que n'ont pas les bibles hébraïques ; ils
s'appelaient auparavant (parce qu'ils étaient lus dans l'Eglise) ßlßXia àva-yivatmópeva,

libri ecclesiastici (Keil, H. K. Einl. A. T., § 226). L'acceptation de cette

expression juive par le Père de l'Eglise ne se justifie que parce qu'il s'agissait

aussi pour lui de la question de savoir si certains livres, lus au culte public,
pouvaient être considérés comme écrits sacrés. Mais la question ne portait pas

pour ce Père sur les mêmes livres que pour les docteurs juifs. Buhl, o. c, p. 60.



ftöO G. WILDEBOER

Bleek-Wellh., Einl. *, p. 551. Strack, Prolegomena critica in
Vet. Test. Hebr. Lipsise, 1873, p. 42). Ainsi les apocryphes proprement

dits (Chiçonim), exclus de l'usage de la synagogue, ne sont
pas même compris dans l'expression Sepharim Genouzim. Les écoles

juives ne disent jamais qu'ils peuvent être lus dans le culte, tandis

que les Kethoubim avaient leur place, à côté de la Thora, dans
les synagogues les plus considérables. C'est là ce que quelques
rabbis ne pouvaient pas admettre dès l'abord. Mais leur opposition

devait céder devant l'usage général; on y renonça ou l'on
chercha des raisons propres à justifier cet usage,

i On peut objecter à ce que nous venons de dire que dans la
synagogue, à côté de la loi, on ne lisait que quelques (54) péricopes des

prophètes (Haphtaras), et que les seuls « cinq rouleaux » étaient
lus aux cinq grandes fêtes. Officiellement, il n'y a pas d'autres
prescriptions; mais un usage plus étendu n'en avait-il pas précédé
la fixation? Et l'obligation de lire les péricopes indiquées ne
permettait-elle aucune liberté de lire davantage? (Voir § 10, remarq.
9; § 11, remarq. 7.) Il y a plus. Les Juifs de Nahardea, en Babylonie,

avaient l'habitude de lire des fragments des Kethoubim au
culte de l'après-midi du jour du sabbat (Schabbath, fol. 116 b). Quand
Tertullien (De cultu fern., I, 3) dit d'Hénoch : « Nec in armarium
Judaicum admittitur, » il laisse supposer qu'à côté de la Thora,
des Haphtaras des Prophètes et des cinq rouleaux, on lisait d'autres

écrits encore (§ 11, remarq. 2).

La pierre de touche de la canonicité des livres de l'Ancien
Testament était la Thora. Les savants juifs ne se lassent

point d'annoncer sa gloire et de proclamer son importance
unique3. Elle est canonique au sens eminent du terme.
C'est d'elle que les autres écrits empruntent leur valeur et
ils n'entrent en considération qu'en tant qu'ils lui servent
d'interprétation plus développée4; c'est pourquoi tout l'Ancien

Testament est cité comme loi par les rabbins5. Si tout
écrit qui semblait contredire la Thora était rejeté, on
n'admettait cependant pas tous ceux dont l'esprit s'harmonisait
avec celui de la Loi ; d'autres raisons encore ont agi
favorablement ou défavorablement à l'égard de quelques livres.
Un écrit était-il attribué à une personnalité célèbre de

l'antiquité, il pouvait être accepté; l'auteur appartenait-il aux



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 431

temps postérieurs, le livre était exclu. C'est là sans doute
ce qui a interdit d'admettre dans le Canon le livre du Siracide

6. De plus, pour pouvoir obtenir droit de cité, les livres
historiques devaient se rapporter à la période classique; c'est

pour cette raison que 1 Macchabées est resté en dehors du
Canon7.

3. Pour se convaincre de l'importance accordée par les Juifs à

la Thora, il suffit de lire Weber, System der altsyn. Palest. Theol.,
1-60. Avant le temps, la Sagesse sortie des profondeurs de l'être
divin s'est présentée devant la face de Dieu, et cette Sagesse est

identique à la Thora ; c'est ce qu'on peut lire dans des Midraschim
anciens et modernes, et déjà chez Jésus ben Sirach (ch. 24). Après
avoir magnifié la Sagesse qui existe de toute éternité, il
continue : « Tout cela est le livre de l'alliance faite avec le Très-
Haut, savoir la loi donnée en héritage par Moïse à la maison
de Jacob. » On attribue donc à la Loi la préexistence; elle est

appelée fille de Dieu; Dieu lui-même s'occupe d'elle (p. 14 sq.).
Elle est la source du salut de l'homme, son souverain bien, source
de la vie, de la lumière, de sanctification, de rafraîchissement.
Elle est man "pria ,*i"iûM, « le joyau des joyaux (p. 20 sq.) « Celui
qui prétend que la Thora ne vient pas du ciel [de Dieu], (littéral.
0,û2>,1 |ö ,TT1M ps) n'aura point de part au monde à venir. »

(Sanhédrin, X, I.) « Celui qui dit que Moïse a écrit un seul verset de

sa propre sagesse (iaï# ,aa)) est un menteur, et un contempteur
de la parole de Dieu (Sanhédrin, fol. 99 a). La seule question
discutée était celle de savoir si Dieu avait donné à Moïse toute la
Thora en une fois ou par fragments (nbiü fibja).

4. La Thora avait pour le Juif une importance unique, comme
ie montrent les éloges qui lui sont décernés. Aucun autre écrit
ne pouvait à ce point de vue être égalé à la Thora. C'est pourquoi

on ne pouvait employer à l'achat d'autres livres sacrés

l'argent obtenu par la vente d'un rouleau de la loi. « Si les hommes
d'une ville vendent une Thora, ils ne peuvent pas en employer
l'argent à l'achat d'autres livres sacrés; s'ils vendent l'Ecriture,
ils ne peuvent pas acheter une couverture pour en envelopper la
Thora; s'ils vendent une couverture, ils ne peuvent point acheter
d'armoire pour y serrer les rouleaux de la synagogue; s'ils vendent
une armoire, ils ne peuvent point acheter de synagogue; s'ils
vendent une synagogue, ils ne peuvent point acheter de rue (de



432 G. WILDEBOER

place publique pour la prière. Mat. VI, 5). » Voir Megilla, III, 1 et
Rob. Smith, The Old Testament. Lecture 5, remarq. 8, p. 406.

L'intention des Juifs n'est donc pas d'égaler les Nebiim et les
Kethoubim à la Thora, quoiqu'ils emploient les mêmes formules

pour introduire les citations tirées des trois groupes. La Thora
est canonique au sens le plus élevé du terme. Seule elle a une
place d'honneur dans la synagogue, dans la rOTi, placée au fond
de la synagogue, vis-à-vis de la porte d'entrée. C'est autour d'elle

que se concentre toute la cérémonie du sabbat, et en la lisant, on
lui rend des honneurs que ne reçoivent point les autres livres de

l'Ancien Testament. Elle est avrai dire la seule révélation du salut,
donnée de Dieu, non seulement pour Israël, mais destinée aussi aux
peuples dans l'avenir. C'est pourquoi il est dit « qu'au temps où
la Thora fut donnée à Israël, les rois de la terre tremblèrent dans
leurs palais » (Mechilta par •nn1, édit. Weiss, 64b. Weber, o. c,
p. 18 sq.). L'union entre Jahvé et Israël n'est conditionnée que
par la Thora (Weber, p. 46 sq.), et Israël n'est le peuple de Dieu

que parce qu'il est le peuple de la loi (Weber, p. 50 sq.). La Thora
est ainsi une révélation parfaitement suffisante. « Si Israël s'était
conduit dignement, il n'eût pas eu besoin de la révélation postérieure

des Nebiim et des Kethoubim. » (Kohèlet Rabba sur Ecries.

I, 13, édit. Sulzb., 63 d. Wünsche, p. 21.) De même, à propos de

Deut. XXX, 12 : « Ne dites pas qu'un autre Moïse paraîtra et

apportera du ciel une autre Thora ; il n'est pas resté au ciel d'autre
Thora. » (Debarim Rabba, c. 8, édit. Sulzb., fol. 223e. Wünsche,
p. 96.) Ajoutons que le mot Thora a le sens d'instruction, ce qui
permet de donner aussi ce nom à l'enseignement des prophètes.

A la révélation x'ar' sÇo^v sont opposés les autres écrits en tant
que tradition (nbap ou SfiobtPS)- Nous avons déjà vu (§6,remarq.8)
comment Joël est cité comme Cabbala dans la Mischna, et l'on
trouve dans l'ouvrage de Zunz (p. 44, remarq. a et seconde édit.,
p. 46. remarq. b) un certain nombre de citations pareilles tirées
des Prophètes et des Hagiographes. Les livres du 2e et du 3« groupe
sont ainsi nommés Cabbala, tout comme les sentences des

docteurs de la loi. Ils se distinguent de ces dernières en ce qu'ils ont
parlé sous l'action du Saint-Esprit; mais comme ils ne sont
qu'une explication de la loi, ils appartiennent à la tradition. La
tâche des prophètes était de transmettre la loi orale (§ 9, remarq. 8)

transmise par Moïse à Josué, par ce dernier aux anciens, par les
anciens aux prophètes (Abôth, I, 1). C'est pourquoi, les savants



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 433

juifs du moyen âge distinguent très justement, au point de vue
juif, les trois parties du Canon en Lieu très saint, Lieu saint et

parvis. (Buhl. o. c, p. 4.) La manière dont on traite les prophètes
dans la synagogue part du même point de vue; ils sont lus à côté
de la loi, mais comme conclusion et supplément à la lecture de la
Thora. Le discours prononcé dans la maison de prière a rapport
presque en entier à la parasche de la Thora, très peu à Vhaphtara
des prophètes. Weber (o. c, p. 80) remarque encore que pour
autant qu'il peut être question dans le Talmud de critique des

Saintes Ecritures, elle concerne toujours le deuxième ou le
troisième groupe, jamais le premier.

Donc, au point de vue juif, la question de la canonicité d'un
livre revient à se demander si ce livre s'accorde ou non avec la
révélation, c'est-à-dire avec la Thora. Cette affirmation n'est pas
très différente de celle de v. Kasteren qui pense que chez les
Juifs la canonicité d'un livre se mesurait au degré de son inspiration,

car la question était résolue par sa comparaison avec la loi.
Si le contenu était en opposition au contenu de la Thora, c'est

qu'il n'était pas inspiré par le Saint-Esprit. La Loi, en tant que
norme de la canonicité, doit être comprise dans le sens de Budde
(o. c, p:' 67, remarq. 1) : « Il faut rendre responsable de la chose

tout l'ensemble (Ineinander) des conceptions de l'école, dans lequel
la loi occupait naturellement la place principale. »

5. Si la loi est la plus haute révélation, la seule suffisante, il en
résulte que les autres livres sacrés n'y ajoutent rien de nouveau.
C'est là aussi l'opinion des Juifs. « Y a-t-il dans les Kethoubim
quelque chose qui ne soit pas dans la Thora? » (Thaanith, fol. 25.)
« Aucun prophète ne peut introduire des choses nouvelles non
fondées sur la Thora » (Bammidbar rabba, c. 10; Ruth rabba,
ch. II, 4, édit. Sulzb., fol. 32a. Wünsche, p. 33). Même ce que
les prophètes devaient révéler dans l'avenir avait déjà été annoncé

au Sinaï (Weber, o. c, p. 79).

C'est pour cette raison que tout l'Ancien Testament est plus
d'une fois appelé la Loi. Cette dénomination ne signifiait pas
seulement que la Thora était la partie la plus ancienne, la plus
importante, fondamentale de l'Ecriture, mais qu'elle était la
révélation et que tout le reste était regardé comme Cabbala ou comme
élément de la Thora. Aux yeux des Juifs, tout l'Ancien Testament
apparaît comme une loi. Ainsi Ps. LXXXIV, 5 est cité en plus
d'un endroit comme preuve de la résurrection minn ja (voir les



434 g. wildeboer

passages dans Weber, o. c, p. 79). Dans le Nouveau Testament,
l'Ancien Testament est cité comme loi alors même qu'il s'agit des

psaumes et des prophètes. Jean X, 34; XII, 34; XV, 25; 1 Cor.

XIV, 21 (cf. § 5, remarq. 1).
6. S'il avait suffi à un livre de n'être pas en contradiction avec

la Loi, pour être admis au nombre des Saintes Ecritures, les
sentences de Jésus ben Sirach y auraient obtenu une place d'honneur,
car ce livre est rempli des louanges de la Loi. Cela n'est cependant

pas arrivé; le Siracide n'a pas dépassé la frontière qui sépare le

canonique du non canonique. D'aucuns pensent, il est vrai, que
trois siècles après J.-C, le livre a été cité encore comme canonique
par des savants juifs (Cheyne, Job and Salomon, 1887, p. 282 sq.).
Augustin (De doctr. christ. II, 8) en a aussi jugé ainsi quoiqu'il
en soit revenu plus tard. Mais tous les passages des Talmuds ne
sont pas également probants, et les Talmudistes, qui citaient de

mémoire, ont pu citer tel passage de ce livre dans l'opinion qu'il
était dans la Bible. Cela pouvait se faire d'autant plus aisément

que Jésus ben Sirach écrivait en style biblique (Strack dans laR.E.
d'Herzog, article Kanon, p. 430 sq.). Si l'on tient cela pour t too
bold a conjecture, » comme le fait Cheyne, il n'en résulte cependant

que ceci, qu'il y avait un petit nombre de rabbins qui plaçaient
Jésus ben Sirach au niveau de la Sainte Ecriture. Mais jamais le
livre n'a été reconnu généralement comme canonique et personne
n'a, à cause de lui, compté 25 livres au lieu de 24. Qu'il y ait eu
des docteurs peu satisfaits de la pratique et de la décision des

écoles, c'est ce que montre l'affirmation passionnée d'Akiba disant

que celui qui lit Ben Sirach ou tels autres Chiçonim n'aura aucune
part au monde à venir (Talmud de Jérusalem, Sanhédrin, X, 28a).
Buhl (o. c, p. 6 et 8) pense que ce passage et d'autres encore
(Sanh., fol. 100 b) avaient en vue, à l'origine, des livres hérétiques
et judéo-chrétiens; cependant il accorde qu'il y en a eu certainement

de « plus étroits qui interdisaient la lecture de tels livres. »

Mais pourquoi Sirach n'a-t-il pas été admis dans le Canon, alors

que d'autres écrits du même temps y ont trouvé place Dire que
le Canon était déjà fermé (Fürst,!)«* Kanon, p.65, remarq. 7) n'est

pas exact. La raison est que l'auteur était connu et l'on ne pouvait

juger digne de cet honneur extraordinaire le livre d'une
personnalité encore vivante. Puis on ne doit pas oublier que cet écrit,
peu en harmonie avec les vues des docteurs sur certains points
(il ne renferme rien sur la doctrine des anges, de Satan ou de la
résurrection), ne pouvait plaire à tout le monde. 11 est vrai que



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 435

l'Ecclesiaste ne contient rien de ces choses non plus, mais il porte
le nom de Salomon, auquel il dut d'obtenir une grande considération,

bien que, plus tard, on s'en soit étonné et scandalisé. Daniel,
écrit dans sa forme actuelle vers 165, ne fut cependant pas exclu,
parce que le personnage principal était connu depuis l'exil
(Ezech. XIV, 14, 20; XXVIII, 3).

7. Les livres historiques admis dans le Canon devaient se

rapporter à l'époque classique, que la ruine avait fermée pour
toujours. C'est pendant l'exil qu'on commença à rassembler les
trésors littéraires : ceux qui se rapportaient aux temps antérieurs,
ceux qui racontaient l'histoire de l'exil et la fondation de la
communauté juive comme terme final, devaient recevoir une place

parmi les Saintes Ecritures. C'est pourquoi des écrits postérieurs
tels que les Chroniques, Esdras-Néhémie, Esther même, furent
admis, tandis que 1 Maccabées, dont le contenu est formé de faits très

postérieurs, fut laissé hors du Canon. On a pensé que si ce
dernier écrit n'avait pas été admis, c'est que le Canon était fermé;
mais nous savons combien peu cette opinion est fondée. On a cru
aussi que 1 Maccabées, (et de même Jésus ben Sirach) n'aurait pas
trouvé place dans le Canon, parce que l'original hébreu s'en était
perdu. Mais nous savons que Jérôme a encore connu ce livre en

langue hébraïque, et divers passages des Talmuds connaissent les

XTÖ p filbi^a (voir § 7, remarq. 3). Origene connaissait aussi le

titre hébreu de 1 Maccab. : Sarbêth Sar banê El, totpßriO laoßavcuek

(Eusèbe, H. E., VI, 25, voir Dyserinck, de Apocryp. Boeken des

O. V., Harlem, 1874, p. XV sq.) Si l'on rejetait notre explication,
le plus vraisemblable serait d'admettre que le livre a été exclu

par les docteurs à cause de sa tendance antipharisaïque (Abr.
Geiger, Urschrift und Uebers. der Bibel, p. 201). Dyserinck, o. c,
p. XIX, expose aussi en premier lieu cette dernière opinion, et

ne mentionne la nôtre qu'en second rang. Cependant cette raison
est décisive, bien que l'on puisse accorder que les docteurs à

tendance pharisaïque devaient être peu satisfaits de 1 Maccab. De

plus, si là gît la raison du rejet, ils auraient dû accepter 2 Maccab.

dont la conception, fortement teintée de pharisaïsme, s'oppose
souvent à celle du premier livre d'une manière si directe que
Geiger pensait qu'il y avait là une intention polémique évidente.
De même W. H. Kosters, Theol. Tijdsch., 1878, p. 491-558, dans

un article intitulé : De polemiek van het tweede boek der Makkabeën,

(Cependant voir Schürer, Gesch. des jud. Volkes, 1886, II, p. 740.)



436 G. WILDEBOER

§ 9. Histoire de la réunion des livres de l'Ancien Testament.

a) Canonisation de la loi.

L'histoire de la canonisation des livres de l'Ancien Testament

commence à la canonisation de la Thora par Esdras
(433 av. J.-C). Cependant le premier début de cette canonisation

se place avant l'exil, au renouvellement de l'alliance de
Josias sur la base du Deutéronome (621 av. J.-C). La loi du
Deutéronome a ainsi été la première « écriture sainte » en
Israël avant, pendant et après l'exil de Babylone1.

1. Comp. § 3, remarq. 3. Il ne nous est pas possible d'écrire
l'histoire de la réunion des livres de l'ancienne alliance sans partir
des résultats de la critique historique que nous tenons pour
certains. Cependant notre étude n'est pas soumise à ces résultats,
quelque grand que soit l'accord entre elle et eux. On ne doit pas
oublier que nous avons à faire moins à la rédaction de la loi qu'à sa
reconnaissance comme écrit canonique. A nos yeux, les questions
de la composition et de la promulgation des lois sont connexes,
mais pour notre but il est égal d'attribuer aux lois de la Thora
une vie latente jusqu'à leur promulgation. Wellhausen (Einl. 4,

p. 556, remarq. 1) a montré que Josias n'a promulgué que le
Deutéronome, non le Pentateuque. Pour ce qui concerne les récentes

objections adressées à cette manière de voir par M. Vernes (Une
nouvelle hypothèse sur la composition et l'origine du Deutéronome,

Paris, 1887), voir mon article des Theol. Stud., 1887, p. 238 sq., et
celui de Kuenen, Theol. Tijdsch, 1888, p. 35 sq.

La question est de savoir si nous avons raison de voir une
canonisation dans le récit de la promulgation du Deutéronome,
2 Rois XXII et XXIII, la 18e année de Josias. On peut objecter que
les efforts de ce dernier n'ont pas eu les résultats durables de ceux
d'Esdras; que la notion de Thora n'était pas si bien établie que,
près d'un siècle après l'exil, Esdras ne pût y ajouter encore une
partie fort importante. On peut surtout en appeler au fait que
l'idée de Canon suppose celle de communauté, et qu'Israël n'est
devenu communauté qu'après l'exil.

Examinons ces objections en commençant par la dernière. Il
est parfaitement vrai que les idées de Canon et de communauté
s'appellent, et qu'avant la catastrophe, Juda, si petit fût-il, était



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 437

un peuple. Cependant on ne doit pas perdre de vue que le
Deutéronome a précisément en vue la formation de la communauté,
qu'il l'a préparée, qu'il a voulu, en d'autres termes, transformer
l'organisation nationale en une organisation avant tout ecclésiastique.

Le Deutéronome est un essai de réaliser la pensée d'un
peuple saint telle qu'Esaïe l'avait présentée (Esaïe IV, 3; VI, 13;
XI, 1-9, etc.) Cheyne dit avec raison : « The author of Deuteronomy

and his friends with not inferior earnestness though with
less rigour than Ezra, attempted the bold experiment (bold, for
any but prophets and the disciples of prophets) of converting a

nation into a church and an earthly kingdom into a theocracy. »

(Jeremiah, his life and times, p. 73.)
Si les efforts du Deutéronomiste et de ses successeurs n'ont pas

obtenu les résultats durables de l'œuvre d'Esdras, cela ne doit pas
être attribué à l'indolence avec laquelle l'œuvre fut entreprise
(car Josias accomplit sa tâche avec énergie), mais plutôt au fait
que les temps n'étaient pas encore mûrs. La vie nationale, bien
qu'elle fût à son déclin, était encore trop puissante pour se laisser

enfermer, lier à la lettre d'une loi. Le témoignage de Jahvé
sortait encore de la bouche d'un Jérémie, et ne pouvait par
conséquent être considéré comme enfermé complètement dans le
« livre de la loi. »

Mais comment se fait-il que près de deux siècles plus tard on
ait pu ajouter à cette Ecriture Sainte quelque chose d'aussi

important que le code sacerdotal? Pour le comprendre, il faut
considérer les faits suivants : a) Le Deutéronome suppose une
Thora sacerdotale (orale) (Deut. XXIV, 8; XVII, 18; XXXI, 9). Dès

lors rien d'invraisemblable à ce que cette Thora ait été acceptée
deux siècles plus tard comme Ecriture, b) On ne doit pas se
représenter la première période de la canonisation comme un temps
sans activité propre. Comme nous le montrerons, la loi sacerdotale

elle-même a subi, après son admission, des élargissements
(Ergänzungen). L'acceptation du Deutéronome en tant qu'écrit
normatif, tout comme la canonisation postérieure du code sacerdotal,

a été le point d'arrivée de tout le développement antérieur,
et le début d'une nouvelle période. Les auteurs du Deutéronome
ont le sentiment très net qu'Israël en tant que peuple marche à sa

ruine. L'exil est,le fond obseur dont ils s'approchent; l'avenir
ténébreux est la menace du châtiment, dans le Deutéronome
comme dans les écrits deutéronomiens de Samuel et des Rois.



438 G. WILDEBOER

C'est pénétré de ces sentiments qu'on commence à rassembler
les trésors littéraires; les livres des Juges, de Samuel et des Rois
dont la rédaction se termina après l'exil, sont tout pénétrés de

l'esprit deutéronomien. Mais la réunion était en même temps un
remaniement à la manière de l'historiographie orientale. Le même

procédé se renouvelle après 433. Les livres historiques (deutéro-
miens) sont conservés comme livres saints, et l'histoire, en vertu
de la nouvelle conception (sacerdotale) est remaniée dans l'esprit
sacerdotal. Telle est la marche de l'historiographie post-exilique,
qui se termine par la rédaction des Chroniques, d'Esdras, de
Néhémie. On pourrait encore demander si, au lieu de commencer
l'hi-toire de la canonisation au Deutéronome, on ne doit pas
remonter au livre du Pacte (Ex. XX, 23-XXIII, 33)? Mais il n'est

pas certain que le livre du Pacte ait été promulgué. 11 doit avoir
eu un caractère privé, car le Deutéronome, qui a connu ses

ordonnances, ne le mentionne jamais. 11 a été évidemment formé pour
le service de ceux qui s'occupaient du soin de rendre la justice, et
n'était pas un livre populaire comme le Deutéronome, lequel est
« Ecriture Sainte. » Il est très vraisemblable que Jérémie a été un
des prédicateurs de ce livre (chap. XI, cf. Cheyne, Jeremiah, etc.
55 sq Les traces de son influence sont visibles jusqu'à Esdras,
qui s'appuie sur son autorité pour chasser les femmes étrangères
(Esd. X, 3).

La prise de Babylone par Cyrus (536) ouvre une période
heureuse pour les Juifs en captivité. 11 est vraisemblable que
quelques-uns seulement revinrent dans leur pays, comme il
est certain que l'espoir d'une restauration revivait en Palestine,

surtout à Jérusalem et aux alentours. Sous Darius on
rebâtit le temple, lorsque Zorobabel eut remplacé Sanabassar

comme gouverneur. Sous son successeur Néhémie, les
murailles furent relevées. Ce n'est qu'en 433 qu'Esdras, prêtre
et docteur, «. versé dans la loi de Moïse » (Esdr. VII, 6) vint
de Babylone, accompagné d'un grand nombre de coreligionnaires

zélés pour fortifier la communauté de Jérusalem. Il
vint avec « la loi de son Dieu dans la main » (Esd. VII, 14,25).
De 536 à 433, l'Ecriture sainte fut le Deutéronome, le livre
de la loi que les Juifs avaient emporté en Babylonie. Cependant

déjà avant le retour, des écoles consacrées à l'étude de



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 439

la loi avaient été fondés sur la terre d'exil, animées de l'esprit
d'Ezéchiel; elles rassemblaient et élaboraient les traditions
sacerdotales dans la foi en la glorieuse restauration de la
nation2. Ces lois sacerdotales, transmises par écrit ou oralement,

jouissaient certainement d'un ascendant considérable
dans la communauté de Josué et de Zorobabel. Mais elles
n'obtinrent une valeur canonique que lorsque Esdras, en 433,

au premier jour du septième mois, publia en face du peuple,
sur la place du marché, devant la porte des eaux, un système
complet de lois sacerdotales que le peuple s'engagea
solennellement à suivre (Nèh. VIII-X)3. Unie au Deutéronome,
la Thora est devenue dès lors pour Israël l'Ecriture sainte ;

c'est depuis ce moment aussi qu'Israël est devenu pour
toujours « un peuple du livre4. » Il n'est pas prouvé qu'on ait,
avec la loi, canonisé d'autres écrits. Les chapitres VIII à X de

Néhémie ne parlent que de la Thora, ce que confirment et le

fait que les Samaritains n'ont adopté comme écrit sacré que
la loi (et le livre de Josué), et la considération unique dont
les cinq livres de Moïse5 jouissaient chez les Juifs.

2. La manière dont nous nous représentons le cours des événements

s'appuie surtout sur l'étude si documentée du Dr W. H. Kos-
TERs, Het Herstel van Israël, publiée dans laTheol. Tijdsch., Leyde,
1893, qui prit part au débat entre Hoonacker et Kuenen (cf.
Letterkunde des O. V. 2, § 25, remarq. 3 et 6). L'arrivée d'Esdras doit
avoir eu lieu après la première venue de Néhémie et a coïncidé

avec le second voyage de ce dernier en Palestine, vers 433. Si le
retour des 40000, et peut-être aussi l'édit Je Cyrus ne peuvent
historiquement être maintenus en 536, il n'en reste pas moins que
l'an 538 (prise de Babel par Cyrus) est une date heureuse dans

l'histoire d'Israël. Vraisemblablement quelques-uns seulement
revinrent en 536; plus tard, sous Darius, au temps du gouverneur

Zorobabel, quelques autres suivirent; le grand nombre ne
revint que sous Néhémie; à ce moment l'enthousiasme pour la
restauration de la nation devient fort grand. Le Chroniqueur a

accumulé et placé au début de la période perse tout ce qui s'était
passé au cours du temps, voulant par là attribuer à la Gola,
l'aristocratie spirituelle postérieure, la reconstruction du temple et des

murailles, élevées par les derniers venus.



440 G. WILDEBOER

Pour le but que nous poursuivons, il est indifférent de savoir
quelles lois sacerdotales sont anciennes et lesquelles sont
nouvelles (voir mon article des Theol. Stud., 1887, p. 341-355). Il suffit
de savoir que pendant l'exil les lois sacerdotales étaient étudiées

avec zèle, et qu'un homme tel qu'Ezéchiel termina le livre de ses

prophéties par un projet de constitution pour la nation rentrée
au pays de ses pères (Ezéch. XL-XLV11I). Après Ezéchiel, emmené

en 597, les chefs juifs en Babylonie, même après 536, restèrent
occupés avec ardeur de l'étude de la loi. Durant cette longue
période, il ne manqua pas de prêtres tels qu'Ezéchiel et Esdras

qui pouvaient s'appeler « docteurs de la loi, versés dans la loi
de Moïse. » Mentionnons parmi beaucoup d'autres l'éditeur des

chapitres XVII à XXVI du Lévitique, souvent nommés « loi de

sainteté. » D'autres prêtres retravaillèrent d'autres ordonnances,
et l'un de ces hommes expérimentés dans l'étude de la loi, laquelle
était pratiquée depuis plus d'un siècle en Babylonie, a bien pu
s'appeler Esdras.

3. Le rapport étendu sur l'introduction de la loi se rencontre
dans Néhémie (c. VIII à X); c'est une œuvre du Chroniqueur qui
vivait vers 250 avant J.-C Cependant ce fragment a une grande
valeur historique; il se distingue par la vivacité de la description,
quoiqu'il ait subi du fait de son auteur une modification qui l'a
fait souvent mal interpréter. 11 place le récit de la formation de

la « communauté » qui s'est constituée sur la base du Deutéronome
(cf. note 4) (Néh. IX. et X) après celui de l'introduction de la
nouvelle loi (Néh. VIII).

Le premier jour du septième mois (l'année n'est pas indiquée,
mais ce doit être peu après la deuxième venue de Néhémie, en
433), une grande assemblée populaire se réunit sur la place devant
la porte des eaux; là Esdras lut le livre de la loi de Moïse. De
bon matin Esdras commença sa lecture du haut d'une petite
tribune de bois, tandis que sept prêtres se tenaient à sa droite et à

sa gauche. Le résultat fut une tristesse profonde et générale
parce qu'on comprit alors combien peu on avait accompli la
volonté de Dieu. Le lendemain la lecture fut continuée devant les
« chefs de famille ; » elle traita de la fête des tabernacles qui
devait être célébrée le quinzième jour du septième mois. Cette
fête dura huit jours selon les ordonnances de Lév. XXIII, 39

(contrairement à Deut. XVI, 13-15 qui fixe sept jours) et chaque
jour on lut dans le « livre de la loi de Dieu » (Nèh. VIII, 18).



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 441

Les lois sacerdotales écrites, dont la plus grande part était
destinée aux prêtres, furent acceptées comme « livre du peuple. »

4. Il est très probable qu'Esdras n'avait devant lui sur «

l'estrade de bois » que les parties sacerdotales du Pentateuque (ou de

l'Hexateuque). C'est ce que pensait déjà Reuss, l'Histoire Sainte et

la Loi, 1, p. 256 sq. et Gesch. der Heiligen Schriften A. T., Brunswig,
1881, p. 460 sq., 2e édit., 1890, § 377, p. 485 sq., ce que croyait
aussi Kuenen, H. K. O., 1, 1, § 12, remarq. 11 et § 15, remarq. 25,

revenant sur ses dires antérieurs (Godsd. van Israël, II, p. 134

sq.). Ce n'est qu'un peu plus tard qu'eut lieu la rédaction de

l'Hexateuque, c'est-à-dire la réunion de la nouvelle loi au
Deutéronome déjà très certainement combiné avec les éléments pré-
deutéronomiens ou prophétiques. Seulement la manière dont cette
rédaction a été faite, montre que ces éléments deutéronomiens
et prédeutéronomiens jouissaient déjà d'une autorité incontestée,
et que l'union des fragments plus récents aux plus anciens a eu

pour but de fortifier l'autorité nouvelle des textes sacerdotaux.
(Voir Kuenen, H. K. O., I, 1, § 16, remarq. 8.) Ainsi Esdras ne fit
que donner une valeur canonique à la loi sacerdotale, comme on
l'avait fait pour le Deutéronome sous Josias; il est vrai que cette

loi sacerdotale n'avait point alors les dimensions qu'elle possède

aujourd'hui. Les ordonnances concernant l'holocauste du soir (Ex.
XXIX, 38-42; Nomb. XXVI11, 1-9), la dîme du bétail (Lév. XXVII,
32, 33) ont été ajoutées plus tard; car divers passages de Néhémie
(X, 34, 33, 38 40; XII, 44-47 et XIII, 5, 12) montrent qu'elles
étaient inconnues au moment de la canonisation de la Thora
(Kuenen, Godsd. van Israël, 11, p. 219 sq., 267-272; H. K. 0.\ 1,

p. 300 sq., note 30). Cependant Kosters (o. c, p. 87 sq.) a maintenu

que Nèh. Vili devait avoir été lu après Nèh. IX et X, de sorte

que les « obligés par serment » (Néh. X) marquent le passage du
Deutéronome à la loi sacerdotale. Mais il n'en reste pas moins que,
d'après le contexte, les commandements plus haut cités sont des

adjonctions postérieures (cf. Letterkunde des O. V?, § 20, remarq. 3).

On peut cependant dire sans hésitation que depuis les jours
d'Esdras, la Thora, dans son ensemble, a joui d'une valeur
canonique. Les éléments plus anciens avaient déjà été déclarés saints ;
seulement il ne faut pas perdre de vue que les temps qui suivirent
de près la canonisation montrèrent moins d'attachement à la lettre

que les temps postérieurs. La génération qui avait assisté à la ca-
THÉOL. ET PHIL. 1901 29



442 G. WILDEBOER

nonisation ne voyait pas dans la loi une relique morte, mais la
mise par écrit de la volonté de Dieu, telle qu'elle s'était fait
connaître dans les siècles antérieurs parla bouche de ses interprètes.
Voir Esd. IX, 11, une ordonnance qui se rencontre aussi dans
Lév. XVIII, 25, 27, et Deut. VII, 3, attribuée « aux serviteurs de

Dieu, aux prophètes. » On en usait librement non seulement avec
les Prophètes et les Hagiographes, mais aussi avec la Thora, ce

qui montre qu'on n'était pas encore esclave de la lettre, comme le
seront les générations postérieures. (Sur Exod. XXXV à XL, voir
Popper, Der bibl. Bericht über die Stiftshütte, Leipzig. 1862 et

Kuenen, H. K. O.2,1, p. 77 sq.) C'est ainsi qu'avec Esdras le peuple
juif devint de plus en plus un « peuple du livre, » un « ahl'ol-
kitab, » ainsi que Mahomet désignait les peuples possesseurs d'un
écrit sacré. (Coran, 111, 57 sq.)

5. Il faut accorder que, dans la canonisation des écrits de l'Ancien

Testament, Esdras n'a fait que procurer une valeur normative

aux cinq premiers livres de la Bible. C'est ce que prouve
Kuenen (H. K. O., III, p. 429 sq.). Voici ses arguments : a) les

témoignages historiques n'enseignent rien d'autre, et il est impossible

d'atténuer la valeur d'un document tel que Nèh. Vili à X
par des récits tels que ceux fournis par le 4" livre d'Esdras. b) Les
Samaritains n'ont que la Thora pour écriture sainte. Quand l'ont-
ils acceptée? C'est incertain. Josephe (Arch, jud., XI, 7, 2; XI, 8,
2-4; XIII, 9, 1) place l'érection du temple sur Garizim au temps
d'Alexandre le Grand, 333 av. J.-C. Mais ce renseignement a une
si grande ressemblance avec celui de Néh. XIII, 28, qu'on pense
généralement que cette érection (donc aussi l'acceptation de la
Thora), a eu lieu environ quatre-vingts ans plus tôt. (Voir Oort,
De laatste Eeuwen, I, p. 13.) Pourquoi les Samaritains n'adoptérent-
ils pas d'autres livres, par exemple celui del'épbraïmite Osée? C'est
qu'à la fin du cinquième siècle, la Thora seule était normative.
Quant à Josué, les Samaritains possédaient (du moins dans les
temps postérieurs) un livre de ce nom, édité en 1848 par Juynboll
avec traduction et éclaircissements d'après un manuscrit remis en
1584 à Scaliger par des Samaritains égyptiens (Chronicon Samari-
tanum Arabice conscriptum, cui titulus et liber Josuae, Lugd. Bat. 1848).
Cet écrit ne ressemble que très peu à notre Josué canonique; au
fond c'est le début d'une chronique qui s'étend jusqu'au temps
des empereurs romains. Au reste le rapport étroit entre Josué et le
Pentateuque, comme le fait que Josué était un héros éphraï-



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 443

mite, expliqueraient cette exception, c) La vénération vouée par les
Juifs à la Thora fortifie encore la conviction de la canonisation
antérieure de ces cinq premiers livres de la Bible. Tout porte à
croire que c'est seulement au bout d'un certain temps qu'on a

ajouté d'autres livres à ce canon primitif. Si les Prophètes avaient
été canonisés en même temps que la Loi, le légalisme exclusif
d'Esdras n'aurait pas pu se développer si puissamment.

L'œuvre d'Esdras (Néhémie), — accomplie non sans
soulever de vives oppositions 6, — a été durable, parce qu'elle
correspondait aux besoins du temps7. Cependant le nombre
des ordonnances légales s'accroissait sans cesse, et aucune
décision officielle ne pouvait arrêter ce mouvement; mais
comme la loi était définitivement fermée, ces ordonnances
nouvelles devinrent peu à peu « loi orale 8. »

6. L'histoire du bannissement du petit-fils d'Eliaschib, qui
avait épousé une fille de Sanballat, le Samaritain, montre que
tous les membres de la communauté juive n'approuvaient pas les

mesures sévères prescrivant l'éloignement des païens ni la manière
dont Esdras et Néhémie s'efforçaient de réaliser l'idée « du peuple
saint de l'Eternel. » C'est le gendre de Sanballat, nommé Manasse,
d'après Josephe, qui aurait élevé le temple de Garizim (remarq. 5).
Une opposition plus relevée, plus spirituelle, peut cependant s'être
manifestée, dont les livres de Ruth et de Jonas, rédigés à cette

époque au dire de certains critiques, seraient les témoins.
7. Malgré la résistance, Esdras atteignit son but; c'est qu'il

était une personnalité puissante, qu'il s'appuyait sur Néhémie
dont les idées concordaient avec les siennes, et surtout qu'il était
le porte-parole de son temps. La nation juive s'était changée en

une communauté laquelle avait un besoin pressant d'une parole
de Dieu écrite, car la thora orale commençait à tarir, et le témoignage

de la prophétie devenait plus faible et plus rare (nous
reviendrons là-dessus). L'impression générale était qu'une période
importante avait atteint son terme; c'est pourquoi dans un but
pratique on se mettait à rassembler, à remanier les trésors spirituels

du passé, en vue du présent et de l'avenir. Ce sentiment que
nous avons déjà constaté pendant l'exil, se fortifia encore après
le retour de Babylonie. C'est parce qu'Esdras était un exposant des

besoins de son temps qu'il vainquit.



444 G. WILDEBOER

8. Nous avons vu déjà que la canonisation par Esdras n'arrêta

pas immédiatement le courant des ordonnances légales (remarq. 4).

Il était cependant dans la nature des choses de considérer peu à peu
FEcriture comme fermée, et d'interdire toute introduction de

commandements nouveaux dans la loi. Mais si des ordonnances
nouvelles étaient exigées par les besoins, il fallait leur trouver une
place; c'est ainsi que les prescriptions les plus récentes sur l'âge
des lévites entrant au service furent admises dans le livre des

Chroniques. Voici de quoi il s'agit. L'âge fixé à trente ans (Nomb. IV,
35) est ramené plus tard à vingt-cinq (Nomb. VIII, 23-26) afin de

satisfaire aux besoins, toujours plus grands. Plus tard encore, on
voulut descendre à vingt ans, mais on ne pouvait plus introduire
ce règlement dans la Thora; le Chroniqueur l'accepta dans son

œuvre (vers 250 av. J.-C), 1 Chron. XXIII, 24-27, et pour le justifier

le rapporta à David.
Il n'en fut pas ainsi de tous les commandements nouveaux. Il

est dans la nature de tout système de loi de s'étendre sans

cesse; partout se présentent de nouveaux cas qu'il faut résoudre,
de nouvelles questions auxquelles il faut répondre. En fait, la loi
d'Esdras, quoiqu'elle eût prévu des cas nombreux, laissait çà et là
dans l'embarras le Juif scrupuleux jusqu'à la manie. C'est ainsi
qu'on courait le danger de transgresser involontairement la loi ;

il fallait la garantir contre ce danger; c'est ce que les savants

juifs appellent « faire une haie; » ils parlent d'un yo autour de la
loi (Abôth, 1,1). Ces ordonnances nouvelles et plus précises furent
enseignées dans la synagogue, et, pour les distinguer de la Thora
écrite, furent appelées la loi orale na bgatP min. Cette loi orale
est ainsi tout autre chose que la Thora orale en usage avant l'exil;
celle-ci servit de fondement à la loi écrite d'Esdras, tandis que la
loi orale devait la protéger. Elle est nommée Halacha fabri, mot
souvent expliqué par « ce qui est d'un usage courant, »

' donc

relatif au droit eoutumier; ainsi Sghürer, o. c., II, p. 270. Une
explication meilleure est celle de Strack (R. E.2 d'Herzog, art.
Tkalmud). Il dit que nsbtt désigne proprement l'action d'aller, de

marcher, et au figuré la conduite réglée par la loi (ainsi óSój, Act.
ÏX, 2; XIX, 9, 23; XXIV, 22= la religion chrétienne) et la loi qui
règle la conduite.

Quoique cette loi orale contînt des commandements nouveaux
et modifiât des ordonnances existantes, elle ne voulait pas être
autre chose qu'un élargissement de la loi écrite et une protection



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 445

contre les transgressions que celle-ci pouvait subir. On ne la
considérait pas comme nouvelle, mais on la rapportait à Moïse,
comme la loi écrite (Pirkè Abôth, I, 1, édit. Strack, Leipzig, 1882,

p. 7 et 8 et Pea, II, 6; Edujoth, Vili, 7 et Jadaïm, IV, 3). Elle avait
été donnée par Moïse à Josué, par celui-ci aux anciens, par cea

derniers aux prophètes, par le moyen desquels elle était parvenue
aux hommes de la Grande Synagogue. Cependant cette Tzapâioa-iç

tûv npeaßvreptav (Mat. XV, 2; Luc VII, 3) ne se forma qu'après
Esdras; elle avait pour but d'entourer la loi d'une « haie » et devint
le Ut où devait couler le fleuve sans cesse en mouvement des

dispositions légales.


	Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

