
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 5

Artikel: Religion, christianisme, théologie. Partie 3

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE

PAUL CHAPUIS

TROISIEME ET DERNIER ARTICLE ''

Les conclusions de nos précédentes études laissent assez

voir quelles doivent être les conditions et la tâche de ia
théologie, distinguée nettement de la religion, comme le pain,
qui nourrit l'homme, de la définition des substances chimiques

qui composent cet aliment.
Nous distinguons les deux fonctions ; nous ne les séparons

pas. La religion est antérieure à la théologie, comme la
pratique à la théorie. Ceci nourrit cela et toutes les conceptions
qui tendraient à dissoudre ce lien organique, aboutissent à
je ne sais quel jeu de l'imagination, à quelle fantasmagorie.
C'est une rivière qu'on aurait coupée de sa source principale.
Notre source, nous l'avons dit de reste, c'est le sentiment
religieux, la piété observée hors de nous, mais surtout en

nous. Parler des théories de la religion, sans religion personnelle

et vécue, équivaudrait à disserter sur l'art avec une
absence totale de sentiment esthétique.

Cette condition, qui est celle de la piété, ne fait pas, il est

vrai, à elle seule le théologien. Des dons philosophiques,
et historiques, philologiques même, lui sont également néces-

i Voir livraisons de mars et de mai-juillet 1901.



396 PAUL CHAPÜIS

saires. Elle reste, néanmoins, la dotation indispensable qui
rend seule possible l'étude des religions, quelles qu'elles
soient.

Si parfois on a cru pouvoir suffire à la tâche sans cet
élément primordial sur lequel nous nous sommes surabondamment

expliqué, on conviendra, d'autre part, que les autoritaires

de tous les rangs ont cru souvent pouvoir s'ériger en

juges compétents de la théologie au nom de la seule piété.
A leurs yeux, elle tient lieu d'une connaissance théologique
qui fait défaut. L'homme pieux, relativement ignorant, juge
le théologien savant et compétent. L'histoire des synodes

presbytériens, pour ne parier que de ceux-là, et les nombreux
procès de doctrine qu'ils ont vus à leur barre, hier et

aujourd'hui, fournissent à notre dire des preuves convaincantes.

C'était déjà, lors delà conférence de Delft, en 1613, le
sentiment bien net d'un disciple de Grotius, le noble Uyten-
bogaert, chef des Remontrants, à la veille du fameux synode
de Dordrecht1. Les faits qui se sont manifestés dès lors n'ont

pu que confirmer cette opinion. Non, la piété, absolument
indispensable au théologien, la piété, sans laquelle il n'est

qu'un bateleur, n'est pas à elle seule suffisante pour faire le

théologien, encore moins pour s'ériger en juge qui distingue
et discerne « saine doctrine » et hérésie et prononce sur les

plus graves problèmes théologiques. Donc, encore une fois, ne

¦séparons pas la théologie de la religion, sa seule raison d'être,
mais distinguons expressément le sentiment religieux, la

piété, l'expérience chrétienne, des théories qui analysent le

phénomène. L'acoustique, l'optique constituent des chapitres
de la science physique. Mais la physique n'est ni l'œil, ni
l'oreille, de même la théologie n'est pas la piété. Celle-ci a

une autre et plus considérable et plus universelle valeur. Cet
homme possède une oreille admirable et ignore jusqu'à la
plus simple loi de l'acoustique, comme cet autre a une piété
devant laquelle s'inclinent les sages de la terre, mais il n'a pas
le moindre charisme théologique.

1 A. Schweizer, Die protestantischen Centraldogmen. Second volume, p. 77

et 149.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 397

Mais, au fait, qu'est-ce que la théologie, théorie du sentiment

religieux
Dans un opuscule classique, Schleiermacher définit la

théologie chrétienne, — nous nous limiterons à cette dernière

pour de très bonnes raisons, — comme un ensemble de

disciplines qui ont pour but le service de l'Eglise. Ce but leur
donne l'unité et les constitue en un tout organique *. Le
fondateur de la théologie moderne a ainsi mis en relief,
conformément aux tendances de sa piété, le côté pratique des choses.

Il a défini la théologie par sa finalité et donné par là une
sorte d'unité aux branches variées qui constituent cette
science. A l'aurore du dix-neuvième siècle et dans les terres

par excellence du rationalisme classique, Schleiermacher
avait de très fortes raisons pour tenir ce langage. Il relevait
ainsi une vérité trop souvent méconnue de l'autre côté du

Rhin, c'est que l'Eglise et la théologie sont indispensables
l'une à l'autre ; qu'en tous cas la piété et la théologie, si elles

demeurent distinctes, restent néanmoins dépendantes l'une
de l'autre.

Cette définition a fait fortune ; on la répète volontiers dans

tous les manuels de méthodologie. Le grand nom qui la créa

est peut-être le facteur essentiel de cette persistance ; car,
examinée de près, elle prête le flanc à de sérieuses critiques.
Une discipline, une science n'est pas complètement définie

par l'indication de son but ; c'est son objet qu'il nous faut. A
suivre ces catégories utilitaires, on définirait de façon
analogue, ni moins exacte, ni moins fausse, toutes les sciences,
surtout les sciences morales et politiques dont la théologie
constitue une des branches. Le droit deviendrait la science

qui a pour but la justice, comme la chimie celle qui procure
les recettes de pharmacie et chacun sait que ces définitions
seraient pour le moins fort incomplètes. Essayons donc de

déterminer, non l'utilité de la théologie, mais de dire quel
est sa matière ou son objet.

Or l'objet de la théologie est la religion. La science théolo-
1 Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums, p. 5. Berlin

1830.



398 PAUL CHAPUIS

gique est donc la sience de la religion ou des religions, si on
le préfère. La théologie chrétienne serait ainsi la science qui
a pour objet spécial la religion chrétienne. Voilà qui est

simple et, nous nous permettons de l'affirmer, exact et complet.

Un doute néanmoins se présente à l'esprit. Doute grave et
fondamental qu'il s'agit de regarder en face. Quelqu'un dira :

la théologie est-elle, peut-elle être une science Une notion
aussi étroite que répandue monopolise le nom de science en
faveur des sciences exactes et de celles de la nature que le

préjugé de plusieurs identifie presque aux premières.
Quelqu'un a pu dire de la philosophie qu'elle est la science de ce

qu'on ne peut pas savoir. Charmante boutade, assurément,
boutade qui renferme même une part de vérité; mais une
analyse réfléchie de la logique et surtout de la psychologie
qui sont des branches essentielles de la philosophie, ne saurait

légitimer ce délicieux paradoxe. L'homme d'esprit et de

génie *, à l'heure où il lançait ce mot, songeait peut-être avec

trop d'humilité à ce qui fut sa meilleure gloire, au magnifique
poème métaphysique qu'il créa aux jours de sa jeunesse et

auquel malgré tout il resta fidèle jusqu'à la fin de sa vie.
Mais la métaphysique n'est pas toute la philosophie et
d'ailleurs, malgré les abus qu'en fit la grande époque spéculative
de la première moitié du dix-neuvième siècle, je ne saurais
taxer si bas ce majestueux et, somme toute, très fécond travail
de la pensée.

La théologie néanmoins ressemble, aux yeux de l'opinion
vulgaire, à la métaphysique et il semble qu'avec plus de

raison encore on devrait lui refuser le titre scientifique.
L'agnosticisme l'a fort bien dit : les hautes matières, les

sublimes objets dont s'occupe la théologie appartiennent au
monde suprasensible que n'atteignent point nos instruments
de connaissance, si désirable que cela soit. Dans le doute,
dans l'impossibilité plutôt, abstiens-toi et renonce à

l'inconnaissable. La théologie, comme la métaphysique, a donné

1 Charles Secrétan, Précis de philosophie. Lausanne, Georges Bridel & Cle.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 399

une grande force à ces considérations par ses superbes et
naïves prétentions de jadis. Néanmoins, la thèse de l'agnosticisme

est plus que discutable dès l'heure où l'on admet, et

l'agnosticisme l'admet en quelque mesure, que la raison n'est

pas le seul instrument de connaissance consciente, que
l'activité psychique, la conscience, quelle qu'en soit l'origine,
ont aussi des voix au chapitre.

Il y a plus. Nous convenons, est-il besoin de le dire, que les

sciences morales et politiques ne sont point des sciences
exactes. Mais nous dénions aux esprits courts, qui font
aisément l'actuel préjugé, le droit de réserver exclusivement le

nom de science à cette catégorie des connaissances humaines.
Pourquoi Parce que l'objet de nos connaissances ne saurait
être limité aux objets que l'on croit ou que l'on espère
exactement connaître. La science, on en conviendra peut-être, a

pour champ d'expérience tout l'horizon observable. Donc ce

qui peut être observé est objet de science. Bornons-nous à

remarquer que pour celui qui ne se ferme pas, par un acte
de volonté précis, les avenues qui conduisent au-delà de la
matière, il existe un champ d'observation psychologique qui
ne tombe ni sous le scalpel, ni sous le microscope. L'univers
est infiniment plus riche et plus vaste que ne se l'imagine
notre myopie. La vue la plus acérée n'atteint pas à ses

limites.
En tout cas, et ceci suffit amplement à notre propos, la

religion, nous l'avons vu, est un phénomène. Ce phénomène
est à la fois d'ordre psychologique et historique. Il se manifeste

par des symptômes précis et ce ou ces phénomènes ont
une histoire. Ils méritent dès lors d'être observés, de faire
l'objet d'une science qui a, comme la science de tous les

autres phénomènes perçus dans l'univers, ses contours
déterminés.

Nous disons, dès lors, que la science théologique
chrétienne a pour objet l'analyse de la piété chrétienne, de ses

origines et des croyances auxquelles elle a donné lieu dans
le passé, ainsi que de celles qu'elle manifeste dans l'évolution

religieuse contemporaine. On dirait également bien avec



400 PAUL CHAPUIS

Schnedermann, quoique d'une façon moins comprehensive,
qu'elle est « l'exposition scientifique de notre communion
avec Dieu par Jésus-Christ L »

Ces déductions étant admises, la théologie chrétienne se

divisera assez naturellement en deux parties principales qui
la constituent scientifiquement en un tout organique, où se

rangeront aisément toutes les disciplines particulières, les

théologiques proprement dites, comme les adjuvantes :

La première partie est essentiellement de caractère
descriptif. C'est la théologie historique, si l'on prend ce terme
au sens étendu que lui donnait déjà Schleiermacher2. Ce

chapitre de la science est semblable au travail du botaniste,
qui analyse la plante dans toutes ses parties constitutives et
dans toutes les phases de son développement, depuis la
simple graine jusqu'à la production achevée. Pour des

raisons, qu'expliquent ses tendances, l'époque contemporaine
a surtout fourni un labeur de cet ordre.

Cette théologie historique embrasse à la fois le fait proprement

dit et le fait interne ou la croyance, le fait, si l'on veut,
et la doctrine ou les doctrines que créent les faits. Elle
décrit, analyse, cas échéant reconstitue le fait et emploie à cet
effet ces méthodes historiques qu'a créées notre âge, pour
ressusciter ce ou ces faits dans chacune de leurs phases,

pour les présenter dépouillés des poussières et des scories

dogmatiques ou autres dont les siècles les ont recouverts,
pour essayer en un mot de les saisir non tels que les voient
nos traditions ou nos désirs, mais tels qu'ils apparaissent aux
yeux de l'observation historique la plus sérieuse et la plus
sincère. Faut-il ajouter, après ce que nous avons dit dans de

précédentes pages, que l'apparition historique de Jésus-

Christ, fondateur de la religion chrétienne, occupera dans
cette étude une place capitale Nulle époque mieux que les

1 G. Schnedermann, Einleitung in die christliche Glaubenslehre, im Sinne der

gegenwärtigen evangelisch-lutherischen Kirche. — Leipzig 1899. — Voyez l'article

de P. Lobstein dans les Annales de bibliographie théologigue. — Septembre
1900.

5 Ouv. cité, Ü 26, 69 et 97.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 401

temps modernes, n'a sondé et fouillé par de savants et
multiples travaux nos origines chrétiennes et on affirmera sans
crainte de se faire illusion, que malgré les incertitudes qui
planent ici ou là sur quelques points, nous possédons une
connaissance de ces origines, plus exacte et plus complète
que les siècles antérieurs. Les disciplines principales de ce

groupe sont naturellement l'exégèse biblique, l'histoire
littéraire et documentaire et ce qu'on appelait jadis l'histoire de

l'Eglise qu'on nomme plus exactement l'histoire du christianisme.

Après le fait, la croyance qui en procède. Par le moyen
de l'histoire, aidée de l'analyse psychologique, on essaiera
de montrer comment ces croyances, vraies ou fausses, il
n'importe, se rattachent à la piété et sont à chaque moment
l'expression chrétienne du sentiment religieux. On montrera

que les formules de ces croyances, qui expriment la piété,
leur physionomie, sont déterminées dans chaque période,

par la mentalité, par l'horizon intellectuel et philosophique,
par les données sociales, morales et religieuses de chaque
époque. C'est là le vaste champ ouvert aux théologies bibliques

et à l'histoire des dogmes. Au sommet de la pyramide,
j'aperçois la dogmatique et la morale chrétienne. Comme le
dit Schleiermacher1, la tâche du dogmaticien est de décrire
l'expression du sentiment religieux, tel qu'il se manifeste à

un moment donné. Ce moment est volontiers celui de l'écrivain,

qui expose l'expression de la piété de l'Eglise unie à sa

propre subjectivité. A tout prendre, la dogmatique est l'histoire

du dogme contemporain, sa justification religieuse et

philosophique.
Après ce vaste chapitre de théologie historique, la science

de la religion chrétienne nous présente une autre partie de

son domaine où l'histoire ne joue qu'un rôle relativement

1 Rappelons que Schleiermacher rattache la notion de la dogmatique à celle de

l'Eglise. Peut-être faudrait-il élargir le cadre en même temps qu'on marquera
mieux la part subjective de l'écrivain, qui, évidemment, joue un rôle important
dans cette sorte de philosophie chrétienne. — Schleiermacher, Der christliche

Glaube, cinquième édition, I, p. 2-19. —Kurze Darstellung, p. 97.



402 PAUL CHAPUIS

secondaire. Nous appellerons ce dernier chapitre le chapitre
psychologique. Il comprend, en effet, les disciplines où
l'observation psychologique au sens scientifique du mot devrait
jouer un rôle essentiel. La dogmatique forme entre le
chapitre historique et le groupe psychologique un trait d'union
naturel. Vulgairement, on dénomine théologie pratique ce

membre de l'organisme, trop négligé à notre sens, mais
auquel, si je ne fais erreur, l'avenir donnera un intérêt
supérieur. Chez beaucoup d'hommes, je le sais du reste, ce vieux
nom éveille l'image d'un arsenal de vieilles armes démodées

plus que d'engins modernes. Nous regardons volontiers la
théologie pratique avec le doux sourire où perce une ironie
bienveillante. Il serait pourtant aisé de voir que si ce groupe
de disciplines a pu justement prêter aux quolibets inoffensifs
qui détendent un auditoire d'étudiants, il lui est réservé,
grâce au renouvellement des méthodes, un rôle d'actualité

presque passionnant. A la théologie psychologique ou
pratique, il appartient d'étudier au point de vue religieux l'âme
contemporaine, de signaler et de diriger, entre autres, les

contacts et les rencontres de la piété chrétienne avec les

conditions, les hostilités et les aspirations de la civilisation
actuelle, de montrer comment l'Evangile se crée un chemin
qui aboutit au bien individuel et social des hommes du
présent siècle. Que de problèmes et de méthodes à signaler, que
ne faut-il pas de psychologie délicate et précise pour
établir les règles du travail religieux de l'heure actuelle, afin de

mettre les futurs pionniers de la piété chrétienne à la hauteur

de leur mission qui, malgré le bruit que font des
cervelles vides, devient plus nécessaire et plus capitale que
jamais. Ce chapitre aura cette envergure et cet intérêt dans
la mesure où ceux qui y travaillent sauront remplacer les
recettes futiles ou les bagatelles sans portée par des observations

et des faits tirés d'une saine psychologie chrétienne L

Il est vaste le programme proposé à la science chrétienne
qui malgré son grand âge possède encore tant de terrains

1 Qu'on me permette de signaler à ce propos un livre fort intéressant qui nous

donne, sans le vouloir, un exemple suggestif de ce qu'est la psychologie scienti-



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 403

mal défrichés. Pour des raisons aisées à comprendre et dont
elle n'est pas entièrement responsable, la théologie attire
présentement moins les esprits que le calcul des mètres
cubes de terre ou le percement des montagnes ; même elle
est volontiers délaissée avec une coupable indifférence par
ceux auxquels les devoirs de leur vocation sembleraient
l'imposer en premier lieu. Elle n'en demeure pas moins la science
de la religion.

Malgré certaines apparences, malgré quelques cris plus
passionnés que raisonnes, elle ne saurait disparaître sans
être immédiatement remplacée par des ténèbres et des

ignorances qui font trembler. En tous cas, elle a derrière elle les

monuments d'une longue histoire qui parfois se confondent
avec ceux de la pensée humaine, un immense labeur, qui
eut ses héros et ses martyrs.

La théologie, en effet, est la plus vieille des sciences
humaines. Ses origines se confondent avec les premiers
balbutiements de la pensée. Quelques-uns des plus anciens
philosophes de la Grèce n'étaient pas autre chose que des

théologiens et ce qui a eu lieu en Grèce s'est reproduit à peu
près partout. C'est la part de vérité que renferme la fameuse

trilogie des âges imaginée par Auguste Comte. Le philosophe

français qui fut quasi le grand prêtre d'une religion
n'eut qu'un tort. Il absorbe l'âge antérieur par celui qui le
suit immédiatement et la science est plus cruelle que le dieu
Saturne. Elle ne dévore pas ses enfants, mais ses pères.

Toutefois, si la théologie remonte au lointain passé, elle
est aussi demeurée la plus arriérée des sciences, celle qui a

eu le plus de peine à s'individualiser. Toutes les disciplines
ont la même destinée. Elles doivent se faire leur place au
soleil et presque toujours la conquérir de haute lutte. La
science de la religion fut souvent la cause dernière de ces

combats ; mais elle n'y a point échappé elle-même, elle en a
même essuyé plus que sa part.

fique appliquée aux phénomènes religieux. Je veux parler de l'étude du distingué
professeur de philosophie de l'académie de Neuchâtel : Murisier, Les maladies du

sentiment religieux. — Paris, Alcan, 1901.



404 PAUL CHAPUIS

A ce titre, l'histoire des sciences devient une salutaire
école d'humiliation pour l'esprit humain enclin à se targuer
de sa grandeur. Prenez l'astronomie, par exemple, cette reine
du ciel, ou la médecine, cette ancre que saisissent, souvent
en vain, les blessés parmi les hommes, vous serez effrayés de

la montagne de préjugés, des persécutions et des entraves
de tout genre que ces disciplines ont dû traverser avant
d'arriver définitivement à cette pleine indépendance, à cette
liberté qui est l'indispensable condition de toute science
véritable.

C'est que l'histoire des sciences est l'histoire des préjugés
humains. La théologie par la nature même de son objet en a

souffert plus que les autres, et tandis que ses plus jeunes
sœurs sont arrivées avant elle à leur indépendance, elle
souffre encore partiellement de quelques limitations
artificielles qui l'empêchent de s'épanouir pleinement. Or les

préjugés enracinés au cœur des hommes se résument, à tout
prendre, en un seul préjugé, en celui qui fait croire au
roseau pensant de Pascal qu'il est absolu alors qu'il n'est que
relatif. Il s'imagine volontiers qu'il possède la vérité et, qui
plus est, que la vérité soi-disant possédée est immuable et
définitive. Il naît, il vit, il vieillit, il meurt, et ce spectacle,
éternel celui-là, ne réussit pas à lui enseigner que les choses

se modifient comme lui-même.
La théologie a eu particulièrement à souffrir de cet

instinct absolu. Son objet, son caractère rendent en quelque
sorte le phénomène naturel, presque excusable. Les attaches

que crée le sentiment religieux sont si puissantes que
l'homme se représente volontiers posséder par elles l'absolu.
Les certitudes religieuses quand elles s'emparent réellement
de l'être sont volontiers tyranniques. Elles possèdent l'individu

jusqu'à le rendre aisément autoritaire. Calvin pénétré
jusqu'à la moelle de son dogme prédestinatien, non pour des

raisons philosophiques, mais pour des raisons de nature
purement religieuse, est un des plus frappants exemples de

ce phénomène. Cette observation explique chez ce puissant
génie, si elle ne les excuse complètement, bien des attitudes
faites pour étonner.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 405

On ne refera pas ici l'histoire lamentable et glorieuse pourtant

de l'évolution de la science théologique. Seulement

quelques dates : cette histoire commence pour le christianisme

avec l'apôtre Paul et se dessine vers la fin du second

siècle qui pose la règle de foi, c'est-à-dire le principe d'autorité,

déterminant ce qui est la vraie formule de la foi et par
contre-coup ce qui n'est pas elle. L'hérésie crée l'église
autoritaire qui prononce sur la vérité et sur l'erreur. La méthode
se précise et s'aggrave avec les triomphes de la papauté qui
pèse lourdement sur le moyen-âge. C'est l'ère des persécutions

pour délits d'opinions. On persécute dans tous les

ordres; on persécute les théologiens, on persécute les

philosophes, on persécute les savants et les sorciers, pour peu
qu'ils s'écartent de la doctrine fixée par l'Eglise infaillible.

Un instant, le seizième siècle, par la Réforme et par la

Renaissance, semble devoir briser ce régime de fer qui
comprime l'épanouissement de la pensée. Mais l'humanisme se

perd dans les timidités d'un Erasme et l'indifférence
religieuse de plusieurs; la Réforme portait sans doute en elle
le germe d'où sortit la liberté protestante, elle ne l'a pas
développé. Ce seizième siècle a procuré tant de labeurs héroïques
qu'on peut bien lui pardonner ce déficit, car, quoi qu'en dise,

nous l'avons déjà relevé, un lieu commun aussi banal qu'il
est souvent répété, les Réformateurs n'ont nullement apporté
le libre examen. Le libre examen est une conquête du dix-
huitième siècle. A peine les Pères de la Réforme l'ont-ils
soupçonné ; ils ont rattaché la foi à l'autorité. Pour eux cette
autorité a la valeur d'un postulat nécessaire. L'autorité
religieuse, il est vrai, ne sera plus incarnée dans les successeurs
de saint Pierre; elle résidera, et combien large et vivante
chez les Luther et les Zwingli 1 dans le Livre des livres, qui
conduisit et inspira les hommes de l'âge héroïque.

Mais lorsque se furent attiédis les souffles de tempête qui
provoquèrent la Réformation, lorsque la piété protestante dut
se défendre et se légitimer en face d'un adversaire jamais
lassé, l'autorité du livre fut analysée, démontrée et consolidée,

autorité plus rigide que ne le fut jamais celle des

papes. Allez, pour ne rappeler que quelques exemples,



406 PAUL CHAPUIS

demander ce qu'eut d'absolu cette prétention aux illustres
académies de Sedan ou de Saumur, sur lesquelles les
hérétiques d'alors jetèrent le plus vif éclat. En France, Louis
Cappel, le hardi défenseur de la non-inspiration des points-
voyelles du texte hébreu, Moïse Amyraut qui attacha son

nom à l'universalisme hypothétique, en Hollande, Arminius
et Uytenbogaert, puis le Synode de Dordrecht et le Consensus

helvétique, sans parler, en des jours plus anciens, des noms,
vrais symboles des âmes persécutées, de Michel Servet ou de
Fauste Socin. Ce sont là des noms et des faits qui rappellent
d'un côté les ardeurs sincères de l'autoritarisme, de l'autre
les" souffrances et les combats qui sont comme les douleurs
d'enfantement de la théologie. Arrive le dix-huitième siècle
avec ses souffles nouveaux. Les Lessing, même les Salomon
Semler ébranlent par la critique religieuse et la critique
biblique l'antique rempart. Je ferais les mêmes honneurs, en
leur genre, au pieux Jean-Frédéric Ostervald, qu'on représente

volontiers comme un attardé, tandis qu'il fut en son

temps un novateur, avec ses collègues du triumvirat helvétique,

Samuel Werenfels de Râle et Alphonse Turrettini de
Genève. Dans nos pays, comme en d'autres régions de

l'Europe, le Réveil du commencement du dix-neuvième siècle est

venu réchauffer incontestablement une piété languissante. A
quelques rares symptômes on aurait pu croire qu'il allait,
inspiré par l'intensité de sa vie religieuse, conduire définitivement

la théologie dans les voies royales de la liberté où elle

peut seule demeurer à la hauteur de sa mission scientifique.
Mais le Réveil en Suisse, comme presque partout ailleurs,
possédait dans ses allures et ses manifestations le cachet

authentique du piétisme. Et l'histoire montre que le piétisme,
s'il possède une certaine ferveur religieuse, est incapable par
lui-même de créer de nouvelles méthodes religieuses. Il ne
les recherche pas, et surtout n'en veut pas ; partout il
retourne à l'autorité, comme l'a bien montré dans nos

régions la doctrine de l'inspiration plénière formulée par le

pasteur Gaussen et qui domine encore inconsciemment un
très grand nombre de chrétiens de ce pays. Le grand



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 407

Schleiermacher, dont la piété était en somme hostile au
piétisme, en posant l'indépendance spécifique de la religion, a

plus fait pour conduire la science chrétienne dans des voies
fécondes que le piétisme le plus respectable. Aussi est-ce

avec haute raison qu'on l'appelle communément le fondateur
de la théologie moderne. A tort ou à raison toutes les écoles
à peu près se réclament de l'influence de son génie.

Toutefois, malgré le brillant déploiement de la science

théologique en Allemagne tout d'abord, puis en Hollande,
partiellement en Suisse et plus récemment en Angleterre et

jusque sur la terre yankee, la science religieuse chrétienne
souffre encore d'un malaise souvent inconscient, mais qui de

temps à autre éclate au grand jour et scandalise cette partie
de l'opinion qu'on peut appeler éclairée.

Où gît l'obstacle? Comment se dessine en présence de

l'évolution religieuse présente l'antique entrave? Le phénomène

est d'autant plus complexe qu'une observation insuffisante

ferait croire que dans le cas visé les intérêts des églises
et ceux de la science sont contradictoires. Essayons de
préciser quelque peu.

Chacun comprend plus ou moins aujourd'hui, du moins en

théorie, que la science théologique n'est vraiment concevable,
comme toute science en général, que dans une atmosphère
d'absolue liberté. Science et liberté, science et indépendance
sont des notions qui s'appellent. Cette exigence est
particulièrement propre à la science religieuse bien que, je l'avoue,
l'histoire lui ait donné de singuliers démentis et ait souvent

jusqu'à ce jour fait de la théologie l'esclave de plusieurs
maîtres. Mais en principe la servitude est mortelle à la
science religieuse, comme aux autres, et ce principe découle

rigoureusement de toute notre étude. La religion, disions-
nous plus haut, est un phénomène complexe qui produit des

répercussions variées au travers de toutes les périodes de

l'histoire. Il en résulte que pour saisir ces répercussions, les

analyser, les décrire ou même en favoriser de nouvelles, la
science de la religion chrétienne doit posséder une pleine
indépendance qui ne soit limitée par aucune considération



408 PAUL CHAPUIS

de quelle nature qu'elle soit. Certes les temps qui nous
précèdent immédiatement ont de plus en plus marché vers ce
but. Mais il reste à la théologie pour achever cette partie de

sa tâche, de s'affranchir résolument du joug du confession-
nalisme. Il y va non pas seulement de l'intérêt de la théologie,
il y va de celui de la religion de l'esprit. Ainsi la science de

la religion pourra conquérir, il faut dire reconquérir l'estime
des honnêtes gens.

Voici quelques faits qui mettent en lumière cette exigence.
Nous les tirons de la patrie de Schleiermacher et de celle
d'Alexandre Vinet.

Il y a peu d'années, c'était en 1897, M. Charles-Albert Ber-

noulli, un jeune privat-docent de l'Université de Bâle,
l'auteur, croyons-nous, d'un intéressant roman théologique paru
sous le voile d'un nom d'emprunt1, faisait paraître chez

Mohr, à Tubingue, une étude2 qui a vivement sollicité
l'attention des théologiens3. Dans cette œuvre de pure
méthodologie l'auteur se sert d'un coup d'œil historique sur la

théologie moderne pour établir le bien fondé de deux genres
de science religieuse.

Le premier genre est celui que l'auteur nomme la théologie
scientifique et qui, de toute évidence, est absolument
conforme à ses goûts et aux miens. Hegel peut en être considéré

comme le père ; car, malgré ses excès spéculatifs, le philosophe

de Berlin a, le premier, ouvert la voie à une science
de la religion indépendante de l'Eglise. A peu près à la

1 Ernst Kilchner, Lucas Heland. — Mohr, Fribourg en B. et Tubingue. In-12.
1897.

2 Cari Albert Bernoulli, Die wissenschaftliche und die kirchliche Methode in
der Theologie. — Mohr 1897. 1 vol. XV et 221.

3 Signalons quelques-unes seulement des études qu'a provoquées l'ouvrage de

Bernoulli : Max Reischle, Kirchliche Lehre und theologische Wissenschaft.

(Theolog. Rundschau, livraison de décembre 1898.) Rolffs E., Die theologische

Wissenschaft. (Hefte zur Christlichen Welt, N° 38.) Deissmann, Theologie und

Kirche. (Hefte zur Christlichen Welt, N° 47.) Reischle, Kirchliche und unkirchliche

Theologie. (Deutsch-evangelische Blätter, livraison de juillet 1900.) Voyez en outre

plusieurs articles de la Christliche Welt, spécialement ceux du professeur Krüger
de Jéna.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 409

même époque, vers 1835-1837, cette méthode scientifique est

apparue dans trois domaines différents : Vatke, professeur à

Berlin, ébranlait le caractère historique de l'Ancien Testament,

David Strauss faisait une œuvre analogue pour la vie
de Jésus-Christ, telle que la présentent nos sources cana-
niques, et, enfin, sur le terrain de l'histoire de l'Eglise,
Richard Rothe, de Heidelberg, contestait à l'Eglise d'être la
forme nécessaire du christianisme. Enfin, par le moyen
d'une étude serrée des origines chrétiennes, Christian Baur,
le chef de l'école de Tubingue, a fait définitivement triompher

la méthode critique ou scientifique.
Cette théologie là est essentiellement de l'histoire et, dans

ses définitions, M. Bernoulli se rencontre en partie avec nos
conclusions lorsqu'il dit, par exemple, que « la théologie
est la science de la religion en général, et non pas, comme
se l'imaginent plusieurs de ceux qui en parlent, une science

qui aurait pour uniques objets le catholicisme ou le
protestantisme. Aussi est-elle chez elle partout sur la terre,
lorsqu'elle écoute les prières muettes des cœurs ou qu'elle
observe les progrès moraux de ceux qui font de telles
oraisons, parce qu'elle en conclut que Dieu est présent en ce

lieu. »

k Une telle théologie, ajoute l'écrivain, a sa place marquée
dans les universités, et l'Etat créera des chaires pour elle et
ses disciplines accessoires, car la religion est une réalité de

fait et tout ce qui est réel appartient au domaine de la
science1. »

Selon l'auteur, cette théologie scientifique a été souvent
vulgarisée, pour la rapprocher de l'Eglise, mais des hommes
tels qu'Overbeck, Lagarde, Wellhausen et Duhm, que Ber-
nouilli envisage comme ses maîtres, ont néanmoins continué
et développé la méthode fondée par leurs grands prédécesseurs.

Selon l'écrivain, cette science religieuse se serait
libérée de toute allégeance ecclésiastique. La Bible et l'Eglise
n'ont pour elle de valeur qu'en tant qu'objet d'étude2.

1 Ouv. cité, p. 101.
2 Ouv. cité, p. 107.

THÉOL. ET PHIL. 1901 27



410 PAUL CHAPUIS

Mais cette reine, à laquelle on prédit un superbe avenir,
est fille d'une mère et cette mère c'est laWiéoJogriequeM.Ber-
nouilli appelle ecclésiastique, qui n'est point indépendante
comme l'autre, mais soumise au droit et aux conditions de

l'Eglise. Son fondateur est Schleiermacher qui a employé
une partie de sa vie à inoculer à l'Eglise protestante sa

culture moderne. Il a ainsi créé une théologie à l'usage de

l'Eglise, et celle-ci a été continuée et développée par ce

qu'Astié nommait la théologie indépendante, et les
Allemands die Vermittelungstheologie (théologie, non pas du juste
milieu, un vilain nom, mais de conciliation). Le principal
travailleur dans ce domaine fut Albert Ritschl. Ce courant a

produit des travaux éminents, mais cette théologie ecclésiastique

doit renoncer à la prétention scientifique, au sens
exact de ce mot. Sa tâche, selon Rernouilli, est de fournir
par la théologie systématique une norme au dogme ecclésiastique

et de donner les règles qui constituent la théologie
pratique. Néanmoins, selon l'auteur, il n'y a pas incompatibilité

d'humeur entre ces deux théologies. Celle de l'Eglise
restera en contact permanent, non seulement dans les mêmes

facultés, mais par des emprunts constants, avec la théologie
historique et scientifique, mais chacun des deux groupes a sa

direction spécifique et mène une existence indépendante.
L'histoire de la théologie moderne, comme Reischle résume
bien la pensée du privat-docent bâlois, est l'histoire de sa

séparation dans deux directions. Il appartient au temps
présent d'achever et de prendre conscience du procès
commencé1.

Si nous comprenons bien la conception de M. Bernoulli,
où il y a beaucoup à prendre et non moins à reprendre, elle
revient à peu près au système adopté par l'Eglise hollandaise

pour l'éducation théologique. Dans ce pays, si nous ne
faisons erreur, les disciplines historiques font partie du
programme de la Faculté de philosophie ou des lettres et ne
relèvent en aucune manière de l'Eglise. Celle-ci, par contre,

1 Reischle, Rundschau, livraison de décembre.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 411

fait enseigner selon ses vues et ses besoins les disciplines
pratiques (théologie systématique et pratique).

Ce n'est point ici le lieu de se livrer à une critique de ce

point de vue. Nous le signalons à titre de pur symptôme qui
nous conduira à nos propres conclusions.

En voici un autre du même genre. M. le professeur
Tröltsch de Heidelberg a publié ces dernières années des

études fort remarquées où il montre en substance que le

problème essentiel de la théologie contemporaine est le
problème historico-religieux (Religionsgeschichtliches Problem),
c'est-à-dire le rapport de la religion chrétienne avec les

autres religions1. Sur cette base, il a élevé toute une
méthodologie ; il complète en quelque sorte la notion purement
historique de Ritschl par ce que je puis bien appeler des

éléments de philosophie religieuse que suggère l'étude
comparée du christianisme et des autres religions. Il aspire à

corriger ce qu'il appelle le relativisme de l'histoire, par un
principe plus psychologique, dont il trouve les éléments
dans l'étude comparée des religions. De là le nom de

Religionsgeschichtliche Methode que prend le point de vue du
maître de Heidelberg et qui a tout l'air de vouloir s'élever à

la hauteur d'une école2.

Quoi qu'il en soit, Tröltsch arrive à une distinction qui
rappelle fort, bien qu'elle soit moins nette, les thèses de Ber-
nouiili. Tröltsch nous parle, en effet, d'une théologie
ésotérique, un nom qui, par parenthèse, sent bien mauvais ; c'est
à proprement parler la théologie savante. Elle se distingue

1 Tröltsch, Die Selbständigkeit der Religion, et Geschischte und Metaphysik

publiées dans la Zeitschrift für Theologie und Kirche, années 1895, 1896 et

1898. Du même auteur: Christliche und Religionsgeschichte. Preussische

Jahrbücher 1897, p. 416 et suiv.
2 Tröltsch, Ueber historische und dogmatische Methode der Theologie. (Travaux :

de la société théol. pastorale du Rhin. Quatrième livraison.) Voyez aussi du même

auteur: Die wissenschaftliche Lage und ihre Anforderungen an die Theologie.

Tubingue, Mohr, 1900. Wobermin, Das Verhältniss der Theologie zur modernen

Wissenschaft und ihre Stellung im Gesammtrahmen der Wissenschaften.

(Zeitschrift für Theologie und Kirche. 1900. Cinquième livraison.) Niebergall, Ueber

die Absolutheit des Christentums. (Soc. théol. du Rhin, quatrième livraison.)



412 PAUL CHAPUIS

de l'exotérique, la théologie ecclésiastique de Bernoulli, qui
n'est ni « vraiment une science, en tous cas pas une science

libre, » mais une conciliation, mieux : un syncrétisme entre
la tradition ecclésiastique et la science pure1.

A nos yeux ces distinctions méthodologiques qui rompent
l'unité de la science théologique et la distinguent en deux

catégories, la fine et la superfine, ne sont pas fondées en

principe. Qu'ici ou là certains besoins pratiques ou plutôt
certaines conditions ecclésiastiques obligent à cet aveu, c'est

possible, c'est certain. Des phénomènes qui ne sont point
germaniques le montrent surabondamment. Mais la philosophie
de la science ne trouvera que difficilement la légitimation de

pareilles méthodes. Ce n'est pas dans une division de la théologie

en deux genres, la haute et la basse, la femme libre et
la femme esclave, la science de l'école et la science du
séminaire, qu'on résoudra les difficultés qui alourdissent et parfois

obscurcissent la science chrétienne. C'est dans une
solution à la fois infiniment plus logique et plus radicale

qu'on trouvera l'air libre et pour la théologie et pour
l'Eglise.

Tout d'abord la science est une, par définition, comme la
vérité qu'elle poursuit dans ses multiples domaines. Je ne
vois pour ma part aucune raison théorique qui permette,
comme le voudraient nos deux auteurs, une séparation de la
théologie historique, de la systématique et de la pratique, les

deux groupes qu'on refoule surtout dans le second degré.
Assurément, nous savons trop par l'histoire les difficultés
de la dogmatique, et les principes qu'expose si brillamment
Tröltsch me paraissent bien propres à rendre à cette discipline

toute sa portée. Car on conviendra qu'elle est science

d'observation, science psychologique ; assurément, elle n'est

pas science pure, pas plus que l'histoire qui doit former le

1 M. Reischle, Historische und dogmatische Theologie. (Theologische Rundschau,

juillet et août 1901.) La meilleure réponse à la conception de Tröltsch, qui
risque de faire des facultés de théologie des facultés de religions, comparées, est

celle du discours rectoral de Harnack : Die Aufgabe der theologischen Facultäten
und die allgemeine Religionsgeschichte. 1901. (Riecker).



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 413

groupe scientifique essentiel. Qu'ici ou là on juge utile, en

dogmatique comme en histoire, de faire de la vulgarisation,"
on ne saurait s'y opposer. Mais la science chrétienne est lar

science chrétienne. Aucun principe ne permet de la
partager ; tout, la théorie comme la pratique, nous commande
de ne point rompre une unité qui est dans les choses elles-
mêmes. Cette théologie du second degré ne me dit rien de

bon. Je crains même, à voir ici ou là la réalisation
inconsciente de ce principe, qu'elle ne nuise très fort à la science"

théologique, la seule que je veuille connaître, et au nom de la
science et au nom de l'Eglise. Elle a toutes les apparences d'un
enfant malingre qui n'affrontera pas le combat de la vie, car
il lui manque des organes essentiels, entre autres la capacité

d'enseigner toute la vérité connue. C'est de la science,
puisqu'on l'appelle théologique, et pourtant pas de la science.
Elle ouvre dans les questions qui se posent un côté des questions,

le côté pratique, le côté qui juridiquement permet la
fidélité au symbole ecclésiastique ; mais elle laisse dans
l'ombre ce qui précisément donnerait des choses une idée
vraie. Mais cela sent le séminaire catholique, l'école qui
ingurgite à ses nourrissons des aliments propres à étouffer
la pensée individuelle I M. Bernoulli ne repousserait pas cette
assimiliation qu'il suppose en quelque mesure lui-même1, et
il est conséquent lorsqu'il dit : « La théologie ecclésiastique
n'est point une discipline réservée aux seuls hommes dû
métier. Le protestant y est au plus haut degré intéressé, il
veut que la théologie de son Eglise lui soit accessible et

compréhensible du moins dans ses grands traits. Aussi a-t-il
le droit de la contrôler, car, en tant qu'organe ecclésiastique,
elle ne doit rien affirmer qui heurte les vues officielles de

l'Eglise2. » Une véritable scolastique protestante I

En méthodologie, la philosophie de la science n'autorise

par rien un tel point de vue. En pratique, d'autre part, si

l'on considère les besoins du siècle et son état d'âme, quand
avons-nous eu plus besoin d'une théologie vraiment scienti-

1 Ouv. cité, p. 219.
2 Ibid.



414 PAUL CHAPUIS

fique, non celle qu'on réserve à des initiés, mais celle avec

laquelle on armera les conducteurs spirituels des Eglises?
Qui, plus que ces derniers, devrait être en possession de

toutes les questions que pose la science chrétienne? Ne

les rabaissons pas au niveau des capucins ; ils n'ont déjà,
du moins en mon pays, que trop d'inclination pour ce
quiétisme qui en français porte un nom moins parlementaire. Et
je ne sais trop quel avenir le système préconisé réserverait,
à la théologie d'abord, qui, scientifiquement, ne serait plus
que du haut et ésotérique dilettantisme, à l'Eglise protestante,

ensuite, dont on abaisserait le niveau cultural et
même ce qui constitue spécifiquement l'esprit protestant.
Car si les luttes théologiques ont parfois scandalisé les

Eglises, si les Strauss et les Baur furent pour la piété de
plusieurs des incompris, il importerait de ne pas oublier que ce

sont précisément ces chocs entre la théologie et l'Eglise qui,
peu à peu, élèvent le niveau intellectuel et clarifient la piété
protestante, encore un peu troublée par les habitudes ances-
trales héritées du catholicisme.

Quoi qu'il en soit des conceptions de M. Bernoulli ou de

celles de M. Tröltsch, dont ma rapide et insuffisante critique
se reprocherait d'amoindrir la haute portée, nous les Jenvisa-

geons ici avant tout comme le symptôme d'un malaise
théologique indéfinissable. Les remèdes qu'on nous propose me
paraissent pires que le mal. Le mal, l'entrave qui empêche
la théologie scientifique de pleinement s'épanouir, c'est, nous
l'avons dit, le confessionalisme. M. Bernouilli ne s'en préoccupe

pas ; il a même l'air, dans la citation que nous venons de

faire, de le considérer comme une chose naturelle et nécessaire.

M. Tröltsch, par contre, s'en doute très fort lorsqu'il
parle des conditions juridiques qui obligent la théologie à

demeurer plus ou moins dans la ligne des symboles officiels.
Aussi n'est-ce pas la théologie scientifique qu'il faut

modifier, c'est là une contradiction dans les termes ; ce sont les

conditions mêmes qui sont faites à notre science à peu près
partout, soit par des règles officielles, soit, ailleurs, par
l'héritage autoritaire traditionnel.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 415

Au lieu de mutiler la science de la religion ou de la
réserver à des initiés, c'est l'opinion protestante qu'il s'agit
de transformer par un continuel labeur. Ce labeur est autant
le devoir de la théologie que des pasteurs, car, avant tout, il
s'agit d'imprimer dans les âmes une plus pure notion de la
piété qui fera naître une nouvelle conception de l'Eglise. Je

ne songe point, est-il nécessaire de le dire, à imposer à tous ce

que je nommerai l'érudition théologique, ces études que
seuls les spécialistes poursuivent. Mais ceci n'est pas affaire
de principe, c'est affaire des programmes. Le but à atteindre
c'est de pénétrer l'opinion d'une telle idée de la piété qu'elle
puisse devenir, non indifférente nécessairement aux formules
et aux constructions de l'histoire, mais assez croyante pour
comprendre que ces formules et ces constructions sont du
domaine de la science de la religion et non de celui de la foi.
Consentons à dire que cet état d'âme est rare, mais il existe
et il suffit qu'il existe pour ne pas y voir un idéal chimérique.

Nous sommes même à beaucoup d'égards en bonne
voie de l'atteindre malgré les déficits qu'on peut constater.
Qu'on le veuille ou non, la piété est plus spirituelle que
jadis, qu'on l'attribue à un progrès dans la piété elle-même
ou simplement à une mentalité supérieure, il n'importe, et
les jours viendront où cette mentalité et cette piété trouveront

absolument légitime et prendront au sérieux avec toutes
ses conséquences la distinction de la religion et de la théologie

préparée par Lessing et définitivement indiquée par
Schleiermacher. Alors la théologie, en tant que science,
aura dépouillé les entraves qui peuvent la gêner encore et
l'on ne songera plus aux expédients, dont nous avons parlé,
qui seraient pires que le mal. Car, comme le dit très bien
Ernest Rolffs, « la théologie ecclésiastique sera scientifique
et la théologie scientifique sera ecclésiastique, ou bien il n'y
aura point de théologie du tout, pas plus qu'il n'y a de

géographie extra-terrestre L »

On sourit peut-être de notre optimisme. Est-il donc si

1 E. Rolffs, ouv. cité, p. 31. (Hefte zur Christlichen Welt, N° 43.)



416 PAUL CHAPUIS

absurde en face des faits? Qu'on examine l'allure d'un procès
de doctrine, il y a seulement cent ans, et qu'on examine un
fait du même genre aujourd'hui, vous y trouverez la
différence qui existe entre la torture et une correction par la
baguette de coudrier. Réfléchissons, d'ailleurs, que le
protestantisme sort à peine de la période autoritaire et que pour
apercevoir les progrès dans cette libération d'un héritage
ancestral, il faut comparer de longues périodes pour constater

la réalité de l'évolution. Or, personne ne le niera :

d'une manière générale, il s'est fait depuis cent ans une
évolution dans le sens de la liberté théologique.

Le seul obtacle, à peu près, qui crée encore quelque
difficulté gît dans le régime des symboles considérés comme une
barrière qui entrave la liberté de la science théologique.

Cette barrière, reste d'un autre âge, tombera. La science,
en effet, ne connaît pas de limitation. Elle cherche la vérité
au travers de l'erreur et pour elle la vérité prime tout. Elle
ne veut et ne cherche qu'un seul bien : la vérité, rien que la
vérité. Dans tous les domaines, elle possède cette foi implicite

et dirait volontiers avec l'apôtre Paul : « Nous n'avons
aucun pouvoir contre la vérité, nous n'en avons que pour la
vérité1. » Parier d'une science de la religion qui est libre
dans la limite des symboles admis par telle Eglise c'est
évidemment dire : vous êtes libres jusqu'à l'extrémité de la
chaîne qui vous lie, ce qui me paraît proclamer qu'un carré
est une circonférence.

Cette barrière qui entrave la science théologique, je le

répète, tombera et j'en veux pour preuve et les impressions
de plus en plus désastreuses que font sur l'opinion publique
les rares procès de doctrines qui osent encore se montrer en

plein jour et les tentatives très sérieuses que font dans le
sein des Eglises liées par des documents symboliques, des

hommes d'une haute intelligence et d'une haute piété.
Veut-on des faits? Tout d'abord, et je m'étonne que ce spectacle

n'ait pas frappé les yeux de mon honorable compatriote

1 2 Cor. XIII, 8.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 41?

M. Bernoulli, en Suisse toutes ou presque toutes les Eglises
nationales vivent sans symbole obligatoire; les hommes qui
s'occupent des sciences religieuses ne voient plus devant eux
des obstacles de cette nature. Peut-être tels ou tels sont-ils
retenus par ce symbole, plus fort que tous les symboles, la
tradition religieuse qui défendra parfois telle thèse, jugée
aujourd'hui erronée, avec la passion que nous devons apporter

à la défense de la vérité. Mais cette entrave-là est une
bien mince entrave pour quiconque est convaincu des sacrifices

que nous devons à la vérité. Cette entrave aussi
disparaîtra; elle n'est rien comparée à la muselière symbolique.

A ce propos, malgré de graves erreurs de tactique, il n'est

que juste de donner au libéralisme suisse la gloire de cet
affranchissement des confessions de foi. Elle a été obtenue

par des luttes où trop souvent les passions semblent avoir
joué un rôle plus grand que les principes théologiques ou
religieux. On réclamait jadis cette liberté doctrinale au nom
de je ne sais quel jacobinisme mêlé de générosité et de mots
vides. C'est au nom de la science, je me trompe, c'est au nom
de la religion chrétienne, de la piété chrétienne qu'il eût fallu
parler. Les droits de la critique historique ou autre sont
éminemment respectables, mais ceux de la piété sont autrement

solides et propres à convaincre ceux qu'il faut
convaincre, c'est-à-dire les âmes vraiment religieuses1. Néanmoins

cette liberté de la science, en Suisse, la théologie la
possède pour l'essentiel.

En Angleterre, et surtout en Allemagne, le pays du
charisme théologique par excellence, la situation est différente.
Les symboles ont force de loi et sien fait ils n'ont pas empêché
une magnifique floraison théologique, il faut convenir qu'en
face des vénérables documents qui résument officiellement
la foi, la situation peut être parfois critique et embarrassée.

En attendant que se fasse sur ce point l'évolution dont
nous parlons plus bas, des hommes dont la parole est écoutée
s'efforcent d'expliquer, d'atténuer, de spiritualiser cette allé-

1 E. Blösch, Geschichte der schweizerischen reformierten Kirchen. Bern, 1899,

vol. II, chap. V, 9. Die Reform.



418 PAUL CHAPUIS

geance aux textes des symboles. C'est ainsi que le distingué
professeur de Göttingue Herrmann Schultz1 a consacré une
belle étude à l'interprétation spirituelle et large qu'il
convient de donner aux documents confessionnels. Plus récemment

encore Martin Rade2, l'éminent rédacteur de la Christliche

Welt, a déployé tout son talent à montrer que la saine

doctrine, dont les symboles sont dans l'Eglise luthérienne
l'expression, n'est pas une question juridique à résoudre par
des décrets consistoriaux ou autres, mais une question de foi.
L'interprétation des symboles officiels ne relève pas de la

jurisprudence juridique; elle est au plus haut point une
question qui ne peut être que religieusement résolue.

Ces efforts me paraissent plus efficaces que les tentatives
de résoudre le conflit par la distinction de deux genres de

théologie; mais si opportuns soient-ils, je crois y découvrir
une sérieuse lacune. On ne fera que difficilement comprendre
ces choses à des laïques, pieux, je le crois, mais pour la
plupart d'une incompétence théologique rare, et l'on devra les

respecter lorsque, comme nous l'avons vu récemment, ils poussent
à des mesures disciplinaires contre un Weingart ou un
Hillmann3 et cela, prétendent-ils très sérieusement, au nom de la
fidélité chrétienne. Suivre la lettre est toujours plus facile,
plus brutalement logique qu'obéir à l'esprit d'un symbole.
Ils ne savent pas encore, ces chrétiens confessionnels, que la
piété chrétienne ne juge pas à la mesure des croyances, mais
à celle des actes et des attitudes. En l'état présent des choses,
ils ne l'apprendront jamais; on ne peut attendre cette
modification dans l'état d'âme des Eglises que d'une intelligence
plus sérieuse de la piété, à laquelle contribuent, sans contredit,

des enseignements du genre de ceux que nous venons
de mentionner.

1 H. Schultz, Das Bekenntniss in der evangelischen Kirche. (Zeitschrift für
Theol. und Kirche, cahier de janvier 1900.)

2 Martin Rade, Reine Lehre, eine Forderung des Glaubens und nicht des Rechts.

(Hefte zur Christlichen Welt, N» 43.)
3 Deux pasteurs, l'un en Hanovre, l'autre à Hambourg, qui, il y a peu de mois

ont failli non certes à la piété, mais, de façon diverse, au joug symbolique.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 419

N'y aurait-il pas, demain ou aujourd'hui, à chacun de

juger selon les circonstances ambiantes, un enseignement
plus radical à proposer, qui résoudrait en bonne partie le

conflit et qui à mon sens intéresse, à la fois, la piété et la
théologie?

Au nom de la piété chrétienne, de la religion chrétienne
plus encore que pour servir la théologie, les confessions de

foi ne devraient-elles pas disparaître en tant qu'autorité
théologique limitative. Cette disparition est dans la logique
des choses et de l'évolution religieuse à laquelle nous assistons

; elle est la conclusion naturelle et nécessaire de tout ce

que nous avons dit dans cette longue étude. Grave question,
j'en conviens, que préciseront les dernières pages, mais solution

décisive des difficultés signalées tout à l'heure.
Qu'on nous permette de rappeler quelques faits:
11 y a plus d'un demi-siècle, Alexandre Vinet avec son haut

esprit s'est fait le défenseur convaincu des confessions de foi,
sans lesquelles il ne conçoit pas l'Eglise. Aussi, en 1839, quitta-
t-il les rangs du corps pastoral vaudois parce que la Confession

helvétique avait été supprimée comme règle de foi. En
1845, lors du schisme auquel le rattachaient ses inclinations
et ses convictions, il soutint la nécessité pour une Eglise
d'être en quelque sorte représentée par un symbole. Pour
des raisons qu'il explique, qui sont, on peut le croire,
sérieuses, sinon convaincantes, il ne se contentait plus de la
Confession helvétique, mais en rédigea une nouvelle que
l'Eglise de la sécession modifia dans le sens de la théologie
orthodoxe du Réveil, régnante dans les milieux du piétisme
dissident1.

« Une Eglise, de même qu'un chrétien, dira par exemple

Vinet, doit trouver de la joie à confesser ce qu'elle croit. Il est

naturel qu'elle le fasse au moment où elle se constitue. Je

suis et je crois, ou plutôt: je crois et je suis, sont de la part
d'une Eglise deux affirmations inséparables, immédiatement

1 Vinet, A., Liberté religieuse et questions ecclésiastiques. — Paris, 1854. Spec.

les articles: « L'Eglise et les confessions de foi »; « La Confession de foi », janvier
1839, p. 205 et suiv.



420 PAUL CHAPUIS

consécutives; car une Eglise n'est autre qu'une communion
de croyants. La loyauté, d'ailleurs, la fidélité chrétienne et

l'intérêt de l'édification générale semblent exiger cette confession,

quand il s'agit d'une foi qui a beaucoup d'ennemis. De

plus, quels que soient l'accord et la clarté qui existent sur ce

point, il est toujours utile à une Eglise, comme à un chrétien,
de se rendre compte de son espérance et de la proclamer ; sa

position en est plus nette, sa voie en est mieux tracée, ses

engagements lui sont plus présents, son action en devient
plus directe et plus décisive. Enfin il faut que ceux qui viennent

à elle, ou simplement pour lui appartenir, ou pour la
servir dans quelqu'un des emplois qu'elle confère, soient
dûment et solennellement avertis, les uns de ce qu'ils ont à

attendre, les autres de ce qu'ils auront à faire1. »

Cette opinion est encore à cette heure celle du grand
nombre et je ne cesse de m'étonner que celui qui avait écrit
jadis ces deux études retentissantes, la substance même de sa

pensée religieuse: la foi, une oeuvre®, ait persisté dans cette

conception qui à plus d'un point de vue me semble en
contradiction avec les pensées de Vinet sur l'essence de la
religion chrétienne. Peut-être faut-il y voir une part de

l'influence que le piétisme n'a cessé d'exercer sur lui et dont ce

grand esprit ne s'est jamais entièrement dépouillé ; il en est

demeuré l'inconscient prisonnier, toute sa vie.
Il est vrai que le penseur a singulièrement corrigé l'opinion

commune; il entend proposer pour règle de foi une confession

de foi et non un document dogmatique. «. L'Eglise, dit-il,
entre autres, aura pour signe de ralliement non plus un livre,
mais une véritable confession toujours présente, toujours en

vue, où tout parie au cœur, et qui facilement se tournera en
hymne et en cantique dans une âme chrétienne, un symbole
que la mémoire de l'enfant retiendra sans peine, qui se

représentera de lui-même à l'esprit du fidèle dans les mo-

1 Ibid. — Sur la confession de foi proposée par l'Eglise libre du canton de

Vaud, p. 639.
2 Nouveaux discours : L'œuvre de Dieu; deux discours; voir en outre la note de

la fin du volume.



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 421

ments solennels de la vie, comme à la pensée de l'Eglise dans

ses jours d'épreuve et de combat, et qui pourra couler tout
entier, à l'heure suprême, des lèvres du chrétien mourant1. »

Ailleurs, dans un texte voisin, mais qu'à cette heure je ne sais

retrouver, le penseur exprime le même désir. Il veut un symbole

si religieux, si simple que « le dernier des manœuvres
et la plus humble des servantes » puissent la saisir. Nous

applaudissons à l'intention, mais toujours est-il que jusqu'à
cette heure aucune Eglise, aucun symbole, non pas même le

projet rédigé par Vinet2 n'a réussi à atteindre cette perfection.

Je ne connais que les Béatitudes ou l'Oraison dominicale,

paroles de Celui qui fut la religion, qui rendent cette

pure harmonie. Le penseur vaudois semble encore parfois
placer la doctrine et la foi presque sur le même rang; en
tous cas, à ses yeux, un document symbolique destiné à dire
ce que l'Eglise croit, à donner tout ensemble un point de

ralliement et un lieu de défense contre le dehors et les esprits
téméraires du dedans, redeviendra nécessairement par un
bout ou par un autre une règle dogmatique, l'indication
d'une limite que les docteurs de la communauté ne devront
pas franchir. Dans ce milieu, l'on entend être conséquent avec
soi-même, la théologie sera libre d'une liberté enchaînée et

l'on voit les procès de doctrine qu'enfantera cette situation.
Mais depuis les jours de Vinet les esprits ont marché et

l'on se rend mieux compte de la valeur de la piété, si je puis
ainsi parler, de la valeur de la piété, distinguée des formules
qui la balbutient. On comprend mieux que la formule n'est
jamais adéquate au fait, ou plutôt que la piété vraie, le
sentiment profond de la présence de Dieu a des expressions si

variées, des nuances si délicates et si tendres, que les
formules sont toutes trop grossières et trop brutales pour ces

sentiments.
Aussi, presque un demi-siècle après la mort de Vinet, un

des plus authentiques disciples du penseur, un de ceux qui
1 Ouv. cité, p. 637.
2 Id. p. 659. Voir encore p. 660 et suivantes: « Lettre à un membre du Synode

constituant de l'Eglise libre du canton de Vaud. »



422 PAUL CHAPUIS

ont recueilli son manteau, membre lui-même d'une Eglise
strictement confessionnelle, en théorie, écrivait les lignes
suivantes que je livre aux méditations des partisans de la
formule obligatoire.

« La vérité de la religion, dit Charles Secrétan, réclame le
plein développement et l'entier affranchissement des facultés
individuelles : elle allume et n'étouffe pas. Fonder l'Eglise
sur une confession de foi, c'est la diminuer en en mutilant
les membres ; c'est la condamner à des déchirements spirituels.

» Quel parti prendre alors nous ne saurions renoncer à

l'Eglise, l'âme ne naît pas seule et ne vit pas seule, elle a besoin
de la communion, il lui faut posséder ses sœurs et les servir,
l'unité de conception que réclame l'intelligence n'est que
l'indication d'un besoin plus profond, l'unité de la vie. Que
faire, demandez-vous? Nous répondrons: laisser parler et
laisser vivre, laisser chacun expliquer de son mieux à ses

voisins la façon dont il cherche à résoudre les énigmes de
l'existence et fonder la communauté sur ce qui est déjà
commun à ceux qui cherchent, le désir, l'espérance, la charité.

Une conception analogue plutôt qu'identique du bien
moral, et peut-être, en quelque mesure, du bien social, un
semblable désir de puiser la force, de s'en approcher à la
source invisible, indescriptible qu'on appelle Dieu, — n'en
demandons pas davantage, si nous voulons éviter les schismes,
et ce qui est pire que les schismes, la compression, la fiction,
le culte des mots, le formalisme et la chimère1. »

Ce langage m'exalte, c'est une âme qui parle à mon âme,
voilà la solution de la théologie scientifique et libre, qui
découle directement de l'essence du christianisme et du
caractère même de l'Evangile de Jésus-Christ.

Mais, diront peut-être les constructeurs habitués à la
molasse dogmatique, c'est de la chimère, vous bâtissez sur le
brouillard. Entendons-nous, si nous avions ici à discuter de
la constitution d'une communauté religieuse, nous montre-

1 Charles Secrétan, Mon utopie, p. 138. — Lausanne, Payot,



RELIGION, CHRISTIANISME, THÉOLOGIE 423

rions que la nécessité d'un drapeau, d'un symbole est
évidente et n'est niée par personne, pas même par les Eglises
suisses qui n'en ont point. Mais tous les symboles connus,
même celui de Vinet, sont dogmatiques ; tous ils relèvent, à
des degrés divers, de la période autoritaire et de la conception

autoritaire de la religion. Les communautés futures
auront un programme dans le sens de celui de Secrétan ; elles

changeront l'esprit du symbole qui ne sera plus dogmatique,
mais moral ; elles voudront, conformément à la piété
spirituelle, une confession de foi qui dise, non les doctrines,
mais les espérances, les actes à faire ; elles fourniront une
direction à la volonté, elles seront des prières, et peut-être
pour bien marquer cet esprit nouveau, car ce sera un esprit
nouveau, dont nous sentons les premières caresses, oseront-
elles dire avec le Règlement pour les membres de l'Eglise des

frères moraves dans la Suisse romande:... nous réprouvons
« comme absolument contraire à l'Esprit de Christ toute
inimitié causée par des divergences d'opinions en matière de

doctrine ou d'institutions religieuses1. »

Dans un manifeste publié en 1890, le pasteur Tietzen, aussi

un Herrnhute, tenait ce puissant langage :... « 11 ne s'agit pas
d'une communion créée par l'adhésion aux mêmes doctrines

par une même interprétation des Ecritures.... Faibles, imparfaits,

de tels liens ne sauraient suffire à toujours. Ce qui seul

unit à jamais, c'est la commune recherche du Sauveur2. »

Ne sont-ce pas là des échos des temps nouveaux? Tietzen avec
des formules différentes a la même aspiration que Secrétan.
Ce ne sont pas les croyances, encore une fois, ce sont les

actes et les attitudes qui sont l'essentiel et cet esprit-là
éteindra les symboles, les confessionnalismes qui ont été la

cause de tant de flammes impures dans l'histoire.
Alors disparaîtront de la surface du monde chrétien deux

grandes immoralités : Tout d'abord ces honteux, ces odieux

1 Cité par E. Naville, Le témoignage du Christ et l'unité du monde chrétien,
1893, p. 281.

2 Cité par le même, p. 280, d'après Tietzen, L'œuvre de la Diaspora morave,
édition remaniée par E.-A. Senft. — Broché, in-12, Neuchâtel, 1890.



424 PAUL CHAPUIS

procès de doctrine, la forme moderne de l'inquisition, qu'on
voit encore apparaître de temps à autre en Angleterre, en

Amérique, en Allemagne et dans les communautés piétistes
de Suisse. Le seconde immoralité est plus grave encore. Le

confessionnalisme, qui juridiquement se défend contre ce

qu'il appelle les hérétiques ou même les incrédules, favorise
chez beaucoup de ses théologiens, d'ailleurs savants et

estimables, la théologie de la peur, ces affirmations voilées, ces

réticences, ces efforts d'acrobates, destinés à se maintenir, de

bonne foi d'ailleurs, dans la ligne des documents régulateurs
de la foi. Ces attitudes là, plus fréquentes qu'on ne le pense,
font plus de mal, non pas à la théologie, ce serait peu de

chose, mais à l'Evangile, que les attaques de l'incrédulité la

plus hostile et le jour viendra où ces vendeurs et ces diplomates

seront chassés du sanctuaire par l'opinion révoltée.
Alors on n'aura plus besoin de songer à une théologie scientifique

et à une autre qui ne l'est pas. La théologie, débarrassée
enfin des chaînes qui l'alourdissent, sera libre et scientifique,
et ce n'est pas la science religieuse seulement qui a ces

exigences, c'est la piété dont naît la théologie, la religion qui
aspire à librement s'épanouir, par-dessus tout cet Evangile,
ce christianisme qui est la religion de la vie et la religion de

l'esprit.


	Religion, christianisme, théologie. Partie 3

