Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 34 (1901)

Heft: 5

Artikel: Religion, christianisme, théologie. Partie 3
Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379712

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE

PAR

PAUL CHAPUIS

TROISIEME ET DERNIER ARTICLE 1

Les conclusions de nos précédentes études laissent assez
voir quelles doivent étre les conditions et la tiche de la théo-
logie, distinguée nettement de la religion, comme le pain,
qui nourrit 'homme, de la définition des substances chimi-
ques qui composent cet aliment.

Nous distinguons les deux fonctions ; nous ne les séparons
pas. La religion est antérieure 4 la théologie, comme la pra-
tique a la théorie. Ceci nourrit cela et toutes les conceptions
qui tendraient & dissoudre ce lien organique, aboutissent &
je ne sais quel jeu de I'imagination, & quelle fantasmagorie.
C’est une riviére qu’on aurait coupée de sa source principale.
Notre source, nous l’avons dit de reste, c’est le sentiment
religieux, la piété observée hors de nous, mais surtout en
nous. Parler des théories de la religion, sans religion person-
nelle et vécue, équivaudrait & disserter sur l'art avec une
absence totale de sentiment esthétique.

Cette condition, qui est celle de la piété, ne fait pas, il est
vrai, a4 elle seule le théologien. Des dons philosophiques,
et historiques, philologiques méme, lui sont également néces-

1 Yoir livraisons de mars et de mai-juillet 1901.



396 PAUL CHAPUIS

saires. Elle reste, néanmoins, la dotation indispensable qui
rend seule possible I'étude des religions, quelles qu’elles
soient.

Si parfois on a cru pouvoir suffire & la tache sans cet élé-
ment primordial sur lequel nous nous sommes surabondam-
ment expliqué, on conviendra, d’autre part, que les autori-
taires de tous les rangs ont cru souvent pouvoir s’ériger en
juges compétents de la théologie au nom de la seule piété.
A leurs yeux, elle tient lieu d’une connaissance théologique
qui fait défaut. L’homme pieux, relativement ignorant, juge
le théologien savant et compétent. L’histoire des synodes
presbytériens, pour ne parler que de ceux-la, et les nombreux
proces de doctrine qu’ils ont vus & leur barre, hier et au-
jourd’hui, fournissent & notre dire des preuves convain-
cantes. C’était déja, lors de la conférence de Delft, en1613, le
sentiment bien net d’un disciple de Grotius, le noble Uyten-
bogaert, chef des Remontrants, a la veille du fameux synode
de Dordrecht?. Les faits qui se sont manifestés des lors n’ont
pu que confirmer cette opinion. Non, la piélé, absolument
indispensable au théologien, la piété, sans laquelle il n’est
qu’'un bateleur, n’est pas a elle seule suffisante pour faire le
théologien, encore moins pour s’ériger en juge qui distingue
et discerne « saine doctrine » et hérésie et prononce sur les
plus graves problémes théologiques. Donc, encore une fois, ne
séparons pas la théologie de la religion, sa seule raison d’étre,
mais distinguons expressement le sentiment religieux, la
piété, 'expérience chrétienne, des théories qui analysent le
phénomeéne. L’acoustique, 'optique constituent des chapitres
de la science physique. Mais la physique n’est ni Pceil, ni
Uoreille, de méme la théologie n’est pas la piété. Celle-ci a
une autre et plus considérable et plus universelle valeur. Cet
homme possede une oreille admirable et ignore jusqu’a la
plus simple loi de 'acoustique, comme cet autre a une piété
devant laquelle s’inclinent les sages de la terre, mais il n’a pas
le moindre charisme théologique.

T A. Schweizer, Die protestantischen Centraldogmen. Second volume, p. 77
et 149.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 397

Mais, au fait, qu’est-ce que la théologie, théorie du senti-
ment religieux ?

Dans un opuscule classique, Schleiermacher définit la
théologie chrétienne, — nous nous limiterons a cette derniére
pour de trés bonnes raisons, — comme un ensemble de dis-
ciplines qui ont pour but le service de I’Eglise. Ce but leur
donne 'unité et les constitue en un tout organique . Le fon-
dateur de la théologie moderne a ainsi mis en relief, confor-
mément aux tendances de sa piété, le coté pratique des choses.
Il a défini la théologie par sa finalité et donné par 14 une
sorte d’unité aux branches variées qui constituent cette
science. A l'aurore du dix-neuviéme siécle et dans les terres
par excellence du rationalisme classique, Schleiermacher
avait de trés fortes raisons pour tenir ce langage. Il relevait
ainsi une vérité trop souvent méconnue de lautre coté du
Rhin, c’est que I’Eglise et la théologie sont indispensables
I'une & 'autre ; qu’en tous cas la piété et la théologie, si elles
demeurent distinctes, restent néanmoins dépendantes l'une
de 'autre.

Cette définition a fait fortune ; on la répéte volontiers dans
tous les manuels de méthodologie. Le grand nom qui la créa
est peut-étre le facteur essentiel de cette persistance; car,
examinée de pres, elle préte le flanc a de sérieuses critiques.
Une discipline, une science n’est pas complétement définie
par lindication de son but ; c’est son objet qu’il nous faut. A
suivre ces catégories utilitaires, on définirait de facon ana-
logue, ni moins exacte, ni moins fausse, toutes les sciences,
surtout les sciences morales et politiques dont la théologie
constitue une des branches. Le droit deviendrait la science
qui a pour but la justice, comme la chimie celle qui procure
les recettes de pharmacie et chacun sait que ces définitions
seraient pour le moins fort incomplétes. Essayons donc de
déterminer, non l'utilité de la théologie, mais de dire quel
est sa matiére ou son objet.

Or I'objet de la théologie est la religion. La science théolo-

1 Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums, p. 5. Berlin
1830.



398 PAUL CHAPUIS

gique est donc la sience de la religion ou des religions, si on
le préfere. La théologie chrétienne serait ainsi la science qui
a pour objet spécial la religion chrétienne. Voila qui est
simple et, nous nous permettons de I'affirmer, exact et com-
plet.

" Un doute néanmoins se présente & I’esprit. Doute grave et
fondamental qu’il s’agit de regarder en face. Quelqu’un dira :
la théologie est-elle, peut-elle étre une science? Une notion
aussl étroite que répandue monopolise le nom de science en
faveur des sciences exactes et de celles de la nature que le
préjugé de plusieurs identifie presque aux premiéres. Quel-
qu’un a pu dire de la philosophie qu’elle est la science de ce
qu’on ne peut pas savoir. Charmante boutade, assurément,
boutade qui renferme méme une part de vérité; mais une
analyse réfléchie de la logique et surtout de la psychologie
qui sont des branches essentielles de la philosophie, ne sau-
rait légitimer ce délicieux paradoxe. L’homme d’esprit et de
géniel, a ’heure ou il lancait ce mot, songeait peut-étre avec
trop d’humilité & ce qui fut sa meilleure gloire, au magnifique
poéme métaphysique qu’il créa aux jours de sa jeunesse et
auquel malgré tout il resta fidele jusqu'a la fin de sa vie.
Mais la métaphysique n’est pas toute la philosophie et d’ail-
leurs, malgré les abus qu’en fit la grande époque spéculative
de la premiére moitié du dix-neuviéme siécle, je ne saurais
taxer si bas ce majestueux et, somme toute, tres fécond travail
de la pensée.

La théologie néanmoins ressemble, aux yeux de l'opinion
vulgaire, & la métaphysique et il semble quavec plus de
raison encore on devrait lui refuser le titre scientifique.
I’agnosticisme 1’a fort bien dit: les hautes matieres, les
sublimes objets dont s’occupe la théologie appartiennent au
monde suprasensible que n’atteignent point nos instruments
de connaissance, si désirable que cela soit. Dans le doute,
dans 'impossibilité plutot, abstiens-toi et renonce a I'incon-
naissable. La théologie, comme la métaphysique, a donné

1 Charles Secrétan, Précis de philosophie. Lausanne, Georges Bridel & Cle,



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 399

une grande force & ces considérations par ses superbes et
naives prétentions de jadis. Néanmoins, la thése de ’agnosti-
cisme est plus que discutable dés ’heure ou l'on admet, et
I'agnosticisme 'admet en quelque mesure, que la raison n’est
pas le seul instrument de connaissance consciente, que l'ac-
tivité psychique, la conscience, quelle qu’en soit l'origine,
ont aussi des voix au chapitre.

Il y a plus. Nous convenons, est-il besoin de le dire, que les
sciences morales et politiques ne sont point des sciences
exactes. Mais nous dénions aux esprits courts, qui font aisé-
ment 'actuel préjugé, le droit de réserver exclusivement le
nom de science acette catégorie des connaissances humaines.
Pourquoi ? Parce que I'objet de nos connaissances ne saurait
étre limité aux objets que I'on croit ou que 'on espére exac-
tement connaitre. La science, on en conviendra peut-étre, a
pour champ d’expérience tout I’horizon observable. Donc ce
qui peut étre observé est objet de science. Bornons-nous &
remarquer que pour celui qui ne se ferme pas, par un acte
de volonté précis, les avenues qui conduisent au-dela de la
matiére, il existe un champ d’observation psychologique qui
ne tombe ni sous le scalpel, ni sous le microscope. L'univers
est infiniment plus riche et plus vaste que ne se l'imagine
notre myopie. La vue la plus acérée n’atteint pas & ses
limites.

En tout cas, et ceci suffit amplement & notre propos, la re-
ligion, nous 'avons vu, est un phénomeéne. Ce phénomeéne
est & la fois d’ordre psychologique et historique. Il se mani-
feste par des symptomes précis et ce ou ces phénoménes ont
une histoire. Ils méritent des lors d’étre observés, de faire
Pobjet d’une science qui a, comme la science de tous les
autres phénomenes percus dans 'univers, ses contours dé-
termines.

Nous disons, dés lors, que la science théologique chré-
tienne a pour objet 'analyse de la piété chrétienne, de ses
origines et des croyances auxquelles elle a donné lieu dans
le passé, ainsi que de celles qu’elle manifeste dans [’évolu-
tion religieuse contemporaine. On dirait également bien avec



400 PAUL CHAPUIS

Schnedermann, quoique d’une fagcon moins compréhensive,
qu’elle est « I'exposition scientifique de notre communion
avec Dieu par Jésus-Christ 1. »

Ces déductions étant admises, la théologie chrétienne se
divisera assez naturellement en deux parties principales qui
la constituent scientifiquement en un tout organique, o1 se
rangeront aisément toutes les disciplines particuliéres, les
théologiques proprement dites, comme les adjuvantes :

La premiére partie est essentiellement de caractére des-
criptif. C’est la théologie historique, si ’on prend ce terme
au sens étendu que lui donnait déja Schleiermacher 2. Ce
chapitre de la science est semblable au travail du botaniste,
qui analyse la plante dans toutes ses parties constitutives et
dans toutes les phases de son développement, depuis la
simple graine jusqu’a la production achevée. Pour des rai-
sons, qu’expliquent ses tendances, I’époque contemporaine
a surtout fourni un labeur de cet ordre.

Cette théologie historique embrasse & la fois le fait propre-
ment dit et le fait interne ou la croyance, le fait, si I'on veut,
et la doctrine ou les doctrines que créent les faits. Elle dé-
crit, analyse, cas échéant reconstitue le fait et emploie & cet
effet ces méthodes historiques qu’a créées notre age, pour
ressusciter ce ou ces faits dans chacune de leurs phases,
pour les présenter dépouillés des poussieres et des scories
dogmatiques ou autres dont les siécles les ont recouverts,
pour essayer en un mot de les saisir non tels que les voient
nos traditions ou nos désirs, mais tels qu’ils apparaissent aux
yeux de l'observation historique la plus sérieuse et la plus
sincére. Faut-il ajouter, aprés ce que nous avons dit dans de
précédentes pages, que l'apparition historique de Jésus-
Christ, fondateur de la religion chrétienne, occupera dans
cette étude une place capitale? Nulle époque mieux que les

1 G, Schnedermann, Einleitung in die christliche Glaubenslehre, im Sinne der
gegenwdrtigen evangelisch-lutherischen Kirche. — Leipzig 1899. — Voyez l’ar-
ticle de P. Lobstein dans les Annales de bibliographie théologigue. — Septembre
1900. '

2 Quv. cité, §§ 26, 69 et 97.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 401

temps modernes, n’a sondé et fouillé par de savants et mul-
tiples travaux nos origines chrétiennes et on affirmera sans
crainte de se faire illusion, que malgré les incertitudes qui
planent ici ou la sur quelques points, nous possédons une
connaissance de ces origines, plus exacte et plus compléte
que les siécles antérieurs. Les disciplines principales de ce
groupe sont naturellement I’exégése biblique, I’histoire litté-
raire et documentaire et ce qu’on appelait jadis I’histoire de
I’Eglise qu’on nomme plus exactement I'histoire du christia-
nisme.

Aprés le fait, la croyance qui en procede. Par le moyen
de I'histoire, aidée de l’analyse psychologique, on essaiera
de montrer comment ces croyances, vraies ou fausses, il
n’importe, se rattachent & la piété et sont & chaque moment
Iexpression chrétienne du sentiment religieux. On montrera
que les formules de ces croyances, qui expriment la piéte,
leur physionomie, sont déterminées dans chaque periode,
par la mentalité, par I’horizon intellectuel et philosophique,
par les données sociales, morales et religieuses de chaque
époque. C’est 1a le vaste champ ouvert aux théologies bibli-
ques et a I'histoire des dogmes. Au sommet de la pyramide,
j’apercois la dogmatique et la morale chrétienne. Comme le
dit Schleiermacher?, la tiche du dogmaticien est de décrire
I'expression du sentiment religieux, tel qu’il se manifeste a
un moment donné. Ce moment est volontiers celui de l’écri-
vain, qui expose I’expression de la piété de I’Eglise unie & sa
propre subjectivité. A tout prendre, la dogmatique est I'his-
toire du dogme contemporain, sa justification religieuse et
philosophique.

Apres ce vaste chapitre de théologie historique, la science
de la religion chrétienne nous présente une autre partie de
son domaine ot I'histoire ne joue qu’un role relativement

1 Rappelons que Schleiermacher rattache la notion de la dogmatique a celle de
I’Eglise. Peut-étre faudrait-il élargir le cadre en méme temps qu’on marquera
mieux la part subjective de 1’écrivain, qui, évidemment, joue un rdle important
dans cette sorte de philosophie chrétienne. — Schleiermacher, Der christliche
Glaube, cinquiéme édition, I, p. 2-19. — Kurze Darstellung, p. 97,



402 PAUL CHAPUIS

secondaire. Nous appellerons ce dernier chapitre le chapitre
psychologique. Il comprend, en effet, les disciplines ot 1’0b-
servation psychologique au sens scientifique du mot devrait
jouer un role essentiel. La dogmatique forme entre le cha-
pitre historique et le groupe psychologique un trait d’union
naturel. Vulgairement, on dénomine théologie pratique ce
membre de 'organisme, trop négligé & notre sens, mais au-
quel, si je ne fais erreur, 'avenir donnera un intérét supé-
rieur. Ghez beaucoup d’hommes, je le sais du reste, ce vieux
nom éveille 'image d’un arsenal de vieilles armes démodées
plus que d’engins modernes. Nous regardons volontiers la
théologie pratique avec le doux sourire ol perce une ironie
bienveillante. Il serait pourtant aisé de voir que si ce groupe
de disciplines a pu justement préter aux quolibets inoffensifs
qui détendent un auditoire d’étudiants, il lui est réservé,
grace au renouvellement des méthodes, un role d’actualité
presque passionnant. A la théologie psychologique ou pra-
tique, il appartient d’étudier au point de vue religieux 'ame
contemporaine, de signaler et de diriger, entre autres, les
contacts et les rencontres de la piété chrétienne avec les con-
ditions, les hostilités et les aspirations de la civilisation
actuelle, de montrer comment I’Evangile se crée un chemin
qui aboutit au bien individuel et social des hommes du pre-
sent siécle. Que de problémes et de méthodes & signaler, que
ne faut-il pas de psychologie délicate et précise pour éta-
blir les régles du travail religieux de I'heure actuelle, afin de
mettre les futurs pionniers de la piété chrétienne a la hau-
teur de leur mission qui, malgré le bruit que font des cer-
velles vides, devient plus nécessaire et plus capitale que
jamais. Ce chapitre aura cette envergure et cet intérét dans
la mesure ot ceux qui y travaillent sauront remplacer les
recettes futiles ou les bagatelles sans portée par des observa-
tions et des faits tirés d’une saine psychologie chrétienne 1.

Il est vaste le programme proposé & la science chrétienne
qui malgré son grand age posséde encore tant de terrains

1 Qu'on me permette de signaler 4 ce propos un livre fort intéressant qui nous
donne, sans le vouloir, un exemple suggestif de ce qu'est la psychologie scienti-



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 403

mal défrichés. Pour des raisons aisées & comprendre et dont
elle n’est pas entiérement responsable, la théologie attire
présentement moins les esprits que le calcul des meétres
cubes de terre ou le percement des montagnes; méme elle
est volontiers délaissée avec une coupable indifférence par
ceux auxquels les devoirs de leur vocation sembleraient I'im-
poser en premier lieu. Elle n’en demeure pas moins la science
de la religion.

Malgré certaines apparences, malgré quelques cris plus
passionnés que raisonnés, elle ne saurait disparaitre sans
dtre immédiatement remplacée par des ténebres et des igno-
rances qui font trembler. En tous cas, elle a derriére elle les
monuments d’une longue histoire qui parfois se confondent
avec ceux de la pensée humaine, un immense labeur, qui
eut ses héros et ses martyrs.

La théologie, en effet, est la plus vieille des sciences
humaines. Ses origines se confondent avec les premiers bal-
butiements de la pensée. Quelques-uns des plus anciens phi-
losophes de la Grece n’étaient pas autre chose que des théo-
logiens el ce qui a eu lieu en Gréce s’est reproduit & peu
prés partout. Cest la part de vérité que renferme la fameuse
trilogie des Aages imaginée par Auguste Comte. Le philo-
sophe francais qui fut quasi le grand prétre d’une religion
n’eut qu’'un tort. Il absorbe I'dge antérieur par celui qui le
suit immédiatement et la science est plus cruelle que le dieu
Saturne. Elle ne dévore pas ses enfants, mais ses péres.

Toutefois, si la théologie remonte au lointain passé, elle
est aussi demeurée la plus arriérée des sciences, celle qui a
eu le plus de peine & g'individualiser. Toutes les disciplines
ont la méme destinée. Elles doivent se faire leur place au
soleil et presque toujours la conquérir de haute lutte. La
science de la religion fut souvent la cause derniére de ces
combats ; mais elle n’y a point échappé elle-méme, elle en a
meme essuyé plus que sa part.

fique appliquée aux phénoménes religieux. Je veux parler de I’étude du distingué
professeur de philosophie de 'académie de Neuchitel : Murisier, Les maladies du
sentiment religieux. — Paris, Alcan, 1901.



404 PAUL CHAPUIS

A ce titre, I’histoire des sciences devient une salutaire
école d’humiliation pour lesprit humain enclin & se targuer
de sa grandeur. Prenez I’astronomie, par exemple, cette reine
du ciel, ou la médecine, cette ancre que saisissent, souvent
en vain, les blessés parmi les hommes, vous serez effrayés de
la montagne de préjugés, des persécutions et des entraves
de tout genre que ces disciplines ont da traverser avant
d’arriver définitivement & cette pleine indépendance, a cette
liberté qui est I'indispensable condition de toute science vé-
ritable.

(’est que I'histoire des sciences est ’histoire des préjugés
humains. La théologie par la nature méme de son objet en a
souffert plus que les autres, et tandis que ses plus jeunes
sceurs sont arrivées avant elle & leur indépendance, elle
souffre encore partiellement de quelques limitations artifi-
cielles qui ’empéchent de s’épanouir pleinement. Or les
préjugés enracinés au cceur des hommes se résument, a tout
prendre, en un seul préjugé, en celui qui fait croire au
roseau pensant de Pascal qu’il est absolu alors qu’il n’est que
relatif. Il s’imagine volontiers qu’il posséde la vérité et, qui
plus est, que la vérité soi-disant possédée est immuable et
définitive. Il nait, il vit, il vieillit, il meurt, et ce spectacle,
éternel celui-1a, ne réussit pas & lui enseigner que les choses
se modifient comme lui-méme.

La théologie a eu particuliérement & souffrir de cet ins-
tinct absolu. Son objet, son caractere rendent en quelque
sorte le phénoméne naturel, presque excusable. Les attaches
que crée le sentiment religieux sont si puissantes que
I’homme se représente volontiers posséder par elles 'absolu.
Les certitudes religieuses quand elles s’emparent réellement
de I'étre sont volontiers tyranniques. Elles possedent 1'indi-
vidu jusqu’a le rendre aisément autoritaire. Calvin pénétré
jusqu’a la moelle de son dogme prédestinatien, non pour des
raisons philosophiques, mais pour des raisons de nature
purement religieuse, est un des plus frappants exemples de
ce phénomene. Cette observation explique chez ce puissant
génie, si elle ne les excuse complétement, bien des attitudes
faites pour étonner.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 405

On ne refera pas ici ’histoire lamentable et glorieuse pour-
tant de D’évolution de la science théologique. Seulement
quelques dates: cette histoire commence pour le christia~-
nisme avec Papdtre Paul et se dessine vers la fin du second
siecle qui pose la régle de foi, c’est-a-dire le principe d’auto-
rité, déterminant ce qui est la vraie formule de la foi et par
contre-coup ce qui n’est pas elle. L’hérésie crée ’église auto-
ritaire qui prononce sur la vérité et sur erreur. La méthode
se précise et s’aggrave avec les triomphes de la papauté qui
pése lourdement sur le moyen-age. Cest I'ére des persécu-
tions pour délits d’opinions. On persécute dans tous les
ordres; on persécute les théologiens, on persécute les philo-
sophes, on persécute les savants et les sorciers, pour peu
qu’ils s’écartent de la doctrine fixée par I’Eglise infaillible.

Un instant, le seiziéme siécle, par la Réforme et par la
Renaissance, semble devoir briser ce régime de fer qui com-
prime ’épanouissement de la pensée. Mais ’humanisme se
perd dans les timidités d’'un Erasme et l'indifférence reli-
gieuse de plusieurs; la Réforme portait sans doute en elle
le germe d’ou sortit la liberté protestante, elle ne ’a pas déve-
loppé. Ce seiziéme siécle a procuré tant de labeurs héroiques
qu’on peut bien lui pardonner ce déficit, car, quoi qu’en dise,
nous l'avons déja relevé, un lieu commun aussi banal qu’il
est souvent répété, les Réformateurs n’ont nullement apporte
le libre examen. Le libre examen est une conquéte du dix-
huitiéme siecle. A peine les Péres de la Réforme l'ont-ils
soupconneé; ils ont rattaché la foi a ’autorité. Pour eux cette
autorité a la valeur d’'un postulat nécessaire. L’autorité reli-
gieuse, il est vrai, ne sera plus incarnée dans les successeurs
de saint Pierre; elle résidera, et combien large et vivante
chez les Luther et les Zwingli! dans le Livre des livres, qui
conduisit et inspira les hommes de 1’dAge héroique.

Mais lorsque se furent attiédis les souffles de tempéte qui
provoquerent la Réformation, lorsque la piété protestante dut
se défendre et se légitimer en face d’un adversaire jamais
lassé, l'autorité du livre fut analysée, démontrée et conso-
lidée, autorité plus rigide que ne le fut jamais celle des
papes. Allez, pour ne rappeler que quelques exemples,



406 PAUL CHAPUIS

demander ce qu’eut d’absolu cette prétention aux illustres
académies de Sedan ou de Saumur, sur lesquelles les héré-
tiques d’alors jetérent le plus vif éclat. En France, Louis
Cappel, le hardi défenseur de la non-inspiration des points-
voyelles du texte hébreu, Moise Amyraut qui attacha son
nom a l'universalisme hypothétique, en Hollande, Arminius
et Uytenbogaert, puis le Synode de Dordrecht et le Consensus
helvétique, sans parler, en des jours plus anciens, des noms,
vrais symboles des ames persécutées, de Michel Servet ou de
Fauste Socin. Ce sont 14 des noms el des faits qui rappellent
d’'un coté les ardeurs sinceéres de I'autoritarisme, de Pautre
les souffrances et les combats qui sont comme les douleurs
d’enfantement de la théologie. Arrive le dix-huitiéme siécle
avec ses souffles nouveaux. Les Lessing, méme les Salomon
Semler ébranlent par la critique religieuse et la critique
biblique l'antique rempart. Je ferais les mémes honneurs, en
leur genre, au pieux Jean-Frédéric Ostervald, qu'on repré-
sente volontiers comme un attardé, tandis qu’il fut en son
temps un novateur, avec ses collegues du triumvirat helvé-
tique, Samuel Werenfels de Bale et Alphonse Turrettini de
Genéve. Dans nos pays, comme en d’autres régions de I’Eu-
rope, le Réveil du commencement du dix-neuviéme siécle est
venu réchauffer incontestablement une piété languissante. A
quelques rares symptdmes on aurait pu croire qu’il allait,
inspiré par l'intensité de sa vie religieuse, conduire définitive-
ment la théologie dans les voies royales de la liberte ou elle
peut seule demeurer & la hauteur de sa mission scientifique.
Mais le Réveil en Suisse, comme presque partout ailleurs,
possédait dans ses allures et ses manifestations le cachet
authentique du piétisme. Et I’histoire montre que le piétisme,
s’il posséde une certaine ferveur religieuse, est incapable par
lui-méme de créer de nouvelles méthodes religieuses. Il ne
les recherche pas, et surtout n’en veut pas; partout il
retourne a lautorité, comme 1’a bien montré dans nos
régions la doctrine de I'ingpiration pléniere formulée par le
pasteur Gaussen et qui domine encore inconsciemment un
trées grand nombre de chrétiens de ce pays. Le grand



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 407

Schleiermacher, dont la piété était en somme hostile au pié-
tisme, en posant l'indépendance spécifique de la religion, a
plus fait pour conduire la science chrétienne dans des voies
fécondes que le piétisme le plus respectable. Aussi est-ce
avec haute raison qu’on I'appelle communément le fondateur
de la théologie moderne. A tort ou & raison toutes les écoles
4 peu prés se réclament de I'influence de son génie.

Toutefois, malgré le brillant déploiement de la science
théologique en Allemagne tout d’abord, puis en Hollande,
partiellement en Suisse et plus récemment en Angleterre et
jusque sur la terre yankee, la science religieuse chrétienne
souffre encore d’un malaise souvent inconscient, mais qui de
temps & autre éclate au grand jour et scandalise cette partie
de I'opinion qu’on peut appeler éclairée.

Ou git l'obstacle? Comment se dessine en présence de
I’évolution religieuse présente antique entrave? Le phéno-
mene est d’autant plus complexe qu’'une observation insuffi-
sante ferait croire que dans le cas visé les intéréts des églises
et ceux de la science sont contradictoires. Essayons de pré-
ciser quelque peu.

Chacun comprend plus ou moins aujourd’hui, du moins en
théorie, que la science théologique n’est vraiment concevable,
comme toute science en général, que dans une atmosphére
d’absolue liberté. Science et liberté, science et indépendance
sont des notions qui s’appellent. Cette exigence est particu-
lierement propre a la science religieuse bien que, je 'avoue,
Phistoire lui ait donné de singuliers démentis et ait souvent
jusqu’a ce jour fait de la théologie l’esclave de plusieurs
maitres. Mais en principe la servitude est mortelle a la
science religieuse, comme aux autres, et ce principe découle
rigoureusement de toute notre étude. La religion, disions-
nous plus haut, est un phénomene complexe qui produit des
répercussions variées au travers de toutes les périodes de
I’histoire. Il en résulte que pour saisir ces répercussions, les
analyser, les décrire ou méme en favoriser de nouvelles, la
science de la religion chrétienne doit posséder une pleine
indépendance qui ne soit limitée par aucune considération



408 PAUL GCHAPUIS

de quelle nature qu’elle soit. Certes les temps qui nous pré-
cédent immédiatement ont de plus en plus marché vers ce
but. Mais il reste & la théologie pour achever cette partie de
sa tache, de saffranchir résolument du joug du confession-
nalisme. Il y va non pas seulement de I'intérét de la théologie,
il y va de celui de la religion de 'esprit. Ainsi la science de
la religion pourra conquérir, il faut dire reconquérir I’estime
des honnétes gens.

Voici quelques faits qui mettent en Iumiere cette exigence.
Nous les tirons de la patrie de Schleiermacher et de celle
d’Alexandre Vinet.

Il y a peu d’années, c’était en 1897, M. Charles-Albert Ber-
noulli, un jeune privat-docent de I’'Université de Bile, l'au-
teur, croyons-nous, d’un intéressant roman théologique paru
sous le voile d’'un nom d’emprunt!, faisait paraitre chez
Mohr, & Tubingue, une étude? qui a vivement sollicité I'at-
tention des théologiens 3. Dans cette ceuvre de pure métho-
dologie 'auteur se sert d’un coup d’ceil historique sur la
théologie moderne pour établir le bien fondé de deux genres
de science religieuse.

Le premier genre est celui que 'auteur nomme la théologie
scientifigue et qui, de toute évidence, est absolument con-
forme & ses gotts et aux miens. Hegel peut en étre considéré
comme le pere; car, malgré ses excés spéculatifs, le philo-
sophe de Berlin a, le premier, ouvert la voie 4 une science
de la religion indépendante de I'Eglise. A peu pres a la

! Ernst Kilchner, Lucas Heland. — Mohr, Fribourg en B. et Tubingue. In-12.
1897.

2 Garl Albert Bernoulli, Die wissenschaftliche und die kirchliche Methode in
der Theologie. — Mohr 1897. 1 vol. XV et 221.

3 Signalons quelques-unes seulement des études qu'a provoquées I'ouvrage de
Bernoulli : Max Reischle, Kirchliche Lehre und theologische Wissenschaft.
(Theolog. Rundschau, livraison de décembre 1898.) Rolffs E., Die theologische
Wissenschaft. (Hefte zur Christlichen Welt, N° 38.) Deissmann, Theologle und
Kirche. (Hefte zur Christlichen Welt, No 47.) Reischle, Kirchliche und unkirchliche
Theologie. (Deutsch-evangelische Blétter, livraison de juillet 1900.) Voyez en outre
plusieurs articles de la Christliche Welt, spécialement ceux du professeur Kriiger
de Jéna.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 409

méme époque, vers 1835-1837, cette méthode scientifique est
apparue dans trois domaines différents: Vatke, professeur a
Berlin, ébranlait le caractére historique de I’Ancien Testa-
ment, David Strauss faisait une ceuvre analogue pour la vie
de Jésus-Christ, telle que la présentent nos sources cano-
niques, et, enfin, sur le terrain de l'histoire de I’Eglise,
Richard Rothe, de Heidelberg, contestait & VEglise d’étre la
forme nécessaire du christianisme. Enfin, par le moyen
d’une étude serrée des origines chrétiennes, Christian Baur,
le chef de I’école de Tubingue, a fait définitivement triom-
pher la méthode critique ou scientifique.

Celte théologie 1a est essentiellement de 'histoire et, dans
ses définitions, M. Bernoulli se rencontre en pariie avec nos
conclusions lorsqu’il dit, par exemple, que « la théologie
est la science de la religion en général, et non pas, comme
se 'imaginent plusieurs de ceux qui en parlent, une science
qui aurait pour uniques objets le catholicisme ou le protes-
tantisme. Aussi est-elle chez elle partout sur la terre, lors-
qu'elle écoute les prieres muettes des ceeurs ou qu’elle
observe les progrés moraux de ceux qui font de telles orai-
sons, parce qu’elle en conclut que Dieu est présent en ce
lieu. »

« Une telle théologie, ajoute 1’écrivain, a sa place marquée
dans les universités, et 'Etal créera des chaires pour elle et
ses disciplines accessoires, car la religion est une réalité de
fait et tout ce qui est réel appartient au domaine de la
sciencel. » '

Selon I'auteur, cette théologie scientifique a été souvent
vulgarisée, pour la rapprocher de I’Eglise, mais des hommes
tels qu’Overbeck, Lagarde, Wellhausen et Duhm, que Ber-
nouilli envisage comme ses malitres, ont néanmoins continué
et développé la méthode fondée par leurs grands prédéces-
seurs. Selon ’écrivain, cette science religieuse se serait
libérée de toute allégeance ecclésiastique. La Bible et I'Eglise
n’ont pour elle de valeur qu’en tant qu’objet d’étude?.

L Quv. cité, p. 101.

2 Quv. cité, p. 107.

THEOL. ET PHIL. 1901 21



#10 PAUL CHAPUIS

Mais cette reine, a laquelle on prédit un superbe avenir,
est fille d’'une mére et cette mére c’est la théologie que M. Ber-
nouilli appelle ecclésiastique, qui n’est point indépendante
comme l'autre, mais soumise au droit et aux conditions de
I’Eglise. Son fondateur est Schleiermacher qui a employé
une partie de sa vie & inoculer & I’Eglise protestante sa
culture moderne. Il a ainsi créé une théologie & l'usage de
I’Eglise, et celle-ci a été continuée et développée par ce
qu’Astié nommait la théologie indépendante, et les Alle-
mands die Vermittelungstheologie (théologie, non pas du juste
milieu, un vilain nom, mais de conciliation). Le principal
travailleur dans ce domaine fut Albert Ritschl. Ce courant a
produit des travaux éminents, mais cette théologie ecclésias-
tique doit renoncer a la prétention scientifique, au sens
exact de ce mot. Sa tiche, selon Bernouilli, est de fournir
par la théologie systématique une norme au dogme ecclésias-
tique et de donner les regles qui constituent la théologie
pratique. Néanmoins, selon 'auteur, il n’y a pas incompati-
bilité d’humeur entre ces deux théologies. Celle de I'Eglise
restera en contact permanent, non seulement dans les mémes
facultés, mais par des emprunts constants, avec la théologie
historique et scientifique, mais chacun des deux groupes a sa
direction spécifique et méne une existence indépendante.
L’histoire de la théologie moderne, comme Reischle résume
bien la pensée du privat-docent balois, est I’histoire de sa
séparation dans deux directions. Il appartient au temps
présent d’achever et de prendre conscience du procés com-
mencel.

Si nous comprenons bien la conception de M. Bernoulli,
ou il y a beaucoup & prendre et non moins 4 reprendre, elle
revient & peu prés au systéme adopté par I’Eglise hollan-
daise pour I'éducation théologique. Dans ce pays, si nous ne
faisons erreur, les disciplines historiques font partie du pro-
gramme de la Faculté de philosophie ou des lettres et ne
relevent en aucune maniére de I’Eglise. Celle-ci, par contre,

1 Reischle, Rundschau, livraison de décembre.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 541

fait enseigner selon ses vues et ses besoins les disciplines
pratiques (théologie systématique et pratique).

Ce n’est point ici le lieu de se livrer & une critique de ce
point de vue. Nous le signalons & titre de pur symptome qui
nous conduira i nos propres conclusions. '

En voici un autre du méme genre. M. le professeur
Troltsch de Heidelberg a publié ces derniéres années des
études fort remarquées ou il montre en substance que le
probléme essentiel de la théologie contemporaine est le pro-
bléme historico-religieux (Religionsgeschichtliches Problem),:
c’est-a-dire le rapport de la religion chrétienne avec les
autres religions!. Sur cette base, il a élevé toute une métho-
dologie ; il compléte en quelque sorte la notion purement
historique de Ritschl par ce que je puis bien appeler des
éléments de philosophie religieuse que suggére 1’étude com-
parée du christianisme et des autres religions. Il aspire a
corriger ce qu’il appelle le relativisme de I’histoire, par un
principe plus psychologique, dont il trouve les éléments
dans I’étude comparée des religions. De 14 le nom de Reli-
gionsgeschichtliche Methode que prend le point de vue du
maitre de Heidelberg et qui a tout ’air de vouloir s’élever &
la hauteur d’une école?2. '

Quoi qu’il en soit, Troltsch arrive & une distinction qui
rappelle fort, bien qu’elle soit moins nette, les théses de Ber-
nouilli. Troltsch nous parle, en effet, d'une théologie esoté-
rique, un nom qui, par parenthése, sent bien mauvais; c’est
4 proprement parler la théologie savante. Elle se distingue

1 Troltsch, Die Selbstindigkeit der Religion, et Geschischte und Metaphysik.
publiées dans la Zeitschrift fir Theologie und Kirche, années 1895, 1896 et
1898. Du méme auteur: Christliche und Religionsgeschichte, Preussische Jahr-'
biicher 1897, p. 416 et suiv. '

2 Triltsch, Ueber historische und dogmatische Methode der Theologie. (Travaux :
de la société théol. pastorale du Rhin, Quatriéme livraison.) Voyez aussi du méme
auteur: Die wissenschaftliche Lage und thre Anforderungen an die Theologie.
Tubingue, Mohr, 1900. Wobermin, Das Verhdltniss der Theologie sur modernen
Wissenschaft und ihre Stellung im Gesammirahmen der Wissenschaften.
(Zeitschrift fiir Theologie und Kirche.1900. Cinquiéme livraison.) Niebergall, Ueber
dle Absolutheit des Christenthums. (Soc. théol. du Rhin, quatriéme livraison.)



£12 PAUL CHAPUIS

de I'exotérique, la théologie ecclésiastique de Bernoulli, qui
n’est ni « vraiment une science, en tous cas pas une science
libre, » mais une conciliation, mieux: un syncrétisme entre
la tradition ecclésiastique et la science pure.

A nos yeux ces distinctions méthodologiques qui rompent
lunité de la science théologique et la distinguent en deux
catégories, la fine et la superfine, ne sont pas fondées en
principe. Qu’ici ou 14 certains besoins pratiques ou plutot
certaines conditions ecclésiastiques obligent a cet aveu, c’est
possible, c’est certain. Des phénoménes qui ne sont point ger-
maniques le montrent surabondamment. Mais la philosophie
de la science ne trouvera que difficilement la 1égitimation de
pareilles méthodes. Ce n’est pas dans une division de la théo-
logie en deux genres, la haute et la basse, la femme libre et
la femme esclave, la science de l’école et la science du sémi-
naire, qu’on résoudra les difficultés qui alourdissent et par-
fois obscurcissent la science chrétienne. C'est dans une
solution & la fois infiniment plus logique et plus radicale
qu'on trouvera l'air libre et pour la théologie et pour
I’Eglise.

Tout d’abord la science est une, par définition, comme la
vérité qu’elle poursuit dans ses multiples domaines. Je ne
vois pour ma part aucune raison théorique qui permette,
comme le voudraient nos deux auteurs, une séparation de la
théologie historique, de la systématique et de la pratique, les
deux groupes qu’on refoule surtout dans le second degré.
Assurément, nous savons trop par Uhistoire les difficultés
de la dogmatique, et les principes qu’expose si brillamment
Troltsch me paraissent bien propres a rendre & cette disci-
pline toute sa portée. Car on conviendra qu’elle est science
d’observation, science psychologique ; assurément, elle n’est
pas science pure, pas plus que l'histoire qui doit former le

1 M. Reischle, Historische und dogmatische Theologie. (Theologische Rund-
schau, juillet et aoit 1901.) La meilleure réponse a la conception de Tréltsch, qui
risque de faire des facultés de théologie des facultés de religions, comparées, est
celle du discours rectoral de Harnack : Die Aufgabe der theologischen Faculliten
und die allgemeine Religionsgeschichte. 1901. (Riecker).



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 413

groupe scientifique essentiel. Qu’ici ou 1a on juge utile, en
dogmatique comme en histoire, de faire de la vulgarisation,’
on ne saurait s’y opposer. Mais la science chrétienne est la*
science chrétienne. Aucun principe ne permet de la par-
tager ; tout, la théorie comme la pratique, nous commande
de ne point rompre une unité qui est dans les choses elles~
mémes. Cette théologie du second degré ne me dit rien de
bon. Je crains méme, & voir ici ou la la réalisation incon-
sciente de ce principe, qu’elle ne nuise trés fort a la science:
théologique, la seule que je veuille connaitre, et au nom de la
science et au nom de I’Eglise. Elle a toutes les apparences d’'un
enfant malingre qui n’affrontera pas le combat de la vie, car
il lui manque des organes essentiels, entre autres la capa-
cité d’enseigner toute la vérité connue. Cest de la science,
puisqu’on I'appelle théologique, et pourtant pas dela science.:
Elle ouvre dans les questions qui se posent un coté des ques-.
tions, le coté pratique, le coté qui juridiguement permet la
fidélité au symbole ecclésiastique; mais elle laisse dans
I'ombre ce qui précisément donnerait des choses une idée
vrate. Mais cela sent le séminaire catholique, I’école qui
ingurgite 4 ses nourrissons des aliments propres & étouffer
la pensée individuelle ! M. Bernoulli ne repousserait pas cette
assimiliation qu’il suppose en quelque mesure lui-méme!, et
il est conséquent lorsqu’il dit: « La théologie ecclésiastique
n’est point une discipline réservée aux seuls hommes du
meétier. Le protestant y est au plus haut degré intéressé, il
veut que la théologie de son Eglise lui soit accessible et
compréhensible du moins dans ses grands traits. Aussi a-t-il
le droit de la controler, car, en tant qu’organe ecclésiastique,
elle ne doit rien affirmer qui heurte les vues officielles de
I’Eglise 2, » Une véritable scolastique protestante ! '
En méthodologie, la philosophie de la science n’autorise

par rien un tel point de vue. En pratique, d’autre part, si
I'on considére les besoins du siécle et son état d’ame, quand
avons-nous eu plus besoin d’une théologie vraiment scienti-

1 Quv, cité, p. 219.
2 1bid.



414 PAUL CHAPUIS

fique, non celle qu’on réserve a des initiés, mais celle avec
laquelle on armera les conducteurs spirituels des Eglises?
Qui, plus que ces derniers, devrait étre en possession de
toutes les questions que pose la science chrétienne? Ne
{es rabaissons pas au niveau des capucins ; ils n’ont déja,
du moins en mon pays, que trop d’inclination pour ce quié-
{isme qui en francais porte un nom moins parlementaire. Et
Jje ne sais trop quel avenir le systéme préconisé réserverait,
4 la théologie d’abord, qui, scientifiquement, ne serait plus
que du haut et ésotérique dilettantisme, & I’Eglise protes-
tante, ensuite, dont on abaisserait le niveau cultural et
méme ce qui constitue spécifiquement Pesprit protestant.
Car si les luttes théologiques ont parfois scandalisé les
Eglises, si les Strauss et les Baur furent pour la piété de plu-
sieurs des incompris, il importerait de ne pas oublier que ce
sont précisément ces chocs entre la théologie et 1’Eglise qui,
peu A peu, élévent le niveau intellectuel et clarifient la piété
protestante, encore un peu troublée par les habitudes ances-
trales héritées du catholicisme.
- Quoi qu’il en soit des conceptions de M. Bernoulli ou de
celles de M. Troltsch, dont ma rapide et insuffisante critique
se reprocherait d’amoindrir la haute portée, nous leslenvisa-
geons ici avant tout comme le symptome d’un malaise théo-
logique indéfinissable. Les remédes qu’on nous propose me
paraissent pires que le mal. Le mal, I'entrave qui empéche
la théologie scientifique de pleinement s’épanouir, ¢’est, nous
Pavons dit, le confessionalisme. M. Bernouilli ne s’en préoc-
cupe pas; il a méme l'air, dans la citation que nous venons de
faire, de le considérer comme une chose naturelle et néces-
saire. M. Troltsch, par contre, s’en doute trés fort lorsqu’il
parle des conditions juridiques qui obligent la théologie 4 de-
meurer plus ou moins dans la ligne des symboles officiels.
Aussi n’est-ce pas la théologie scientifique qu’il faut mo-
difier, ¢’est 14 une contradiction dans les termes; ce sont les
conditions mémes qui sont faites & notre science a peu prés
partout, soit par des réegles officielles, soit, ailleurs, par I’hé-
ritage autoritaire traditionnel.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE Mb

Au lieu de mutiler la science de la religion ou de la
réserver a des initiés, c’est 'opinion protestante qu’il s’agit
de transformer par un continuel labeur. Ce labeur est autant
le devoir de la théologie que des pasteurs, car, avant tout, il
s’agit d’imprimer dans les 4mes une plus pure notion de la
piété qui fera naitre une nouvelle conception de I’Eglise. Je
ne songe point, est-il nécessaire de le dire, 4 imposer a tous ce
que je nommerai 'érudition théologique, ces études que
seuls les spécialistes poursuivent. Mais ceci n’est pas affaire
de principe, c’est affaire des programmes. Le but & atteindre
c’est de pénétrer I'opinion d’une telle idée de la piété qu’elle
puisse devenir, non indifférente nécessairement aux formules
et aux constructions de ’histoire, mais assez croyante pour
comprendre que ces formules et ces constructions sont du
domaine de la science de la religion et non de celui de la foi.
Consentons & dire que cet état d’ame est rare, mais il existe
et il suffit qu’il existe pour ne pas y voir un idéal chimé-
rique. Nous sommes méme & beaucoup d’égards en bonne
voie de l'atteindre malgré les déficits qu’on peut constater.
Qu'on le veuille ou non, la piété est plus spirituelle que
jadis, qu’on l'attribue & un progres dans la piété elle-méme
ou simplement & une mentalité supérieure, il n’importe, et
les jours viendront ou cette mentalité et cette piété trouve-
ront absolument légitime et prendront au sérieux avec toutes
ses conséquences la distinction de la religion et de la théo-
logie préparée par Lessing et définitivement indiquée par
Schleiermacher. Alors la théologie, en tant que science,
aura dépouillé les entraves qui peuvent la géner encore et
I’on ne songera plus aux expédients, dont nous avons parlé,
qui seraient pires que le mal. Car, comme le dit trés bien
Ernest Rolffs, « la théologie ecclésiastique sera scientifique
et la théologie scientifique sera ecclésiastique, ou bien il n’y
aura point de théologie du tout, pas plus qu’il n’y a de géo-
graphie extra-terrestre . » ‘ '

On sourit peut-étre de notre optimisme. Est-il donc si

1 E. Rolffs, ouv. cité, p. 31. (Hefte zur Christlichen Welt, No 43,)



416 PAUL CHAPUIS

absurde en face des faits? Qu’on examine ’allure d’un proces
de doctrine, il y a seulement cent ans, et qu'on examine un
fait du méme genre aujourd’hui, vous y trouverez la diffé-
rence qui existe entre la torture et une correction par la ba-
guette de coudrier. Réfléchissons, d’ailleurs, que le protes-
tantisme sort 4 peine de la période autoritaire et que pour
apercevoir les progrés dans cette libération d’un héritage
ancestral, il faut comparer de longues périodes pour cons-
tater la réalité de I'évolution. Or, personne ne le niera :
d’'une maniére générale, il s’est fait depuis cent ans une évo-
lution dans le sens de la liberté théologique.

Le seul obtacle, 4 peu prés, qui crée encore quelque diffi-
culté git dans le régime des symboles considérés comme une
barriére qui entrave la liberté de la science théologique.

Cette barriére, reste d’'un autre age, tombera. La science,
en effet, ne connait pas de limitation. Elle cherche la vérité
au travers de 'erreur et pour elle la vérité prime tout. Elle
ne veut et ne cherche qu’un seul bien : la vérité, rien que la
vérité. Dans tous les domaines, elle posséde cette foi impli-
cite et dirait volontiers avec l'apotre Paul: « Nous n’avons
aucun pouvoir contre la vérité, nous n’en avons que pour la
vérité 1. » Parler d’'une science de la religion qui est libre
dans la limite des symboles admis par telle Eglise c’est évi-
demment dire: vous étes libres jusqu’a lextrémité de la
chaine qui vous lie, ce qui me parait proclamer qu’un carré
est une circonférence.

Cette barriere qui entrave la science théologique, je le
repete, tombera et J’en veux pour preuve et les impressions
de plus en plus désastreuses que font sur 'opinion publique
les rares procés de doctrines qui osent encore se montrer en
plein jour et les tentatives trés sérieuses que font dans le
sein des Eglises liées par des documents symboliques, des
hommes d’une haute intelligence et d’une haute piété.

Veut-on des faits? Tout d’abord, et je m’étonne que ce spec-
tacle n’ait pas frappé les yeux de mon honorable compatriote

1 2 Cor. XIII, 8.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 417

M. Bernoulli, en Suisse toutes ou presque toutes les Eglises
nationales vivent sans symbole obligatoire; les hommes qui
s’occupent des sciences religieuses ne voient plus devant eux
des obstacles de cette nature. Peut-étre tels ou tels sont-ils
retenus par ce symbole, plus fort que tous les symboles, la
tradition religieuse qui défendra parfois telle thése, jugée
aujourd’hui erronée, avec la passion que nous devons appor-
ter a la défense de la vérité. Mais cette entrave-la est une
bien mince entrave pour quiconque est convaincu des sacri-
fices que nous devons a la vérité. Cette entrave aussi dispa-
raitra; elle n’est rien comparée a la museliére symbolique.‘

A ce propos, malgré de graves erreurs de tactique, il n’est
que juste de donner au libéralisme suisse la gloire de cet
affranchissement des confessions de foi. Elle a été obtenue
par des luttes ot trop souvent les passions semblent avoir
joué un role plus grand que les principes théologiques ou
religieux. On réclamait jadis cette liberté doctrinale au nom
de je ne sais quel jacobinisme mélé de générosité et de mots
vides. C’est au nom de la science, je me trompe, c’est au nom
de la religion chrétienne, de la piété chrétienne qu’il eat fallu
parler. Les droits de la critique historique ou autre sont
éminemment respectables, mais ceux de la piété sont autre-
ment solides et propres & convaincre ceux qu’il faut con-
vaincre, c’est-a-dire les ames vraiment religieuses!. Néan-
moins cette liberté de la science, en Suisse, la théologie la
possede pour l’essentiel.

En Angleterre, et surtout en Allemagne, le pays du cha-
risme théologique par excellence, la situation est différente.
Les symboles ont force de loi et sien fait ils n’ont pas empéché
une magnifique floraison théologique, il faut convenir qu’en
face des vénérables documents qui résument officiellement
la foi, la situation peut étre parfois critique et embarrassée.

En attendant que se fasse sur ce point 1’évolution dont
nous parlons plus bas, des homines dont la parole est écoutée
s’efforcent d’expliquer, d’atténuer, de spiritualiser cette allé-

1 E. Blosch, Geschichte der schweizerischen reformierten Kirchen. Bern, 1899,
vol. I, chap. V, 9. Die Reform.



448 PAUL CHAPUIS

geance aux textes des symboles. C’est ainsi que le distingué
professeur de Gottingue Herrmann Schultz! a consacré une
belle étude a l'interprétation spirituelle et large qu’il con-
vient de donner aux documents confessionnels. Plus récem-
ment encore Martin Rade?, I’éminent rédacteur de la Christ-
liche Welt, a déployé tout son talent & montrer que la saine
doctrine, dont les symboles sont dans I’Eglise luthérienne
Pexpression, n’est pas une question juridique & résoudre par
des décrets consistoriaux ou autres, mais une question de foi.
L’interprétation des symboles officiels ne reléve pas de la
jurisprudence juridique; elle est au plus haut point une
question qui ne peut étre que religieusement résolue.

Ces efforts me paraissent plus efficaces que les tentatives
de résoudre le conflit par la distinction de deux genres de
théologie; mais si opportuns soient-ils, je crois y découvrir
une sérieuse lacune. On ne fera que difficilement comprendre
ces choses a des laiques, pieux, je le crois, mais pour la plu-
partd’une incompétence théologique rare, et ’'on devrales res-
pecter lorsque, comme nous I’avons vurécemment, ilspoussent
a des mesures disciplinaires contre un Weingart ou un Hill-
mann3 et cela, prétendent-ils trés sérieusement, au nom de la
fidélité chrétienne. Suivre la lettre est toujours plus facile,
plus brutalement logique qu’obéir a I’esprit d’un symbole.
Ils ne savent pas encore, ces chrétiens confessionnels, que la
piété chrétienne ne juge pas & la mesure des croyances, mais
a celle des actes et des attitudes. En I’état présent des choses,
ils ne I'apprendront jamais; on ne peut attendre cette modi-
fication dans I'état d’dme des Eglises que d’une intelligence
plus sérieuse de la piété, a laquelle contribuent, sans contre-
dit, des enseignements du genre de ceux que nous venons
de mentionner.

! H. Schultz, Das Bekenntniss in der evangelischen Kirche. (Zeitschrift fiir
Theol. und Kirche, cahier de janvier 1900.)

2 Martin Rade, Reine Lehre, eine Forderung des Glaubens und nichi des Rechts.
(Hefte zur Christlichen Welt, No 43.)

3 Deux pasteurs, I'un en Hanovre, 'autre 2 Hambourg, qui, il y a peu de mois
ont failli non certes a la piété, mais, de fagon diverse, au joug symbolique.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 419

N’y aurait-il pas, demain ou aujourd’hui, & chacun de
juger selon les circonstances ambiantes, un enseignement
plus radical & proposer, qui résoudrait en bonne partie le
conflit et qui & mon sens intéresse, & la fois, la piété et la
théologie?

Au nom de la piété chrétienne, de la religion chrétienne
plus encore que pour servir la théologie, les confessions de
foi ne devraient-elles pas disparaitre en tant qu’autorité
théologique limitative. Cette disparition est dans la logique
des choses et de I’évolution religieuse a laquelle nous assis-
tons; elle est la conclusion naturelle et nécessaire de tout ce
que nous avons dit dans cette longue étude. Grave question,
Jen conviens, que préciseront les derniéres pages, mais solu-
tion décisive des difficultés signalées tout a ’heure.

Qu’on nous permette de rappeler quelques faits:

Il y a plus d’'un demi-siécle, Alexandre Vinet avec son haut
esprit s’est fait le défenseur convaincu des confessions de foi,
sans lesquelles il ne concoit pas I’Eglise. Aussi, en 1839, quitta-
t-il les rangs du corps pastoral vaudois parce que la Confes-
sion helvétique avait été supprimée comme regle de foi. En
1845, lors du schisme auquel le rattachaient ses inclinations
et ses convictions, il soutint la nécessité pour une Eglise
d’étre en quelque sorte représentée par un symbole. Pour
des raisons qu’il explique, qui sont, on peut le croire,
sérieuses, sinon convaincantes, il ne se contentait plus de la
Confession helvétique, mais en rédigea une nouvelle que
I’Eglise de la sécession modifia dans le sens de la théologie
orthodoxe du Réveil, régnante dans les milieux du piétisme
dissident?.

« Une Eglise, de méme qu'un chrétien, dira par exemple
Vinet, doit trouver de la joie & confesser ce qu’elle croit. Il est
naturel qu’'elle le fasse au moment ot elle se constitue. Je
suis et je crois, ou plutot: je crois et je suis, sont de la part
d’une Eglise deux affirmations inséparables, immédiatement

1 Vinet, A., Liberté religieuse et questions ecclésiastiques. — Paris, 1854. Spéc.

les articles: « L’Eglise et les confessions de foi »; « La Confession de foi », janvier
1839, p. 205 et suiv.



420 PAUL CHAPUIS

consécutives; car une Eglise n’est autre qu’'une communion
de croyants. La loyauté, d’ailleurs, la fidélité chrétienne et
Pintérét de ’édification générale semblent exiger cette confes-
sion, quand il s’agit d’une foi qui a beaucoup d’ennemis. De
plus, quels que soient I’accord et la clarté qui existent sur ce
point, il esl toujours utile & une Eglise, comme & un chrétien,
de se rendre compte de son espérance et de la proclamer; sa
position en est plus nette, sa voie en est mieux tracée, ses
engagements lui sont plus présents, son action en devient
plus directe et plus décisive. Enfin il faut que ceux qui vien-
nent & elle, ou simplement pour lui appartenir, ou pour la
servir dans quelquun des emplois qu’elle confére, soient
diment et solennellement avertis, les uns de ce qu’ils ont a
attendre, les autres de ce qu’ils auront & fairel. »

Cette opinion est encore a cette heure celle du grand
nombre et je ne cesse de m’étonner que celui qui avait écrit
jadis ces deux études retentissantes, la substance méme de sa
pensée religieuse: la foi, une ceuvre?, ait persisté dans cette
conception qui & plus d'un point de vue me semble en con-
tradiction avec les pensées de Vinet sur ’essence de la reli-
gion chrétienne. Peut-étre faut-i1l y voir une part de I'in-
fluence que le piétisme n’a cessé d’exercer sur lui et dont ce
grand esprit ne s’est jamais entiérement dépouillé ; il en est
demeuré 'inconscient prisonnier, toute sa vie.

Il'est vrai que le penseur a singuliérement corrigé 'opinion
commune; il entend proposer pour regle de foi une confes-
sion de foi et non un document dogmatique. « L’Eglise, dit-il,
entre autres, aura pour signe de ralliement non plus un livre,
mais une véritable confession toujours présente, toujours en
vue, ou tout parle au coeur, et qui facilement se tournera en
hymne et en cantique dans une dme chrétienne, un symbole
que la mémoire de l'enfant retiendra sans peine, qui se

3

représentera de lui-méme & lesprit du fidéle dans les mo-

1 Ibid. — Sur la confession de foi proposée par UEglise lbre du canton de
Vaud, p. 639.

2 Nouveaux discours : L’euvre de Dieu; deux discours; voir en outre la note de
la fin du volume.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE A1

ments solennels de la vie, comme & la pensée de I’Eglise dans
ses jours d’épreuve et de combat, et qui pourra couler tout
entier, & I'heure supréme, des lévres du chrétien mourant?. »
Ailleurs, dans un texte voisin, mais qu’a cette heure je ne sais
retrouver, le penseur exprime le méme désir. Il veut un sym-
bole si religieux, si simple que « le dernier des manoceuvres
et la plus humble des servantes » puissent la saisir. Nous
applaudissons & I'intention, mais toujours est-il que jusqu’a
cette heure aucune Eglise, aucun symbole, non pas méme le
projet rédigé par Vinet2 n’a réussi & atteindre cette perfec-
tion. Je ne connais que les Béatitudes ou !’Oraison domini-
cale, paroles de Celui qui fut la religion, qui rendent cette
pure harmonie. Le penseur vaudois semble encore parfois
placer la doctrine et la foi presque sur le méme rang; en
tous cas, 4 ses yeux, un document symbolique destiné a dire
ce que I'’Eglise croit, & donner tout ensemble un point de ral-
liement et un lieu de défense contre le dehors et les esprits
téméraires du dedans, redeviendra nécessairement par un
bout ou par un autre une régle dogmatique, 'indication
d’une limite que les docteurs de la communauté ne devront
pas franchir. Dans ce milieu, I'on entend étre conséquent avec
soi-meéme, la théologie sera libre d’une liberté enchainée et
I’on voit les procés de doctrine qu’enfantera cette situation.

Mais depuis les jours de Vinet les esprits ont marché et
I'on se rend mieux compte de la valeur de la piété, si je puis
ainsi parler, de la valeur de la piété, distinguée des formules
qui la balbutient. On comprend mieux que la formule n’est
jamais adéquate au fait, ou plutot que la piété vraie, le sen-
timent profond de la présence de Dieu a des expressions si
variées, des nuances si délicates et si tendres, que les for-
mules sont toutes trop grossieres et trop brutales pour ces
sentiments.

Aussi, presque un demi-siécle aprés la mort de Vinet, un
des plus authentiques disciples du penseur, un de ceux qui

1 Quy. cité, p. 637,
2 1d. p. 659. Voir encore p. 660 et suivantes: « Leitre 4 un membre du Synode
constituant de I'Eglise libre du canton de Vaud. »



422 PAUL CHAPUIS

ont recueilli son manteau, membre lui-méme d’une Eglise
strictement confessionnelle, en théorie, écrivait les lignes
suivantes que je livre aux méditations des partisans de la
formule obligatoire.

« La vérité de la religion, dit Charles Secrétan, réclame le
plein développement et I’entier afiranchissement des facultés
individuelles : elle allume et n’étouffe pas. Fonder I'Eglise
sur une confession de foi, c’est la diminuer en en mutilant
les membres ; ¢’est la condamner & des déchirements spiri-
tuels.

» Quel parti prendre alors ? nous ne saurions renoncer a
I’Eglise, 'dme ne nait pas seule et ne vit pas seule, elle a besoin
de la communion, il lui faut posséder ses sceurs et les servir,
I'unité de conception que réclame lintelligence n’est que
Iindication d’un besoin plus profond, I'unité de la vie. Que
faire, demandez-vous? Nous répondrons: laisser parler et
laisser vivre, laisser chacun expliquer de son mieux a ses
voisins la facon dont il cherche & résoudre les énigmes de
Pexistence et fonder la communauté sur ce qui est déja
commun & ceux qui cherchent, le désir, I’espérance, la cha-
rité. Une conception analogue plutdt qu’identique du bien
moral, et peut-étre, en quelque mesure, du bien social, un
semblable désir de puiser la force, de s’en approcher a la
source invisible, indescriptible qu’on appelle Dieu, — n’en
demandons pas davantage, si nous voulons éviter les schismes,
et ce qui est pire que les schismes, la compression, la fiction,
le culte des mots, le formalisme et la chimérei. »

Ce langage m’exalte, c’est une a4me qui parle & mon ame,
voilad la solution de la théologie scientifique et libre, qui
découle directement de I’essence du christianisme et du ca-
ractére méme de 'Evangile de Jésus-Christ.

Mais, diront peut-étre les constructeurs habitués a la mo-
lasse dogmatique, c'est de la chimére, vous bitissez sur le
brouillard. Entendons-nous, si nous avions ici & discuter de
la constitution d’une communauté religieuse, nous montre-

1 Charles Secrétan, Mon utopie. p. 138. — Lausanne, Payot, 1882.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 423

rions que la nécessité d’un drapeau, d'un symbole est évi-
dente et n’est niée par personne, pas méme par les Eglises
suisses qui n’en ont point. Mais tous les symboles connus,
méme celui de Vinet, sont dogmatiques ; tous ils relévent, a
des degrés divers, de la période autoritaire et de la concep-
tion autoritaire de la religion. Les communautés futures au-
ront un programme dans le sens de celui de Secrétan ; elles
changeront I'esprit du symbole qui ne sera plus dogmatique,
mais moral ; elles voudront, conformément & la piété spiri-
tuelle, une confession de foi qui dise, non les doctrines,
mais les espérances, les actes a faire; elles fourniront une
direction & la volonté, elles seront des priéres, et peut-étre
pour bien marquer cet esprit nouveau, car ce sera un esprit
nouveau, dont nous sentons les premiéres caresses, oseront-
elles dire avec le Réglement pour les membres de UEglise des
fréres moraves dans la Suisse romande:... nous réprouvons
« comme absolument contraire & I’Esprit de Christ toute ini-
mitié causée par des divergences d’opinions en matiére de
doctrine ou d’institutions religieusesi. »

Dans un manifeste publié en 1890, le pasteur Tietzen, aussi
un Herrnhute, tenait ce puissant langage :... « Il ne s’agit pas
d’'une communion créée par 'adhésion aux mémes doctrines
par une méme interprétation des Ecritures.... Faibles, impar-
faits, de tels liens ne sauraient suffire & toujours. Ce qui seul
unit a jamais, c’est la commune recherche du Sauveur 2. »

Ne sont-ce pas la des échos des temps nouveaux? Tietzen avec
des formules différentes a la méme aspiration que Secrétan.
Ce ne sont pas les croyances, encore une fois, ce sont les
actes et les attitudes qui sont Pessentiel et cet esprit-1a
éteindra les symboles, les confessionnalismes qui ont été la
cause de tant de flammes impures dans [’histoire.

Alors disparaitront de la surface du monde chrétien deux
grandes immoralités : Tout d’abord ces honteux, ces odieux

1 Cité par E. Naville, Le témoignage du Christ et Uunité du monde chrétien,
1893, p. 281.

2 (Cité par le méme, p. 280, d’aprés Tietzen, L'eeuvre de la Diaspora morave,
édition remaniée par E.-A. Senft. — Broché, in-12, Neuchatel, 1890.



424 PAUL GCHAPUIS

proceés de doctrine, la forme moderne de I'inquisition, qu’on
voit encore apparaitre de temps & autre en Angleterre, en
Amérique, en Allemagne et dans les communautés piétistes
de Suisse. Le seconde immoralite est plus grave encore. Le
confessionnalisme, qui juridiquement se défend contre ce
qu’il appelle les hérétiques ou méme les incrédules, favorise
chez beaucoup de ses théologiens, d’ailleurs savants et esti-
mables, la théologie de la peur, ces affirmations voilées, ces
réticences, ces efforts d’acrobates, destinés a se maintenir, de
bonne foi d’ailleurs, dans la ligne des documents régulateurs
de la foi. Ces attitudes la, plus fréquentes qu’on ne le pense,
font plus de mal, non pas a la théologie, ce serait peu de
chose, mais & ’Evangile, que les attaques de I'incrédulité la
plus hostile et le jour viendra ol ces vendeurs et ces diplo-
mates seront chassés du sanctuaire par l'opinion révoltée.
Alors on n’aura plus besoin de songer 4 une théologie scienti-
fique et & une autre qui ne l'est pas. La théologie, débarrassée
enfin des chaines qui I'alourdissent, sera libre et scientifique,
et ce n’est pas la science religieuse seulement qui a ces exi-
gences, c’est la piété dont nait la théologie, la religion qui
aspire & librement s’épanouir, par-dessus tout cet Evangile,
ce christianisme quli est la religion de la vie et la religion de
Pesprit.




	Religion, christianisme, théologie. Partie 3

