Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 34 (1901)

Heft: 3-4

Artikel: Religion, christianisme, théologie. Partie 2
Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379710

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE

PAR

PAUL CHAPUIS

SECOND ARTICLE !

Les derniéres pages de notre précédent article ont touché
4 la religion chrétienne. Au travers de dix-neuf siécles,
celle-ci a enfanté mille formes diverses et produit des réper-
cussions infinies. Les unes sont sublimes ou simplement
encourageantes pour la foi, quant aux autres on ne sait s’il
faut en rire ou en pleurer; en tous cas, il en est quelques-
unes, et non des moins retentissantes, dont on doit simple-
ment rougir. Mais qu’est-ce que la religion chrétienne? A
cette question, cent fois posée, on a donné cent réponses, et
pour la plupart ces réponses ont toutes leur justesse. Le pre-
mier théologien qui surgit dans I’Eglise, premier par la date
et le génie, Paul de Tarse, un penseur imprégné des catégo-
ries juives et qui, vers la fin de sa carriére, semble toucher
4 la spéculation hellénique, voyait dans ’Evangile la religion
ou la prédication de la croix. Toutes les figures, toutes les
splendeurs palissaient & ses yeux devant le Christ crucifié,
résumé de la sagesse divine et de la folie divine aussi®.
Pour Paul, pour son expérience religieuse, cette croix, qu’il
n’a pas peu contribué a transformer en symbole d’espérance,

1 Voir pour le premier article la livraison de mars 1901.
21 Cor. I, 18, 23; 1I, 24.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 343

avait résolu toutes les contradictions de la vie et de la mort.
Sur ces traces d’autres ont marché et au travers des siécles
nombre d’esprits, et de grands esprits, ont parlé du christia-
nisme comrme de la religion de la Rédemption ou de celle du
péché ou encore de la grice. Ces {rois représentations sont
identiques; elles ont un méme centre. Ce sont les rayons qui
tombent de la croix du Calvaire et ’on voit, sans que nous
insistions, la part de vérité que renferment ces formules.
Mais toutes, si on les envisageait comme définitives, celle de
I'apotre Paul comprise, paraissent exciusives et trop spécia-
lement dogmatiques. Leur intérét est de rendre d’une facon
trés parlante un coté de I'espérance chrétienne. Mais on se
souviendra que chez les créateurs de la formule, cette expé-
rience est elle-méme moulée dans une représentation qui
s’'inspire ici de catégories juives, ailleurs de catégories juri-
digques de l'dge médiéval. Une analyse un peu rigoureuse
trouvera ces définitions insuffisantes, incomplétes méme.
En disant cela, je n’entends point nier qu'a un certain mo-
ment de ’'évolution chrétienne, dans la période essentielle-
ment dogmatique, la plus longue de toutes jusqu’ici, ces
formules n’aient excellemment rendu les pensées et les senti-
ments qu'on range généralement sous le nom de christia-
nisme. Mais, si l'on remonte & la premiére apparition du
phénomene chrétien, au créateur de ’Evangile, je doute que
ces deéfinitions donnent une image exacte de ce que Jésus lui-
méme entendait par «la bonne nouvelle de Dieu?» qui fut le
centre de sa prédication et qu’il a concentrée dans la figure
du Royaume de Dieu.

Sans entrer dans des détails surabondants?, on voudra
bien remarquer que chez Jésus la pensée de sa mort et sur-
tout celle de sa mort libératrice, n’occupe dans son témoi-
gnage qu'une place fort restreinte. Cette pensée surtout, pres-

1 Marc 1, 14, d’aprés le Novum Testamentum, texte Nestle. Stuttgart 1898,

2 Yoyez Paul Wernle, Die Anfinge unserer Religion. 1 vol. Mohr (Tubingue)
1901. On trouvera dans cet ouvrage, qui se distingue par d’éminentes qualités
historiques, une caractéristique & la fois originale et réaliste de Ienseignement
de Jésus (p. 23-T1).



344 PAUL CHAPUIS

sentiment d’abord, certitude ensuite, n’a surgi qu’a la fin du
ministere, alors que 'ceuvre du Nazaréen possédait déja tous
les éléments essentiels qui constituent la religion chrétienne.
Au risque de heurter les sentiments de quelques-uns de mes
lecteurs, j’irai méme plus loin : Pceuvre de Jésus de Naza-
reth, la religion qu’il a fondée, pourrait subsister et se com-
prendre, & ses propres yeux, sans que sa mort se fat pro-
duite dans les conditions connues. S’il a pu l'envisager
comme une nécessité divine et salutaire, qui établirait soli-
dement son influence !, la prédication primitive du Royaume
n’avait pas placé cet article en téte de son programme, elle
en avait fait moins encore le résumé ou la synthése de
I'ceuvre de Christ. L’histoire nous montre que ce fut Paul, et
non Jésus, qui a éLé le créateur de cette haute pensée. Comme
en témoigne la tradition évangélique, les impressions terri-
fiantes produites sur les disciples par une catastrophe aussi
dramatique qu’inattendue de leur part, ont du coup rattaché
le christianisme primitif & la mort du Christ comme & sa
pierre angulaire. Lorsque Paul, de son coté, eut personnelle-
ment résolu le scandale de la croix en cette divine folie, qui
devient pour la foi sagesse et puissance de Dieu, cette croix
prit dans I’évangile paulinien la premiere place et le premier
rang. Sur elle s’est greffée deés lors une conception de I’Evan-
gile qui a fait de cette croix le centre méme de I’Evangile.
Elle fut érigée en symbole chrétien, le plus riche et le plus
sublime, plus encore, en doctrine typique et primordiale qui
peut-étre a fait oublier pour une part la nature de I'Evangile
lui-méme. Ainsi on peut fort bien comprendre que cette dé-
finition incomplete ait dominé la religion chrétienne depuis
les jours de Paul jusqu’a 'aurore du dix-neuviéme siécle.
Peut-étre pése-t-elle encore sur nous pour une large part.
En un mot elle est la caractéristique trés nette et trés expres-
sive de toute la période dogmatique qu’a traversée la religion
chrétienne. Au temps out I'on concevait I’Evangile avant tout

1 Marc XIV, 24.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 345

comme un ensemble de doctrines, cette définition doctrinale
est pleinement compréhensible et justifiée t.

Le théologien Albert Ritschl nous parait celui qui, de tous
les historiens, a eu la conscience la plus claire de cette la-
cune et de cette insuffisance. Appuyé sur de grandioses
études historiques, qui sont la gloire de sa vie, il a cru trou-
ver la notion centrale, essentielle de la religion chrétienne et
de sa théologie dans I'idée du Royaume de Dieu qui joue, en
effet, un role si capital dans les représentations et I’enseigne-
ment du Maitre 2. Partant de 14, Ritschl distingue historique-
ment deux conceptions du christianisme. L’une a pour trait
caractéristique de fuir le monde pour gagner le salut; elle
essaie de sortir des conditions de la vie mondiale et surtout
de s’en séparer. L’idéal monastique est son idéal. Cette ten-
dance a deux représentants principaux. Tout d’abord le ca-
tholicisme, dont le caractere spécifique est précisément de
placer son idéal de la perfection chrétienne dans la vie mo-
nastique. On s’étonnera au premier abord d’entendre parler
du piétisme comme du second type de la catégorie. Selon
Ritschl, le piétisme, en ses diverses formes, n’est pas autre
chose qu’un retour au monachisme sous la figure protes-
tante. On n’objectera pas 'antithése qui existe entre catholi-
cisme et piétisme. En fait, cette opposition n’est qu’une op-
position apparente. Les deux courants ont une conception
sensiblement identique de I'idéal chrétien.

A entendre le docteur de Géttingue, qui appuie son opinion
de solides quoique encore incomplétes recherches histori-
ques, le piétisme ne serait nullement, comme le pense l'opi-
nion courante, d’origine protestante, mais d’origine catho-
lique. Francois d’Assise en fut le pere et sa postérité s’est
continuée par les ordres tertiaires jusqu’au seizieme siécle.

1 Au moment olt nous achevions le présent article a paru un livre de Harnack :
Das Wesen des Christenthums, qui expose le sujet au point de vue historique.
2 Ritschl A, Die christliche Lehre von der Rechifertigung und von der Ver-
sohnung. 3 vol. — Geschichte des Pietismus. 3 vol. — Wegener A., Rifsehl's Idee
des Reiches Golites im Licht der Geschichte. Leipzig 1898.

THEOL. ET PHIL. 1901 23



346 PAUL CHAPUIS

Le piétisme est au fond de toutes les tendances des anabap-
tistes et des illuminés, et d’apres Ritschl, ce serait essentiel-
lement par le canal du calvinisme que l'allure piétiste se
serait greffée sur le mouvement protestant! qui, lui-méme,
possede authentiquement d’autres inspirations. Ces derniéres
conclusions ont encore & cette heure des appuis insuffisants,
mais on ne peut nier qu’elles expliqueraient fort bien la
marche de l'évolution religieuse au sein du calvinisme, y
compris la tendance authentiquement calviniste du profes-
seur Kuyper, d’Amsterdam, présentement premier ministre
de Sa gracieuse Majesté la reine Wilhelmine.

I’autre conception, qui serait en fait 'authentique concep-
tion protestante et du coup l'authentique conception chré-
tienne, est en somme Pantithése de la premiére. Loin de fulr
le monde ou de s’en séparer, elle se tient dans le monde
comme le levain dans la pate et, avec 'aide de Dieu, enseigne
a le dominer et & triompher des obstacles que présente ce
monde.

Cette facon d’envisager la piété chrétienne est sensible-
ment plus rapprochée de celle de Jésus lui-méme que des
conceptions postérieures issues de I'apotre Paul. En tout cas,

1 Ritschl se proposait primitivement d’établir le bien fondé de sa thése en
étudiant de prés le piétisme syncrétiste du dix-neuvieme siécle. Malheureuse-
ment, il s’est borné a la description du piétisme dans I'Eglise luthérienne et de
la méme tendance dans I'Eglise réformée (Hollande, Allemagne et Suisse alle-
mande). La conclusion de Peeuvre devait étre (Gesch. des Pietismus, Vol. 1, pré-
face, 1880) I'étude du synerétisme piétiste, tel qu’il apparait dans I’Eglise de la
Suisse franc¢aise au dix-neuviéme siécle. L’historien a renoncé en 1886 a son en-
treprise, qui elit ét¢ du plus hant intérét, surtout pour nos pays, et eiit donné
la démonstration d’une thése dont les faits proclament de plus en plus la justesse.
Dans la préface du troisiéme volume de son ouvrage, Ritschl motive ainsi la mo-
dification de son projet primitif : « L’exposé du piétisme au dix-neuviéme siécle,
que j'avais primitivement fait rentrer dans mon plan, n’est pas réalisable par
moi. Car dans ce siécle la tendance n’a pas achevé son cycle, et pour cette rai-
son elle ne peut faire I'objet d’une étude réellement historique. » Ces motifs
sont respectables, s’ils ne sont pas contraignants & mes yeux, car 3 défaut d’his-
toire au sens absolu, I'étude du savant maitre elt été propre a servir de legon et
de garde-d-vous aux générations contemporaines, a celles surtout de la Suisse
francaise et méme de la France protestante.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 347

malgré ses lacunes possibles, elle correspond admirablement
au sentiment religieux de Ritschl lui-méme, un homme & la
piété virile et profonde, qu'animait une répulsion poussée
parfois & I’exagération pour les sentimentalités, les extases et
les illusions mystiques qui caractérisent si souvent les types
du piétisme.

(est 14 peut-&tre, pourle dire en passant, ce que 1’école de
Ritschl nous a fourni de meilleur et de plus résistant, car il
est difficile de méconnaitre que sa théorie de la connaissance,
créée aprées coup, souffre de lacunes considérables. A cette
qualité morale, qu’accompagne un sens tres vif de I'histoire,
I’école du maitre de Gottingue doit, pour une large part, la
bienfaisante éclosion qu’elle a produite au sein de la science
théologique, et surtout sa fécondante influence sur la vie re-
ligieuse.

Néanmoins, la définition du christianisme ainsi obtenue
n’est pas celle qui convient & notre but. Si juste qu’elle soit,
elle a, & nos yeux, le grave défaut de rester trop étroite. La
notion du Royaume de Dieu est sans doute la plus capitale
des pensées de Jésus. Mais, par sa nature méme, elle est
toute contingente, elle plonge ses racines dans le milieu sémi-
tique ou elle vit le jour. Nous voudrions une formule qui’
rattachit plus visiblement ’Evangile chrélien & la catégorie
des autres religions, qui montrat moins sa figure que son
ame, ce qui relie cette dme aux impressions religieuses de
humanité. Dans cette direction, les pensées d’un Alexandre
Vinet ou d’'un Charles Secrétan conviendraient peuf-étre
mieux & nos aspirations.

Chez le premier, il est facile de lier toute une gerbe de dé-
finitions, qui toutes mériteraient d’étre rappelées. Bornons-
nous aux épis les plus lourds. « Le fait de ’Evangile, son trait
distinetif, dira Vinet, est de greffer des sentiments divins sur
une nature humaine. » (Homilétique, 388). « Le christianisme,
dit-il encore en une forme & laquelle il est aisé de contredire,
n’est pas un livre, quoiqu’il ait un livre pour base (?) et pour
soutien, ¢’est un fait et un fait moral. » (Théol. pratique,132).
Et voici qui nous parait mieux encore: « Le christianisme



348 PAUL GHAPUIS

est la religion de la conscience.» Ou enfin: «Le christia-
nisme n’est pas un systéme en dehors de nous, ¢’est une vie
au dedans de nous. »

Formules excellentes qui toutes mettent en relief une
méme pensée, visent toutes la méme antithése; c’est que le
christianisme est mieux qu'une doctrine, qu’il est une
maniére de vivre. On résumerait bien la préoccupation du
penseur, celle qu’ont développée plusieurs disciples de Vinet,
en disant avec lui et avec eux que le christianisme est un
fait et repose sur un fait.

Cette thése si juste, si vraie, a néanmoins besoin d’étre ex-
pliquée et précisée, car, si j'en juge d’aprés les articles, les
discours ou les études qui me sont parvenus, je crains qu’elle
ne préte & de singuliers malentendus et & des erreurs plus
singuliéres encore.

Quand nous disons que I’évangile est un fait, nous protes-
tons avec raison contre tout intellectualisme doctrinal, contre
cette tendance fort en vogue au commencement du siécle de
séparer Christ de sa base historique et de le réduire, comme
I’a fait brillamment David Strauss, & une pure idée. Cette
formule proteste également contre cette longue tradition
dogmatique qui s'inquiéte davantage de scruter les rapports
du Pére et du Fils que de sonder le caractére de ce Nazaréen
qui allait de lieu en lieu faisant du bien!. Mais en parlant
ainsi, on ne rend pas compte encore de l’élément spécifique
du christianisme.

Qu’on y prenne garde, un fait n’est pas un élément simple,
qui puisse atteindre directement la conscience des hommes
et c’est, n’est-il pas vrai, la conscience que nous voulons
atteindre par le moyen de la religion. Entre le fait chrétien
et moi, il y a des intermédiaires nombreux et divers. Les
siecles d’abord, car je n’entends plus parler Jésus-Christ
comme l'ont entendu les hommes du premier siecle. L’im-
pression de sa personne n’est plus immédiate, mais médiate

"~ 1 Actes, X, 38.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 349

et le livre qui me parle de lui, malgré son incomparable
puissance, démontrée par l'action qu’il produit, reste néan-
moins un instrument bien imparfait.

Le christianisme un fait | Rien de plus certain. Mais com-
bien est complexe ce phénoméne que nous appelons un fait |
Surtout quand il s’agit d’un fait qui a bientdt vingt siécles
de date; comment le déterminer, le préciser, le dépouiller,
cas échéant, des auréoles ou des injures qu’y ont ajoutées
les siécles? Comment préciser ce fait chrétien et le noter
exactement ? Regardez autour de vous et voyez les infinies
divergences de ceux qui croient au fait dans la maniére
dont ils saisissent ce fait. On dit quelquefois que la clef de
voute de I'évangile c'est la résurrection de Jésus-Christ.
Nous comprenons & peu pres ce langage. Mais voici un autre
docteur qui affirme que cette clef de votite est seulement
solide, si nous maintenons envers et contre tous la résur-
rection éorporelle du Maitre de Nazara. Voyez-vous ces gros
et sincéres volumes qui veulent vous prouver mieux qu’on
ne peut démontrer un théoréme que Jésus est ressucité, que
les contradictions de nos récits évangéliques ne sont qu’ap-
parentes, qu’il n’y a pas de fait plus certain et plus capital
dans [lhistoire; id quod demonstrandum. Un {froisiéme
viendra qui pour des raisons également présentables mettra
laccent principal sur les miracles du Sauveur, que conteste
une fraction de la chrétienté.

En présence de ce spectacle, dont je force & dessein les
lignes, on comprend nos péres guidés par un instinct sar
et qui voulaient limiter strictement et exactement le fait
chrétien au contenu des saints livres qui en sont la garantie.
Il faut craindre pour la solidité d’une religion qui pour se
légitimer et se défendre est obligée de démontrer anxieuse-
ment la réalité des faits sur lesquels elle repose ; son apolo-
gétique a pour article principal la critique historique.

On le voit, la formule «le christianisme un fait » est moins
simple et moins solide qu’il ne parait au premier abord. Nous
sommes ainsi ramené au grand probleme posé par Lessing



350 PAUL CHAPUIS

et qui par lintermédiaire de la dogmatique de Schleier-
macher tourmenta si fort le docteur David Strauss!. Un
fait historique peut-il prétendre & une valeur absolue et
devenir le fondement d’une religion définitive ? Le supra-
naturalisme kantien a avancé de trés bonnes raisons pour
Paffirmative et il est fort probable que dans ce domaine
I’allure de Vinet et de ses disciples dérive de Kant lui-méme?2.

Nous ne contredisons pas & ce point de vue. Notre seul
désir est d’éviter des malentendus fréquents. Car une chose
est désormais certaine, c’est I'inanité et le danger d’arracher
le christianisme & sa base historique. Le mépris de I’histoire
nous fait immédiatement plonger dans une vaine spéculation.
David Strauss est le plus illustre exemple des périls de cet
idéalisme. D’ailleurs, si 'erreur se comprend aux beaux jours
de la spéculation des Hegel et des Schelling, notre époque
positive n’est pas en train de suivre ces sentiers, et ici encore
I’école de Ritschl nous a rendu un service éminent en po-
sant et relevant la valeur du Christ historique qui constitue
une réaction salutaire confre une philosophie religieuse
sans fondements.

Oui, le christianisme est un fait, je veux dire une religion
qui est apparue a un certain moment sur I’horizon de !’his-
toire, qui a eu pour initiateur le charpentier de Nazareth.
Mais dépouillons ce fait de toute notion autoritaire. Gardons
nous d’affirmer que, dans ce fait, tel détail, tel événement
prime les autres. D’ailleurs, qu'on veuille bien y réfléchir,
un fait en sol et quel qu’il soit, ne saurait constituer une
religion et c’est 1a peut-étre 'erreur de la formule qui nous
occupe. Car, nous l'avons vu, la religion est avant tout un
phénoméne intérieur, psychologique, provoquée en sa forme
par des faits extérieurs; mais elle ne se réalise que dans

1 Zeller, Ausgewdhlte Briefe von David Friedrich Strauss, 1895, spéc. les lettres
2 et 5. Cf. en outre Hausrath, David Strauss und die Theologie seiner Zeit,
1er vol. Heidelberg, 1876.

2 La plus remarquable étude que nous connaissions, inspirée des méthodes
kantiennes, est celle de M. Ph. Bridel : La foi en Jésus de Nazareth, peut-elie
constituer la religion définitive ? Lausanne, 1892,



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 391

Iame de I'individu en produisant une direction de la vie,
des actes ou des attitudes.

Dés lors, dans le domaine de I'histoire ce fait qu’on pro-
clame ne peut éire qu'une personne capable d’impressionner
religieusement celui qui entre en contact avec elle. Ces trés
concises indications que l'analyse développera nous per-
mettent de dire que le christianisme est plus qu’un fait, c’est
une personne ou une communion spirituelle avec une per-
sonne. En un mot, et Vinet n’y contredirait pas puisqu’il a
quelque part dit la méme chose, le christianisme c’est Jésus-
Christ spirituellement saisi. Si 'on veut bien préter quelque
attention & cette pensée, on verra, je l'espére, que cette
banalité se trouve étre la richesse supréme et constitue la
formule historique et morale de la religion supérieure.

Il est possible, je consens & pousser le scepticisme jusqu’aux
limites extrémes, que nous sachions fort peu de chose de
cette personnalité, mais il est non moins certain qu’elle do-.
mine le monde spirituel et qu’a cette heure elle reste au fond
de nos débats. J’aurai dit un truisme en notant que nos docu-
ments qui nous dessinent son image, si sincéres soient-ils,
mélent parfois & ce portrait des représentations de la piété
postérieure. Mais je ne pense pas enfreindre les lois de la
science historique, en affirmant que les renseignements que
nous posseédons nous permettent de constituer, sinon une
esquisse biographique de sa personnalité, du moins un tableau
exact et complet des sentiments qui ont dominé et conduit sa
vie et qui ont fait de lui I'incarnation méme de la religion supé-
rieure. La maniére de présenter ce portrait pourra évidem-
ment varier dans une certaine mesure. On accentuera avec
plus ou moins de force tel trait de cette figure si parlante et
si vivante. Mais partout, dans toutes les esquisses, on retrou-
vera sous une forme ou sous une autre deux caractéres
essentiels qui constituent visiblement la personnalité reli-
gieuse de Jésus de Nazareth.

Le premier de ces caracléres est le sentiment trés vil et
permanent, aussi loin gue remontent les sources, qu'a eu ce
Nazaréen de son absolue dépendance. Toutes les figures reli-



352 PAUL CHAPUIS

gieuses sont naturellement frappées de ce sceau. Elle ne
seraient pas religieuses sans cette marque, mais I’histoire ne
connait pas jusqu’a ce jour d’individualité ol cette empreinte
soit aussi profonde. On dira méme que par 13, Jésus n’est
pas une personnalité religieuse, mais qu’il est la religion,
tant est visible et puissant ce trait qui constitue 1’élément
primitif et essentiel de toute religion.

Qu'on prenne, par exemple, les sentences du Maitre au
sujet de la Providence. Tous les cheveux de votre téte sont
comptés!; pas un passereau ne tombera sans la volonté du
Peére céleste?. Ailleurs, il exhortera ses disciples a une con-
fiance absolue3d au Pére qui est dans les cieux, & I'insouciance
de la foi. Nulle part on ne trouvera exprimée avec autant de
force et de conviction confiante cette dépendance absolue.

N’en déplaise aux libertaires, la religion du Christ est mar-
quée au coin du déterminisme religieux le plus conséquent.
Par 14, d’ailleurs, elle ne fait que manifester un attribut propre
a toute religion véritable. Par le sentiment de la dépendance
la religion aboutit nécessairement & ce déterminisme qui
est d’autant plus absolu que le sentiment religieux est plus
intense. 11 n’est point nécessaire de faire remarquer que ce
déterminisme n’a rien de commun avec le déterminisme
scientifique. La religion est déterministe par définition méme.
Les Jésus comme les Paul en sont d’illustres exemples. Chaque
mouvement un peu marquant de la piété manifeste le méme
phénomene. L’ceuvre du seizieme siécle fut au plus haut
point imprégné de ce déterminisme 14. Ce n’est pas Calvin
seulement qui {l’a mis en saillie et 1’'a méme fait passer mal-
gré lui vers la fin de sa vie de la sphére religieuse pure dans
le domaine de la philosophie abstraite. Tous les réformateurs
a lorigine, Zwingli, comme Mélanchton ou Luther, pro-
clament le serf arbitre et I’absolue souveraineté de Dieu. Ce
caractére est méme celui qui, en fait, distingue spécifique-
ment le protestantisme authentique du catholicisme, pélagien
et libertaire par essence.

i Mat. X, 30, Luc XII, 7. — 2 Mat. X, 29. — 3 Mat. VI, 25 sqq.



RELIGION, CHRISTIANISME, THREOLOGIE 353

Cette dépendance absolue dont la conscience de Jésus est
imprégnée posséde un autre caractere encore. Elle n’est pas
seulement déterministe, mais nettement réaliste, c’est-a-
dire pénétrée au plus haut degré du sentiment de l'activité
universelle de Dieu. Celui-ci est sans doute pour Jésus le
Pére qui est dans les cieux, mais il est aussi le Pére qui vit
en lui et qui conduit les hommes et tous les étres, le passe-
reau, la fleur des champs, 'oiseau de P'airi. Cest lui encore
qui fait pleuvoir et qui conduit les hommes dans la tenta-
tion2. Sa foi religieuse est en quelque sorte antérieure a la
réflexion qui analyse, elle est intense jusqu’a ne pas conce-
voir de contradition possible. Lorsque au sentiment religieux
g’ajoutera en vertu d’une nécessité intrinséque ’analyse du
phénoméne, lorsque, en un mot, surgira dans ses premiers
germes la théologie, I’épitre de Jacques distinguera soigneu-
sement entre la tentation-épreuve, ceuvre de Dieu, et la ten-
tation-mal. La premiére vient de Dieu, 'autre de I’homme.
La religion, disons mieux, la piété du Maitre est antérieure &
cette réflexion philosophique. Elle absorbe dans sa violence
son étre entier et il ne peut voir les choses qu’au travers des
rayonnements de la communion divine, qui s’est emparée de
son étre. Sans doute il ne craindra pas ailleurs d’affirmer la
responsabilité humaine. Mais des deux termes de l'anti-
nomie, le premier est toujours celui qui fait plier la balance.
Si le premier siecle de I'ére et fait, comme le dix-neuviéme,
du panthéisme I’épouvantail des épouvantails, 'accusation
de pantheisme n’etit pas manqué dans l'arsenal des adver-
saires du Maitre de Genézareth. En effet, il est profondément
panthéiste, non assurément, est-il besoin de le dire, qu’il
confonde Dieu et le monde ou absorbe Dieu dans le monde,
mais parce que son sentiment religieux, le plus puissant et
le plus pur qui existe, pose en fait 'activité universelle de
Dieu en nous et hors de nous. Dieu toujours, Dieu partout,
Dieu en tout, telle est sa devise. Cette devise est celle de
toute piété véritable et virile, de celle qui s’affirme, non de

1 Mat. VI, 26 et 28; V, 45.
2 Luc X1, 4.



354 PAUL CHAPUIS

celle qui se disseéque elle-méme. On voit comment nous pou-
vons dire que le Nazaréen apparait comme le génie reli-
gieux par excellence, comme l’expression authentique, a
laquelle se mesurent toutes les autres, de la religion elle-
meme.

Néanmoins la religion a encore un second caractére fonda-
mental ou du moins ce sentiment de dépendance produit
encore un autre effet principal. Nous disions plus haut! que
la religion est l'expression de toutes nos dépendances, non
seulement de celle qui nous relie 4 la source de I'étre, mais
a la nature, et aux hommes. Elle exprime donc toutes nos
solidarités. Personne plus que le Fils de 'homme n’a mis
en relief ce trait a I’égal du premier. N'est-ce pas lui qui a
organiquement relié les deux antiques paroles, celle qui
commande la solidarité divine ou I'amour pour Dieu, celle
qul ordonne et fait découler de la premiere, comme l’effet
sort de la cause, la solidarité humaine ou 'amour du pro-
chain? Aux yeux du Maitre les deux actes ne vont pas 'un
sans lautre, ce sont les fonctions d'un méme organe, les
faces d’une méme unité.

En d’autres termes, le Maitre, un des premiers, a posé
I'unité et la dépendance réciproque de la religion et de la
morale que ’histoire et la théorie nous montrent trop sou-
vent indépendantes 'une de 'autre. Le spectacle de 'histoire
passée et contemporaine, permet je crois de constater un fait
essentiel. C’est dans les époques de décadence religieuse et
sociale que la morale se sépare de la religion, qui s’est cris-
tallisée dans les rites et les formules. La conscience proteste
alors et se crée une pratique de vie qui rompt avec des ins-
truments usés, qui se refusent a I’évolution. L’antiquité
gréco-romaine, alors qu’elle semblait descendre des époques
glorieuses vers les jours de déclin présente visiblement ce
caractére et je ne suis pas str que 'on ne puisse mettre en
paralléle le spectacle contemporain. Pour Jésus, pour le
christianisme authentique, Vinet et Secrétan l'ont marqué

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1901, p. 140.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 355

en des pages éloquentes qui sont dans toutes les mémoires,
les deux éléments, religion et morale ne se séparent pas et
c’est 1a encore un des caractéres spécifiques du chris-
tlanisme que le dogmatisme a longtemps méconnu et mécon-
nait peut-étre encore. Ainsi Jésus a porté & sa perfection
absolue la notion méme de religion et dans ce sens, en vertu
des deux traits que nous avons'relevés dans ’évangile, je puis
affirmer que le christianisme de Jésus-Christ est la religion
parfaite.

Quelques-unes de ces derniéres affirmations auraient besoin
dans les présentes circonstances d’étre plus développées. Le
temps ne nous le permet malheureusement pas. Mais & ce dé-
faut, qu’on me permette une seule observation de fait au sujet
des rapports intimes et de l'identification intime que, selon
moi, Jésus établit entre la religion et la morale. A ma connais-
sance il n’existe dans les sentences du Maitre, que I’histoire
nous a conserveées, aucune parole, aucune affirmation reli-
gieuse, pour employer la terminologie recue, qui n’emporte
avec elle ses devoirs pratiques, et inversément, il n’existe de
Jésus aucune affirmation qu’on nomme morale, qui ne se rat-
tache directement & son sentiment religieux. Le phénomene
est visible partout, mais essentiellement dans la collection
de Logia que la tradition appelle le sermon sur la montagne?.
Celui-ci est, en tous cas, un type complet, comme un caté-
chisme, qui refléte le genre de piété de Jésus. 1l est & la fois
religieux et moral et ceux qui reprochent & notre point de
vue de tomber dans le moralisme devraient bien faire aux
sentences du Nazaréen la méme faveur. Oui, c’est du mora-
lisme, mais un moralisme qui tire toute sa séve de la foi re-
ligieuse. Partout d’ailleurs la parole du Maitre sort des en-
trailles méme de son expérience; partout elle est pratique;
les reflets de son dme religieuse ont tous une portée morale.
Un philosophe, un dialecticien pur, un pédant, ce qui est
souvent la méme chose, trouveront & reprendre aux affirma-
tions du Rabbi galiléen; un moderne, hissé sur son perchoir

1 Math. V-VII, 22,



356 PAUL CHAPUIS

scientifique, d’out il s’imagine embrasser le panorama de
Punivers, sourira des représentations naives de Jésus qul
semblent & beaucoup d’égards dépassées par la philosophie
du jour. Jen tombe absolument d’accord, mais je remarque
que ce qui fait la supériorité immense du Maitre, c’est de ne
se montrer jamais ni philosophe, ni docteur és sciences, mais
simplement homme de la religion ol je contemple dans toute
sa pureté les fruils du sentiment religieux. Comme 1’a dit
quelque part Paul Wernle dans l'ouvrage que nous avons
cité, Jésus fut un vrai laique, ignorant les questions des
écoles et leurs méthodes, mais ouvrant son 4me et ses yeux
aux larges et pures inspirations de la feligion.

Dépendance absolue et confiante, solidarité universelle, ot
trouvera-t-on a travers les ages leur plus parfaite expression
que dans la religion du Christ? Cette dépendance le charpen-
tier de Nazareth la rattachait & une cause personnelle et
morale, au Dieu qu’adorerent ses ancétres sous les représen-
tations du Jahveh du Sinai, du Jahveh saint et miséricor-
dieux des hautes périodes du prophétisme et que lui-méme
appelait le Péere qui est dans les cleux. 1l n’a pas prouvé le
Pére céleste, démontré son existence, parce qu’il croyait qu’on
ne saurait le prouver autrement que l'on ne prouve 'exis-
tence et les rayons caloriques du soleil. A ce Pére, cela va
de soi, se rattache étroitement aussi la solidarité universelle
qu’il proclame.

Si nous tenions ici un discours apologétique nous aurions
a répondre aux objections suivantes. Cette représentation du
Pére qui est dans les cieux, dit-on, nous ne saurions la main-
tenir depuis que l'astronomie a chassé du grand ciel les
dieux dont le peuplait la piété des ancétres, depuis que la
considération des spectacles du monde a ruiné pour jamais
Poptimisme chrétien. Nous ne nions pas le Pére céleste, nous
ne le connaissons pas et voila rompu le lien qui jadis unis-
sait la morale et la religion. Dés lors nous fondons la mo-
rale uniquement sur affirmation, scientifique, s’il vous plait,
donc démontrée, de la solidarité universelle.

Deux mots sur ce savant discours, qui montre une fois



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 397

de plus que ceux qui le tiennent n’ont rien compris a ce
qu’est psychologiquement la religion; car la nécessité, pour
établir 'ordre moral, de la solidarité, démontre la nécessité
en quelque sorte du Pére céleste, ou si 'on craint les notions
trop plastiques, la nécessité du bien, d'un principe du bien.
L’un ne va pas sans l'autre. Connaitre le Pére céleste, croire
filialement en son activité directrice et universelle, comme le
faisait Jésus, c’est poser la nécessité et la moralité de la soli-
darité universelle, c’est relier organiquement la morale & la
religion, c’est faire, si I'on veut, de la religion une fonction
morale qui, si elle n’est pas morale, peut tout au plus pren-
dre place dans le sentiment esthétique.

Qu’est, en effet, la solidarité prouvée par la science et quel
est, logiquement, le principe moral qui en découle? On fris-
sonnerait de l'avouer, si I'on ne savait qu’il n’y a que peu
d’exemplaires de la race qui osent étre conséquents. Ces con-
clusions sont tout uniment le droit du plus fort avec la sur-
vivance des plus aptes. Elles nous raménent & la barbarie de
nos origines animales, car je crains que les hauts motifs dont
on décore nos actions, altruisme, intérét général, ne succom-
bent sous la pression du plus puissant levier que posséde
I’homme. Mon supréme intérét, c’est moi-méme, et voila
I’égoisme érigé en vertu cardinale, et je crains bien que les
beautés de la solidarité scientifique ne soient point assez
puissantes avec leur rassurant langage pour arréter le flot
impur. D’'illustres exemples et de petits exemples qui sont de
grands exemples, sont la pour attester la vérité de mes
craintes. L’Evangile chrétien prétend supprimer 1'égoisme
par I'amour. Il place 'homme non pas hors de sa nature,
mais au-dessus de sa nature. C’est 14 son caractére littérale-
ment surnaturel, sa force selon les uns, sa faiblesse selon
tous les ordres de positivistes. Je crois, pour mon compte,
que Pesprit est au-dessus de la matiére et que, comme le di-
sait Secrétan, rien ne vaut la vertu morale, celle-1a méme
que la religion chrétienne prétend épanouir. J’avoue avec
quelque humiliation que la plupart de ses sectateurs, peu-
ples ou individus, ne laissent pas précisément cette impres-



358 PAUL CHAPUIS

sion ; mais je suis d’autant plus convaincu que I’épanouisse-
ment de cette solidarité morale, de cette solidarité :livine!
est historiquement 1'ceuvre du Nazaréen, qui proclamait la
souveraineté absolue du Pére céleste, autrement dit la rovauté
de la charité, qui est un héroisme en son genre. Cest qu’en
somme un chrétien est un héros, et cette condition explique
que ces sommets soient si rarement atteints. D’autre part,
il est fort probable que les nobles constructeurs des morales
agnostiques, si je puis appeller de ce nom les divers essais
de morale dite scientifique, édifient de fort belles, souvent de
trés nobles théories, auxquelles manque jusqu’a ce jour le
controle d’une pratique un peu étendue et populaire. Les
architectes sont souvent de fortes individualités ol je ne suis
pas certain de ne point reconnaitre des influences sinon
chrétiennes inconscientes, du moins celles d’une éducation
conduite d’aprés d’autres principes. Sans rabaisser d’aucune
maniére cette pratique, elle est volontiers, chez beaucoup
d’adeptes de ces méthodes, comparable & la mode qui a ses
tyrannies et ses obligations, qui imprime une attitude ou un
costume sans que les motifs de cette attitude ou de ce cos-
tume soient tres conscients chez ceux qui les portent; car en
morale la mode est une force souvent, ne fut-elle motivée
que par le fameux: «c’est ainsi qu’on fait, » sauvegarde et
barriére qui en retiennent plusieurs, comme disaient les an-
cétres, sur le chemin de I'’honneur et de la vertu. Quoi qu’il
en soit, entre la méthode chrétienne qui unit la religion et la
morale, et ces tentalives de morale indépendante, il y a non
inimitié, mais antithése. Je ne me charge point d’annoncer
laquelle des deux conceptions finira par triompher, mais
comine je crois en Dieu, je crois au triomphe certain de la
vérite.

Nous avons ainsi, par ce trop long chemin, mis en relief ce
qui nous parait étre les deux caractéres saillants de la reli-
gion du Christ. Ces éléments, le Maitre les a conduits & une
perfection inouie dans un cadre historique et individuel

1 Voyez notre préeédent article, mars 1901.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 359

donné; mais quelle que soit sa figure spéciale, il a été et res-
tera le génie de la religion et, dans un sens sublime, la pa-
role divine incarnée dans I’humanité.

A ces deux caractéres, des esprits plus dogmatiques que le
notre en ajouteront volontiers un troisiéme; je veux parler
de la place que prend dans le christianisme la personne du
fondateur, le témoignage qu’il se rend, la foi qu’il réclame.
De ces choses, nous avons longuement parlé ailleurs?t. Elles
n’appartiennent point & une étude qui cherche avant tout
a déduire les caractéres géneraux qui rattachent la religion
chrétienne aux autres religions. Ce role de la personne,
affirmé d’ailleurs plus haut, rentre plutét, & mes yeux,
dans les caractéres historiques et contingents de la religion
chrétienne.

Nous redisons d’ailleurs avec Paul Wernle dans une de ses
plus belles pages : « Le christianisme est né par le fait qu'un
laique, Jésus de Nazareth, a surgi avec une conscience plus
que prophétique et a ainsi attaché & lui des hommes pour la
vie. Apres sa mort ignominieuse, ces hommes se sont mon-
trés préts & vivre et & mourir pour lui. Jésus a frappé de
nouvelles valeurs, il a jeté dans le monde de nouvelles pen-
sées; mais seule sa personne a donné & ces valeurs et 4 ces
pensées la puissance victorieuse, en vertu de laquelle elles
ont transformé le monde. Ce sont les hommes qui font 'his-
toire et qui impriment le caractere de leur propre personna-
lité aux grandes évolutions spirituelles. Notre siécle a ses
raisons plus que suffisantes pour apprendre ces choses. Qu’il
mette donc une fin définitive & ce verbiage qui nous parle de
lareligion de Christ, que chaque homme doit conquérir pour
sol-méme. Comme si sa puissance rédempirice, sa propre cons-
cience de lui-méme, sa royale humilité pouvaient demeurer
dans nos petites &mes, sans compter que personne ne prend
pour exemple son genre de vie. La différence entre le pro-
phéte et les croyants appartient aux caractéres élémentaires
de toute religion et, loin de le faire disparaitre, les grandes

1 Revue de théologie et de philosophie 1894 : La foi en Jésus de Nuzareth.



360 PAUL CHAPUIS

religions historiques 'ont gravé plus profondément dans les
faits. Pour le christianisme, en particulier, jamais ne pourra
surgir un temps ou un chrétien quelconque aura pour ses
fréres la valeur et la signification de Jésus lui-méme?. »

Nous pouvons ainsi conclure et définir le christianisme
comme la religion apparue dans ’histoire en la personne his-
torique, il n’est plus nécessaire d’ajouter humaine, de Jésus
de Nazareth. Elle a ceci de particulier, qu’elle met en une
compléte et vive lumiére les réalités de notre dépendance
absolue et de toutes nos solidarités, sous le double concept
du Pére céleste et de 'amour de Dieu et des hommes, con-
cus dans la catégorie du Royaume de Dieu, ce qui n’est pas
autre chose que l'affirmation de la souveraineté absolue de
Dieu sur I’homme et sur la nature.

Cet échelon gagné, nous montons encore de deux degrés
dans cette caractéristique et, en vertu des principes posés,
nous affirmons que le christianisme est avant tout une vie,
une attitude morale, et non point un systéme du monde ou
de I'univers, encore moins une doctrine, si capitale puisse-
t-elle étre. Nous affirmons ensuite que cette vie est dans son
dernier fond la religion de l'esprit.

Indiquons briévement comment se dessinent et se prolon-
gent ces lignes.

Nous disons tout d’abord une vie. On répéte sans cesse qu’il
ne suffit pas d’adhérer aux croyances chrétiennes, qu’il les
faut vivre. Nul plus que nous ne souscrira & cette thése de-
venue banale depuis qu’Alexandre Vinet 1’a mise & la mode
dans nos régions. Mais qu’on veuille bien noter que nous
parlons moins ici de la vie du croyant que de I’énergie vitale
de ’'Evangile lui-méme; en d’autres termes, le christianisme
se montre universel ; il posséde une puissance inouie d’adap-
tation et d’évolution.

A ce titre, il prend une place qui le distingue hautement
des autres religions et le pose au sommet de cette pyramide,
plus imposante que celles de ’'Egypte. Les autres religions

1 Paul Wernle. Ouvrage cité, p. 23.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 361

supérieures ont sans doute une évolution, mais on en cons-
tate assez rapidement le déclin. D’assez bonne heure, disons au
bout d’un nombre restreint de siecles, elles cessent d’étre
le génie des civilisations. Les grandes religions de 1'Inde,
plus anciennes que le christianisme, ont produit une magni-
fique floraison, mais I’histoire montre que les peuples qui
vivent sous leur influence n’ont plus une civilisation qui les
place dans les premiers rangs des nations. Il en est tout au-
trement du christianisme qui, au travers de 'histoire, do-
mine I’histoire et se retrouve dans les conditions de culture
les plus diverses. Il y a longtemps qu’on a remarqué que le
christianisme est & peu pres la seule religion qui s’adapte
aux races et aux climats les plus divers et cette facilité
d’adaptation témoigne & elle seule déja de la puissance vitale
des principes chrétiens. Jésus lui-méme, qui, il n’est point
nécessaire de le dire, n’eut aucune des notions de notre hori-
zon présent, a néanmoins, par quelque coté, eu conscience
de cette puissance d’expansion et de cette énergie vitale in-
trinseque.

11 comparait le Royaume de Dieu au grain de sénevé qui
devient un grand arbre capable d’abriter sous ses branches
les nations de la terre, et de trés bonne heure cette cons-
cience universaliste est entrée dans la vie de I'Eglise. Les
branches de cet arbre, il est vrai, sont loin d’abriter encore
toutes les nations de la terre, selon l'espérance joyeuse du
Maitre. Divers symptomes semblent indiquer méme que d’im-
portants rameaux, que l'histoire a connus verdoyants, sont
en frain de sécher. Au dire de quelques-uns, la sénilité, qui
est déja une sorte de mort, aurait atteint I’arbre lui-méme.
Néanmoins, ’arbre subsiste, et sans nier les phénomeéenes mor-
bides, l’arbre se maintient, vigoureux en sa séve et capable
d’affronter bien des tempétes et de se renouveler et de ra-
jeunir dans les crises que lui prépare un prochain avenir.

Si cet arbre croit, il se développe; la comparaison est ici
rigoureusement adéquate au fait. Il est dés lors certain, ¢’est
la une premiére constatation importante, qu’aucun des ra-
meaux actuels ne saurait prétendre absorber a lui seul toute

THEOL. ET PHIL. 1901 24



362 PAUL CHAPUIS

i~

la vitalité du vieux tronc qui les porte. Le catholicisme, par
exemple, appartient au moyen age. Malgré sa recrudescence
apparente, qui du reste ne vient nullement des restes de séve
religieuse qu’il renferme, il n’a certainement plus & attendre
de Pavenir que la guerre, comme celle que fait ’homme
aux bétes fauves, dans les régions ou il s'établit. Eut-il
méme pour lui les tentatives d’un nouveau Julien I’Apostat,
maitre du trone des Césars, on peut lui prédire, & coup sur,
le sort du neveu de Constantin le Grand. L’avenir, peut-étre
un long avenir, infligera certainement la mort & cette reli-
gion de gouvernement, comme ’appelait le néophyte Brune-
tiére. Le méme sort, mais pour des raisons différentes, attend
le protestantisme qui devra abandonner la prétention naive
de quelques-uns de ses meilleurs historiens de représenter
le christianisme primitif en sa pureté imaginaire. C’est 14 un
préjugé que nous ontinoculé les cercles piétistes. Car le pro-
testantisme lul aussi est vivant en son principe profond, de
toute la vie qu’il tient du Nazaréen, mais il est mort ou
mourra de toutes les résistances qu’il ne cesse d’opposer &
cette force d’évolution qui est la gloire méme du christia-
nisme. Ne confondons pas la source et le fleuve. Le fleuve vit
de la source, mais ne, remonte jamais vers elle. Autre la
source, condition du fleuve, autre le fleuve qui, au cours de
sa route vers I'océan, recoit les apports de plusieurs affluents.

Nous venons d’y faire allusion, cette vie du principe chré-
tien est nécessairement évolutive; car I'évolution est I’attri-
but nécessaire de tout ce qui vit. L’évolution est la forme
méme de la vie. CGe qui n’évolue pas meurt ou est mort, qui
dit vie dit du méme coup croissance, transformation, chan-
gement en vertu de lois variables suivant la nature des
étres. La loi du christianisme est précisément de pénétrer
toujours davantage les consciences de leur dependance du
Pére céleste et de leur universelle solidarité. Plus ce soleil
monte, plus il pénétre les replis de 'dme humaine; plus
aussi la religion de Christ se présente & nous sous de nou-
veaux aspects qui dévoilent des horizons insoupconnés. C’est
14 sans doute une vérité élémentaire, mais une vérité qui



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 363

L

a de la peine & chasser de l'esprit humain le vieux et, &
beaucoup d’égards, explicable fantome d’un christianisme
cristallisé, éternellement le méme. Notre courte durée aspire
a limmutabilité ; nous qui passons, nous voulons l'éter-
nel. Néanmoins, les faits les plus évidents nous obligent &
dire que le christianisme n’est pas achevé, il n’est pas fait, il
se fait, il croit, il évolue. Pourquoi ? parce qu’il est une vie,
et si je puis consoler quelquun par ce mot, une vie divine
et spirituelle, s’épanouissant au sein de I’humanité.

Aurais-je la sotte prétention ou l'impertinence de préter
au fondateur du Royaume cette pensée? Nous n’y songeons
point. De semblables vues ne 'ont guére abordé dans I’hori-
zon qui lui était imposé. Ses conceptions eschatologiques lui
faisaient entrevoir la fin de I’économie présente dans un ave-
nir trés rapproché et lui fermaient dés lors les pressenti-
ments de ces périodes séculaires d’épanouissement. Seule-
ment, ne confondons pas cette évolution chrétienne avec je
ne sais quelle évolution fatale, encore moins avec une inces-
sante destruction. Faut-il le répéter encore? Par définition,
I’évolution suppose un principe permanent, une force vitale
qui préside a la croissance. Lorsque, par une cause quel-
conque, elle s’éteint, surgit 'immobilité. C'est le regne de la
mort, comme dans le satellite de la terre ol ont disparu, ¢’il
faut en croire les astronomes, les conditions méme de la
vie.

Lorsqu’au contraire subsiste la force vitale, cetie vie, sous
Pinfluence de multiples facteurs, engendre des phénoménes
divers. Le grain de semence n’est pas larbre, I’arbre n’est
pas la fleur et la fleur n’est pas le fruit. Mais tous ces mo-
ments sont étroitement reliés les uns aux autres et condition-
nés les uns par les autres. Ils nous présentent les différentes
phases de la vie de l'arbre, chacune avec ses formes et ses
lois spéciales. Ce qui les relie tous, c¢’est précisément la con-
tinuité du principe vital.

Jésus de Nazareth, pour revenir a notre sujet, et I'esprit
qu’il a créé sont précisément 'élément d’unité qui penétre,
sous leur diversité méme, toutes les formes de 'évolution



364 PAUL CHAPUIS

chrétienne. La personne historique est la source de ce fleuve
immense, aux aspects tantot sombres, tantot i"iants, aux eaux
tantot calmes et dormantes, tantdt bouillonnantes comme le
torrent. Et ce ﬂeuv.e, c’est le christianisme qui, & travers les
siécles, continue sa course, impatient d’atteindre les régions
ol le soleil ne se couche plus.

Nous serons surement tous d’accord... en théorie. Mais
mesure-t-on toutes ou seulement quelques-unes des consé-
quences de ce point de vue, de ce principe essentiellement
organique d’une richesse merveilleuse?

Un seul rayon de cette lumiére. Une trés longue histoire,
dont & dessein je ne veux fixer ni les dates, ni les facteurs,
nous a imprimé des habitudes d’esprit trés différentes. Nous
considérons volontiers les divers dogmes chrétiens, les for-
mules théoriques et les applications pratiques que I'Eglise
tire des faits chrétiens comme des sortes d’entités. Elles sont
la devant nous et nous les mesurons & un critére que nous
croyons essentiel. Oh | personne, & ce jour, ne nie le dévelop-
pement des dogmes, I’évolution des siecles, non, pas méme
M. le professeur Frommel. Mais regardez bien, et vous serez
frappés de 'opinion, cultivée ou populaire, qui fait la tradi-
tion des églises. Pour elle, comme pour Alexandre Vinet, le
christianisme est un fait, mais un fait qui ne change pas, qui
donc ne vit plus. C’est un fait mort, ou tout au moins un
édifice acheveé, dont les théologiens examinent les pierres et
la structure. Ils n’ont pas a les critiquer, encore moins a les
modifier selon ce qu’ils appellent les lumiéres et les besoins
du temps, et surtout selon les inspirations et les écoles de la
conscience chrétienne. Ceux qui tentent de restaurer, d’ap-
proprier un motif quelconque d’architecture sont, surtout
quand ce motif est jugé essentiel, des téméraires, des héréti-
ques, des destructeurs, des démolisseurs. Cent faits de I'his-
toire ancienne ou contemporaine montent devant nous. Pour
n’en citer qu'un seul, ces odieux proces de doctrine, dont
I’Amérique, ’Angleterre, la Suisse dans son monde piétiste,
ou I’Allemagne méme, nous donnent de temps a autre le ré¢-



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 365

pugnant speetacle, sont I’évidente preuve de cet état d’esprit.
(Yest 1a peut-étre, en son principe, un venin catholique; que
la Réforme n’a pas expulsé de I'organisme, et il nous appar-
tient d’employer toutes nos forces & imprégner les généra-
tions dont nous sommes responsables de cet esprit nouveau
qui fera disparaitre cette impiété des chrétiens.

11 se 1éve cet esprit, ne soyons point injustes, et si nos im-
patiences le trouvent lent a souffler, yen sens pourtant les
tiedes haleines. Citons quelques exemples, pour ranimer nos
courages, s’il était besoin.

1 y a plus de cinquante ans qu’Alexandre Vinet, le timoré
Vinet, écrivait ces fortes paroles, rappelées par M. Wilfred
Monod dans de récents et convaincants articles?: « Le protes-
tantisme n’est pour moi qu’'un point de départ; ma religion
“est au-deld. Je pourrais, comme protestant, avoir des opi-
nions catholiques, et qui sait si je n’en ai pas. Ce que je re-
pousse, c’est U'autorité. » Voila le grand mot laché et ce mot,
sérieusement pratiqué, transforme du tout au tout la figure
du christianisme. Allons plus loin :

En 1886, Charles Secrétan écrivait sous la méme inspira-
tion, mais plus nettement que Vinet: « L’expérience a suf-
fisamment montré que linfaillibilité d’un recueil de livres
n’assure pas 'uniformité des sentiments et que les doctrines
les plus opposées ont pu se réclamer de la Bible avec une
égale apparence et une égale bonne foi. De plus, homme ou
livre; il n’importe, si la ecroyance est la condition nécessaire
et suffisante ou seulement une des conditions du salut, tous
les moyens de la préserver ou de restaurer I'unité de ’ensei-
gnement devront étre employés, pourvu qu’on les juge utiles.
L’expérience prouve que l'extermination est un moyen trés
effectif toutes les fois qu’elle ne s’arréte pas & mi-chemin.
Chacun dévra par conscience travailler a la suppression des
doctrines qu’il estime fausses. Le supplice de Jean Huss, le

1 Vinet douteur. Revue chrétienne, cahiers de juillet & octobre, probablement

la meilleure des études qui aient paru sur ce sujet jusqu'a ce jour. Cahier de
septembre, p. 221,



366 PAUL CHAPUIS

supplice de Servet furent des actes de charité. N'essayons
pas d’amoindrir I'influence du dogme sur la conduite 1. »

L’école qui s’appelle fidéiste vient encore de préciser les
pensées exprimées tout & I'heure. Dans la Gazelte de Lau-
sanne, qul ne se pique pas, que je sache, de dogmatique
avancée, M. le pasteur Barnaud, d’Yverdon, faisait, il y a en-
viron une année, une critique assez vive du dernier livre de
M. le professeur Ménégoz de Paris?. Celui-ci, mal compris
par son critique, rectifie sa pensée dans les termes suivants :
« Je dis, non pas que nous sommes sauveés par une foi sans
croyance (ce qu’avait semblé comprendre M. Barnaud), mais
que nous sommes sauvés par la foi, indépendamment de la
croyance. Par la foi, c’est-a-dire par la repentance et le don
du ceeur a Dieu, indépendamment de nos croyances, c’est-a-
dire quelles que soient nos croyances, nos erreurs de pensée,
nos conceptions fausses, nos hérésies 3. »

On le voit par ces quelques exemples, qu’il serait aisé de
multiplier, nous sommes en présence de deux tendances, qui
se partagentla piété chrétienne contemporaine. Ces tendances,
quon ne les cherche pas dans tel parti, dans telle école théo-
logique, dans telle dissidence ou telle église. Elles sont, en
des allures infiniment variées, de toutes les écoles et de toutes
les églises. D’un co6té, le christianisme autoritaire, qui juge
la vérité chrétienne, non pas, mais la foi chrétienne, absolu-
ment solidaire d’un homme, ou d’un livre, ou d’une doctrine
jugée essentielle ou fondamentale, ou méme de ces fantaisies
doctrinales qu'un de nos amis appelait si bien les « puces
théologiques. »

En fait, I’histoire le montre et le fait comprendre, cette
piété 1&, qui est probablement a cette heure celle de la majo-
rité des ames populaires, tient par ses racines profondes au
catholicisme et aux habitudes d’esprit qu’il a imprimées pen-

1 Charles Secrétan. La civilisation et la croyance, p. 429. Lausanne, Payot
1888.

2 Eugéne Ménégoz. Publications diverses sur le fidéisme et son application
a Uenseignement chrétien traditionnel. Paris. Fischbacher 1900. 1 vol.

3 Gazetle de Lausanne, 17 septembre 1900.



RELIGION, CHRISTIANISME, THIOLOGIE 367

dant des siécles & une longue suite de générations. On en
fera remonter l'origine a la fin du second siécle. L’apparition
des regles de foi est un de ses premiers symptomes. Pour
cette piété, la croyance correcte est évidemment capitale.
C’est le premier de ses soucis et la condition méme de son
existence. Elle désire, elle postule sans aucun doute la vie
qu’implique cette croyance, mais ne I'estime possible et effi-
cace qu'unie a cette croyance et appuyée sur elle. La grande
ceuvre du seizieme siécle ne nous a nutlement délivrés de ce
Jjoug autoritaire. Il n’a fait qu’en déplacer le centre de gra-
vité. (Vétait le souverain pontife et ce fut la Sainte-Ecriture
tour a tour envisagée comme source et norme de la foi.
Quoi qu’en dise une opinion commune mais historiquement
erronnée, la Réformation n’a nullement créé le libre examen
qui est, en définitive, un fruit de I'esprit rationaliste. En vertu
d’une obligation que lul 1mposait le besoin de sa défense,
elle a, en une certaine mesure, fortifié, cristallisé 'autorité
que, du pape, elle avait fait passer au saint livre. Aussi
l'adhésion & la formule dogmatique recue a-t-elle joué, au
sein du protestantisme, un role non moins capital que dans
I’Eglise de Rome. L’orthodoxie, presque synonyme de la vraie
foi, y est élevée au rang de vertu cardinale; les hétérodoxies,
par contre, se rapprochent des déficits moraux. L’histoire du
calvinisme avec les Socin et les Servet, sans oublier la Remon-
trance hollandaise et les adversaires du Consensus helvétique,
fournit a cette affirmation d’illustres appuis. On ne remue-
rait point des cendres refroidies en signalant des étapes plus
modernes et méme contemporaines qui décélent les mémes
méthodes et les mémes principes.

En face de ce christianisme 1 s’éléve et se répand de plus
en plus une piété fort différente et qu'on nous pardonnera de
croire & des signes certains plus rapprochée du culle en es-
prit et en vérité qui constitue la religion véritable. Nous
avons caractérisé en deux mots cette tendance dans notre
définition antérieure. Les citations qu’on a lues en reprodui-
sent quelques souffles. Cette piété 1a, a 'inverse des systemes
orthodoxes, ne part pas de la croyance, dont elle sait les for-



368 PAUL CHAPUIS

mules & la fois nécessaires et caduques. Elle s’adresse a ce
qui fait le fond méme de I'étre religieux, & ce sentiment de
dépendance absolue & 1’égard du Pére de Jésus-Christ, qui est
aussi notre Pére, & celte conscience de nos solidarités morales.
et des devoirs qui en découlent, horizons immenses dont le
Fils de Marie fut le révélateur initial. Elle croit que la vérité
est assez puissante pour se frayer une voie & travers les téné-
bres; elle sait que Dieu est esprit, que Jésus de Nazareth,
dont elle voudrait s’inspirer, a créé la religion de Uesprit,
dés lors une religion qui vit, qui marche, qui se développe
dans ses expériences spécifiques aussi bien que dans son ex-
pression théorique. Elle sait, par une longue étude des fastes
de P'histoire religieuse, que I’Evangile salutaire n’est pas,
gloire & Dieu, resté figé en quelque moule que lui ont forgé
les besoins et les ignorances des siécles antérieurs; elle sait,
cette piété, que ses propres formules, quand elle les donne,
ont pour attribut essentiel 'imperfection inhérente & notre
petit savoir. Elle sait que partout et toujours 'homme pas-
sionné de vérité ne produit, par ses efforts dans tous les do-
maines, dans celui de la religion spécialement, que des lignes
brisées, ce qui est pour nous la plus efficace des écoles d’hu-
milité. Cette piété enfin, que je crois établie sur une plus in-
time et plus sérieuse connaissance de 'histoire que la ten-
dance opposée, ose méme s’étayer de quelques hauts exemples
évangéliques pour montrer que le Maitre, lui aussi, lui sur-
tout, a reconnu la valeur religieuse el morale de cette foi,
dont la rectitude de croyance n’est ni la cause ni la condi-
tion. La femme malade depuis douze ans est louée par Jésus
de sa foi, alors que cette foi est mélée de superstition. Le
Samaritain de la parabole est placé & un rang infiniment su-
périeur a celui de 'orthodoxe Lévite et du non moins ortho-
doxe sacrificateur.

En un mot, ne retrouvons-nous pas dans ces pensées cé
qui fait le propre de la piété, le sanctuaire véritable de la
religion qui réunit les 4mes de tout peuple, de toute langue,
quelles que puissent étre d’ailleurs les formules par lesquel-
les essaie de gexprimer cette piété chrétienne. Clest la



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 369

gloire de 'Evangile et du méme coup la garantie de son in-
fluence permanente d’avoir élevé & sa supréme puissance ce
type spirituel de la foi.

Si nos pressentiments ne nous trompent fort cette piété 1a
est appelée & de hautes destinées. Dans ces destinées je n’ose
compter celle de sauver ces organismes qu’on appelle les
églises, car I’heure me parait d’autant plus tardive que les
églises continuent a faire tout ce qu’elles peuvent pour rendre
improbable et inutile tout essai quelconque de restauration.
Mais périsse I’Eglise, pourvu que subsiste la flamme de piété
chrétienne qui verra s’ouvrir devant elle des horizons tou-
jours plus vastes et toujours plus riches en sommets étince-
lants.

La religion de P’esprit n’est pas faite, elle se fait au travers
des douleurs de I'histoire et & mesure que s’éteindront peu a
peu les divers confessionalismes attachés, comme jadis les
pharisiens, & la veligion de la leltre, surgira rayonnant et glo-
rieux le culte en esprit et en vérité annoncé depuis des sie-
cles par le plus grand des Voyants qu’ait connu ’humanité.

La religion de Vesprit! le mot n’est pas nouveau, mais il
résume admirablement le caractére et les aspirations du
christianisme. De trés bonne heure surgit ce sentiment s’il
en faut croire le quatrieme évangile, I’évangile pneumatique,
comme l'appelle si bien Irénée. La scéne grandiose du dialo-
gue du Maitre avec la Samaritaine a immortalisé cette intui-
tion qui a fourni & M. Renan une des plus belles pages de
sa Vie de Jésus, au milieu de tant d’autres qui n’ont pas cette
haute inspiration.

« Le jour, dit Renan, ot Jésus prononca cette parole, il
fut vraiment fils de Dieu. Il dit pour la premiére fois le mat
sur lequel reposera 'édifice de la religion éternelle. 11 fonda
le culte pur, sans date, sans patrie, celui que pratiqueront
toutes les ames €élevées jusqu’a la tin des temps. Non seule-
ment sa religion ce jour-la fut la bonne religion de ’huma-
nité; ce fut la religion absolue, et si d’autres planetes ont des
habitants, doués de raison et de moralité, leur religion ne
peut étre différente de celle que Jésus a proclamée prés du



370 PAUL CHAPUIS

puits de Jacob. L’homme n’a pu s’y tenir, car on n’atteint
I'tdéal gu'un moment. Le mot de Jésus a été un éclair dans
une nuit obscure, il a fallu dix-huit cents ans pour que les
yeux de I’humanité (que dis-je, d’'une portion infiniment
petite de I’humanité) s’y soient habitués. Mais I’éclair devien-
dra le plein jour et apres avoir parcouru tous les cercles
d’erreurs, 'humanité reviendra & ce mot-la, comme a l'ex-
pression immortelle de sa foi et de ses espérances?. »

Cette religion 14 est la seule religion vivante; elle ne peut
relever que de l'esprit, Esprit de Dieu rayonnant dans la
conscience humaine. Elle n'a pas un rite, pas une forme qui
lui est essentielle. Elle est intérieure, projetant au dehors
les sentiments et les actes qui s’allument a ce foyer et qui de-
vraient embraser I'étre tout entier. Cherchez & la caractériser
au moyen de la forme. Vous n'y réussirez pas, car 'esprit ne
se laisse pas emprisonner dans les formes. Elle proclame le
culte spirituel et réel, qu’il soit selon le rite de Jérusalem
ou selon celui de Garizim. Jérusalem ou Garizim n’en sont
que des manifestations imparfaites sous lesquelles se cache
comme le dit Renan « la religion absolue. » Clest le culte
des consciences données et libres tout ensemble, de celles
qui ont reconnu au travers des chemins de I'expérience, en
vertu d’une affinité intérieure enfin ressuscitée par 'intermé-
diaire de Jésus-Christ, que Dieu c’est le bien supréme et
qu’au deld de cette supréme dépendance a la fois nécessaire
et voulue et consentie, il n'y a que le néanl et sa déses-
pérance.

Nous pressentons les objections et nous nous réfugions
derriére une forte page de Léopold Monod dans une étude
qui serait a citer toute entiére.

« La religion de l'esprit, dit l'auteur, la religion de la li-
berté, c’est bien commode. Rien d’arrété, tout est flottant;
chacun pensera, adorera, agira au gré de son caprice. — Ah!
que lerreur est grande. S’il v a quelque chose d’incommode
au monde, c’est la religion de I’esprit; elle ne nous laisse

1 Ernest Renan, Vie de Jésus, 15° édition, page 244.



RELIGION, CHRISTIANISME, THEOLOGIE 371

aucun repos, elle nous harcele sans merci dans chacune des
retraites, exactes pratiques, croyances correctes, bonnes
ceuvres, ol nous nous imaginons étre enfin a 'abri de ses
persécutions. Vous est-il jamais arrivé dans votre enfance,
qguand on vous disait les aventures du Pelerin de Bunyan, de
souhaiter que I'allégorie fiit la réalité ? Vous a-t-il semblé par-
fois qu'aucune montagne ne serait trop ardue, dussiez-vous
y ensanglanter vos mains et vos genoux, si, par cet effort
physique, au prix de ces blessures matérielles, vous pouviez
atteindre aux sommets de la sainteté, de la charité parfaite?
Avez-vous jamais demandé & quelque serviteur de Dieu: Ah!
dites-moi donc une fois, une bonne fois, la chose qu’il faut
que je fasse, donnez-moi donc enfin le procédé, la recette,
le patron, le programme, je ferai tout. Il ne s’agit pas de
faire, il s’agit d’étre, et c’est 14 le secret du seul esprit. Il y
a un chemin sans doule; mais ce n’est pas cette route que
nous avons souhaitée nettement dessinée, avec des poteaux
indicateurs a tous les carrefours, avec une haie de chaque
coOté et des garde-fous le long des précipices. Vous vous
rappelez la grande, hardie et spiritualiste parole de I’Evan-
gile: Je suis le chemin. Le chemin, c’est une vie, une vie
qui nous demande de nous conformer a elle, mais qui s’est
déroulée dans des conditions d’existence si différente des
notres qu’il nous est impossible de la copier, et qu’il n’y a
pas d’autres moyens de la reproduire que de s’inspirer
d’ellet.»

Cette religion de l'esprit 2 proclamée il y a dix-neuf siécles
nous commencons a ’entrevoir. Je ne sais si je vivral assez
pour contempler ses horizons enflammés du soleil a son zé-
nith, horizons ot se rencontrent I’infini des cieux et I'infini

1 Léopold Monod. La religion de Uesprit, étude extraite de la Revue chrétienne
Paris. Fischbacher 1895. p. 19.

2 Qu'on me permette de signaler une remarquable dissertation présentée & la
Faculté de Paris par Charles Leliévre : La Maitrise de I'Espril. Essai critique sur
le principe fondamental de la théologle de Calvin. Cahors 1901. Cette étude dont
on pourra contester quelques théses historiques est d'une inspiration analogue
aux présentes pages, et rappelle bien celle d’Auguste Sabatier, & la mémoire
duquel M. Leliévre I'a pieusement dédiée.



372 PAUL CHAPUIS

de la terre. Du moins je contemple, avec un rassasiement
de joie, selon I'expression scripturaire, comme le voyant de
Patmos, ces hommes, de toutes races, de toutes conditions
intellectuelles et sociales, divers, opposés méme, mais ayant
un meéme idéal: servir Dieu dans les fréres, proclamer et
pratiquer selon leur petitesse la vertu morale. Ceux-la sont
les disciples conscients ou inconscients, mais réels du Fils
de 'homme qui disait en substance : celui-l4 est disciple,
non pas qui dil: Seigneur, Seigneur, mais qui fait la volonté
de mon Pére qui est dans les cieux.

Ou sont-ils ces représentants de la religion de lesprit,
expression parfaite de la religion chrétienne ? Dans ’Eglise ?
dans les Eglises? Peut-étre. Dans les rangs de la culture
contemporaine et de la vie moderne détachée des Eglises ?
Assurément. Je n’en nourris pas I’espoir, j'en ai la certitude
au nom méme de la religion de I'esprit.

Ces considérations nous conduisent au dernier chapitre de
notre étude, & ce qu’est et ce que doit étre la théologie chré-
tienne. Nous développerons ces conclusions dans un troi-
siéme et dernier article.



	Religion, christianisme, théologie. Partie 2

