
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 3-4

Artikel: La dialectique de Schleiermacher

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT*

D. Le sentiment®. — « Nun haben wir den transcenden-
talen Grund nur in der relativen Identität des Denkens und
Wollens, nämlich im Gefühl3. » Telle est la thèse de notre
sujet4.

Nous avons vu que le savoir et le vouloir n'atteignent
l'absolu que d'une manière indirecte, sans pouvoir le saisir
réellement. Mais il est une autre forme de notre vie
spirituelle qui exécute ce dont le savoir et le vouloir ne sont pas

1 Revue de théologie et de philosophie, mars 1900, p. 156-167 ; juillet, p. 294-

301, et novembre, p. 521-543.

Ainsi que cela a été dit dans le précédent numéro, M. Tissot étant mort sans

avoir pu achever d'écrire son analyse de la Dialectique de Schleiermacher, c'est

nous qui rédigeons ce dernier article, en utilisant pour cela les notes laissées par
M. Tissot. (Ph. B.)

2 Ce chapitre (voir le plan général de cette étude indiqué au haut de la page

295) correspond à ceux qui sont intitulés : A. Savoir (p. 295) ; B. Juger (p. 521) ;

et C. Vouloir (p. 534). — Les rubriques, malencontreusement désignées par A, B, C,

aux pages 537 et 538, sont d'un ordre subordonné et eussent dû porter les petites
initiales a, ß, y. Enfin, au lieu des titres en lettres grasses, qui se lisent p. 539 et

540, il fallait aussi des subdivisions secondaires, continuant la série dont il vient
d'être question, savoir : â) Dieu et le monde. — e) L'idee de Dieu et l'idée du

monde, pour le savoir et pour le vouloir de l'homme.
3 L. Jonas: Op. cit., § 215.

i C'est ici que s'arrête le manuscrit de M. Tissot. Nous avons tenu à respecter
ces quelques lignes, témoignage de sa vaillance à travailler jusqu'à la dernière

heure.



334 D. TISSOT

capables : c'est le sentiment (Gefühl). La nature de ce
dernier offre, en effet, avec l'absolu, certaines analogies,
certaines affinités qui lui permettent de le saisir. D'abord, le
sentiment présente ce caractère de ne pas savoir objectiver,
c'est-à-dire de ne pas savoir se distinguer soi-même de son

objet, mais de demeurer en quelque sorte confondu avec lui.
Puis, au lieu de s'imposer à l'objet, le sentiment se laisse

remplir, absorber par lui ; par cette fonction-là de son esprit,
l'homme se livre donc à l'absolu, en se dépouillant de son

propre moi. En troisième lieu, tandis que le savoir et le vouloir

apportent partout avec eux et imposent à l'objet sur
lequel ils s'exercent les déterminations, différenciations,
oppositions et, du même coup, Fobjectivation et la relativité,
— le sentiment, au contraire, n'analyse point son objet, il
lui faut le posséder tout entier, sinon il estimerait ne pas le

posséder du tout. Enfin, le savoir et le vouloir sont opposés
entre eux, comme deux activités distinctes, ce qui suffirait
déjà pour rendre impossible que ni l'une ni l'autre puisse
embrasser l'absolu; mais, le sentiment, lui, est l'unité négative

du savoir et du vouloir, le fond (Grund) commun où ils
se pénètrent et où leur opposition disparaît dans l'identité ;

il est, en un mot, — d'une façon analogue à l'absolu, —
unité, indifférence absolue à toute détermination particulière.
Pour tous ces motifs, le sentiment constitue la seule forme
subjective dans laquelle l'absolu puisse être pleinement saisi ;

c'est là, estime Schleiermacher, le plus haut degré de notre
vie spirituelle.

Pour prévenir une confusion fâcheuse, remarquons qu'il
faut bien se garder de voir dans le sentiment de l'absolu une
perception sensible (Empfindung) : Dieu n'est pas, cela va
sans dire, de ces « choses » que nos sens perçoivent.

A qui, malgré cette explication, objecterait que, loin de

marquer le point culminant de la vie de l'esprit, le sentiment
en est le degré le plus inférieur, Schleiermacher répond
qu'en effet le premier et le plus bas degré du développement
psychologique est un état de sentiment (Gefühlzustand),
antérieur à l'apparition de la pensée et de la volonté ; mais ce



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 335

sentiment primitif est tout autre chose que le sentiment
spirituel capable de saisir l'absolu ; cette forme-ci de la
conscience ne s'épanouit qu'après qu'a eu lieu l'éveil de la
pensée ; c'est une identité résultant non point de ce que les

distinctions n'existent pas encore, mais de ce qu'elles ne sont

plus.
Schleiermacher ne se borne pas à cette remarque toute

générale ; il a décrit avec soin (notamment dans l'introduction

de sa Dogmatique 4) la série des phases selon lesquelles
le sentiment se développe. Le premier degré est celui qu'on
peut appeler la vague conscience animale (das thierartig
verworrene Selbstbewusstsein) : terme qui ne doit pas être pris
au pied de la lettre, car, dès son point de départ, l'homme
est autre chose que le pur animal, bien qu'il ne s'en
distingue guère tout d'abord. A ce stage de développement, que
nous constatons chez l'enfant tant qu'il ne parle pas, et qui
réapparaît chez nous dans l'état de rêve (intermédiaire entre
le plein sommeil et la veille), le sentiment se confond avec
la simple intuition (Anschauung). Mais bientôt l'esprit se

développe ; il se pose à titre de moi et se distingue de la
nature ; ainsi surgit la dualité de la pensée et de l'être, de

l'idéal et du réel. Tout l'ensemble des sentiments qui se

produisent dans ce domaine du particulier, de l'opposition et des

conflits qui y sont inhérents, constitue ce qu'on peut appeler
la conscience sensible (das sinnliche Selbstbewusstsein). Or

l'esprit ne saurait en demeurer là; il est unité en vertu de sa

nature même ; il tend donc à la disparition des oppositions,
et c'est à ce but qu'il touche dans ce rapport de lui-même à

lui-même qui est la conscience de soi proprement dite, la
conscience spirituelle (das obere Selbstbewusstsein).

Néanmoins, ici encore, il y a pour nous matière à analyse.
La conscience de soi peut se produire de diverses façons ; il
y a pour le moi deux manières de se connaître en se prenant
pour objet: soit qu'il se considère dans l'une de ses déterminations

spéciales, — et il a alors de lui-même une conscience

1 Voir l'exact et clair résumé qu'en a donné M. le prof. L. Emery, dans sa thèse :

L'Introduction à la dogmatique de Schleiermacher. — (Lausanne, 1885.)



336 D. TISSOT

empirique ; soit que, faisant abstraction de toute détermination

particulière, il se considère dans son essence générale,
— et il arrive ainsi à la conscience pure ou abstraite. Il est

clair que l'unité n'est pas atteinte par la conscience
empirique: puisque celle-ci s'attache à une détermination existant
entre plusieurs. Mais avec la conscience abstraite on pourrait
se figurer parvenu à l'unité; il n'en est rien toutefois: le
procédé même de l'abstraction implique qu'on sépare quelque
chose d'une totalité, qui subsiste en face de l'abstrait et s'y

oppose ; d'ailleurs, du seul fait que le moi se connaît, il résulte
qu'il y a en lui dédoublement, opposition intérieure entre le
moi connu et le moi connaissant. Ainsi, pas plus sous la
seconde que sous la première des deux, formes qu'elle peut
revêtir, la conscience réfléchie ou objectivée (reflektirtes oder

gegenständliches Bewusstsein) ne parvient vraiment à l'unité.
Celle-ci ne peut être atteinte qu'à la condition que la con-
cience s'élève à un état supérieur à la réflexion et à l'objec-
tivation, état que notre auteur appelle conscience immédiate
(unmittelbares Selbstbewusstsein), parce que, ici, toute
borne disparaît, le moi ne se saisissant plus en opposition
avec le monde extérieur, ni même avec son propre contenu,
mais dans son unité immédiate avec ce dernier. C'est cet état
de la conscience délivrée de toute objectivité, soit interne,
soit externe, que Schleiermacher entend désigner quand il
emploie, au sens supérieur du mot, le terme de sentiment

(Gefühl).
Précisons la place que ce « sentiment » ou « conscience

immédiate » occupe dans la vie spirituelle de l'homme. Cette
vie constituant une série cohérente d'état, il ne peut manquer

d'exister, en nous, un lien entre la pensée et la volonté,
un état où celle-ci cesse pour faire place à celle-là ou
viceversa, un point de transition où pensée et volonté doivent se

confondre dans l'identité. Quand nous pensons, c'est l'être des

choses qui se pose en nous (s'impose à nous) ; quand nous
voulons, c'est notre être qui se pose dans les choses (s'impose

aux choses) ; dans le sentiment, il n'y a ni l'un ni l'autre de

ces deux mouvements, mais seulement concience immédiate.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 337

Le sentiment est ainsi négation de la pensée et de la
volonté effectives (wirklich), de la pensée et de la volonté en

acte, mais non point, cela va sans dire, de la pensée et de

la volonté en puissance. Au reste, si le sentiment était absolument

dégagé de toute pensée effective, il serait inconscient,
et dès lors n'appartiendrait plus au domaine spirituel. Tel
n'est point le cas de ce sentiment, du degré supérieur, qui
mérite d'être défini « conscience immédiate ». C'est dire que,
de fait, ce sentiment porte toujours avec lui quelque trace
de pensée et de volonté, et que, par conséquent, il ne

faut pas prendre au sens rigoureux la description que nous
en avons faite comme de l'unité immédiate, de l'indifférence
de la pensée et de la volonté ; cette indifférence, cette unité
ne sont que relatives et non absolues. En outre, comme il
n'y a jamais pensée sans quelque vouloir, ni vouloir sans

quelque pensée, il est évident que le sentiment, — qui est

unité de la pensée avec la volonté, — se trouve toujours
accompagner soit l'une soit l'autre de ces fonctions de

l'esprit.
Le sentiment doit nécessairement subir l'influence de ce

qui s'y trouve ainsi associé, et, puisque dans la pensée, — qui
tire son contenu du dehors, ¦— l'esprit se montre dépendant, le
sentiment accompagnant la pensée sera un sentiment de

dépendance ; tandis que le sentiment accompagnant la volonté,
— laquelle tire son contenu du dedans de l'esprit, — sera un
sentiment de liberté.

Nous n'avons jamais un sentiment d'absolue liberté ; nous
ne pourrions l'éprouver que par rapport à quelque chose que
l'esprit produirait entièrement par lui-même, ou que, du

moins, nous serions en état de transformer d'une façon complète

et radicale. Ce cas ne se présente jamais: notre liberté,
notre activité spontanée (Selbstthätigkeit), — ces deux
notions sont synonymes pour Schleiermacher, — s'exerce
toujours sur quelque chose de donné, qui lui résiste plus ou
moins. Sans être absolue, notre liberté n'est, d'autre part,
jamais réduite à rien dans les relations que nous soutenons
avec les choses, car nous avons toujours quelque pouvoir



D. TISSOT

à exercer sur elles ; même cet ensemble des choses, qui
s'appelle « le monde », ne saurait nous inspirer un sentiment
d'absolue dépendance, puisque, étant partie intégrante du
monde, nous contribuons à le constituer.

D'autre part, il ne peut y avoir sentiment de dépendance
absolue pour un esprit, ni à l'égard de quelque être déterminé,

puisque tout être déterminé en suppose, à côté de soi,
un ou plusieurs, dont il dépend plus ou moins lui-même ; ni
à l'égard de la totalité des êtres déterminés, cette totalité
embrassant celui-là même sur qui s'exerce la dépendance,
laquelle, dès lors, ne peut être complète. Entre le monde et
nous il y a donc toujours à quelque degré échange d'action,
réciprocité, et, par conséquent, mélange du sentiment de

dépendance et de celui de liberté. Le seul être qui puisse
susciter en nous le sentiment d'absolue dépendance, c'est
celui à qui est inhérente l'impossibilité de se trouver déterminé,

ni de subir aucune influence, — celui qui ne contient
en soi nulle différenciation, nulle opposition, — être immédiat,

toujours semblable à lui-même, indifférence complète,
— en un mot : l'absolu, Dieu.

Nous avions constaté plus haut que la seule forme de

notre vie spirituelle où l'absolu puisse se trouver immédiatement

présent est le sentiment : nous venons d'apprendre
quel est le caractère propre de ce sentiment par lequel la

divinité nous devient saisissable : il est sentiment d'absolue

dépendance. Ce sentiment étant le seul rapport direct
possible entre l'homme et Dieu, on comprend que c'est en lui,
et en lui uniquement, que, selon Schleiermacher, consiste

la religion. En dehors de ce sentiment-là l'homme peut se

figurer qu'il atteint la divinité, il ne l'atteint pas réellement
tant qu'il éprouve encore quelque sentiment de sa liberté ; il
n'est religieux qu'en tant que, se retirant dans le calme de sa

conscience immédiate, il se livre au sentiment de la dépendance

absolue de tout son être. Il ne faut pas oublier,
d'ailleurs, que si ce sentiment anéantit d'une façon complète la
liberté de l'homme, — qui n'a point d'indépendance vis-à-
vis de la divinité, qui ne peut pas agir sur elle, — le senti-



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 339

ment religieux établit en même temps l'absolue dépendance
du monde tout entier à l'égard de Dieu.

La dogmatique n'est autre chose que la science du sentiment

d'absolue dépendance, la science qui tire son contenu
de ce sentiment, par le moyen de l'analyse, méthode inhérente

à toute science. 11 y a dans ce sentiment un côté, si
l'on peut ainsi dire, qui résiste à l'analyse : le côté de Dieu,
de l'absolu, de qui l'homme se sent dépendre. Mais il y a

lieu, d'autre part, à étudier le monde et ses diverses parties
essentielles au point de vue de leurs relations avec Dieu, et
de faire voir que rien en tout cela n'existe qui soit contraire
à notre sentiment religieux d'absolue dépendance, pas même
le mal (Uebel), ni le péché (das Böse). En outre, le sujet
religieux lui-même ne pouvant jamais être pur sentiment, à

l'exclusion de toute pensée et de toute volonté, se trouve
toujours renfermer certains éléments de détermination ; la
conscience de Dieu, le sentiment religieux d'absolue dépendance

s'associe toujours en nous à des états de la conscience

sensible, en sorte qu'il ne se présente point à l'état parfait
et immuable.

Conclusion ; sur les rapports de la philosophie et de la
religion. Le principe de la philosophie est le savoir ; celui de la

religion est le sentiment ; or, tandis que le sentiment peut
directement saisir l'absolu, le savoir ne s'y rapporte jamais
qu'indirectement. Il semble résulter de là que la religion soit

supérieure à la philosophie ; il n'en est cependant point ainsi,
déclare Schleiermacher, qui professe non seulement que ces

deux manifestations de notre vie spirituelle n'ont point à

entrer en conflit l'une avec l'autre, mais encore qu'il n'y a pas
lieu de revendiquer pour celle-ci ou pour celle-là la prééminence

à l'égard de l'autre. La religion, en effet, ne sort
jamais d'un certain état d'imperfection ; l'intuition
(Anschauung) de Dieu ne se dégage pas avec une pureté absolue,
mais est toujours accompagnée de certains éléments symboliques,

ne se rapportant qu'indirectement, insuffisamment, à



340 D. TISSOT

l'absolu. D'autre part, quand la spéculation philosophique
attaque, comme inadéquates, les idées théologiques, produits
de la conscience chrétienne, elle fait tort à ces dernières, en
les isolant les unes des autres pour les critiquer une à une,
alors que leur vérité réside dans l'organisme qu'elles
forment toutes ensemble ; d'ailleurs, les idées et les expressions
que la philosophie, à son tour, emploie pour désigner l'Etre
suprême, sont inadéquates elles aussi, pour autant du moins
qu'elles ne se contentent pas de demeurer purement négatives.

Beligion et philosophie ne sont donc point subordonnées
l'une à l'autre ; mais elles ont à se compléter mutuellement.
La philosophie, elle, n'a pas de relation directe et positive
avec l'absolu ; car elle a pour champ ce qui peut être connu,
et l'absolu ne le saurait être, puisqu'il ne se peut déterminer.
Tout ce que la philosophie peut établir sur ce sujet est

négatif ; elle peut arriver à déclarer que l'absolu est l'inconnaissable,

la négation de toutes les déterminations saisissables

au savoir. On pourrait dire, en d'autres termes, que la

philosophie ne se rapporte à l'absolu que par voie indirecte,
par l'intermédiaire de l'idée du savoir et du vouloir : elle ne
trouve l'absolu que dans quelque chose d'autre que lui-
même ; et tout l'effort de la philosophie est précisément de

dégager l'absolu de ces intermédiaires où elle le rencontre.
La religion, elle, se rapporte directement à l'absolu, et c'est
là son avantage sur la philosophie ; mais, nous l'avons dit,
la conscience de Dieu ne va jamais en nous sans quelque
accompagnement de la conscience sensible : dans le sentiment

que nous avons de l'absolu, nous nous sentons aussi
nous-mêmes ; en sorte que la religion n'est jamais entièrement

dégagée de ce qui en est la négation, parce qu'il la
limite.

Pas de guerre entre la religion et la philosophie, pas
même de rivalité entre elles, mais respect mutuel et alliance,
car ce sont là deux formes de la vie de l'esprit qui ne peuvent

se demeurer mutuellement indifférentes, puisqu'elles
ont toutes deux affaire, quoique de façon différente, au même



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 341

absolu, — telle est la conclusion de Schleiermacher. « Je ne

suis, écrit-il, ni de ceux qui renoncent à soutenir la vérité
de la religion chrétienne, ni de ceux qui désespèrent de la
liberté de l'esprit sentant, pensant et voulant. * »

1 Signalons à l'attention du lecteur un ouvrage récemment paru, et dont on

n'a pu tenir compte dans le travail ci-dessus : Die Entwicklung des Religionsbegriffs

bei Schleiermacher, von Eugen Hüber. (Studien zur Geschichte der

Theol. u. der Kirche, hrsggb. von Bonwetsch u. Seeberg. — Leipzig. Dietrich.

1901.) Dans ce volume, qui suit avec beaucoup de soin, à travers les diverses

rédactions successives des ouvrages de Schleiermacher, l'évolution de ses idées

concernant la religion, se trouvent en particulier trente pages (p. 165-195)
consacrées à la dialectique. Ph. B.


	La dialectique de Schleiermacher

