Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 3-4

Artikel: Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique
Autor: Wildeboer, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT

ETUDE HISTORICO-CRITIQUE

“PAR LE

Dr G. WILDEBOER

professeur & I'Université de Groningue *.

§ 5. Témoignages historiques sur le Canon de I'Ancien
Testament.

c) Renseignements fournis par le Nouveau Testament.

Les renseignements indirects fournis par le Nouveau Tes-
tament sur le canon de I’Ancien Testament sont assez impor-
tants pour que les théologiens chrétiens prennent la peine de
les examiner. Nous verrons qu’ils concordent peu avec les
conceptions empruntées aux savants juifs.

Le Nouveau Testament cite I’Ancien Testament comme
« ’Ecriture, » « les Ecritures, » « les saintes Ecritures, »
« la Loi et les Prophetes » ou simplement comme « loil. »
Une seule fois (Luc XX1V, 44) la citation suppose la triparti-
tion du canon, ce qui ne prouve pas que 'auteur ait pensé a
un « canon, » encore moins a celui que nous connaissons 2.
On affirme aussi, mais sans preuve, que notre canon est pré-
supposé par Mat. XXIII, 353.

1. A propos des noms par lesquels les livres de I’Ancien Testa-
ment sont désignés, on peut remarquer ce qui suit : # ypupn se ren-

* Voir la livraison de mars.



FORMATION DU GANON DE L’ANGIEN TESTAMENT 305

contre dans Jean X, 35; XIX, 36, et 2 Pierre I, 20; at ypapai dans
Mat. XXII, 29; Actes XVIII, 24 ; ypupar ayize Rom. I, 2; ieps ypap-
pare 2 Tim. III, 15, etc. Ces noms parlent d’eux-mémes, mais
nous laisgsent dans l'incertitude sur le contenu du Canon. L’ex-
pression #% gpxen ne désigne pas toujours la Sainte-Eeriture comme
corps; elle peut n'indiquer que le passage cité. Cependant Jean X,
35 I'applique a toute I’Ecriture, quoique le contenu n'en soit pas
indiqué. (Comp. C. SEpp, De leer des Nieww Testament over de Heilige
Schrift des 0. V., Amsterdam 1849. Pages 69 sq.).

L’expression vopos xai mpophirer, plus fréquente, dit peut-étre
davantage. (Mat. V, 17; VII, 12; XXII, 40, Luc XVI, 16, 29, 31;
Actes XIII, 15; XXVIII, 23), mais on ne peut rien conclure de
cette appellation, car il n’est pas prouvé que les hagiographes
soient compris dans les mpopiren. Par contre, c’est une opinion
erronnée que celle qui dit que le 3me groupe n’était pas considéré
comme sacré par les auteurs du Nouveau Testament. Il ne faut
pas oublier que les passages cités ne parlent pas d'un Canon de
livres, mais de la vieille révélation de Diew, qui peut bien étre com-
prise sous le nom de La Loi et les Prophétes, ou, si 'on prend plu-
tét garde aux éerits que ces termes désignent, on voit que ’expres-
sion en question se rapporte aux deux groupes qui jouissent de la
plus grande autorité, et que Dieu les veut faire connaitre préférable-
ment 4 un seul écrit du troisiéme groupe. Il ne doit point échapper
a notre attention que I'ensemble des écrits de I’Ancien Testament
est désigné par le mot o wopoc Jean X, 34; XII, 34; XV, 25; 1 Cor.
XIV, 21. Cela est d’autant plus remarquable, que les trois pas-
sages cités par le 4e Evangile sont empruntés aux Prophétes et aux
Psaumes, et celui de 1 Cor. XIV, 21 a Esaie XXVIII, 11, non &
Deut. XXVIII, 49. Au § 8, nous expliquerons ces faits.

2. Nous ne sommes point étonné qu’on ait vu dans Luc XXIV,
44 une preuve que les auteurs du Nouveau Testament connais-
salent la tripartition du Canon de ’Ancien Testament. Il faut
admettre alors que tous les hagiographes sont cités comme
of Yaduof qui en constituent la partie la plus importante, et que les
autres livres de ce groupe sont compris dans cette expression.
Mais il ne faut point forcer le contexte et faire violence aux mots.
I1 importe de ne rien mettre dans les mots. Que nous enseigne le
contexte? Le Seigneur ressuscité cherche a faire comprendre a ses
disciples,comme 4 ceux qui allaient & Emmadiis, que le Christ devait
souffrir et ressusciter des morts le troisiéme jour. C’est ce qu’ils



306 G. WILDEBOER

peuvent apprendre par I'Hcriture. Mais quel livre du troisiéme
groupe, outre les Psaumes, peut servir a cetfe instruction? Il suit
de la que d’aprés le passage de Luc XXIV, 34, il n’y avait pas, au
temps de Jésus, que la Loi et les Prophétes qui fussent tenus
pour sacrés, mais qu’il y avait encore d’autres écrits, au premier
rang desquels se trouvaient les Psaumes.

3. On a pensé pouvoir tirer du passage Mat. XXIII, 35 (comp.
Lue XI, 21) une preuve de l'existence du Canon de I’Ancien Testa-
ment au temps de Jésus-Christ (comp. Rierm’s Handbuch des
biblischen Alterthums, Bielefeld u. Leipzig, 2. Bd., 1884, 11, p. 1318,
Art. Zacharie). Voici de quoi il s’agit. Dans ce passage, le Seigneur
dit: « ....afin que retombe sur vous tout le sang innocent répandu
sur la terre, depuis le sang d’Abel le juste jusqu’au sang de
Zacharie, que vous avez tué entre le temple et ’autel. » Or le der-
nier martyr de 'Ancien Testament n’est pas Zacharie ben Jojada
tué sous Joas (au neuviéme siécle avant Jésus-Christ), mais Urie
ben Semaja, tué sous Jojakim au septiéme siécle avant Jésus-
Christ. (Voir Jér. XXVI, 23.) Si Jésus avait eu devant les yeux
Pordre des temps, il n’aurait pu dire d’Abel a Urie. Pourquoi dit-
il d’Abel & Zacharie? Parce que Zacharie est le dernier nommé
dans I'Ancien Testament (2 Chron. XXIV, 20 et 21). S'appuyant
sur ce qui précéde, on prétend que Jésus a voulu parler du sang
de tous les justes nommés par toute I'Ecriture, nous dirions: de
la Genése & PApocalyse. Il suivrait de la que pour Jésus comme
pour nous, les Chroniques étaient le dernier livre de I’Ancien Tes-
tament.

Il ne faut pourtant pas oublier que presque personne alors ne
possédait de collection compléte des Saintes-Eecritures, méme la
plupart des synagogues étaient dans ce cas. Et fit-on méme en
possession de tous les livres, tous les rouleaux étaient séparés.
Cela peut tout au plus signifier que le Seigneur rendait hommage
4 la théorie recue sur la succession de ces livres. Ceci admis, il en
résulte que Jésus,comme les Juifs postérieurs, considérait le livre
des Chroniques comme le dernier livre de I’Ancien Testament.
Mais quels livres étaient comptés dans ce troisiéme groupe que
terminaient les Chroniques? C'est ce que Mat. XXIII, 25 ne nous
dit pas. Mais n’'est-il pas plus vraisemblable que ¢’était la succes-
sion des livres historiques, au sens strict (auxquels Jérémie n’ap-
partenait pas), qui était dans 'esprit du Seigneur? Et parmi ceux-
l1a, les Chroniques étaient toujours considérées comme le plus



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 307

récent et le dernier. De cette maniére, nous avons enlevé tout droit
a ce passage, et nous conservons la supposition que nous avons
ici a faire & une inexactitude, ou qu’il estici question de Zacharie
ben Baruch, tué & Jérusalem pendant la guerre des Juifs contre
les Romains. (Voir Oort, Laaiste Eeuwwen, etc., II, p. 363 sq.)
Mat. XXIII, 35 est certainement inexact en tant que Zacharie y
est nommé comme « fils de Barachiag ». Il a été confondu avec le
prophéte postexilique du méme nom. (Voir Zach. I, 1 [comparer
Es. VIII, 2 ; Esd. V, 1]). Dans le passage paralléle Luc XI, 51, les
mots « fils de Barachias » ne figurent pas.

Ce n’est sans doute pas pur hasard si dans le Nouveau
Testament on ne rencontre aucune citation d’Esther, de I’Ec-
clésiaste ou du Cantique 4. Un certain nombre de souvenirs et
de citations d’écrits apocryphes prouvent que les auteurs du
Nouveau Testament n’ont pas connu de canon de I’Ancien
Testament identique au notre 5.

4. On peut avec vraisemblance soutenir que I'absence de cita-
tions ‘d’Esthe'r, de V'Ecclésiaste et du Cantigue dans le Nouveau
Testament est due au hasard, puisqu’on n’y trouve aucun passage
d’Esdras, de Néhémie, A’ Abdias, de Nahum et de Sophonie. Car il
n’est pas prouvé que Marc VI, 23 dépende d’Esther V, 3, 6; VII, 2.
Dans tous les cas, y aurait-il une connaissance d’Esther, ce n’est
pas une citation. Il en est de méme entre Mat. VI, 7, 9 et Ecel.
V,1; Mat. VI, 11 et Eecl. V, 17 (9); Luc XVI, 9 et Keel. XI, 2 ;
Rom. IX, 16 et Ecel. IX, 11; Rom. VIII, 18 et Eeccl. I, 2-11; Jean
IX, 4 et Eccl. IX, 10. Comparer [niroduction I de mon commen-
taire de I'Ecclésiaste dans MarTI, Kurzer Handkommentar, Freiburg
1898, contre Vorcu, Kommenlar Predig. p. 140 a 150. Cependant
le caractére de la plupart de ces écrits fait que nous ne nous en
étonnons pas; de plus, ce fait est éclairé d’une vive lumiére par
ce que les sources juives et chrétiennes nous rapportent de quel-
ques-uns de ces livres. (Voir § 6, remarques 5, 6; § 7, remarques 1,
3, 4). Si Esdras et Néhémie ne sont pas cités, c’est qu’ils étaient
primitivement unis aux Chroniques; la séparation était déja
opérée, il est vrai, au temps de Jésus. On peut en dire autant
d’Abdias, Nahum et Sophonie‘qui étaient des éléments du livre
appelé Dodekapropheton.

5. Les citations tirées des apocryphes par les auteurs du Nouveaun
Testament ne peuavent étre niées que par des préjugés dogmatiques.



308 G. WILDEBOER

(A coté des commentaires du Nouveau Testament, voir 'ouvrage
bien connu de G. SURENHUSIUS mwnm 9o sive Bifloc xaradlaydic
in quo secundum veterum theologorum Hebrworum Formulas allegandi
et Modos interpretandi conciliantur loca ex V. in N. T. allegata,
Amsteleedami 1713). Les faits parlent haut et si distinctement, que
ce serait un travail inutile que de vouloir en affaiblir la portée.
D’un autre c6té, on en a exagéré 'importance. Ainsi, E. R. STIER
(Sogar die Apocryphen im Neuen Testament dans ses Andeutungen
fiir gldubiges Schriftverstdndnis, 2. Sammlung 1828, p. 486-524) qui
n’a pas réuni moins de 102 passages du Nouveau Testament ayant
quelque ressemblance avec les livres apocryphes. BLEEK a consi-
dérablement émondé ce nombre. (Voir Ueher die Stellung der Apo-
cryphen des Alten Testament im Christlichen Kanon ; Studien und Kritil;.
1853, p. 267 a 354.) D’apres lui, on doit classer ces passages comme
suit: @) Souvenirs des écrits apocryphes; #) Renseignements pui-
sés dans les Apocryphes, et placés sur la méme ligne que ceux
tirés de ’Ancien Testament ; ¢) Citations réelles.

Ainsi @) Rom. I, 20-32 fait penser & la Sapience de Salomon XIII-
XV;1 Cor. VI, 13, a Sirach XXXVI, 20; Héb. I, 3 a la Sapience de Sa-
lomon, V11, 36; Jacq. 1, 9 a SirachIV,29 et V,11; 1 Pierrel, 6,7 4 la
Sapience 111, 3-7. Ces passages ne prouvent rien, sinon que les au-
teurs avaient conservé le souvenir des textes apocryphes. — &) Les
passages du second groupe ont plus d’importance; c¢’est par eux
seulement que les auteurs du Nouveau-Testament ont pu con-
naitre les choses dont ils parlent et qu’ils placent sur le méme
rang que celles fournies par I’Ancien Testament. Ainsi 2 Tim. III, 8
parle des magiciens égyptiens Jannes et Jambres, noms qui sous
différentes formes se rencontrent aussi dans les Targums et dans
le Talmud (par exemple dans le Talmud x=mny e, dans le Tar-
gum de Jonathan pvaany o) ; ils doivent avoir été6 empruntés a
un écrit perdu sur le temps de Moise. Héb. XI, 37 a un passage
du Martyrium Jesaie. Jude 9 est tiré de ’Assumptio Mosis. — c¢) Les
citations directes sont plus importantes encore. On les rencontre
dans Mat. XXVII, 9; Luc XI, 49; Jean VII, 38; 1 Cor. II, 9; Eph.
V, 14 et Jude 14-16. Quelques explications sur ces passages. Le
nom de Jérémie, Mat. XXVII, 9, n’est pas un lapsus calami.
Ce passage que mnous chercherions dans Zach. XI, 12, a été tiré,
par lauteur du 41er Evangile, d'un écrit apocryphe de Jérémie.
Jérome dit de ce passage : « legi nuper in quodam Hebraico volu-
mine, quod Nazarenw sectee mihi Hebrsus obtulit, Jeremise apo-



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 309

cryphum, in quo heec verba scripta reperi » (ed. VaLnarsi, VII, 1,
p- 228, et ScHURER, Geschichte des jidischen Volkes im Zeitalter Jesu
Christi, 11, p. 676). — Luc XI, 49; Jean VII, 38 et Jacq. IV, 5
sont de véritables citations, quoique nous n’ayons plus les textes
originaux. On ne peut pourtant pas accepter ce que dit H. Grotius
(voir Commentaire), que dans Luc XI, 49 ene est égal a 1253 =nN,
il pense! Dieu a pensé ainsi, car c’est ainsi que cela est arrivé!
L’explication de A. Rrscr (Ausserkanon. Evangelienfragmente,
Leipzig, 1889, § 10, N° 4) est également insuffisante. — 1 Cor. I, 9
est, d’aprés Origéne, tiré de ’Apocalypse d’Elie,ainsi que Eph. V, 14,
au dire d’Epiphane. RescH, o. ¢., § 10, No 37, les considére comme
des paroles de Jésus. Mais ses raisons sont faibles. — Jude 14-16
est emprunté au livre d’Hénock. Sur tous les Apocryphes cités, voir
louvrage de ScHURER, Geschichie des judischen Volkes im Zeitalier
Jesw Christi, Leipzig, 1886, p. b75-693.

Si 'on répand sur tous ces faits une lumiére compléte, on verra
clairement: a) Que les auteurs du Nouveau-Testament connais-
saient beaucoup de passages des Apocryphes, auxquels ils accor-
daient une valeur égale a celle des textes de ’Ancien Testament.
b) Que les apocryphes mentionnés ne sont pas ceux des LXX; car
les citations indiquées plus haut sous lettre ¢ sont tirées d’éecrits
qui ne se rencontrent pas dans les manuscrits des LXX. ¢) Que
la plupart des auteurs du Nouveau Testament avaient une notion
des Saintes-Ecritures plus large que celle des Alexandrins.

Cependant, de tout cela, il ne découle point encore que le Sei-
gneur et ses apdtres aient considéré le Canon alexandrin comme
le « vrai canon, » ainsi que le croit vaxy KasTEREN (comp. Theol.
Stud. 1897, p. 189 sq., et plus bas § 6).

RyLE (Canon of the Old Testament, p. 1563 sq.) ne veut pas con-
céder la force probante de ces passages. Il estime indémontré que
quelques passages (par exemple Jean VII, 38; 1 Cor. II, 9) «<so he
explained as giving the substance and combined thought of more
than one passage of the Old Testament », et que Mat. XXVII, 9,
Lue XI, 49 soient tirés d'une source apocryphe. — Pour nous, le
témoignage des Peres de I’Eglise a plus de valeur que la concep-
tion dogmatique du professeur anglais. En outre, qu'on veuille
placer sa démonstration a c6té de la noétre et considérer quelle
opinion est la plus vraisemblable. Remarquons encore que stme,
comme gy dans les écrits juifs, est le terme qui introduit les
citations de I'Ecriture sainte.



310 G. WILDEBOER

Si les renseignements fournis par le Nouveau Testament
sont contraires & I'opinion que dés le temps d’Esdras il y
aurait eu un canon fermé, reconnu comme tel par Jiésus et
ses apodtres 6, ils nous donnent cependant des indications po-
sitives sur I’histoire de la canonisation 7.

6. Dans son ouvrage: De Leer van Jesus en de Apostelen over de
H.S. des 0. T., Kampen, 1886, M. NoorpTzIJ a affirmé que Jésus
et ses apotres avaient tenu notre canon pour norme de la foi.
(Voir ma critique de ce point de vue dans les Theologische Studien,
1886, p. 156-163).

D’un autre c¢o6té, le Dr Ep. BOHL a essayé d’expliquer pourquoi
les auteurs du Nouveau Testament suivent les LXX de préférence
au texte masorétique. Cela touche de trés prés a I'usage des apo-
cryphes. En 1873, Bohl écrivit ses Forschungen nach einer Volksbibel
zur Zeit Jesw, w. s. w. Wien, Il prétend que les LXX pénéirérent
en Palestine, et qu’il en sortit une traduction araméenne dont
Jesus et ses apdtres se sont servis. La seconde partie de 'ouvrage
de Bohl parut en 1878 sous le titre: Alttesiament. Citate im Neuen
Testament ; il s’efforce de montrer dans ce volume, que les citations
de ’Ancien Testament qui se rencontrent dans le Nouveau Testa-
ment sont araméennes. Seulement, rien n’est moins prouvé que
Texistence d’une telle traduction, tenue pour inspirée, donc pour
parole de Dieu, par les contemporains de Jésus-Christ. Mais que
ne fait-on pas pour maintenir une hypothése insoutenable ?

A propos de Mat. XXVII, 9, Bohl écrit: « Dans la Bible popu-
laire employée par Matthieu, ce passage, tiré de Zacharie, se trou-
vait dans Jérémie XIX, 15. Aujourd’hui, nous ne le rencontrons
plus dans Jérémie, mais dans la prophétie de Zacharie, devenue
ainsi un fons secundarius. »

Cette opinion peut aller de pair avec celle du jésuite Harnouin
(f 1729), qui dans son commentaire du Nouveau Testament expo-
sait que le latin en était la langue originale. Il pensait que dans
les provinces de l'empire romain (& tort, du moins pour les pro-
vinces orientales), le latin était plus connu que le grec, et que
Dieu, prévoyant que le latin deviendrait d'un usage encore plus
général, avait inspiré le Nouveau Testament en cette langue. On
peut citer de telles opinions sans se donner la peine de les réfuter.
(Lire dans les Theol. Tijdsch. 1874, p. 207-212, 1a pénétrante critique
que KueNEN a faite de I'ouvrage de Bohl.)



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 311

7. Quoique peu nombreuses, les indications positives que le
Nouveau Testament fournit & notre étude sont importantes.

Les voici: a) Dans les cercles juifs, d’ot sont sortis Jésus et ses
apOtres, on avait une trés large notion des Saintes Ecritures, no-
tion que les premiers chrétiens ont conservée; c¢’est ce qui explique
lorigine chrétienne de toute une série d’écrits apocryphes. (Voir
Schiirer.) ) On trouve également des traces d’'une conception plus
étroite. Ainsi les noms donnés aux Saintes-Eeritures (voir plus
haut, remarque 1) peuvent difficilement s’appliquer aux apo-
cryphes; dans la grande majorité des cas, le contexte dans lequel
ces noms se présentent montre gqu’en réalité il s’agit de livres
renfermés dans notre canon. ¢) Tout s’explique quand on sup-
pose qu’au temps de Jésus, 'autorité préposée a la garde du Canon
ne P'avait pas encore fermé, que seuls la Loi et les Prophétes jouis-
saient d’une autorité indiscutée, et qu’a c6té des Psaumes on lisait
Daniel, d’autres Hagiographes et méme beaucoup d’écrits apo-
cryphes; cependant, & cette époque, « ’Ecole » commengait a fixer
des limites et a4 exercer un contréle. Le Seigneur et ses disciplesse
seraient certainement soumis a Pautorité de I'Ecole (Mat. XXIII,
2, 3), et si on les et interrogés, ils eussent répondu sans beau-
coup s’écarter de la maniére juive de compter les livres. Nous
avons déjét rencontré chez Joséphe ce point de vue vacillant. Que
le Canon prétalmudique des Juifs ait eu le contenu du « Canon
alexandrin» est une opinion contraire a I’histoire (contre van
Kasteren).

§ 6. Témoignages historiques concernant le CGanon
de I'Ancien Testament.

d) Renseignements juifs, principalement ceux fournis par
le Talmud.

Dans notre étude de I’histoire du canon de ’Ancien Testa-
ment, nous sommes invités par l'exemple des théologiens
chrétiens depuis Jérome & examiner les renseignements juifs.
Cela est d’autant plus nécessaire que les vues empruntées au
seiziéme siécle aux savants juifs sont peu en harmonie avec
les renseignements fournis par le Talmud ! et d’autres écrits.

1. 11 n’est pas besoin d’expliquer en détail pourquoi nous con-
sacrons un paragraphe spécial aux témoignages juifs sur le canon



312 G. WILDEBOER

de I'Ancien Testament. Plusieurs raisons nous y poussent. Les
théologiens chrétiens ont jadis cherché, avec raison, aupreés des
théologiens juifs, la lumiére nécessaire & une saine compréhension
de ’Ancien Testament, mais ils ont souvent accepté sans examen
ce que les rabbins avaient eux-mémes admis sans examen. Clest
ainsi que pénétra partout 'idée que tout le Canon de I’Ancien
Testament avait été fixé au temps d’Esdras. Voici avec quelle cer-
titude cela est affirmé par HorringER (Thes. I, 2, quaest. I). « In-
concussum enim hactenus, et tam apud christianos* quam Judeeos
qvapprafatov fuit principium simul et semel canonem V. T. autho-
ritate prorsus divina constitutum esse ab Esdra et viris synagog®
magn. » Nous verrons cue cette opinion des rabbins ne repose
sur aucune tradition certaine, qu’elle n'est qu'une hypothése
appuyée sur divers témoignages qui disent tout autre chose & un
critique pénétrant. Les écrits d’Errias LevITA ( 1549) et de DAVID
KmvcHr (T 1240) ne sont que des sources dérivées et peu sures.
Nous devons avant tout étudier les renseignements talmudiques.

Tout d’abord il faut remarquer que partout dans le Tal-
mud, aussi bien dans la Gemara (environ 500 ans apres
Jésus-Christ) que dans la Mischna (environ 200 ans apreés
Jésus-Christ) sont présupposées ’existence de notre canon et
sa division en Thora, Nebiim, Kethoubim 2.

2. Sur ce point, pas de contestation. On trouvera dans SUREN-
HUSIUS, p. 40 sq., thése XI, la preuve que 'on a cité les trois par-
ties de I'Ancien Testament. « Ad majorem rei confirmationem
aliquando Mosis, Prophetarum et Hagiographorum verba alle-
gantur.... Interdum addi solent heec verba: oy =102 2902 71 9
D'aImna W Dwala, res haee sceripta est in lege, iterata in Pro-
phetis, et tertio in Hagiographis, »

Dans le Talmud de Babylone (Baba Bathra, fol. 14 b, 15 «)
on rencontre des conceptions singuliéres sur les auteurs et
les rédacteurs des écrits de I’Ancien Testament, plutdt que
de la canonisation 3.

3. Quelques auteurs (voir HERZFELD, Geschichte Israels, 1857, 111,
p. 74, et First, Kanon des Allen Testamentes, p. 129-134), ont pensé
que le passage cité parlait de la canonisation, parce qu’ils attri-

* « Inter eos quibus non pro cerebro fungus est », dit-il ailleurs,



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 313

buaient au verbe =mp5 toutes sortes de significations. HERZFELD
(en substance aussi Flirst et Konia, Hinleilung, p. 445) ont pensé
que dans le Talmud ap> signifiait: 1. Fixer par écrit ce qui est
transmis oralement. 2. Réunir les sentences ou les proverbes
d’autrui. 3. Ecrire ou composer un livre. 4. Introduire un livre
dans le Canon. Cependant ce verbe n’a pas d’autre sens qu'écrire,
composer un livre. Cest ce que l'on voit clairement en étudiant le
passage dans son contexte.

Le passage en question n'est pas une Mischna, mais une Baroi-
tha, a laquelle se rapporte une Gemara détaillée. (Voir le texte,
la traduction et I'explication dans I'ouvrage de G.-A., Marx déja
cité : Traditio rabbinorum veterrima de V. T. ordine atque origine,
Lipsiee, 1884, et comparer, sur la différence des mots Baraitha et
Mischna, StrACK, Einleitung in den Talmud, Leipzig, 1887, p. 5 et 6,
introduite comme article dans la Real-Encyclopddie fiir protestan-
tische Theologie und Kirche, 2¢ éd., vol. 18e),

Voici la traduction de la Baraitha, telle que Marx la donne
dans son ouvrage (p. 20 sq.) : « Magistri nostri docent : ordo Pro-
phetarum hic est: Josua, Judicum, Samuelis, Regum, Jeremias,
Kzechiel, Jesajas, Duodecim. — Ordo Hagiographorum hic est:
Ruth, liber Psalmorum, Jobus et Proverbia, Ecclesiastes, Canticum
canticorum et Threni, Daniel et libellus Ester, Esra et Chronica. »
Quis autem scripsit eos libros? Moses scripsit librum suum et
sectionem de Bileamo et Jobum. Josua scripsit librum suum et
octo illos versus in Lege. Samuel scripsit librum suum et librum
Judicum et Ruth. David scripsit librum Psalmorum pro! decem
senibus, scilicet pro homine primo, pro Melchisedece, pro Abra-
hamo, pro Mose, pro Hemano, pro Juduthuno, pro Asapho et pro
tribus Coree filiis. Jeremias scripsit librum suum et librum Regum
et Threnos. Hiskias sociique ejus seripserunt Jesajam, Proverbia,
Canticum canticorum [et Ecclesiasten, omis par Marx, p. 22, par
inadvertance]. Viri synagoge magnee scripserunt Ezechielem et
Duodecim |Danielem, omis par Marx] et libellum Ester. Ezra

1 Suivant le Dr NEUBAUER, =3 by doit &tre traduit par « avec 'aide de». Si
cette traduction était exacte, la tradition affirmerait que chacune des personnes
nommées aurait possédé la méme inspiration religieuse et poétique que David.
DALMAN (Marx) (Der Gottesname Adonai) maintient cependant que s= by doit
&tre rendu par « pour = au nom de ». Voir GHEYNE, The Origine and Religious
Contents of the Psalter, London, I891, p. 213.

THEOL, ET pHIL. 1901 21



314 G. WILDEBOER

seripsit librum suum atque genealogias, quas chronicorum in libro
legimus, usque ad semet ipsum (Y5=y). »

Pour lintelligence exacte des choses, ajoutons ce qui suit, tiré
de la Gemara: « Id cuam Rabbi [scil. Rabbi Abba Aricha, 3¢ s.]
effato convenit, quem Rabh Juda [scil. Rabh Juda ben Jecheskel,
3¢ s.] tradit dixisse: KEsra non ascendit e Babylonia, antequam
suam genealogiam perscripsit; tum demum ascendit. — Quis ad
finem perduxit? — Nehemias, filius Helchiz. » Quoique cette tra-
dition n’ait point été admise dans la Mischna, mais seulement
dans la Gemara, en tant que Baraitha, elle n’est pourtant pas aussi
récente que la Gemara. Les Baraithas (expression araméenne pour
mem o mwn) ont été reportéesa lapériode desdocteurs de la Mischna
(Tannaim) comme cela ressort de la formule d’introduction xupm.
Celle dont nous venons de parler est attribuée 4 Juda I surnommé
Ha-Kadosch, chef de I'Hcole de Tibériade (2¢ s.) dont la Mischna
porte le nom.

Considérons-en de plus prés le singulier contenu. Tout d’abord,
le commencement ne renferme aucune mention de la Thora. Cela
ne doit point nous étonner, car la Thora devait toujours étre
écrite sur un rouleau a part, jamais sur le méme rouleau que
d'autres livres. Pour ceux qui veulent copier des écrits sacrés sur
un seul rouleau, il v a précisément ici des prescriptions touchant
Pordre a suivre.

Puis viennent les opinions sur la composition des différents
livres. La Thora a été écrite par Moise; cela allait de soi. Natu-
rellement, les huit derniers versets (mort de Moise) sont attribués
a Josué. Ailleurs, le Talmud les attribue & Moise. Dans les Mena-
choth, fol. 30a, il est dit: « Le Saint (qu’il soit béni) a parlé jus-
qu’a pnv (Deut. XXXIV,5) et Moise a répété et écrit ses paroles.
A partir de ppm il a parlé, et Moise a écrit dans les larmes.» Il
est caractéristique quon ait vu en Moise 'auteur de I'histoire de
Balaam et du livre de Job. Pourquoi attribuer d’une maniére
expresse a Uauteur du Pentateuque le passage Nomb. XXII, 2 —
XXV, 9? A notre avis, c’est parce que, dans les écoles juives, il
g’était élevé des doutes au sujet de I’auteur de cette curieuse his-
toire. (Voir MARX, 0. ¢., p. 42.) Si l'on a pu considérer Moise
comme l'auteur de Job, c’est qu’on pensait que les prophétes
avaient écrit I'histoire de leur temps. Au sujet d’une assimilation
de Job a Jobab (Gen. XXXVI, 33) voir Marx, o. c., p. 42; elle est
mise en rapport avec la souscription de Job dans les LXX. Pour



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 315

terminer, fixons encore notre attention sur l'opinion qui fait
@’Ezéchias et de ses aides les auteurs des livres pfwm» (Esaie, Pro-
verbes, Cantique et Ecclésiaste, et des « hommes de la Grande Syna-
gogue », ceux des livres yimap (Ezéchiel, 12 petits prophétes, Daniel
et le « rouleaun », ¢’est-a-dire Esther. On pense souvent que cette ma-
niére de voir se rattache a la conception juive postérieure qui ne
pouvait admettre que des écrits sacrés eussent été écrits en dehors
de la terre sainte. Cela expliquerait ’assertion touchant Ezéchiel,
Daniel, Esther. Cependant, cette opinion qui se rattache a Raschi
(Rabbi Salomon ben Isaac + 1105) n’a pas de fondement dans le
Talmud (MARX, 0. ¢. b). Si le livre 9wy »9n (les 12 petits prophétes
en un seul livre) est atiribué «aux hommes de la Grande Syna-
gogue », cela signifie que ce livre doit aveir eu un seul auteur
(rédacteur), abstraction faite des différents prophétes. Malachie
seul posséde une souscription, ensorte que les 12 livres n’en for-
ment qu'un seul. (Nous parlerons des « hommes de la Grande
Synagogue » au § 10.) Les quatre livres qu’ils doivent « avoir
écrits » sont, dans leur forme actuelle, tous récents, sauf Ezéchiel.
Y a-t-il dans ce fait un souvenir obscur de l’histoire de ce livre?
Nous ne faisons que poser la question a laquelle nous répondrons
ailleurs. (Voir ma Litleratur des Allten Teslamenles, § 15, remarq. 5.)
Les Voces memoriales plwi et 3’435 sont introduites dans le texte
hébreu et choisies d’'une maniére singuliére. Elles répon:ient aux
mots myw, "Swm, omwn s N et Sxprs Ty oww, Sxnw
amoX nban, de la maniére suivante: pour le premier mot on
prend les quatre premiéres lettres, et pour le second mot, on prend
d’une maniére arbitraire les lettres p, 5 = et a.

‘Dans le Talmud et ailleurs nous rencontrons des doutes de
savants juifs sur la valeur canonique de certains livres de
I'Ancien Testament, ainsi que divers sentiments de docteurs
du second siecle de notre ére. Ces doutes se retrouvent méme
dans les plus récents écrits post-talmudiques et se rappor-
tent surtout aux Kethoubim : Proverbest, Cantique, Ecclé-
siaste 5 et Esther 6. En plus d'un endroit il est question de
Pautorité d’Ezéchiel 7 et dans les écrits post-talmudiques cer-
tains jugements sur Jonas 8 frappent notre attention.

&. Les passages qui doivent nous arréter sont les suivants: sur
les Proverbes: Schabbath, fol. 30Y, et le traité post-talmudique Abdth



316 G. WILDEBOER

de Rabbi Nathan, chap.I (remaniement du traité talmudique Pirké
Aboth). Sur le Cantigue: Jadaim 111, 5; IV, 6, et Abith de R. Nathan,
chap. I. Sur V' Ecclésiaste: Edujoth, V, 5. Jadaim, 111, b ; Schabbath,
fol. 30ab, Abdth de R. Nathan, chap. I; Leviticus Rabba, sect. 28
(VIIe s. ap. J.-C), Midrasch Kohelet, chap. 1, 3. Sur Esther : Megilla,
fol. 7a; Gem. de Jerusalem Megilla, chap. I, & (fol. 70), et Sanhedrin,
fol. 100a. Sur Ezéchiel : Schabbath, fol. 13b; Menachdth, fol. 45a;
Chagiga, fol. 13a, Sur Jonas: Numeri Rabba, sect. 18 (12¢ s. ap. J.-C.),
Pseudo-Raschi et Thaanith, fol. 15a.

Par rapport aux Proverbes, nous lisons dans le Schabbath, fol. 30b:
«On voulait aussi cacher le livre des Proverbes (vsb 1wp:) parce
qu’il renferme des contradictions; mais on ne I’'a pas fait parce
qu’ils (les Sages) dirent : dans 1’Ecclésiaste nous avons regardé
plus profondément et avons trouvé la solution; ici aussi, nous
voulons regarder plus profondément.» Quelques contradictions
y sont données avec quelques essais de solution. — Il en est aussi
parlé par R. NaATHAN (406th, chap. I; comp. Zunz, Die gottesdienst-
lichen Vortrdge der Juden, p. 108 sq.): « Au commencement, on
disait : les Proverbes, le Cantique et I'Ecclésiaste sont genouzim, car
ils contiennent des paraboles (mbwmn) et n’appartiennent done pas
aux saints livres; c’est pourquol on se leva et les cacha, jusqu'a
ce que des hommes de la Grande Synagogue vinrent et les expli-
quérent. » Ce passage renferme le souvenir des doutes que le
livre des Proverbes avait fait surgir, et rejette dans antiquité soit
les controverses au sujet de sa canonicité soit la décision qui le
déclara canonique.

5. Au sujet de la controverse surle Cantique et I'Ecclésiaste, on
peut consulter, en dehors du passage tiré d’Absth de R. Nathan,
le passage de la Mischna, Jadavm III, 5, duquel il ressort qu’au
temps ou l'on rédigea la Mischnra (200 ap. J.-C.), le Canlique et
I'Eccldsiaste étaient tenus pour canoniques. Cependant les discus-
sions au sujet de ces livres n’étaient point encore oubliées. En
effet, on lit: « Toutes les Saintes-Ecritures souillent les mains,
le Cantique et 1’Ecclésiaste souillent les mains. R. Juda (vers 120
ap. J. C.) disait : Le Cantique, il est vrai, souille les mains (est ca-
nonique), cependant 1’Ecclésiaste est contesté. R. Josi (du temps
d’Hadrien) disait : 1I'Ecclésiaste ne souille pas les mains et le
Cantique est contesté. R. Sivmon disait : I'Ecole de Schammai
jugeait plus légérement I’Ecclésiaste que celle de Hillel (c’est-a-
dire que celle-ci tenait I'Ecclésiaste pour canonique, celle-l1a pas



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 317

551 A i e mra vn nbp). R. SIMEoN BEN Azzal, disait:
J’al appris de la bouche des septante-deux anciens, au jour ou l'on
décerna la dignité (de Nazi) & R. Erfazar, que le Cantique et
I Ecclésiaste souillent les mains. R. Axisa (le zélé partisan de Bar-
cochba) disait : Que Dieu fasse que jamais personne en Israél ne
puisse nier que le Cantique souille les mains ; car le monde entier
ne vaut pas le jour ot ce livre a été donné a Israél; tous les
Kethoubim sont saints, mais le Cantigue l'est le plus de tous. Si 'on
a été divisé, c’est bien au sujet de I’Ecclésiaste. R. JEaAN FILS DE
Josuk, beau-frére d’Akiba, disait : ainsi que le fils d’Azzai le rap-
porte, il y a d’abord eu une diversité d’opinions, puis l'on prit
une décision. »

Avee quelqges divergences de détail, ces renseignements se pré-
sentent également dans le Talmud. Voir, par exemple, Megilla,
fol. 72, ot SimitoN BEN MENAscHIA dit que le Cantique était inspiré
du Saint-Esprit, mais que 1'Ecclésiaste était un produit de la
propre sagesse de Salomon, et Edujith, V, 3. Dans le traité Schab-
bath, fol. 302b, nous lisons : « Les sages avaient voulu cacher
le livre de I’Ecclésiaste, mais ils y ont renoncé eu égard au com-
mencement et 4 la fin du livre, » littéralement : =1 == 1A= mn
=90 a9 19107 (le commencement et la fin se composent de mots
tirés de la Thora, cela concerne probablement les versets I: 3, et
XII:13, 14). Dans les Midraschim postérieurs, on rencontre le sou-
venir des doutes sur I'Ecclésiaste; Levit. Rabba, sect. 28. Koheleth
Ravba 1: 3, et 11: 9.

Nous remarquons : a) Que la controverse durait encore au com-
mencement du second siécle. C’est ce que laissent voir les noms
des rabbins sus-mentionnés, ainsi que la détermination du temps
qui ressort de ces mots déja cités: « au jour o Eleazar ben Azaria
fat élevé a la dignité (de Nazi). » Cette maniére de fixer le temps
se rencontre aussi dans le Talmud et permet de placer 'événement
entre 100 et 115 aprés Jésus Christ. (Jost, Geschichle des Judentums
und seiner Sekten, Leipzig, 1857, 11, p. 28 sq., et Gr&ETZ, Geschichie
der Juden, 1V, Leipzig, 1866, p. 37 sq.

b) Que Pexpression d’Akiba nous permet de voir ot nous devons
chercher les livres contestés. C’est dans le 3me groupe que se
trouvent les antilégomeénes de ’Ancien Testament. Les doutes sou-
levés par Ezéchiel et par Jonas ne sont pas une exception a cela.
(Voir plus bas.)

¢) Que la parole d’Akiba, esclave fanatique de la lettre, ne doit



318 G. WILDEBOER

point nous faire penser qu’il ne s’est élevé aucun doute & ce sujet,
car lui-méme nous l’'avoue pour ce qui concerne I’Ecclésiaste; et
Iaffirmation passionnée du caractére sacro-saint du Cantique serait
complétement superflue, si ce caractére n’avait pas été contesté*.

6. Par certains passages du Talmud de Babylone, nous appre-
nons que les Juifs, aussi bien que les chrétiens, ont été choqués du
livre d’Esther. Dans la Gemara babylonienne du traité Megilla ot
il s’agit surtout de la lecture du « rouleau » (d'Esther) et de la féte
des Purim, nous lisons au fol. 72: (Il y est question de la canoni-
cité du Cantique, des Proverbes et de Ruth; mais pour nous, il ne
s’agit ici que d’Esther) R. Juda dit : Samuel a enseigné qu’Esther
ne souille pas les mains. Samuel a-t-il donc pensé qu’Esther
n’était pas inspiré par le Saint-Esprit? Samuel a strement ensei-
gné qu’Esther a été inspiré par 1’Esprit saint, mais il a été inspiré
pour étre dit, non pour élre écrit. »

L’auteur de ce passage est visiblement embarrassé de I'opinion
de R. Samuel. Il ne peut pas nier que celui-ci a enseigné qu’Es-
ther n’était pas canonique, mais il ne croit pas que Samuel I’ait
vraiment pensé. On racontait méme qu’il avait dit qu’Esther était
inspiré, affirmation qui ne pouvait se rapporter au contenu seule-
ment, mais aussi au livre écrit. I1 est fort possible que la seconde
tradition sur Samuel ne soit qu'une assertion du scribe de la
Gemara. Selon lui, Samuel ne peut pas avoir nié cela. Et cette
distinction subtile qui veut que le livre «ait été inspiré non pour
étre éerit, mais pour étre dit, » ne doit pas étre mise au compte
de Samuel, mais de celui qui nous a conservé les opinions de ce
docteur dans la Gemara. Ily a donc une tradition qui affirme que
R. Samuel a enseigné qu’Esther ne souille pas les mains. (Contre
J. S. BrocH, Studien zur Geschichie der Sammlung der althebrdischen
Literatur, 1876, p. 152 sq., comp. § 8, remarq. 2.)

Dans la Gemara de Jérusalem, Megilla 1, 4 (Scawas, Le Talmud
de Jérusalem, Paris, 1883, VI, p. 266 sq.), R. SAMUEL BEN NACHMAN
raconte sous 'autorité de R. JonaTHAN que 85 anciens, parmi les-
quels 30 prophétes, s’étaient donné beaucoup de peine pour rendre
légales les cérémonies de la féte des Purim en regard du Penta-
teuque, des commandements duquel il est dit qu’ils furent donnés
par Jahwé aux enfants d’'Israil (Lév. XXVII, 34). Ils ne quittérent
leurs places que lorsque Dieu eut éclairé leurs yeux et leur eut

* Voir sur U'Ecclésiaste, SCHIFFER, Das Buch Koheleth nach der Auffassung der
Weisen des Talmuds und Midrasch, ete., 1884, C. U. H. WRIGHT.



FORMATION DU CANON DE IANCIEN TESTAMENT 319

fait lire, dans Ex. XVII, 14, que méme la Thora demande 1’obéis-
sance envers les prescriptions du livre d’Esther. (Voir ScHWAB,
0. ¢., 207.) Si peu historique que soit ce récit, il est un écho des
doutes sur la valeur d'Esther; et cela est important, surtout si on
pense que nous possédons d’autres renseignements de cette nature.

Enfin, dans le traité Sanhédrin, fol. 1002, nous lisons que LEevr
BAR SAMUEL, et Raser Huna Bar CHIJA confectionnaient, dans
la maison de R. Jupa, des enveloppes (mimpnn) pour les Saintes-
Ecritures. « Mais lorsqu’ils arrivérent & Esther, ils dirent : Ce rou-
leau n’a pas besoin d’enveloppe.» Il est vrai que R. Juda a con-
damné ce propos comme « épicurien », c'est-a-dire incrédule :
cependant, il semble qu’il y ait eu des rabbis qui n’étaient pas
convaincus de la canonicité d’Esther. Peut-étre R. Juda était-il du
nombre de ces derniers? car son blime ne s’adresse qu’a la forme
du propos cité; il ne dit rien de ce qui le concerne lui-méme.

7. Nous ne sommes point surpris que le livre d'Ezéchiel ait de
tous temps offert beaucoup d’énigmes et de problémes aux savants
juifs. « Le début et 1a fin d’Ezéchiel sont enveloppés de ténebres,
et chez les Hébreux, personne au-dessous de trente ans n’avait le
droit de lire ces péricopes, ainsi que le commencement de la
Genése. » (JEROME, Epist. ad Paul.) Les contradictions entre les
chapitres XL a XLVIII et les ordonnances du Pentateuque devaient
surtout attirer 'attention. Dans le traité Menachoth, fol, 452, elles
sont toutes comptées et traitées, et les lecteurs réfléchis sont priés
d’attendre le retour d’Elie qui expliquera tous ces chapitres.
Schabbath, fol. 13b, et Chagiga, fol. 132, racontent (avec des va-
riantes peu importantes) comment les contradictions étaient réso-
lues par Axanias BEN Ezicuias. Cet Ananias s’est opposé & ce
qu’on cachét (1) le livre d’Ezéchiel parce que ses paroles sont
en opposition avec le livre de la Thora. « Que fait-il done? On lui
apporta trois cents mesures d’huile, il s’assit et expliqua cela (ou
les expliqua, c’est-a-dire les contradictions). »

Ananias ben Ezéchias (ben Garon) était contemporain de Ga-
MALIEL I, le maitre de Paul. D’aprés Fiirst (Kanon des Alien Tes-
tamentes, 24) il était un peu plus jeune quHILLEL et vivait a 1’é-
poque de la naissance de Jésus-Christ. GrRmTz (Geschichte der Juden,
111, 499), pense qu’il faut aussi nommer ici ELEazAR, fils d’Ana-
nias, et place vers 'an 66 apres Jésus-Christ la fin de la contro-
verse au sujet d' Ezéchiel. ‘

Nous devons remarquer : a) Que ces renseignements ne se trou-



320 G. WILDEBOER

vent pas dans la Mischna, comme ceux qui concernent le Cantique
et ' Ecelésiaste, mais dans la Gemara. b) Que la décision définitive
est placée vers 'an 50 apres Jésus-Christ, donc un siécle avant
celle relative au Cantique et & I'Heclésiaste. ¢) Qu’on ne nomme
aucun docteur qui ait vounlu « cacher » Ezéchiel comme on nous le
raconte d’Esther, du Cantique et de I'Ecclésiasie. Ces constatations
nous permettent de conclure qu’au début Ezéchiel fut considéré
comme saint; on en remarquait bien les coniradictions, mais on
croyait quun prophete tel qu'Elie les expliquerait un jour. Un
docteur postérieur pensait que la controverse sur le Pentateuque
ett pu conduire a cacher Ezéchiel ; si cela n'était pas arrivé c¢’était,
disait-il, grace aux efforts d’AnNanias riLs D'Eztcuias, dont les
explications « auront certainement senti I’huile. »

Une fois admis qu’il n’y avait pas opposition entre Ezéchiel et
la Thora, les citations d’Ezéchiel avaient Pautorité de celles de la
Thora (Moéd Katan fol, 53), et selon la conception qu’on avait de
la loi orale (voir § 9, remarq. 8) on enseignait que les presecrip-
tions d’Ezéchiel « venaient de Moise, qu’elles avaient été trans-
mises par la tradition et qu’Ezéchiel n’avait fait que les mettre
par écrit.» (Fursrt, Kanon des Alten Testamentes, 53.)

Sur une controverse dans laquelle un docteur de la loi aurait
déclaré apocryphe le livre d’£zéchiel, nous ne possédons aucun
renseignement. Il faut donc chercher dans le troisiéme groupe les
antilégoménes de I’Ancien Testament.

Je maintiens cette opinion contre BuHaL (0. c., 30) qui prétend
que les doutes sur Ezéchiel ont le méme caractére que ceux sou-
levés par les Kethoubim. Cette opinion de Buhl est conforme a son
point de vue : il pense que tous les renseignements juifs concer-
nant des doutes soulevés par un canon déja existant ne peuvent
se rapporter qu’a une revision de ce dernier. (Voir p.27 et cf. notre
§ 11, remarq. 9.) Mais une décision officielle de I'Ecole touchant
la canonicité des Prophetes et des Kelthoubim me se renconire pas
avant le second siécle aprés Jésus-Christ, ainsi que nous le verrons
plus loin. Au temps d’Ananias, il n'y avait au sujet de ces deux
groupes d’écrits qu’une communis opinio, devenue inattaquable
pour les Prophétes, parce qu’elle datait de plus deux siécles, tandis
que les Kethoubim ne pouvaient pas revendiquer la méme auto-
rité.

Enfin, remarquons qu’au sujet d’Ezéchiel (et des Proverbes), on
ne parle que des «caches », on ne dit point qu’ils «ne souillent pas les



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 321

mains. » Koxie (0. ¢., 453) conelut de la que la discussion concerne
moins la canonicité de ces livres que leur usage dans la syna-
gogue, deux choses qui, suivant lui, ne doivent pas étre confon-
dues, n’étant pas de méme valeur. Comme on ne permettait qu’aux
Israélites au-dessus de trente ans de lire le commencement et la
fin ’Ezechiel, on pouvait, abstraction faite de la canonicité, se
demander s'il n’était pas opportun de ne point lire dans la syna-
gogue ces livres qui paraissaient opposés a la Thora (Ezéchiel) ou
contradictoires (Proverbes).

Nous croyons que cette différence dans la mention des griefs est
involontaire, du moins R. NaTuaN (cf. remarq. 4) n’a pas fait
cette distinction. De plus, au § 8, on verra que la question de la
canonicité est au fond la méme que celle de permetire ou non la
lecture d’un livre dans la synagogue. (Comparez § 8, remarq. 2, et.
I'application du mot ganaz faite par JiromE.)

8. Les passages cités a propos de Jonas ne contredisent pas
cette opinion. Ils sont pour la plupart du douziéme siécle aprés
Jésus-Christ ou méme plus récents. Pour étre complet, nous vou-
lons en résumer le contenu. Numeri Rabba, sect. 18 (édit. de Var-
sovie, p. 1y a): On y joue avec les nombres 50, 60 et 80, dans Esaie
III, 3, et dans le Cantique VI, 8. On essaie de les faire accorder
avec des objets sacrés. Ainsi il est dit : « 50, ce sont les 24 livres,
ajoutez 11, des 12 (petits prophétes), excepté Jonas, car ce livre a
une place a part, puis 6 Sedarim (de la Mischna) et les 9 divisions
du Lévitique, — cela fait ensemble 50. »

L’exception faite pour le livre de Jonas est expliquée dans le
commentaire Matnith Kehunna (écrit au seiziéme siécle). Apreés
avoir donné la liste des 24 livres, 'auteur remarque que le livre
de Jonas doit étre compté & part, parce qu’il ne s’occupe que des
paiens et qu’il ne renferme aucun message pour Israél; c’est aussi
ce qu’écrit Rapak (R. David Kimchi), au commencement du livre
de Jonas. Ce passage nous montre simplement que chez les Juifs
du moyen age, on s’est demandé pourquoi le livre de Jonas, dans.
lequel il ne s’agit pas d'Israél, se trouve parmi les écrits sacrés
d’Israél. Mais, dans les temps antérieurs, il n’y a pas trace d'un
doute sur la canonicité du livre.

Il en est autrement de ’expression du Psrupo-RascHr dans le
traité Thaanith, fol. 152, parce qu’elle a sa raison d’étre dans une
distinction faite par la Mischna elle-méme. Voici le passage de la
Mischna (Thaanith 11,1): « I1 n’est pas dit des hommes de Ninive :



322 G. WILDEBOER

et Dieu vit leurs sacs et leurs jednes, mais (Jon. III, 10): et Dieu
vit leurs ceuvres en ce qu’ils se détournérent de leur mauvaise
voie. Et dans la Kabbale, il dit: Déchirez vos cceurs, non vos habits
(Joél 11, 13). » 11 tombe sous le sens que les deux passages de Jonas
et de Joél ne sont pas cités de Ia méme maniére. La parole de Joél
est considérée comme appartenant a la Cabbale (tradition), et cela
est dit d’une manieére qui laisse supposer que ce n’était pas le cas
de la parole de Jonas. Cette diversité a attiré 'attention du Pseupo-
Rascar, qui aux mots : =m 87 mhapay (or dans la Cabbale « 11
dit » est la maniére ordinaire d’introduire une citation), ajoute
cette remarque : « Ce qu’il y a dans Jonas n’est pas Cabbale, mais
bien le passage de Joél, car ce qu'on appelle Cabbale, ce sont les
exhortations, non les communications. » Si nous avions ici a faire &
une distinction subtile d’un rabbin du moyen 4ge, nous pourrions
en rester la. Mais tel n’est pas le cas. La remarque du Pseudo-Raschi
est une explication d’une parole de la Mischna, explication con-
forme a la substance des choses. Il n’est pas question d’'un doute
sur la valeur canonique du livre de Jonas, mais du passage de la
Mischna cité il découle, comme nous le verrons dans un passage
suivant, qu'au point de vue juif, les « Prophétes», en tant que
tradition, s’opposent & la « Loi» et n'ont de valeur proprement
dite que pour autant qu'ils expliquent plus complétement, et ap-
pliquent par des exhortations les ordonnances et les défenses de la
Thora. On voit par la que le livre de Jonas prend parmi les pro-
phétes une position toute particuliére. Il peut nous paraitre étrange
qu’aucun doute ne nous ait été conservé par les Thannaim (doc-
teurs de la Mischna). Cest qu’au premier siécle aprés Jésus-Christ
le 24 groupe était depuis longtemps considéré comme fermé, et
quwon ne trouvait, dans Jonas, rien de contraire a la Thora, comme
dans Ezcéchiel.

De ce que nous avons dit dans le présent paragraphe, nous
pouvons conclure : @) Les renseignements talmudiques pris
en bloc contredisent péremptoirement 'opinion empruntée a
Erias LeviTa suivant laquelle la canonisation de I’Ancien
Testament aurait été achevée par Esdras?; b) Dans le Talmud,
la Mischna suppose la tripartition de notre canon. Vers l'an
200 apres Jésus-Christ, la décision de ’école est déja interve-
nue, mais tout au plus depuis un demi-siécle. Jusqu’auw
deuxiéme siécle aprés Jésus-Christ, des docteurs juifs dispu-



FORMATION DU GANON DE L'ANGIEN TESTAMENT B

térent avec passion sur la valeur canonique des Proverbes,
de 'Ecclésiaste, du Cantique et d’Esther 10,

9. Tout ce que renferme ce paragraphe confirme pleinement ce
que contient le texte ci-dessus. En effet, les discussions violentes
sur quelques livres du 3me groupe seraient complétement inexpli-
cables si le canon avait été fixé 400 ans avant Jésus-Christ par
un homme tel qu'Esdras. A cela s’ajoute que le Talmud, qui éléve
si haut l'activité d’Esdras, dit : « Esdras eut été digne de donner la
Thora a Israél, si Moise ne I'avait fait avant lui. » (Gemara babyl.
Sanhédrin, chap. 1, et Gemara de Jérusalem, Megilla, chap. I. Voir
I'excellente traduction de M. Scuwas: Le Talmud de Jérusalem,
Paris, 1888, VI, 212), — mais ne lui attribue nulle part la canoni-
sation. Il est vrai que le passage Baba Bathra, fol. 15, traite de la
rédaction, non de la canonisation de quelques livres, quoique
pour la conscience postérieure les deux conceptions se soient con-
fondues. On peut observer dans le Talmud (ou dans le 4e¢ livre
d’Esdras) la tendance a placer la rédaction de tous les livres au
temps d’Iisdras. C'est aussi le sens des renseignements qui attri-
buent ce travail a Esdras lui-inéme, en collaboration avec les
«hommes de la Grande Synagogue.» Jadis on y a vu 2 tort un
souvenir de la part que les docteurs de la Loi auraient eue a ce
travail aprés 'époque d’Esdras. (Voir § 10, remarq. 12.) Mais si le
Talmud montre déja les germes d’'une pensée développée en opi-
nion ferme par les savants juifs postérieurs, cependant les ren-
seignements talmudiques pris en bloc s’opposent & cette maniére
de voir.

10. Aprés avoir examiné tout ce que nous a fourni le Talmud,
on accordera que le résultat donné dans le texte ci-dessus est
correct. On remarquera que nous ne mentionnons pas les doutes
au sujet d’Ezéchiel et de Jonus. Ils ne sont pas une raison suffi-
sante pour accepter cu'un savant juif ait alors voulu éloigner
du 24 groupe un de ces prophétes. A notre avis, FiirsT va trop loin
quand il éerit: « Ce Chanaja fut celui qui effaca les contradictions
entre Ezéchiel et la Thora, el par la rendil possible Uiniroduction
d’Ezéchiel dans le Canon.» (Kanon des Allen Testamentes, p. 995.)
Flrst place cette décision définitive en I'an 32 avant Jésus-Christ,
époque ol les Nebiim étaient certainement depuis longtemps un
groupe fermé. Autrement pourquoi Daniel n’y put-il trouver place?
Ainsi Ezéchiel 8’y trouvait déja. Mais a-t-on peut-étre voulu oter
ce livre du 24 groupe ? Aucun rabbi ne nous est nommé comme



324 &. WILDEBOER

ayant entrepris une chose aussi hardie. Malgré les contradictions
entre ce livre et 1a Thora, on I’a tenu pour sacré, a cause de son
auteur, et on en a abandonné I'explication a Elie qui devait venir.
(Yest Chanaja qui le premier a tenté de résoudre le probléeme,
empéchant ainsi de « cacher » Ezéchiel.

Jonas n’a jamais été un objet de controverse. Ce n’est que beau-
coup plus tard qu’on fut frappé du fait qu’il ne renfermait aucun
message a 'égard d’lsraél comme les autres prophétes ; déja anté-
rieurement (Thaanith, I1,1) on trouva que son contenu n’était pas
une cabbale ; mais selon la méme régle, le contenu des propheie
priores ne 'est pas non plus. Mais on ne rencontre pas de trace de
doutes au sujet de la valeur canonique de ces livres.

Ainsi, au second siécle aprés Jésus-Christ on ne discute avec
vivacité que quelques Kethoubim, surtout les Proverbes, 1'Eccle-
siaste, le Cantique des Cantiques et Esther. — I1 ne faut pas chercher
4 affaiblir 'importance des passages tirés de la Mischna et de la
Gemara, comme STRAcCK 'a fait dans son article Karon des Allen
Testamentes de 1a Real-Encyclopddie?®; il remarque que ces discus-
sions font souvent I'impression d’étre voulues, afin de prouver la
solidité de l'autorité des Livres, ou pour s’exercer aux distinctions
subtiles. C’est plus ou moins le cas de ce qu’on nous dit d’Ezéchiel,
mais non des discussions en général et de celles sur I’Ecclésiaste et
le Cantique en particulier. Le lecteur peut lui-méme s’en rendre
compte. De plus, la passion avec laquelle AkrBa déclare le Cantique
« sacro-saint », avec laquelle un autre docteur, SIMEoN BEN LAKISCH
(vers 300 ap. J.-C. Voir FlirsT, 0. ¢., p. 70) égale Esther a la Thora, et
I’éléve fort au-dessus des propheétes et des Hagiographes, fait voir
clairement qu’il y a eu des gens en Israél qui trouvaient que ces
livres n’étaient pas & leur place dans le Canon des Saintes-Ecri-
tures ou la plupart des docteurs les avaient placés. (On trouvera
dans 'ouvrage de CHEYNE, Job and Salomon or the Wisdom of the
Old Testament, London, 1877, p. 280, les passages talmudiques et
autres par ol Yon voit que des docteurs juifs du premier siécle
avant et aprés Jésus-Christ citaient déja 1’Ecclésiaste comme cano-
nique.) Mais il ne faul pas oublier que contrairement 4 ce fait,
Iauteur de la Sagesse de Salomon (II, 1-9) polémise contre ce livre
(cf. BuHL, 0. ¢. 23). Il est probable que le nom de DT Y (le
cantique par excellence) doit son origine aux discussions sur la
valeur canonique du livre, et doit étre comparé a =5z (le rouleau)
par lequel on désigne Esther (§ 12, remarq. 12). o



FORMATION DU CANON DE L'ANGIEN TESTAMENT 325

§ 7. Témoignages historiques sur le Canon de I'Ancien
Testament.

Suite e) Renscignements fournis par les Peéres de U'Eglise.

Nous n’avons pas & considérer comine témoins de I'histoire
de la formation du canon de ’Ancien Testament tous les pas-
sages des Péres qui nous parlent de ce canon, soit directe-
ment, soit indirectement. Seuls les renseignements puisés
par eux dans les cercles juifs ont une valeur pour notre étude.
L’Eglise d’Orient nous a conservé le canon de Méliton, évéque
de Sardes ( 171) qui laisse de co6té le livre d’Esther, sans
doute avec intention?, et le canon d’Origene ({ 254) qui
nomme ce livre le dernier et ajoute Baruch 2.

1. I.e Canon de Méliton nous a été conservé par Eusébe (H. E.,
1V, 26). Il est important, parce que Méliton déclare s’étre trans-
porté en Orient pour étudier exactement, aux lieux mémes ol les
paroles de ’Ancien Testament avaient é{é annoncées et réalisées,
quel était le nombre et le rang des livres. (mwéoo tov dpfpdy xu roix
v tdw siev). Comme résultat de ce travail, il adresse au frére
Onésime la liste suivante : Mawlgéwg mévre D'éveoic, FZoSos, Acurticdy,
:Apzﬁyoi*, AguTepovopoy- Tnoous Nowi, Kpetat, i’ob@, Baguemv Te0qupe,
I[apa)mrrouévw.o duo. ‘I’ac)pnc?u Aufid, Zadoudivog Hapoquim,-f; 2ol Zopio, Ewdar-
cusThs, aTpe oco'luamw, Iw@ [gogytav Haawa, Icpemou TGV Omdenx fv
povof3iBle, Aavi), TeZee), Eadpus. (Voir tout ce passage dans le Lehr-
buch der historisch-kritischen Einleitung. de pE WETTE, éditée par
SCHRADER, 3¢ édit. 1869, p. HR.)

La succession est étrange et ne s’accorde ni avec la maniére de
compter des Alexandrins, ni avec celle des Palestiniens. Il est
impossible de décider si elle doit étre attribuée au « répondant »
{Gewithrsmann) de Méliton, ou & Méliton lui-méme. I’absence de
Néhémie et des Lamentalions ne doit pas nous étonner ; ils sont
comptés avec Esdras et avec Jérémie. Il n’en est pas de méme
d’Esther qui n’est pas compté avec Esdras-Néhémie, et qui ne peut
avoir été oublié par les copistes. On ne peut pas non plus supposer
que Méliton aurait indiqué 4 son « répondant » juif la présence du

* Suivant les manuscrits, Apifpol doit étre lu avant Aevirucov; voir I'édit.
Heinichen. :



326 3. WILDEBOER

livre grec d’Esther dans les LXX et que ce dernier ’aurait déclaré
apocryphe; caril est clair que dans ce cas Méliton aurait énuméré
une rédaction pluscourtedulivre. Sicefail était isolé,nous devrions
nous tourner vers 'une ou l'autre de ces explications. Mais nous
savons que dans les cercles juifs stricts, on a réellement douté de la
sainteté du livre d’Esther (§ 6, remarq. 6), qu'OrIcENE le nomme le
dernier (voir plus bas rem. 2), qu'au quatriéme siécle ATHANASE
(Epist. fest. de Van 365, op. I, p. 161, édit. Bened.) et GREGOIRE DE
Nazranze (t 389. Carmen, XXXIII, op. 1I, 98¢ édit. Colon.) ne le
tenaient pas pour canonique; nous devons donc admetire que le
rejet était voulu et provoqué par les opinions de celui qui inspi-
rait Méliton. La féte des Purim, célébrée dans le lointain Orient,
avait peine a prendre pied en Palestine. Durant des siécles, on
n’y pratiqua pas le jetine du 13 Adar, selon Esther IX, 31, parce
-que ce jour était un jour de joie ou l'on célébrait 'anniversaire
de la victoire de Judas Macchabée sur Nicanor. (1 Mace. VII, 48;
cf. R. Smirna. The Old Testament, Lect. Vi, remarq. 10, p. 411). 11
n’est done pas étonnant que les chréiiens n’aient point accepté
comine livre sacré cet écrit dont la valeur était mise en doute par
les Juifs eux-mémes. Le rejet semble avoir été assez général. Une
exception se rencontre dans les Jambt ad Selewcum ' AMPHILOGHTUS,
évéque d’Iconie (+ 395) [Op. Greg. Naz., édit. Colon. 1680, 11,194 sq.;
MianE, Patrologia Greca, XXXVII, 1593 sq.]: « Quelques-uns y
ajoutent encore Esther » (toltows mposeyrpivovat Thy iio'@'hp Twé). La va-
leur canonique d’Esther fut reconnue par son introduction dans le
Canon 60 du Concile de Laodicée, et dans les Canons apostoliques,
canon 85 (Const. apost., ed. Ueltzen, p. 253) par CYRILLE DE JERU-
saLEM (Catéch. IV, 35) et par EPIPHANE (voir DE WETTE-SCHRADER,
Einleitung, p. 56 et 57).

2. Le Canon d’'Origéne nous a également été transmis par
Eusébe (H. E., VI, 35). Les renseignements fournis par ce Ganon
ont été vraisemblablement puisés dans une connaissance de l’ori-
ginal, puisqu’Origéne étudiait le texte de I'’Ancien Testament
selon «la vérité hébraique ». Il dit que le nombre des livres est
de vingt-deux, comme celui des lettres de I’alphabet (8% xai exoa,
6a0c 0 aptBpds THY Tap "abTois aToLYElmY Eo'riv).

Voiei la liste des livres avec les noms grecs et hébreux et les
explications de ces derniers:

ciot 8¢ ai efnomt Slo [Biflor xah’ iﬂﬁpaiou; «ide: N wop’ dpiv Tévearg émvye-
YR i, TOpI d¢’ iiﬁpm'ozg gmh The Gpyiic ths Bifhov Bpnmil, tmep fotiv



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 3y

s %, 1 5 \ o ' ~ > wo
& apyiic Efodog, Odudesual, arep éomi Talta Ta ovdpata: Aswtixdy Olixp,

s ; 3 b 3 o 2 ¥ 2
wui Exddegey Apifpot, Appeopexwdalpns Asutspoudpov, Edke addefugip, olror
€ 2 ~ I ~ ~ ~ [ R Y os o e
oi Moo Tymals widg Newii, lwgole Bev Nobv: Kprrad, Pof, mup adrols & évi

. - ~ ’ v 2 ~ 5 t ;

Zrogetip: Bugtlady mowTy, Bsu‘rspzx. TUO OUTOLS £V EQlu.mm)\, 0 Bedwdqgros. Bosi-
derdv Toltn, Tetdpry &v évi Odauuddey Aaﬁiﬁ,z'o'frsp éari Pusthele AafBid. [Topa-
’)Jamop.évmv mptitoy, Oebtepoy, év En Aufph Alapup, Gmep Eoti Mbyor Wpspiy
Eadpus mpdtos xow Sehrepog év v EQpd, & ot Bonloc: Beflos Podudv, Zépnp
Geddhip Zodopdivrog maporpar, Mishal- Exvduoaatiy, Koded: arpa aopotwy,
Zip aoowpip: Hoalag, leoaia: lepeprag olyv Opivors i % émorokd, év évi
* » y 5 L2 L) g ¥ o 2 1 3
Iepepin Aol Acvink leleuehd, Teegwh) Io8, Iof: Eobhp, Eafip. EEw Oe
ToUTwy doti Té MunnaSuixd. drep émuydypantor SapBnl ZupBuvé E4.

Nous avons plusieurs remarques & présenter sur le passage que
nous venons de transcrire.

Tout d’abord, nous signalons ’absence des douze pelits prophéles;
elle est certainement causée par la négligence d'Eusébe ou des
copistes. En effet, Origéne annonce vingt-deux livres et n’en in-.
dique que vingt-et-un. De plus, le Dodekapropheton se trouve dans
la traduction latine de Rufin (Orig. édit. Delarue, 11, 529), immé-
diatement aprés le Cantique des Cantiques (cf. DE WETTE-SCHRADER,
Einl. 53). Ensuite, nous constatons quEsther est nommé le der-
nier; nous savons ce que cela signifie. Mais Origéne ajovute quelque
chose de plus; non seulement il réunit les Lamentations au livre
de Jérémie, mais encore % émstokn, ¢’est-a-dire le livre de Baruch.
Or voici la question qui se présente: Origéne communique-t-il ce
que lui ont raconté ses maitres juifs, ou est-ce par habitude qu’il
ajoute Baruch? Ceci ne serait pas impossible. Dans ses recherches,
Origéne prit pour point de départ le texte grec des LXX, et cher-
cha, autant qu'il le put, & y conformer les renseignements fournis
par les Juifs. C’est ainsi qu’il procéda dans ses laborieux travaux
sur le iexte de ’Ancien Testament.

Mais revenons 4 Baruch. Il n’est pas impossible qu'Origéne ait
eu un « répondant » juif qui ne se soit pas fait scrupule de consi-
dérer Baruch comme partie intégrante du livre de Jérémie, si du
moins on peut ajouter foi aux Constitutions apostoliques qui nous
racontent qu’aua troisiéme siécle les Juifs lisaient Baruck dans la
synagogue a coté des Lameniaiions, au grand jour des Propitia-
tions (Constitutions apostoliques, V, 20, p. 124, édit. Ueltzen). Cepen-
dant, il ne faut accepter que sous bénéfice d’inventaire ce rensei-
gnement complétement isolé. L’auteur est un polémiste passionné;
puis il s’agit de savoir de quels Juifs il est ici question. L'usage



328 G. WILDEBOER

de lire Baruch peut avoir existé dans quelques synagogues, mais
ce livre n’était pas reconnu comme canonique dans les cercles
juifs dont I'opinion faisait régle.

Il est vrai que Van Kasteren (cf. Infrod., remarq. 3) a essayé
d’affaiblir ce témoignage des Péres. Il présente en général la chose
comme si les recherches des Palres sur le canon n’étaient que de
nature scientifique. (Voir ma polémique avee Van Kasteren dans
les Theol. Stud. 1897, 1898, 1899.) Disons seulement ici qu’'Origéne
déclare que, par la vertu du Saint-Esprit, les anteurs du Nouveau
Testament pouvaient discerner le vrai du faux lorsqu’ils se ser-
vaient des apocryphes, ce que, ajoute-t-il, il serait téméraire d’af-
firmer de lui-méme (Theol. Siud., 1899, p. 193).

Le mot Appeogexwdsip pour 'A‘me,uoi est une transcription de wnim
ov1pp livre des dénombrés, littéralement cinquieme partie, sous-
entendu du Pentateuque, des dénombrés. Lie nom est tiré de la
formule par laquelle on indiquait la force des contingents des
tribus (Nomb. I, 21, 23, ete.)

JiroME, docteur de 'Eglise d’Occident, mort en 420, nous
a laissé divers renseignements puisés dans ses relations avec
ses maitres juifs. Dans son célébre Prologus Galeatus, il nous
donne des éclaircissements sur le canon de I’Ancien Testa-
ment en général 3, et dans son commentaire de I’Ecclésiaste
il montre qu’il connaissait les doutes des savants juifs sur ce
livret.

3. En 885, Jérdme commenca a Bethléem, avec aide de savants
juifs, sa traduction de la Bible devenue si célébre dans la suite
(Preef. ad Job). En 390 parut, comme premier fruit de ce travail, la
traduction de Samue! et des Rois, précédée d’'une longue préface.
« Hic prologus scripturarum, écrit-il a la fin de la préface, quasi
galeatum principium omnibus libris, quos de Hebreso vertimus
in Latinum, convenire potest. » De la le nom de Prologus Galeatus
donné a cette Preefatio Regnorum. Voici le passage en entier (voir
DE WETTE-SCHRADER, Einleitung, p. 61, et BLECK-WELLHAUSEN,
Einleitung, 1878, p. 548 sq.) * : « Viginti et duas esse litteras apud
Hebreos Syrorum quoque et Chaldseorum lingua testatur quee
Hebrese magna ex parte confinis est, nam et ipsi viginti duo ele-

1 Opp. edit. Vallarsi IX, 453 sq. La préface se rencontre quelquefois dans des
€ditions autorisées de la Vulgate, non dans les Bibles latines des sociétés bibliques.



FORMATION DU GANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 329

menta habent eadem sono sed diversis characteribus. Samaritani
etiam Pentateuchum Mosi totidem litteris seriptitant, figuris tan-
tum et apicibus discrepantes. Certumque est Ezram scribam
legisque doctorem post capta Hierosolyma et instaurationem
templi sub Zorobabel alias litteras reperisse quibus nunc utimur,
cum ad illud usque tempus iidem Samaritanorum et Hebreorum
characteres fuerint. In libro quoque Numerorum hzc eadem
supputatio, sub levitarum ac sacerdotum censu, mystice osten-
ditur. Et nomen Domini tetragrammaton in quibusdam grecis
voluminibus usque hodie antiquis expressum litteris invenimus.
Sed et Psalmi XXXVI et GX et CXI et CXVIII et CXXXXIV quan-
quam diverso scribantur metro tamen ejusdem numeri texuntur
alphabeto. Et Hieremiz Lamentationes et oratio ejus, Salomonis
quoque in fine Proverbia ab eo loco in quo ait: Mulierem fortem
quis inveniet — iisdem alphabetis vel incisionibus supputantur.
Porro quinque littersee duplices apud eos sunt, caph, mem, nun,
pe,sade : aliter enim per has scribunt principia meditatesque ver-
borum, aliter fines. Unde et quinque a plerisque libri duplices
sstimantur, Samuhel, Malachim, Dabre-iamin, Ezras, Hieremias
cum Cinoth, i. e. Lamentationibus suis. Quomodo igitur viginti
duo elementa sunt per quee scribimus Hebraice omne quod loqui-
mur, et eorum initiis vox humana comprehenditur, ita viginti duo
volumina supputantur quibus, quasi litteris et exordiis in Dei
doctrina, tenera adhuc et lactans viri justi eruditur infantia. Pri-
mus apud eos liber, vocatur Bresith, quem nos Genesim dicimus.
Secundus Hellesmoth qui Exodus apellatur. Tertius Vaiecra i. e.
Leviticus. Quartus Vaiedabber, quem Numeros vocamus. Quintus
Addabarim, qui Deuteronomium prenotatur. Hi sunt quinque
libri Mosi quos proprie Thorath, i. e. legem appellant. Secundum
Prophetarum ordinem faciunt et incipiunt ab Hiesu filio Nave, qui
apud eos Josue ben Nun dicitur. Deinde subtexunt Sephelim i. e.
Judicum librum, et in eundem compingunt Ruth, quia in diebus
judicum facta narratur historia. Tertius sequitur Samuhel, quem
nos Regnorum primum et secundum dicimus. Quartus Malachim
i. e. Regum, qui tertio et quarto Regnorum volumine continetur;
meliusque multo est Malachim i. e. regum quam Malachoth, i. e.
regnorum dicere, non enim multa gentium regna describit sed
unius Israelitici populi qui tribubus duodecim continetur. Quintus
Esaias, sextus Hieremias, seplimus Hiezecihel, octavus liber Duo-
decim Prophetarum, qui apud illos voecatur Thareasar. Tertius
THEOL. ET PHIL. 1901 22



330 G. WILDEBOER

ordo Hagiographa possidet. Et primus liber incipit a Job. Secundus
a David, quem quinque incisionibus et uno Psalmorum volumine
comprehendunt. Tertius est Solomon, tres libros habens : Proverbia
quéee illi parabolas i. e. Masaloth appellant et Ecclesiasten i. e.
Accoeleth et Canticum canticorum quem titulo Sir-assirim preno-
tant. Sextus est Danihel. Septimus Dabre-iamin i. e. Verba dierum,
quod significantius chronicon totius divinee historize possumus
appellare; qui liber apud nos Paralipomenon primus et secundus
inscribitur. Octavus Ezras, qui et ipse similiter apud Grzecos et
Latinos in duos libros divisus est. Nonus Esther. Atque ita fiunt
pariter veteris legis libri viginti duo i. e. Mosi quinque, Prophe-
tarum octo, Hagiographorum novem. Quanquam nonnulli Ruth et
Cinoth inter Hagiographa scriptitent et libros hos in suo putent
numero supputandos, ac per hoc esse priscee legis libros viginti
quatuer; quos sub numero viginti quatuor seniorum Apocalypsis
Johannis [cap. IV, 4 sq.] inducit adorantes agnum et coronas
suas prostratis vultibus offerentes — stantibus coram quatuor
animalibus cculatis et retro et ante, i. e. in preeteritum et in futu-
rum respicientibus et indefessa voce clamantibus : sanctus, sane-
tus, sanctus Dominus Deus omnipotens qui erat et qui est et qui
futurus est. Hic prologus scripturarum quasi galeatum principium
omnibus libris quos de Hebrzo vertimus in Latinum convenire
potest, ut scire valeamus, quicquid extra hos est inter apocrypha
seponendum. Igitur Sapientia que vulgo Solomonis inseribitur
et Hiesu filii Sirach liber et Judith et Tobias et Pastor non sunt in
canone. Machabsorum primum librum Hebraicum reperi, secun-
dus Greecus est, quod ex ipsa quoque phrasi probari potest, » etc.

Ce que Jérdéme nous communique sur ’alphabet hébreu doit
expliquer le nombre vingt-deux et mettre en lumiére qu’il y a
cinq livres doubles: Samuel, Rois, Chroniques, Esdras-Néhémie,
Jérémie-Lamentations, comme il y a cinq lettres & double forme:
(pmjem)- En général, il rapporte fidélement les opinions juives, sur-
tout la tripartition du Canon; il n’y a que de treés petites diver-
gences quant & I'ordre des livres: Iisther est nommé le dernier. Le
nombre 24 n’est pas inconnu & Jérome. « Quelques-uns veulent
placer Ruth et les Lamentations au nombre des Hagriographes, et
les compter séparément,» dit-il. Si nous laissions 4 ces paroles
toute leur valeur, il en résulterait que ce n’est qu’a I’époque de
Jérédme que parut l'ordre des livres de nos bibles hebraiques.
(KuenEeN, H. K. 0. 111, 450, remarq. 8, et plus haut § 1, remarq. 12).



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 331

L’homme qui pensait que I’Apocalypse «inducit » les vingt-quatre
livres « sub numero viginti quatuor seniorum, adorantes agnum
et coronas suas prostratis vultibus offerentes,» est sans doute
celul qui a appris a Jérome que quelques-uns seulement comp-
taient ainsi. Ce passage ne permet de dire que ceci, que le nombre
vingt-quatre n’a pas été inconnu & Jéréme, et qu’un Juif légére-
ment influencé par les Alexandrins, lui a donné des explications
a ce sujet; mais le témoignage de la Baraitha dans Baba Bathra,
fol. 44b. 152 interdit de considérer cette opinion comme née a
I'époque de Jérome. (Voir § 6, remarqg. 2, et § 11, remarq. 2.) Au
reste, plus tard, Jérome fut plus exactement informé de ces choses
(in Danielem, cf. § 11, remarq. 2). Il met au rang des apocryphes
la Sapience de Salomon, Jésus ben Sirach, Judith, Tobie, le Pasteur et
les Macchabées dont il a connu le 4°r livre dans le texte hébreu. A
coté du Prologus Galeatus trés explicite, les renseignements de
I'Epistola 53 ad Paulinum sont moins exacts. (Opp. edit. Villarsi,
I, p. 268, § 8, col. 274-277. KueNEN, H. K. O., 111, 418.)

4. « Aiunt Hebraei, quum inter cetera scripta Solomonis que
antiquata sunt nec in memoria duraverunt et hic liber oblitte-
randus videretur, eo quod vanas Dei assereret creaturas et totum
putaret esse pro nihilo et cibum et potum et delicias transeuntes
preeferret omnibus, ex hoc uno capitulo meruisse auctoritatem ut
in divinorum voluminum numero poneretur, quod totam disputa-
tionem suam et omnem catalogum hac quasiavaregaiodoe: coarcta~
verit et dixerit finem sermonum suorum esse auditu promptissi-
mum nec aliquid in se habere difficile, ut scilicet Deum timeamus
et ejus praecepta faciamus. » (Commentaire sur UEcclésiaste XI1I,
13, 14; Opp. edit. Villarsi, I11, 496). Ainsi I'Ecclésiaste n’aurait pas
été accepté a cause de son contenu; mais ¢’est par amour pour sa
conclusion qu’il fut considéré comme digne d’étre placé « in divi-
norum voluminum numero.» Cela est conforme & la substance
des renseignements talmudiques. (Voir Schabbath, fol. 30ab et § 6,
remardq. 5.) -

De I’étude a laquelle nous venons de nous livrer dans ce
paragraphe, nous pouvons conclure que d’aprés les Péres de
I’Eglise le livre d’Esther n’était pas accepté partout dans les
cercles juifs et que des savants chrétiens, comme Jérome,
ont connu les doutes soulevés par I’Ecclésiastes.



332 G. WILDEBOER

5. Ce que nous venons d’avancer est suffisamment démontré. Si
nous écrivions une histoire de 1’Ancien Testament dans I'Eglise
chrétienne, nous montrerions que ces recherches des savants chré-
tiens dans le monde juif sont restées sans influence durable. Ori-
aiENE lui-méme est inconséquent. (Voir pE WETTE-SCHRADER, Ein-
leitung, p. 532.) De méme Jérome: par l'histoire de sa célebre
traduction, nous savons qu’il fait des concessions aux coutumes
de I'Eglise chrétienne. En général, on était pourtant plus sévére
‘en Orient qu'en Occident. Ainsi au Synode de Laodicée (entre 360
et 370) les apocryphes de ’Ancien Testament furent rejetés, tandis
qu’ils recurent comme une sanction ecclésiastique des conciles
d’Hippone (393) et de Carthage (397). (Voir notre Introduction et
T'ouvrage du prof. CrRaMER, De Kanon der H. S. in de Eerste Vier
Eewwen, Amsterdam, 1883, p. 49.)

Il faut observer que les Nestoriens ne reconnaissaient I’autorité
canonique ni d’Esther, ni du Chroniqueur (Chroniques, Esdras,
Néhémie). (Voir NOLDEKE, Zeitschrift der deuwtschen Morgenland-
Gesellschafft XXXII, 1878, p. 587; XXXV, 1881, p. 496.) A origine,
les Chroniques manquaient dans la Peschito, et ce n’est que plus
tard qu’on a introduit dans cette bible syriaque un targum juif de
ce livre, lequel targum ne fut pas accepté partout. Le Canon nes-
torien repose sur la doctrine de Théodore de Mopsueste*, qui a
combattu la canonicité des Chroniques, d’Esdras, de Néhémie,
d’Esther et de Job. 11 est remarquable que les Nestoriens, tandis
qu’ils restreignaient ainsi le Canon, aient admis l’autorité cano-
nique de Jésus ben Sirach et des additions apocryphes au livre de
Daniel, contrairement a I'esprit du Synode de Laodicée. (BunL,
0. ¢., p. 52.)

* Yoir KN, Theodor von Mopsuestia und Junilius Africanus als Exegeten,
1880, p. 65, 67 sq.



	Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

