
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 3-4

Artikel: Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

Autor: Wildeboer, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT

ÉTUDE HISTORICO-CRITIQUE

'PAR LE

Dr G. WILDEBOER

professeur à l'Université de Groningue*.

§ 5. Témoignages historiques sur le Canon de l'Ancien
Testament.

c) Renseignements fournis par le Nouveau Testament.

Les renseignements indirects fournis par le Nouveau
Testament sur le canon de l'Ancien Testament sont assez importants

pour que les théologiens chrétiens prennent la peine de

les examiner. Nous verrons qu'ils concordent peu avec les

conceptions empruntées aux savants juifs.
Le Nouveau Testament cite l'Ancien Testament comme

« l'Ecriture, » « les Ecritures, » « les saintes Ecritures, »

« la Loi et les Prophètes » ou simplement comme « loi1. »

Une seule fois (Luc XXIV, 44) la citation suppose la tripartition

du canon, ce qui ne prouve pas que l'auteur ait pensé à

un « canon, » encore moins à celui que nous connaissons 2.

On affirme aussi, mais sans preuve, que notre canon est

présupposé par Mat. XXIII, 353.

1. A propos des noms par lesquels les livres de l'Ancien Testament

sont désignés, on peut remarquer ce qui suit : -h yp«.fh se ren-

* Voir la livraison de mars.



FORMATION DU CANON DE l'ANCIEN TESTAMENT 305

contre dans Jean X, 35; XIX, 36, et 2 Pierre I, 20; «l ypayai dans
Mat. XXII, 29; Actes XVIII, 24; yptzyai àyèxi Rom. I, 2 ; ltp& ypäp-

P-ctTo. 2 Tim. III, 15, etc. Ces noms parlent d'eux-mêmes, mais
nous laissent dans l'incertitude sur le contenu du Canon.
L'expression ri ypatfYi ne désigne pas toujours la Sainte-Ecriture comme

corps; elle peut n'indiquer que le passage cité. Cependant Jean X,
35 l'applique à toute l'Ecriture, quoique le contenu n'en soit pas
indiqué. (Comp. C. Sepp, Ue leer des Niemo Testament over de Heilige
Schrift des 0. V-, Amsterdam 1849. Pages 69 sq.).

L'expression vopoç xai npofmoa., plus fréquente, dit peut-être
davantage. (Mat. V, 17; VII, 12; XXII, 40, Luc XVI, 16, 29, 31;
Actes XIII, 15; XXVIII, 23), mais on ne peut rien conclure de

cette appellation, car il n'est pas prouvé que les hagiographes
soient compris dans les npoyrnm. Par contre, c'est une opinion
erronnée que celle qui dit que le 3me groupe n'était pas considéré
comme sacré par les auteurs du Nouveau Testament. Il ne faut
pas oublier que les passages cités ne parlent pas d'un Canon de

livres, mais de la vieille révélation de Dieu, qui peut bien être
comprise sous le nom de La Loi et les Prophètes, ou, si l'on prend plutôt

garde aux écrits que ces termes désignent, on voit que l'expression

en question se rapporte aux deux groupes qui jouissent de la
plus grande autorité, et que Dieu les veut faire connaître préférable-
ment à un seul écrit du troisième groupe. Il ne doit point échapper
à notre attention que l'ensemble des écrits de l'Ancien Testament
est désigné par le mot ó vó^o; Jean X, 34; XII, 34; XV, 25; 1 Cor.

XIV, 21. Cela est d'autant plus remarquable, que les trois
passages cités par le 4e Evangile sont empruntés aux Prophètes et aux
Psaumes, et celui de 1 Cor. XIV, 21 à Esaïe XXVIII, 11, non à

Deut. XXVIII, 49. Au § 8, nous expliquerons ces faits.
2. Nous ne sommes point étonné qu'on ait vu dans Luc XXIV,

44 une preuve que les auteurs du Nouveau Testament connaissaient

la tripartition du Canon de l'Ancien Testament. Il faut
admettre alors que tous les hagiographes sont cités comme
ol ^loà^oi qui en constituent la partie la plus importante, et que les

autres livres de ce groupe sont compris dans cette expression.
Mais il ne faut point forcer le contexte et faire violence aux mots.
Il importe de ne rien mettre dans les mots. Que nous enseigne le
contexte? Le Seigneur ressuscité cherche à faire comprendre à ses

disciples, comme à ceux qui allaient à Emmaüs, que le Christ devait
souffrir et ressusciter des morts le troisième jour. C'est ce qu'ils



306 G. WILDEBOER

peuvent apprendre par l'Ecriture. Mais quel livre du troisième

groupe, outre les Psaumes, peut servir à cette instruction? Il suit
de là que d'après le passage de Luc XXIV, 34, il n'y avait pas, au
temps de Jésus, que la Loi et les Prophètes qui fussent tenus

pour sacrés, mais qu'il y avait encore d'autres écrits, au premier
rang desquels se trouvaient les Psaumes.

3. On a pensé pouvoir tirer du passage Mat. XXIII, 35 (comp.
Luc XI, 21) une preuve de l'existence du Canon de l'Ancien Testament

au temps de Jésus-Christ (comp. Riehm's Handbuch des

biblischen Alterthums, Bielefeld u. Leipzig, 2. Bd., 1884, II, p. 1318,

Art. Zacharie). Voici de quoi il s'agit. Dans ce passage,le Seigneur
dit : « ....afin que retombe sur vous tout le sang innocent répandu
sur la terre, depuis le sang d'Abel le juste jusqu'au sang de

Zacharie, que vous avez tué entre le temple et l'autel. » Or le
dernier martyr de l'Ancien Testament n'est pas Zacharie ben Jojada
tué sous Joas (au neuvième siècle avant Jésus-Christ), mais Urie
ben Semaja, tué sous Jojakim au septième siècle avant Jésus-

Christ. (Voir Jér. XXVI, 23.) Si Jésus avait eu devant les yeux
l'ordre des temps, il n'aurait pu dire d'Abel à Urie. Pourquoi dit-
il d'Abel à Zacharie? Parce que Zacharie est le dernier nommé
dans l'Ancien Testament (2 Chron. XXIV, 20 et 21). S'appuyant
sur ce qui précède, on prétend que Jésus a voulu parler du sang
de tous les justes nommés par toute l'Ecriture, nous dirions : de

la Genèse à l'Apocalyse. Il suivrait de là que pour Jésus comme

pour nous, les Chroniques étaient le dernier livre de l'Ancien
Testament.

Il ne faut pourtant pas oublier que presque personne alors ne

possédait de collection complète des Saintes-Ecritures, même la

plupart des synagogues étaient dans ce cas. Et fût-on même en

possession de tous les livres, tous les rouleaux étaient séparés.
Cela peut tout au plus signifier que le Seigneur rendait hommage
à la théorie reçue sur la succession de ces livres. Ceci admis, il en

résulte que Jésus, comme les Juifs postérieurs, considérait le livre
des Chroniques comme le dernier livre de l'Ancien Testament.
Mais quels livres étaient comptés dans ce troisième groupe que
terminaient les Chroniques? C'est ce que Mat. XXIII, 25 ne nous
dit pas. Mais n'est-il pas plus vraisemblable que c'était la succession

des livres historiques, au sens strict (auxquels Jérémie
n'appartenait pas), qui était dans l'esprit du Seigneur? Et parmi ceux-
là, les Chroniques étaient toujours considérées comme le plus



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 307

récent et le dernier. De cette manière, nous avons enlevé tout droit
à ce passage, et nous conservons la supposition que nous avons
ici à faire à une inexactitude, ou qu'il est ici question de Zacharie
ben Baruch, tué à Jérusalem pendant la guerre des Juifs contre
les Romains. (Voir Oort, Laatste Eeuwen, etc., II, p. 363 sq.)
Mat. XXIII, 35 est certainement inexact en tant que Zacharie y
est nommé comme « fils de Barachias ». U a été confondu avec le

prophète postexilique du même nom. (Voir Zach. I, 1 [comparer
Es. VIII, 2 ; Esd. V, 1]). Dans le passage parallèle Luc XI, 51, les

mots « fils de Barachias » ne figurent pas.

Ce n'est sans doute pas pur hasard si dans le Nouveau
Testament on ne rencontre aucune citation d'Esther, de
l'Ecclesiaste ou du Cantiquei. Un certain nombre de souvenirs et
de citations d'écrits apocryphes prouvent que les auteurs du
Nouveau Testament n'ont pas connu de canon de l'Ancien
Testament identique au nôtre5.

4. On peut avec vraisemblance soutenir que l'absence de
citations d'Esther, de l'Ecclesiaste et du Cantique dans le Nouveau
Testament est due au hasard, puisqu'on n'y trouve aucun passage
d'Esdras, de Néhémie, d'Abdias, de Nahum et de Sophonie. Car il
n'est pas prouvé que Marc VI, 23 dépende d'Esther V, 3, 6; VII, 2.

Dans tous les cas, y aurait-il une connaissance d'Esther, ce n'est

pas une citation. Il en est de même entre Mat. VI, 7, 9 et Eccl.
V, 1; Mat. VI, 11 et Eccl. V, 17 (?); Luc XVI, 9 et Eccl. XI, 2;
Rom. IX, 16 et Eccl. IX, 11; Rom. VIII, 18 et Eccl. I, 2-11; Jean

IX, 4 et Eccl. IX, 10. Comparer Introduction I de mon commentaire

de VEcclesiaste dans Marti, Kurzer Handkommentar, Freiburg
1898, contre Volch, Kommentar Predig, p. 140 à 150. Cependant
le caractère de la plupart de ces écrits fait que nous ne nous en
étonnons pas; de plus, ce fait est éclairé d'une vive lumière par
ce que les sources juives et chrétiennes nous rapportent de

quelques-uns de ces livres. (Voir § 6, remarques 5, 6; § 7, remarques 1,

3, 4). Si Esdras et Néhémie ne sont pas cités, c'est qu'ils étaient

primitivement unis aux Chroniques ; la séparation était déjà

opérée, il est vrai, au temps de Jésus. On peut en dire autant
d'Abdias, Nahum et Sophonie qui étaient des éléments du livre
appelé Dodekapropheton.

5. Les citations tirées des apocryphes par les auteurs du Nouveau
Testament ne peuvent être niées que par des préjugés dogmatiques.



308 G. WILDEBOER

(A côté des commentaires du Nouveau Testament, voir l'ouvrage
bien connu de G. Surenhusius nWûH iao sive ßip.o<; xotToXkayyc

in quo secundum veterum theologorum Hébrœorum Formulas allegandi
et Modos interpretandi conciliantur loca ex V. in N- T. allegata,
Amstelaedami 1713). Les faits parlent haut et si distinctement, que
ce serait un travail inutile que de vouloir en affaiblir la portée.
D'un autre côté, on en a exagéré l'importance. Ainsi, E. R. Stier
(Sogar die Apocryphen im Neuen Testament dans ses Andeutungen

für gläubiges Schriftverständnis, 2. Sammlung 1828, p. 486-524) qui
n'a pas réuni moins de 102 passages du Nouveau Testament ayant
quelque ressemblance avec les livres apocryphes. Bleek a
considérablement émondé ce nombre. (Voir Ueber die Stellung der

Apocryphen des Alten Testament im Christlichen Kanon ; Studien und Kritik.
1853, p. 267 à 354.) D'après lui, on doit classer ces passages comme
suit: a) Souvenirs des écrits apocryphes; b) Renseignements puisés

dans les Apocryphes, et placés sur la même ligne que ceux
tirés de l'Ancien Testament ; c) Citations réelles.

Ainsi a) Rom. I, 20-32 fait penser à la Sapience de Salomon XIII-
XV ; 1 Cor. VI, 13, à Sirach XXXVI, 20; Héb. I, 3 à la Sapience de

Salomon, VII, 36 ; Jacq. I, 9 à Sirach IV, 29 et V, 11; 1 Pierre I, 6, 7 à la
Sapience III, 3-7. Ces passages ne prouvent rien, sinon que les
auteurs avaient conservé le souvenir des textes apocryphes. — b) Les

passages du second groupe ont plus d'importance ; c'est par eux
seulement que les auteurs du Nouveau-Testament ont pu
connaître les choses dont ils parlent et qu'ils placent sur le même

rang que celles fournies par l'Ancien Testament. Ainsi 2 Tim. Ill, 8

parle des magiciens égyptiens Jannes et Jambres, noms qui sous
différentes formes se rencontrent aussi dans les Targums et dans
le Talmud (par exemple dans le Talmud tnööl ijpiV> dans le Tar-
gum de Jonathan d,"Ou,ï D,;'0; ils doivent avoir été empruntés à

un écrit perdu sur le temps de Moïse. Héb. XI, 37 a un passage
du Martyrium Jesaiœ. Jude 9 est tiré de VAssumptio Mosis. — c) Les
citations directes sont plus importantes encore. On les rencontre
dans Mat. XXVII, 9; Luc XI, 49; Jean VII, 38; 1 Cor. II, 9; Eph.
V, 14 et Jude 14-16. Quelques explications sur ces passages. Le
nom de Jérémie, Mat. XXVII, 9, n'est pas un lapsus calami.
Ce passage que nous chercherions dans Zach. XI, 12, a été tiré,
par l'auteur du 1er Evangile, d'un écrit apocryphe de Jérémie.

Jérôme dit de ce passage : « legi nuper in quodam Hebraico volu-
mine, quod Nazarenœ sectse mihi Hebrasus obtulit, Jeremiœ apo-



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 309

cryphum, in quo hsec verba scripta reperi » (ed. Vallarsi, VII, 1,

p. 228, et Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu

Christi, II, p. 676). — Luc XI, 49; Jean VII, 38 et Jacq. IV, 5

sont de véritables citations, quoique nous n'ayons plus les textes

originaux. On ne peut pourtant pas accepter ce que dit H- Grotius
{voir Commentaire), que dans Luc XI, 49 eins est égal à laba "îûK,
il pense 1 Dieu a pensé ainsi, car c'est ainsi que cela est arrivé!
L'explication de A. Resch (Ausserkanon. Evangelienfragmente,
Leipzig, 1889, § 10, N° 4) est également insuffisante. — 1 Cor. II, 9

est, d'après Origene, tiré de l'Apocalypse d'Elie, ainsi que Eph. V, 14,

au dire d'Epiphane. Resch, o. c, § 10, N° 37, les considère comme
des paroles de Jésus. Mais ses raisons sont faibles. — Jude 14-16

est emprunté au livre d'Hénoch. Sur tous les Apocryphes cités, voir
l'ouvrage de Schürer, Geschichte des judischen Volkes im Zeitaller
Jesu Christi, Leipzig, 1886, p. 575-693.

Si l'on répand sur tous ces faits une lumière complète, on verra
clairement : a) Que les auteurs du Nouveau-Testament connaissaient

beaucoup de passages des Apocryphes, auxquels ils
accordaient une valeur égale à celle des textes de l'Ancien Testament.
b) Que les apocryphes mentionnés ne sont pas ceux des LXX ; car
les citations indiquées plus haut sous lettre c sont tirées d'écrits
qui ne se rencontrent pas dans les manuscrits des LXX. c) Que

la plupart des auteurs du Nouveau Testament avaient une notion
des Saintes-Ecritures plus large que celle des Alexandrins.

Cependant, de tout cela, il ne découle point encore que le

Seigneur et ses apôtres aient considéré le Canon alexandrin comme
le « vrai canon, » ainsi que le croit van Ehesteren (comp. Theol.

Stud. 1897, p. 159 sq., et plus bas § 6).
Ryle (Canon of the Old Testament, p. 153 sq.) ne veut pas

concéder la force probante de ces passages. Il estime indémontré que
quelques passages (par exemple Jean VII, 38; 1 Cor. II, 9) < so be

explained as giving the substance and combined thought of more
than one passage of the Old Testament », et que Mat. XXVII, 9,

Luc XI, 49 soient tirés d'une source apocryphe. — Pour nous, le

témoignage des Pères de l'Eglise a plus de valeur que la conception

dogmatique du professeur anglais. En outre, qu'on veuille
placer sa démonstration à côté de la nôtre et considérer quelle
opinion est la plus vraisemblable. Remarquons encore que swte,

comme 1I3K32? dans les écrits juifs, est le terme qui introduit les

citations dé l'Ecriture sainte.



310 G. WILDEBOER

Si les renseignements fournis par le Nouveau Testament
sont contraires à l'opinion que dès le temps d'Esc!ras il y
aurait eu un canon fermé, reconnu comme tel par Jésus et

ses apôtres 6, ils nous donnent cependant des indications
positives sur l'histoire de la canonisation7.

6. Dans son ouvrage: De Leer van Jesus en de Apostelen over de

H. S. des O. T., Kampen, 1886, M. Noordtzij a affirmé que Jésus
et ses apôtres avaient tenu notre canon pour norme de la foi.
(Voir ma critique de ce point de vue dans les Theologische Studien,
1886, p. 156-163).

D'un autre côté, le Dr Ed. Bôhl a essayé d'expliquer pourquoi
les auteurs du Nouveau Testament suivent les LXX de préférence
au texte masorétique. Cela touche de très près à l'usage des

apocryphes. En 1873, Bôhl écrivit ses Forschungen nach einer Volksbibel

zur Zeit Jesu, u. s. w. Wien. Il prétend que les LXX pénétrèrent
en Palestine, et qu'il en sortit une traduction araméenne dont
Jésus et ses apôtres se sont servis. La seconde partie de l'ouvrage
de Bôhl parut en 1878 sous le titre : Alttestament. Citate im Neuen

Testament ; il s'efforce de montrer dans ce volume, que les citations
de l'Ancien Testament qui se rencontrent dans le Nouveau Testament

sont araméennes. Seulement, rien n'est moins prouvé que
l'existence d'une telle traduction, tenue pour inspirée, donc pour
parole de Dieu, par les contemporains de Jésus-Christ. Mais que
ne fait-on pas pour maintenir une hypothèse insoutenable?

A propos de Mat. XXVII, 9, Bôhl écrit : « Dans la Bible populaire

employée par Matthieu, ce passage, tiré de Zacharie, se trouvait

dans Jérémie XIX, 15. Aujourd'hui, nous ne le rencontrons
plus dans Jérémie, mais dans la prophétie de Zacharie, devenue
ainsi un fons secundarius. »

Cette opinion peut aller de pair avec celle du jésuite Hardouin
(f 1729), qui dans son commentaire du Nouveau Testament exposait

que le latin en était la langue originale. Il pensait que dans
les provinces de l'empire romain (à tort, du moins pour les
provinces orientales), le latin était plus connu que le grec, et que
Dieu, prévoyant que le latin deviendrait d'un usage encore plus
général, avait inspiré le Nouveau Testament en cette langue. On

peut citer de telles opinions sans se donner la peine de les réfuter.
(Lire dans les Theol. Tijdsch. 1874, p. 207-212, la pénétrante critique
que Kuenen a faite de l'ouvrage de Bôhl.)



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 311

7. Quoique peu nombreuses, les indications positives que le

Nouveau Testament fournit à notre étude sont importantes.
Les voici: a) Dans les cercles juifs, d'où sont sortis Jésus et ses

apôtres, on avait une très large notion des Saintes Ecritures,
notion que les premiers chrétiens ont conservée; c'est ce qui explique
l'origine chrétienne de toute une série d'écrits apocryphes. (Voir
Schürer.) b) On trouve également des traces d'une conception plus
étroite. Ainsi les noms donnés aux Saintes-Ecritures (voir plus
haut, remarque 1) peuvent difficilement s'appliquer aux
apocryphes ; dans la grande majorité des cas, le contexte dans lequel
ces noms se présentent montre qu'en réalité il s'agit de livres
renfermés dans notre canon, c) Tout s'explique quand on
suppose qu'au temps de Jésus, l'autorité préposée à la garde du Canon

ne l'avait pas encore fermé, que seuls la Loi et les Prophètes
jouissaient d'une autorité indiscutée, et qu'à côté des Psaumes on lisait
Daniel, d'autres Hagiographes et même beaucoup d'écrits
apocryphes; cependant, à cette époque, « l'Ecole » commençait à fixer
des limites et à exercer un contrôle. Le Seigneur et ses disciples se

seraient certainement soumis à l'autorité de l'Ecole (Mat. XXIII,
2, 3), et si on les eût interrogés, ils eussent répondu sans beaucoup

s'écarter de la manière juive de compter les livres. Nous
avons déjà rencontré chez Josephe ce point de vue vacillant. Que

le Canon prétalmudique des Juifs ait eu le contenu du « Canon
alexandrin» est une opinion contraire à l'histoire (contre van
Kasteren).

§ 6. Témoignages historiques concernant le Canon

de l'Ancien Testament.

d) Renseignements juifs, principalement ceux fournis par
le Talmud.

Dans notre étude de l'histoire du canon de l'Ancien Testament,

nous sommes invités par l'exemple des théologiens
chrétiens depuis Jérôme à examiner les renseignements juifs.
Cela est d'autant plus nécessaire que les vues empruntées au
seizième siècle aux savants juifs sont peu en harmonie avec
les renseignements fournis par le Talmud4 et d'autres écrits.

1. Il n'est pas besoin d'expliquer en détail pourquoi nous
consacrons un paragraphe spécial aux témoignages juifs sur le canon



312 G. WILDEBOER

de l'Ancien Testament. Plusieurs raisons nous y poussent. Les

théologiens chrétiens ont jadis cherché, avec raison, auprès des

théologiens juifs, la lumière nécessaire à une saine compréhension
de l'Ancien Testament, mais ils ont souvent accepté sans examen
ce que les rabbins avaient eux-mêmes admis sans examen. C'est

ainsi que pénétra partout l'idée que tout le Canon de l'Ancien
Testament avait été fixé au temps d'Esdras. Voici avec quelle
certitude cela est affirmé par Hottinger (Thés. I, 2, quaest. I). « In-
concussum enim hactenus, et tam apud christianos* quam Judseos

óvaptpt<r/3yiTov fuit principium simul et semel canonem V. T. autho-
ritate prorsus divina constitutum esse ab Esdra et viris synagogse

magnse. » Nous verrons que cette opinion des rabbins ne repose
sur aucune tradition certaine, qu'elle n'est qu'une hypothèse
appuyée sur divers témoignages qui disent tout autre chose à un

critique pénétrant. Les écrits d'EuAS Levita (f 1549) et de David
Kimchi (f 1240) ne sont que des sources dérivées et peu sûres.

Nous devons avant tout étudier les renseignements talmudiques.

Tout d'abord il faut remarquer que partout dans le
Talmud, aussi bien dans la Gemara (environ 500 ans après
Jésus-Christ) que dans la Mischna (environ 200 ans après
Jésus-Christ) sont présupposées l'existence de notre canon et

sa division en Thora, Nebiim, Kethoubim 2.

2. Sur ce point, pas de contestation. On trouvera dans Suren-
husius, p. 49 sq., thèse XI, la preuve que l'on a cité les trois parties

de l'Ancien Testament. « Ad majorem rei confirmationem
aliquando Mosis, Prophetarum et Hagiographorum verba alle-

gantur....Interdum addi soient haec verba : D^W rHl.ro Siro "t "131

cairoa îtfbluu DWSiS, res hase scripta est in lege, iterata in Pro-
phetis, et tertio in Hagiographis. »

Dans le Talmud de Babylone (Baba Bathra, fol. 14 b, 15 a)

on rencontre des conceptions singulières sur les auteurs et
les rédacteurs des écrits de l'Ancien Testament, plutôt que
de la canonisation3.

3. Quelques auteurs (voir Herzfeld, Geschichte Israels, 1857, III,
p. 74, et Fürst, Kanon des Alten Testamentes,^. 129-134), ont pensé

que le passage cité parlait de la canonisation, parce qu'ils attri-

* « Inter eos quibus non pro cerebro fungus est », dit-il ailleurs.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 313

huaient au verbe ana toutes sortes de significations. Hbrzfeld
(en substance aussi Fürst et König, Einleitung, p. 445) ont pensé

que dans le Talmud aro signifiait : 1. Fixer par écrit ce qui est

transmis oralement. 2. Réunir les sentences ou les proverbes
d'autrui. 3. Ecrire ou composer un livre. 4. Introduire un livre
dans le Canon. Cependant ce verbe n'a pas d'autre sens qu'écrire,
composer un livre. C'est ce que l'on voit clairement en étudiant le

passage dans son contexte.
Le passage en question n'est pas une Mischna, mais une Barattila,

à laquelle se rapporte une Gemara détaillée. (Voir le texte,
la traduction et l'explication dans l'ouvrage de G.-A. Marx déjà
cité : Traditio rabbinorum veterrima de V. T. ordine atque origine,
Lipsiœ, 1884, et comparer, sur la différence des mots Barditha et

Mischna, Strack, Einleitung in den Talmud, Leipzig, 1887, p. 5 et 6,

introduite comme article dans la Beai-Encyclopädie für protestantische

Theologie und Kirche, 2« éd., vol. 18e).

Voici la traduction de la Barditha, telle que Marx la donne
dans son ouvrage (p. 20 sq.) : « Magistri nostri docent : orcio Pro-
phetarum hic est : Josua, Judicum, Samuelis, Regum, Jeremias,
Ezéchiel, Jesajas, Duodecim. — Ordo Hagiographorum hic est :

Ruth, liber Psalmorum, Jobus et Proverbia, Ecclesiastes, Canticum
canticorum et Threni, Daniel et libellus Ester, Esra et Chronica. »

Quis autem scripsit eos libros? Moses scripsit librum suum et

sectionem de Bileamo et Jobum. Josua scripsit librum suum et

octo illos versus in Lege. Samuel scripsit librum suum et librum
Judicum et Ruth. David scripsit librum Psalmorum pro ' decern

senibus, scilicet pro homine primo, pro Melchisedece, pro Abra-
hamo, pro Mose, pro Hemano, pro Juduthuno, pro Asapho et pro
tribus Corse filiis. Jeremias scripsit librum suum et librum Regum
et Threnos. Hiskias sociique ejus scripserunt Jesajam, Proverbia,
Canticum canticorum [et Ecclesiasten, omis par Marx, p. 22, par
inadvertance]. Viri synagogae magna? scripserunt Ezechielem et

Duodecim [Danielem, omis par Marx] et libellum Ester. Ezra

1 Suivant le Dr Neubauer, i-js ^w doit être traduit par « avec l'aide de». Si

cette traduction était exacte, la tradition affirmerait que chacune des personnes
nommées aurait possédé la même inspiration religieuse et poétique que David.

Dalman (Marx) (Der Gottesname Adonai) maintient cependant que i^i ^j> doit
être rendu par « pour au nom de». Voir Cheyne, The Origine and Religious
Contents of the Psalter, London, 1891, p. 213.

THÉOL. ET PHIL. 1901 21



314 G. WILDEBOER

scripsit librum suum atque genealogias, quas chronicorum in libro
legimus, usque ad semet ipsum (ib"iy). »

Pour l'intelligence exacte des choses, ajoutons ce qui suit, tiré
de la Gemara : « Id cum Rabbi [seil. Rabbi Abba Aricha, 3e s.J

effato convenit, quem Rabh Juda [seil. Rabh Juda ben Jecheskel,
3e s.] tradit dixisse : Esra non ascendit e Babylonia, antequam
suam genealogiam perscripsit ; tum demum ascendit. — Quis ad
finem perduxit? — Nehemias, filius Helchiœ. » Quoique cette
tradition n'ait point été admise dans la Mischna, mais seulement
dans la Gemara, en tant que Barditha, elle n'est pourtant pas aussi
récente que la Gemara. Les Baraïthas (expression araméenne pour
noiiCPt njtt>ö) ont été reportées à la période des docteurs de la Mischna
(Tannaïm) comme cela ressort de la formule d'introduction ìOJ.e.

Celle dont nous venons de parler est attribuée à Juda I surnommé
Ha-Kadosch, chef de l'Ecole de Tibériade (2" s.) dont la Mischna
porte le nom.

Considérons-en de plus près le singulier contenu. Tout d'abord,
le commencement ne renferme aucune mention de la Thora. Cela

ne doit point nous étonner, car la Thora devait toujours être
écrite sur un rouleau à part, jamais sur le même rouleau que
d'autres livres. Pour ceux qui veulent copier des écrits sacrés sur
un seul rouleau, il y a précisément ici des prescriptions touchant
l'ordre à suivre.

Puis viennent les opinions sur la composition des différents
livres. La Thora a été écrite par Moïse ; cela allait de soi.
Naturellement, les huit derniers versets (mort de Moïse) sont attribués
à Josué. Ailleurs, le Talmud les attribue à Moïse. Dans les Mena-
chôth, fol. 30a, il est dit : « Le Saint (qu'il soit béni) a parlé
jusqu'à no,l (Deut. XXXIV, 5) et Moïse a répété et écrit ses paroles.
A partir de no1! il a parlé, et Moïse a écrit dans les larmes.» Il
est caractéristique qu'on ait vu en Moïse l'auteur de l'histoire de

Balaam et du livre de Job. Pourquoi attribuer d'une manière

expresse à l'auteur du Pentateuque le passage Nomb. XXII, 2 —

XXV, 9? A notre avis, c'est parce que, dans les écoles juives, il
s'était élevé des doutes au sujet de l'auteur de cette curieuse
histoire. (Voir Marx, o. c, p. 42.) Si l'on a pu considérer Moïse

comme l'auteur de Job, c'est qu'on pensait que les prophètes
avaient écrit l'histoire de leur temps. Au sujet d'une assimilation
de Job à Jobab (Gen. XXXVI, 33) voir Marx, o. c, p. 42; elle est
mise en rapport avec la souscription de Job dans les LXX. Pour



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 315

terminer, fixons encore notre attention sur l'opinion qui fait
d'Ezéchias et de ses aides les auteurs des livres p:lw& (Esaïe,
Proverbes, Cantique et Ecclesiaste, et des « hommes de la Grande
Synagogue », ceux des livres j'Sjp (Ezéchiel, 12 petits prophètes, Daniel
et le « rouleau », c'est-à-dire Esther. On pense souvent que cette
manière de voir se rattache à la conception juive postérieure qui ne

pouvait admettre que des écrits sacrés eussent été écrits en dehors
de la terre sainte. Cela expliquerait l'assertion touchant Ezéchiel,
Daniel, Esther. Cependant, cette opinion qui se rattache à Raschi
(Rabbi Salomon ben Isaac f 1105) n'a pas de fondement dans le
Talmud (Marx, o. c. 5). SI le livre itpp ^n (les 12 petits prophètes
en un seul livre) est attribué «aux hommes de la Grande Synagogue

», cela signifie que ce livre doit avoir eu un seul auteur
(rédacteur), abstraction faite des différents prophètes. Malachie
seul possède une souscription, ensorte que les 12 livres n'en
forment qu'un seul. (Nous parlerons des « hommes de la Grande
Synagogue » au § 10.) Les quatre livres qu'ils doivent « avoir
écrits » sont, dans leur forme actuelle, tous récents, sauf Ezéchiel.

Y a-t-il dans ce fait un souvenir obscur de l'histoire de ce livre?
Nous ne faisons que poser la question à laquelle nous répondrons
ailleurs. (Voir ma Litteratur des Alten Testamentes, § 15, remarq. 5.)
Les Voces memoriales p"tpûi et j'Njp sont introduites dans le texte
hébreu et choisies d'une manière singulière. Elles répon lent aux
mots ,-pJW, '»bttxa. D,T»rT *W> ròfìp et bxplfT* llffj) D"W> biWT.

"inöK tbitì, de la manière suivante: pour le premier mot on

prend les quatre premières lettres, et pour le second mot, on prend
d'une manière arbitraire les lettres p, j, i et j.

Dans le Talmud et ailleurs nous rencontrons des doutes de

savants juifs sur la valeur canonique de certains livres de

l'Ancien Testament, ainsi que divers sentiments de docteurs
du second siècle de notre ère. Ces doutes se retrouvent même
dans les plus récents écrits post-talmudiques et se rapportent

surtout aux Kethoubim: Proverbes'1', Cantique, Ecclesiaste

5 et Esther 6. En plus d'un endroit il est question de

l'autorité d'Ezéchiel7 et dans les écrits post-talmudiques
certains jugements sur Jonas 8 frappent notre attention.

4. Les passages qui doivent nous arrêter sont les suivants : sur
les Proverbes: Schabbath, fol. 30b, et le traité post-talmudique Abôth



316 G. WILDEBOER

de Babbi Nathan, chap. I (remaniement du traité talmudique Pirhê
Abôth). Sur le Cantique: Jadaïm III, 5; IV, 6, et Abôth de R. Nathan,
chap. I. Sur l'Ecclesiaste: Edujôth, V, 3. Jadaïm, III, 5; Schabbath,
fol. 30ab, Abôth de B. Nathan, chap. I; Leviticus Babba, sect. 28

(VIIe s. ap. J.-G), Midrasch Kohèlet, chap. I, 3. Sur Esther : Megilla,
fol. 7a; Gem. de Jerusalem Megilla, chap. I, 4 (fol. 70), et Sanhédrin,
fol. 100 a. Sur Ezéchiel : Schabbath, fol. 13b; Menachâth, fol. 45»;
Chagiga, fol. 13a. Sur Jonas: Numeri Babba, sect. 18 (12e s. ap. J.-C),
Pseudo-Raschi et Thaanith, fol. 15a.

Par rapport aux Proverbes, nous lisons dans le Schabbath, fol. 30b :

« On voulait aussi cacher le livre des Proverbes (njjb Wpi) parce
qu'il renferme des contradictions; mais on ne l'a pas fait parce
qu'ils (les Sages) dirent : dans l'Ecclesiaste nous avons regardé
plus profondément et avons trouvé la solution ; ici aussi, nous
voulons regarder plus profondément. » Quelques contradictions
y sont données avec quelques essais de solution. — Il en est aussi

parlé par R. Nathan (Abôth, chap. I; comp. Zunz, Die goitesdienst-
lichen Vorträge der Juden, p. 108 sq.) : « Au commencement, on
disait : les Proverbes, le Cantique et l'Ecclesiaste sont genouzim, car
ils contiennent des paraboles (nibïtfo) et n'appartiennent donc pas
aux saints livres; c'est pourquoi on se leva et les cacha, jusqu'à
ce que des hommes de la Grande Synagogue vinrent et les
expliquèrent. » Ce passage renferme le souvenir des doutes que le
livre des Proverbes avait fait surgir, et rejette dans l'antiquité soit
les controverses au sujet de sa canonicité soit la décision qui le
déclara canonique.

5. Au sujet de la controverse sur le Cantique et l'Ecclesiaste, on
peut consulter, en dehors du passage tiré d'Aboth de R. Nathan,
le passage de la Mischna, Jadaïm III, 5, duquel il ressort qu'au
temps où l'on rédigea la Mischna (200 ap. J.-C), le Cantique et
YEccPsiaste étaient tenus pour canoniques. Cependant les discussions

au sujet de ces livres n'étaient point encore oubliées. En
effet, on lit : « Toutes les Saintes-Ecritures souillent les mains,
le Cantique et l'Ecclesiaste souillent les mains. R. Juda (vers 120

ap. J. C.) disait : Le Cantique, il est vrai, souille les mains (est
canonique), cependant l'Ecclesiaste est contesté. R. José (du temps
d'Hadrien) disait : l'Ecclesiaste ne souille pas les mains et le
Cantique est contesté. R. Simon disait : l'Ecole de Schammaï
jugeait plus légèrement l'Ecclesiaste que celle de Hillel (c'est-à-
dire que celle-ci tenait l'Ecclesiaste pour canonique, celle-là pas



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 317

bbn ira nainiai ">hüv rra ^ipa rr?rrp).B. Siméon ben Azzaï, disait:
J'ai appris de la bouche des septante-deux anciens, au jour où l'on
décerna la dignité (de Nazi) à R. Eléazar, que le Cantique et
l'Ecclesiaste souillent les mains. R. Akiba (le zélé partisan de Bar-
cochba) disait : Que Dieu fasse que jamais personne en Israël ne

puisse nier que le Cantique souille les mains ; car le monde entier
ne vaut pas le jour où ce livre a été donné à Israël ; tous les
Kethoubim sont saints, mais le Cantique l'est le plus de tous. Si l'on
a été divisé, c'est bien au sujet de l'Ecclesiaste. R. Jean fils de
Josué, beau-frère d'Akiba, disait : ainsi que le fils d'Azzaï le
rapporte, il y a d'abord eu une diversité d'opinions, puis l'on prit
une décision. »

Avec quelques divergences de détail, ces renseignements se

présentent également dans le Talmud. Voir, par exemple, Megilla,
fol. 7a, où Siméon ben Menaschia dit que le Cantique était inspiré
du Saint-Esprit, mais que l'Ecclesiaste était un produit de la

propre sagesse de Salomon, et Edujôth, V, 3. Dans le traité Schabbath,

fol. 30ab, nous lisons : « Les sages avaient voulu cacher
le livre de l'Ecclesiaste, mais ils y ont renoncé eu égard au
commencement et à la fin du livre, » littéralement : min ,131 IfibTifi
min '"Ol IOIDI (le commencement et la fin se composent de mots
tirés de la Thora, cela concerne probablement les versets 1: 3, et
XII : 13,14). Dans les Midraschim postérieurs, on rencontre le
souvenir des doutes sur VEcclesiaste ; Levit. Babba, sect. 28. Koheleth

Rabba 1: 3, et 11: 9.

Nous remarquons : a) Que la controverse durait encore au
commencement du second siècle. C'est ce que laissent voir les noms
des rabbins sus-mentionnés, ainsi que la détermination du temps
qui ressort de ces mots déjà cités : « au jour où Eleazar ben Azaria
fut élevé à la dignité (de Nazi). » Cette manière de fixer le temps
se rencontre aussi dans le Talmud et permet de placer l'événement
entre 100 et 115 après Jésus Christ. (Jost, Geschichte des Judentums
und seiner Sekten, Leipzig, 1857, II, p. 28 sq., et Gr^tz, Geschichte

der Juden, IV, Leipzig, 1866, p. 37 sq.
b) Que l'expression d'Akiba nous permet de voir où nous devons

chercher les livres contestés. C'est dans le 3me groupe que se

trouvent les antilégomènes de l'Ancien Testament. Les doutes
soulevés par Ezéchiel et par Jonas ne sont pas une exception à cela.

(Voir plus bas.)
c) Que la parole d'Akiba, esclave fanatique de la lettre, ne doit



318 G. WILDEBOER

point nous faire penser qu'il ne s'est élevé aucun doute à ce sujet,
car lui-même nous l'avoue pour ce qui concerne l'Ecclesiaste; et
l'affirmation passionnée du caractère sacro-saint du Cantique serait
complètement superflue, si ce caractère n'avait pas été contesté*.

6. Par certains passages du Talmud de Babylone, nous apprenons

que les Juifs, aussi bien que les chrétiens, ont été choqués du
livre d'Esther. Dans la Gemara babylonienne du traité Megilla où

il s'agit surtout de la lecture du « rouleau » (d'Esther) et de la fête
des Purim, nous lisons au fol. 7a : (Il y est question de la canonicité

du Cantique, des Proverbes et de Ruth; mais pour nous, il ne

s'agit ici que d'Esther) R. Juda dit : Samuel a enseigné qu'Esther
ne souille pas les mains. Samuel a-t-il donc pensé qu'Esther
n'était pas inspiré par le Saint-Esprit Samuel a sûrement enseigné

qu'Esther a été inspiré par l'Esprit saint, mais il a été inspiré
pour être dit, non pour être écrit. »

L'auteur de ce passage est visiblement embarrassé de l'opinion
de R. Samuel. Il ne peut pas nier que celui-ci a enseigné qu'Esther

n'était pas canonique, mais il ne croit pas que Samuel l'ait
vraiment pensé. On racontait même qu'il avait dit qu'Esther était
inspiré, affirmation qui ne pouvait se rapporter au contenu seulement,

mais aussi au livre écrit. Il est fort possible que la seconde

tradition sur Samuel ne soit qu'une assertion du scribe de la
Gemara. Selon lui, Samuel ne peut pas avoir nié cela. Et cette

distinction subtile qui veut que le livre « ait été inspiré non pour
être écrit, mais pour être dit, » ne doit pas être mise au compte
de Samuel, mais de celui qui nous a conservé les opinions de ce

docteur dans la Gemara. Il y a donc une tradition qui affirme que
R. Samuel a enseigné qu'Esther ne souille pas les mains. (Contre
J. S. Bloch, Studien zur Geschichte der Sammlung der althebräischen

Literatur, 1876, p. 152 sq., comp. § 8, remarq. 2.)

Dans la Gemara de Jérusalem, Megilla I, 4 (Schwab, Le Talmud
de Jérusalem, Paris, 1883. VI, p. 266 sq.), R. Samuel ben Nachman
raconte sous l'autorité de R. Jonathan que 85 anciens, parmi
lesquels 30 prophètes, s'étaient donné beaucoup de peine pour rendre

légales les cérémonies de la fête des Purim en regard du
Pentateuque, des commandements duquel il est dit qu'ils furent donnés

par Jahwé aux enfants d'Israäl (Lév. XXVII, 34). Ils ne quittèrent
leurs places que lorsque Dieu eut éclairé leurs yeux et leur eut

* Voir sur l'Ecclesiaste, Schiffer, Das Buch Kokeleth nach der Auffassung der

Weisen des Talmuds und Midrasch, etc., 1884. C. ü. H. Wright.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 319

fait lire, dans Ex. XVII, 14, que même la Thora demande l'obéissance

envers les prescriptions du livre d'Esther. (Voir Schwab,
o. c, 207.) Si peu historique que soit ce récit, il est un écho des

doutes sur la valeur d'Esther; et cela est important, surtout si on

pense que nous possédons d'autres renseignements de cette nature.
Enfin, dans le traité Sanhédrin, fol. 100a, nous lisons que Levi

bar Samuel, et Rabbi Huna bar Chija confectionnaient, dans
la maison de R. Juda, des enveloppes (filrraaü) pour les Saintes-
Ecritures. « Mais lorsqu'ils arrivèrent à Esther, ils dirent : Ce rouleau

n'a pas besoin d'enveloppe. » Il est vrai que R. Juda a
condamné ce propos comme « épicurien », c'est-à-dire incrédule :

cependant, il semble qu'il y ait eu des rabbis qui n'étaient pas
convaincus de la canonicité d'Esther. Peut-être R. Juda était-il du
nombre de ces derniers? car son blâme ne s'adresse qu'à la forme
du propos cité; il ne dit rien de ce qui le concerne lui même.

7. Nous ne sommes point surpris que le livre d'Ezéchiel ait de

tous temps offert beaucoup d'énigmes et de problèmes aux savants

juifs. « Le début et la fin d'Ezéchiel sont enveloppés de ténèbres,
et chez les Hébreux, personne au-dessous de trente ans n'avait le

droit de lire ces péricopes, ainsi que le commencement de la
Genèse. » (Jérôme, Epist. ad Paul.) Les contradictions entre les

chapitres XL à XLVIII et les ordonnances du Pentateuque devaient
surtout attirer l'attention. Dans le traité Menachôth, fol. 45a, elles

sont toutes comptées et traitées, et les lecteurs réfléchis sont priés
d'attendre le retour d'Elie qui expliquera tous ces chapitres.
Schabbath, fol. 13b, et Chagiga, fol. 13a, racontent (avec des

variantes peu importantes) comment les contradictions étaient résolues

par Ananias ben Ezéchias. Cet Ananias s'est opposé à ce

qu'on cachât (nj) le livre d'Ezéchiel parce que ses paroles sont
en opposition avec le livre de la Thora. « Que fait-il donc? On lui
apporta trois cents mesures d'huile, il s'assit et expliqua cela (ou
les expliqua, c'est-à-dire les contradictions). »

Ananias ben Ezéchias (ben Garon) était contemporain de

Gamaliel I, le maître de Paul. D'après Fürst (Kanon des Alten
Testamentes, 24) il était un peu plus jeune qu'HiLLEL et vivait à

l'époque de la naissance de Jésus-Christ. Grìetz (Geschichte der Juden,

III, 499), pense qu'il faut aussi nommer ici Eléazar, fils d'Ananias,

et place vers l'an 66 après Jésus-Christ la fin de la controverse

au sujet d'Ezéchiel.
Nous devons remarquer : a) Que ces renseignements ne se trou-



320 g. wildeboer

vent pas dans la Mischna, comme ceux qui concernent le Cantique
et l'Ecclesiaste, mais dans la Gemara. b) Que la décision définitive
est placée vers l'an 50 après Jésus-Christ, donc un siècle avant
celle relative au Cantique et à l'Ecclesiaste, c) Qu'on ne nomme
aucun docteur qui ait voulu « cacher » Ezéchiel comme on nous le
raconte d'Esther, du Cantique et de l'Ecclesiaste. Ces constatations
nous permettent de conclure qu'au début Ezéchiel fut considéré

comme saint; on en remarquait bien les contradictions, mais on

croyait qu'un prophète tel qu'Elie les expliquerait un jour. Un
docteur postérieur pensait que la controverse sur le Pentateuque
eût pu conduire à cacher Ezéchiel; si cela n'était pas arrivé c'était,
disait-il, grâce aux efforts d'ANANiAs fils d'Ezéchias, dont les

explications « auront certainement senti l'huile. »

Une fois admis qu'il n'y avait pas opposition entre Ezéchiel et
la Thora, les citations d'Ezéchiel avaient l'autorité de celles de la
Thora (Moed Katan fol, 5a), et selon la conception qu'on avait de

la loi orale (voir § 9, remarq. 8) on enseignait que les prescriptions

d'Ezéchiel « venaient de Moïse, qu'elles avaient été transmises

par la tradition et qu'Ezéchiel n'avait fait que les mettre

par écrit.» (Fürst, Kanon des Alten Testamentes, 53.)
Sur une controverse dans laquelle un docteur de la loi aurait

déclaré apocryphe le livre d'Ezéchiel, nous ne possédons aucun
renseignement. Il faut donc chercher dans le troisième groupe les
antilégomènes de l'Ancien Testament.

Je maintiens cette opinion contre Buhl (o. c., 30) qui prétend
que les doutes sur Ezéchiel ont le même caractère que ceux
soulevés par les Kethoubim. Cette opinion de Buhl est conforme à son

point de vue : il pense que tous les renseignements juifs concernant

des doutes soulevés par un canon déjà existant ne peuvent
se rapporter qu'à une revision de ce dernier. (Voir p. 27 et cf. notre
§ 11, remarq. 9.) Mais une décision officielle de l'Ecole touchant
la canonicité des Prophètes et des Kethoubim ne se rencontre pas
avant le second siècle après Jésus-Christ, ainsi que nous le verrons
plus loin. Au temps d'Ananias, il n'y avait au sujet de ces deux

groupes d'écrits qu'une communis opinio, devenue inattaquable
pour les Prophètes, parce qu'elle datait de plus deux siècles, tandis
que les Kethoubim ne pouvaient pas revendiquer la même autorité.

Enfin, remarquons qu'au sujet d'Ezéchiel (et des Proverbes), on
ne parle que des «caches», on ne dit point qu'ils «ne souillent pas les



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 321

mains. » Konîg (o. c, 453) conclut de là que la discussion concerne
moins la canonicité de ces livres que leur usage dans la
synagogue, deux choses qui, suivant lui, ne doivent pas être confondues,

n'étant pas de même valeur. Comme on ne permettait qu'aux
Israélites au-dessus de trente ans de lire le commencement et la
fin d'Ezéchiel, on pouvait, abstraction faite de la canonicité, se

demander s'il n'était pas opportun de ne point lire dans la
synagogue ces livres qui paraissaient opposés à la Thora (Ezéchiel) ou
contradictoires (Proverbes).

Nous croyons que cette différence dans la mention des griefs est

involontaire, du moins R. Nathan (cf. remarq. 4) n'a pas fait
cette distinction. De plus, au § 8, on verra que la question de la
canonicité est au fond la même que celle de permettre ou non la
lecture d'un, livre dans la synagogue. (Comparez § 8, remarq. 2, et.

l'application du mot ganaz faite par Jérôme.)
8. Les passages cités à propos de Jonas ne contredisent pas

cette opinion. Ils sont pour la plupart du douzième siècle après
Jésus-Christ ou même plus récents. Pour être complet, nous voulons

en résumer le contenu. Numeri Rabba, sect. 18 (édit. de

Varsovie, p. 3j>a) : On y joue avec les nombres 50, 60 et 80, dans Esdie

III, 3, et dans le Cantique VI, 8. On essaie de les faire accorder

avec des objets sacrés. Ainsi il est dit : « 50, ce sont les 24 livres,
ajoutez 11, des 12 (petits prophètes), excepté Jonas, car ce livre a

une place à part, puis 6 Sedarim (de la Mischna) et les 9 divisions
du Lévitique, — cela fait ensemble 50. »

L'exception faite pour le livre de Jonas est expliquée dans le

commentaire Matnôth Kehunna (écrit au seizième siècle). Après
avoir donné la liste des 24 livres, l'auteur remarque que le livre
de Jonas doit être compté à part, parce qu'il ne s'occupe que des

païens et qu'il ne renferme aucun message pour Israël; c'est aussi

ce qu'écrit Badak (R. David Kimchi), au commencement du livre
de Jonas. Ce passage nous montre simplement que chez les Juifs
du moyen âge, on s'est demandé pourquoi le livre de Jonas, dans

lequel il ne s'agit pas d'Israël, se trouve parmi les écrits sacrés

d'Israël. Mais, dans les temps antérieurs, il n'y a pas trace d'un
doute sur la canonicité du livre.

Il en est autrement de l'expression du Pseudo-Raschi dans le

traité Thaanith, fol. 15a, parce qu'elle a sa raison d'être dans une
distinction faite par la Mischna elle-même. Voici le passage de la
Mischna (Thaanith II, 1) : « Il n'est pas dit des hommes de Ninive :



322 G. WILDEBOER

et Dieu vit leurs sacs et leurs jeûnes, mais (Jon. Ill, 10) : et Dieu
vit leurs œuvres en ce qu'ils se détournèrent de leur mauvaise
voie. Et dans la Kabbale, il dit: Déchirez vos cœurs, non vos habits
(Joël II, 13). » Il tombe sous le sens que les deux passages de Jonas

et de Joël ne sont pas cités de la même manière. La parole de Joël
est considérée comme appartenant à la Gabbale (tradition), et cela

est dit d'une manière qui laisse supposer que ce n'était pas le cas
de la parole de Jonas. Cette diversité a attiré l'attention du Pseudo-
Raschi, qui aux mots : iaix Kin rÒSpDl (or dans la Gabbale « Il
dit » est la manière ordinaire d'introduire une citation), ajoute
cette remarque : « Ce qu'il y a dans Jonas n'est pas Gabbale, mais
bien le passage de Joël, car ce qu'on appelle Gabbale, ce sont les

exhortations, non les communications. » Si nous avions ici à faire à

une distinction subtile d'un rabbin du moyen âge, nous pourrions
en rester là. Mais tel n'est pas le cas. La remarque du Pseudo-Raschi
est une explication d'une parole de la Mischna, explication
conforme à la substance des choses. Il n'est pas question d'un doute

sur la valeur canonique du livre de Jonas, mais du passage de la
Mischna cité il découle, comme nous le verrons dans un passage
suivant, qu'au point de vue juif, les «Prophètes», en tant que
tradition, s'opposent à la « Loi » et n'ont de valeur proprement
dite que pour autant qu'ils expliquent plus complètement, et

appliquent par des exhortations les ordonnances et les défenses de la
Thora. On voit par là que le livre de Jonas prend parmi les

prophètes une position toute particulière. Il peut nous paraître étrange
qu'aucun doute ne nous ait été conservé par les Thanndïm
(docteurs de la Mischna). C'est qu'au premier siècle après Jésus-Christ
le 2d groupe était depuis longtemps considéré comme fermé, et

qu'on ne trouvait, dans Jonas, rien de contraire à la Thora, comme
dans Ezéchiel.

De ce que nous avons dit dans le présent paragraphe, nous

pouvons conclure : a) Les renseignements talmudiques pris
on bloc contredisent péremptoirement l'opinion empruntée à

Elias Levita suivant laquelle la canonisation de l'Ancien
Testament aurait été achevée par Esdras9 ; 6) Dans le Talmud,
la Mischna suppose la tripartition de notre canon. Vers l'an
200 après Jésus-Christ, la décision de l'école est déjà intervenue,

mais tout au plus depuis un demi-siècle. Jusqu'au
deuxième siècle après Jésus-Christ, des docteurs juifs dispu-



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 323

tèrent avec passion sur la valeur canonique des Proverbes,
de l'Ecclesiaste, du Cantique et d'Esther10.

9. Tout ce que renferme ce paragraphe confirme pleinement ce

que contient le texte ci-dessus. En effet, les discussions violentes
sur quelques livres du 3me groupe seraient complètement inexplicables

si le canon avait été fixé 400 ans avant Jésus-Christ par
un homine tel qu'Esdras. A cela s'ajoute que le Talmud, qui élève

si haut l'activité d'Esdras, dit : « Esdras eût été digne de donner la
Thora à Israël, si Moïse ne l'avait fait avant lui. » (Gemara babyl.
Sanhédrin, chap. I, et Gemara de Jérusalem, Megilla, chap. I. Voir
l'excellente traduction de M. Schwab : Le Talmud de Jérusalem,
Paris, 1888, VI, 212), — mais ne lui attribue nulle part la canonisation.

Il est vrai que le passage Baba Bathra, fol. 15, traite de la
rédaction, non de la canonisation de quelques livres, quoique
pour la conscience postérieure les deux conceptions se soient
confondues. On peut observer dans le Talmud (ou dans le 4e livre
d'Esdras) la tendance à placer la rédaction de tous les livres au
temps d'Esdras. C'est aussi le sens des renseignements qui
attribuent ce travail à Esdras lui-même, en collaboration avec les
« hommes de la Grande Synagogue. >> Jadis on y a vu à tort un
souvenir de la part que les docteurs de la Loi auraient eue à ce

travail après l'époque d'Esdras. (Voir § 10, remarq. 12.) Mais si le

Talmud montre déjà les germes d'une pensée développée en
opinion ferme par les savants juifs postérieurs, cependant les

renseignements talmudiques pris en bloc s'opposent à cette manière
de voir.

10. Après avoir examiné tout ce que nous a fourni le Talmud,
on accordera que le résultat donné dans le texte ci-dessus est

correct. On remarquera que nous ne mentionnons pas les doutes

au sujet d'Ezéchiel et de Jouas. Ils ne sont pas une raison
suffisante pour accepter qu'un savant juif ait alors voulu éloigner
du 2d groupe un de ces prophètes. A notre avis, Fürst va trop loin
quand il écrit: « Ce Chanaja fut celui qui effaça les contradictions
entre Ezéchiel et la Thora, et par là rendit possible l'introduction
d'Ezéchiel dans le Canon. » (Kanon des Alten Testamentes, p. 95.)

Fürst place cette décision définitive en l'an 32 avant Jésus-Christ,
époque où les Nebiim étaient certainement depuis longtemps un
groupe fermé. Autrement pourquoi Daniel n'y put-il trouver place?
Ainsi Ezéchiel s'y trouvait déjà. Mais a-t-on peut-être voulu ôter
ce livre du 2d groupe Aucun rabbi ne nous est nommé comme



324 G. WILDEBOER

ayant entrepris une chose aussi hardie. Malgré les contradictions
entre ce livre et la Thora, on l'a tenu pour sacré, à cause de son

auteur, et on en a abandonné l'explication à Elie qui devait venir.
C'est Chanaja qui le premier a tenté de résoudre le problème,
empêchant ainsi de « cacher » Ezéchiel.

Jonas n'a jamais été un objet de controverse. Ce n'est que beaucoup

plus tard qu'on fut frappé du fait qu'il ne renfermait aucun
message à l'égard d'Israël comme les autres prophètes ; déjà
antérieurement (Thaanith, II, 1) on trouva que son contenu n'était pas
une cabbale ; mais selon la même règle, le contenu des prophetœ

priores ne l'est pas non plus. Mais on ne rencontre pas de trace de

doutes au sujet de la valeur canonique de ces livres.
Ainsi, au second siècle après Jésus-Christ on ne discute avec

vivacité que quelques Kethoubim, surtout les Proverbes,
l'Ecclesiaste,le Cantique des Cantiques et Esther. — Il ne faut pas chercher
à affaiblir l'importance des passages tirés de la Mischna et de la
Gemara, comme Strack l'a fait dans son article Kanon des Alten
Testamentes de la Beai-Encyclopädie'1 ; il remarque que ces discussions

font souvent l'impression d'être voulues, afin de prouver la
solidité de l'autorité des Livres, ou pour s'exercer aux distinctions
subtiles. C'est plus ou moins le cas de ce qu'on nous dit d'Ezéchiel,
mais non des discussions en général et de celles sur l'Ecclesiaste et
le Cantique en particulier. Le lecteur peut lui-même s'en rendre
compte. De plus, la passion avec laquelle Akiba déclare le Cantique
« sacro-saint », avec laquelle un autre docteur, Siméon ben Lakisch
(vers 300 ap. J.-C Voir Fürst, o. c, p. 70) égale Esther à la Thora, et

l'élève fort au-dessus des prophètes et des Hagiographes, fait voir
clairement qu'il y a eu des gens en Israël qui trouvaient que ces

livres n'étaient pas à leur place dans le Canon des Saintes-Ecritures

où la plupart des docteurs les avaient placés. (On trouvera
dans l'ouvrage de Cheyne, Job and Salomon or the Wisdom of the

Old Testament, London, 1877, p. 280, les passages talmudiques et
autres par où l'on voit que des docteurs juifs du premier siècle
avant et après Jésus-Christ citaient déjà l'Ecclesiaste comme
canonique.) Mais il ne faut pas oublier que contrairement à ce fait,
l'auteur de la Sagesse de Salomon (II, 1-9) polémise contre ce livre
(cf. Buhl, o. c. 23). Il est probable que le nom de D'TtPrr "Fti (le

cantique par excellence) doit son origine aux discussions sur la
valeur canonique du livre, et doit être comparé à nbiün (le rouleau)

par leqifel on désigne Esther (§ 12, remarq. 12).



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 325

| 7. Témoignages historiques sur le Canon de l'Ancien
Testament.

Suite e) Renseignements fournis par les Pères de l'Eglise.

Nous n'avons pas à considérer comme témoins de l'histoire
de la formation du canon de l'Ancien Testament tous les

passages des Pères qui nous parlent de ce canon, soit directement,

soit indirectement. Seuls les renseignements puisés

par eux dans les cercles juifs ont une valeur pour notre étude.

L'Eglise d'Orient nous a conservé le canon de Méliton, évêque
de Sardes (y 171) qui laisse de côté le livre d'Esther, sans
doute avec intention1, et le canon d'Origène (-[-254) qui
nomme ce livre le dernier et ajoute Baruch2.

1. Le Canon de Méliton nous a été conservé par Eusèbe (H. E.,

IV, 26). Il est important, parce que Méliton déclare s'être transporté

en Orient pour étudier exactement, aux lieux mêmes où les

paroles de l'Ancien Testament avaient été annoncées et réalisées,

quel était le nombre et le rang des livres, (irótrx tòv i.pêym xtu inola

tot TaÇ« eIev). Comme résultat de ce travail, il adresse au frère
Onésime la liste suivante : Mwiiirstoç ttévtì TéWiç, E?o§o;, As-jitixôv,

Apid^oi^, dSKTepovó^tov. Ivjaouc Nocini K|CtT«ì, PoùS. Ba<7t/Eu5v Tinnapa.,
n«^a).et7T0fA£ywy o"uo. y«).f/c5v A«|3t§, Za).otuwvoç Xla.pmp.iv.1, y y.ai Zotaict, Exx).>j-

<7t«(TTï)ç, anixa. àtrpMTra-j, lo>ß. II^ocpv/Twv Htraïou, IejOSpuou, xwv SwSeza Èv

(xovo^i(3),w, Aa-jtiî)., IsÇsràX, EiS^a;. (Voir tout ce passage dans le Lehrbuch

der historisch-kritischen Einleitung, de de Wette, éditée par
Schrader, 8« édit. 1869, p. 52.)

La succession est étrange et ne s'accorde ni avec la manière de

compter des Alexandrins, ni avec celle des Palestiniens. Il est

impossible de décider si elle doit être attribuée au « répondant »

(Gewährsmann) de Méliton, ou à Méliton lui-même. L'absence de

Néhémie et des Lamentations ne doit pas nous étonner ; ils sont
comptés avec Esdras et avec Jérémie. Il n'en est pas de même
d'Esther qui n'est pas compté avec Esdras-Néhémie, et qui ne peut
avoir été oublié par les copistes. On ne peut pas non plus supposer
que Méliton aurait indiqué à son « répondant » juif la présence du

* Suivant les manuscrits, 'Agt8/u.oi doit être lu avant Aeviruàiv ; voir l'édit.
Heinichen.



326 G. wildeboer

livre grec d'Esther dans les LXX et que ce dernier l'aurait déclaré
apocryphe; car il est clair que dans ce cas Méliton aurait énuméré
une rédaction pluscourtedulivre. Sicefaitétaitisolé,nous devrions
nous tourner vers l'une ou l'autre de ces explications. Mais nous
savons que clans les cercles juifs stricts, on a réellement douté de la
sainteté du livre d'Esther (§ 6, remarq. 6), qu'ORiGÈNE le nomme le
dernier (voir plus bas rem. 2), qu'au quatrième siècle Athanase
(Epist.fest. de l'an 365, op. I, p. 161, édit. Bened.) et Grégoire de
Nazianze (f 389. Carmen, XXXIII, op. II, 98e édit. Colon.) ne le
tenaient pas pour canonique; nous devons donc admettre que le

rejet était voulu et provoqué par les opinions de celui qui inspirait

Méliton. La fête des Purim, célébrée clans le lointain Orient,
avait peine à prendre pied en Palestine. Durant des siècles, on
n'y pratiqua pas le jeûne du 13 Adar, selon Esther IX, 31, parce

•que ce jour était un jour de joie où l'on célébrait l'anniversaire
de la victoire de Judas Macchabée sur Nicanor. (1 Macc. VII, 48;
cf. R. Smith. The Old Testament, Lect. VI, remarq. 10, p. 411). Il
n'est donc pas étonnant que les chrétiens n'aient point accepté
comme livre sacré cet écrit dont la valeur était mise en doute par
les Juifs eux-mêmes. Le rejet semble avoir été assez général. Une

exception se rencontre dans les Jambi ad Seleucum d'AMPHiLOCHius,

évêque d'Iconie (f 395) [Op. Greg. Naz., édit. Colon. 1680,11,194 sq.;
Migne, Patrologia Grœca, XXXVII, 1593 sq.j : « Quelques-uns y
ajoutent encore Esther» (toùtoiç Tupotreyxphouai t-àv Eo-Sfy) Tivéç). La
valeur canonique d'Esther fut reconnue par son introduction dans le
Canon 60 du Concile de Laodicée, et dans les Canons apostoliques,

canon 85 (Const, apost., éd. Ueltzen, p. 253) par Cyrille de
Jérusalem (Catéch. IV, 35) et par Epiphane (voir de Wette-Schrader,
Einleitung, p. 56 et 57).

2. Le Canon d'Origène nous a également été transmis par
Eusèbe (H. E., VI, 35). Les renseignements fournis par ce Canon
ont été vraisemblablement puisés dans une connaissance de

l'original, puisqu'Origène étudiait le texte de l'Ancien Testament
selon « la vérité hébraïque ». Il dit que le nombre des livres est

de vingt-deux, comme celui des lettres de l'alphabet (Suo x«i stxoo-t,

5<70Ç Ô àpidphç TWV KUp 'XVTOIÇ OTOtprSÎwV SOTtv).

Voici la liste des livres avec les noms grecs et hébreux et les

explications de ces derniers :

siri Se ai i'aoui Sio ßißlioi xaQ' Eßpaiovc «£§£• -ri -Kotp' -rtpXv Tivsati imyi-
•VjoafAfiv/), Ttapà 3s' Eßpciiotc àvb tv5ç àp'/riç tyiç ßißliov Bpjaiö, ïmip s'ari»



FORMATION DU CANON DE L ANCIEN TESTAMENT Oil

lv àpyjr EjoSo;, Oùa),óTf/.w9, 'ónsp sort tocüto. tò. òvòfiar«- AsutTixòv Oiïxpà,

xat IxâWev A/3i9ptot, AptfisirysxwSstpi.- AsuTspovofMOv, E).Xs aSSsjSapift, oùroe

ot Jiôyof Ivjo"oO{ uîoç Nairn, Ioktoüs (3sv NoOv RptToct, Poù9, Trap «ÙTOtç sv s'vt

ÏMÇpSTt'p- B«(Tt).StWV TtpiìTÌ], SsuTS/OCt. TZUp 'XVTOÏÇ SV 2a(*0ln]X, Ô SsOx^VJTOJ. Ba<7i-

),etwv Tphri, Ttripr/) sv svi Oùa^ué^s^ Aaj3t§, ôVs^ sort ßxTtkd«. Aaj3tS. n«j«*"
Aetîrops'vMv KpSiTO-j, SzvTEpov, sv svt \t.ßph A'îapip, S^sp sort Xòyot wptspwv

EtSjOäc npwTO; xat SsÙTSjOOç sv svt EÇpâ, ô icTTi j3o»;9oV Bt^Xoç iJ/oc).{iwv, Ss'cprç/)

ÔtWt'jx' 2o).opiwvTo; ita.poi^.ia.1, Mta^wS- ExxliîO-taoTTiç, Kws),s9' àTpia ào-fiarcov,

2tp âo-(Ttot'fx' Ho-aïaç, Iso-aïà- Ispspta; <rùv Qp-fooi; xat t-?j S7rt<rro^v?, sv svt

Is/3Sf«'a- AavtM., AavràV IsÇsxtM, IssctxàX- I«S, Ioà/3- E(x9ï)p, E.af)-hp. É|m 5s

to'jtwv sari rà MaxxaSaïxà. oVsp è-^tysypxKTOti 'S.xpß-hB lapßmk ï'h.

Nous avons plusieurs remarques à présenter sur le passage que
nous venons de transcrire.

Tout d'abord, nous signalons l'absence des douze petits prophètes;
elle est certainement causée par la négligence d'Eusèbe ou des

copistes. En effet, Origene annonce vingt-deux livres et n'en in-
dique que vingt-et-un. De plus, le Dodekapropheton se trouve dans
la traduction latine de Rufin (Orig. édit. Delarue, II, 529),
immédiatement après le Cantique des Cantiques (cf. de Wette-Schrader,
Einl. 53). Ensuite, nous constatons qu'Esther est nommé le
dernier ; nous savons ce que cela signifie. Mais Origene ajoute quelque
chose de plus; non seulement il réunit les Lamentations au livre
de Jérémie, mais encore -h sVio-toM), c'est-à-dire le livre de Baruch.
Or voici la question qui se présente : Origene communique-t-il ce

que lui ont raconté ses maîtres juifs, ou est-ce par habitude qu'il
ajoute Baruch? Ceci ne serait pas impossible. Dans ses recherches,
Origene prit pour point de départ le texte grec des LXX, et chercha,

autant qu'il le put, à y conformer les renseignements fournis
par les Juifs. C'est ainsi qu'il procéda dans ses laborieux travaux
sur le texte de l'Ancien Testament.

Mais revenons à Baruch. Il n'est pas impossible qu'Origène ait
eu un « répondant » juif qui ne se soit pas fait scrupule de considérer

Baruch comme partie intégrante du livre de Jérémie, si du
moins on peut ajouter foi aux Constitutions apostoliques qui nous
racontent qu'au troisième siècle les Juifs lisaient Baruch dans la
synagogue à côté des Lamentations, au grand jour des Propitiations

(Constitutions apostoliques, V, 20, p. 124, édit. Ueltzen). Cependant,

il ne faut accepter que sous bénéfice d'inventaire ce

renseignement complètement isolé. L'auteur est un polémiste passionné;
puis il s'agit de savoir de quels Juifs il est ici question. L'usage



328 G. WILDEBOER

de lire Baruch peut avoir existé dans quelques synagogues, mais
ce livre n'était pas reconnu comme canonique clans les cercles

j uifs dont l'opinion faisait règle.
Il est vrai que Van Kasteren (cf. Introd., remarq. 3) a essayé

d'affaiblir ce témoignage des Pères. Il présente en général la chose

comme si les recherches des Patres sur le canon n'étaient que de

nature scientifique. (Voir ma polémique avec Van Kasteren dans
les Theol. Stud. 1897, 1898, 1899.) Disons seulement ici qu'Origène
déclare que, par la vertu du Saint-Esprit, les auteurs du Nouveau
Testament pouvaient discerner le vrai du faux lorsqu'ils se

servaient des apocryphes, ce que, ajoute-t-il, il serait téméraire
d'affirmer de lui-même (Theol. Stud., 1899, p. 193).

Le mot Afifjso-ysxwSstfi pour kpSpoi est une transcription de a?öin

D'HlpO livre des dénombrés, littéralement cinquième partie, sous-

entendu du Pentateuque, des dénombrés. Le nom est tiré de la
formule par laquelle on indiquait la force des contingents des

tribus (Nomb. I, 21, 23, etc.)

Jérôme, docteur de l'Eglise d'Occident, mort en 420, nous
a laissé divers renseignements puisés dans ses relations avec

ses maîtres juifs. Dans son célèbre Prologus Galeatus, il nous
donne des éclaircissements sur le canon de l'Ancien Testament

en général3, et dans son commentaire de YEcclesiaste

il montre qu'il connaissait les doutes des savants juifs sur ce

livre4.

3. En 385, Jérôme commença à Bethléem, avec l'aide de savants

juifs, sa traduction de la Bible devenue si célèbre dans la suite
(Prœf. ad Job). En 390 parut, comme premier fruit de ce travail, la
traduction de Samuel et des Bois, précédée d'une longue préface.
« Hic prologus scripturarum, écrit-il à la fin de la préface, quasi
galeatum principium omnibus libris, quos de Hebrseo vertimus
in Latinum, convenire potest. » De là le nom de Prologus Galeatus

donné à cette Prœfatio Regnorum. Voici le passage en entier (voir
de WettFj-Schrader, Einleitung, p. 61, et Bleck-Wellhausen,
Einleitung, 1878, p. 548 sq.) * : « Viginti et duas esse litteras apud
Hebrœos Syrorum quoque et Chaldseorum lingua testatur quse
Hebrase magna ex parte confinis est, nam et ipsi viginti duo ele-

1 Opp. edit. Vallarsi IX, 453 sq. La préface se rencontre quelquefois dans des

éditions autorisées de la Vulgate, non dans les Bibles latines des sociétés bibliques.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 329

menta habent eadem sono sed diversis characteribus. Samaritani
etiam Pentateuchum Mosi totidem litteris scriptitant, figuris tantum

et apicibus discrepantes. Certumque est Ezram scribam
legisque doctorem post capta Hierosolyma et instaurationem
templi sub Zorobabel alias litteras reperisse quibus nunc utimur,
cum ad illud usque tempus iidem Samaritanorum et Hebrseorum
characteres fuerint. In libro quoque Numerorum htec eadem

supputatio, sub levitarum ac sacerdotum censu, mystice osten-
ditur. Et nomen Domini tetragrammaton in quibusdam grsecis
voluminibus usque hodie antiquis expressum litteris invenimus.
Sed et Psalmi XXXVI et CX et CXI et CXVIII et CXXXXIV quan-
quam diverso scribantur metro tarnen ejusdem numeri texuntur
alphabeto. Et Hieremise Lamentationes et oratio ejus, Salomonis

quoque in fine Proverbia ab eo loco in quo ait : Mulierem fortem
quis inveniet — iisdem alphabetis vel incisionibus supputantur.
Porro quinque litterse duplices apud eos sunt, caph, mem, nun,
pe, sade : aliter enim per has scribunt principia meditatesque ver-
borum, aliter fines. Unde et quinque a plerisque libri duplices
sestimantur, Samuhel, Malachim, Dabre-iamin, Ezras, Hieremias
cum Cinoth, i. e. Lamentationibus suis. Quomodo igitur viginti
duo elementa sunt per quse scribimus Hebraice omne quod loqui-
mur, et eorum initiis vox humana comprehenditur, ita viginti duo
volumina supputantur quibus, quasi litteris et exordiis in Dei
doctrina, tenera adhuc et lactans viri justi eruditur infantia.
Primus apud eos liber, vocatur Bresith, quem nos Genesim dicimus.
Secundus Hellesmoth qui Exodus apellatur. Tertius Vaiecra i. e.

Leviticus. Quartus Vaiedabber, quem Numeros vocamus. Quintus
Addabarim, qui Deuteronomium prsenotatur. Hi sunt quinque
libri Mosi quos proprie Thorath, i. e. legem appellant. Secundum

Prophetarum ordinem faciunt et incipiunt ab Hiesu filio Nave, qui
apud eos Josue ben Nun dicitur. Deinde subtexunt Sophetim i. e.

Judicum librum, et in eundem compingunt Buth, quia in diebus

judicum facta narratur historia. Tertius sequitur Samuhel, quem
nos Regnorum primum et secundum dicimus. Quartus Malachim
i. e. Regum, qui tertio et quarto Regnorum volumine continetur;
meliusque multo est Malachim i. e. regum quam Malachoth, i. e.

regnorum dicere, non enim multa gentium regna describit sed

unius Israelitici populi qui tribubus duodecim continetur. Quintus
Esaias, sextus Hieremias, seplimus Hiezecihel, octavus liber
Duodecim Prophetarum, qui apud illos vocatur Thareasar. Tertius

THÉOL. ET PHIL. 1901 22



330 G. WILDEBOER

ordo Hagiographa possidet. Et primus liber incipit a Job. Secundus
a David, quem quinque incisionibus et uno Psalmorum volumine
comprehendunt. Tertius est Solomon, très libros habens : Proverbia
quse illi parabolas i. e. Masaloth appellant et Ecclesiasten i. e.
Accoeleth et Canticum canticorum quem titulo Sir-assirim prseno-
tant. Sex tus est Danihel. Septimus Dabre-iamini. e. Verba dierum,
quod significantius chronicon totius divinse historise possumus
appellare; qui liber apud nos Paralipomenon primus et secundus
inscribi tur. Octavus Ezras, qui et ipse similiter apud Grsecos et

Latinos in duos libros divisus est. Nonus Esther. Atque ita fiunt
pariter veteris legis libri viginti duo i. e. Mosi quinque, Prophetarum

octo, Hagiographorum novem. Quanquam nonnulli Ruth et
Cinoth inter Hagiographa scriptitent et libros hos in suo putent
numero supputandos, ac per hoc esse priscse legis libros viginti
quatuor; quos sub numero viginti quatuor seniorum Apocalypsis
Johannis [cap. IV, 4 sq.] inducit adorantes agnum et coronas
suas prostratis vultibus offerentes — stantibus coram quatuor
animalibus ocularis et retro et ante, i. e. in prseteritum et in futurum

respicientibus et indefessa voce clamantibus : sanctus, sanctus,

sanctus Dominus Deus omnipotens qui erat et qui est et qui
futurus est. Hic prologus scripturarum quasi galeatum principium
omnibus libris quos de Hebrseo vertimus in Latinum convenire

potest, ut scire valeamus, quicquid extra hos est inter apocrypha
seponendum. Igitur Sapientia quse vulgo Solomonis inscribitur
et Hiesu filii Sirach liber et Judith et Tobias et Pastor non sunt in
canone. Machabseorum primum librum Hebraicum reperi, secundus

Grsecus est, quod ex ipsa quoque phrasi probari potest, » etc.
Ce que Jérôme nous communique sur l'alphabet hébreu doit

expliquer le nombre vingt-deux et mettre en lumière qu'il y a

cinq livres doubles: Samuel, Rois, Chroniques, Esdras-Néhémie,
Jérémie-Lameniations, comme il y a cinq lettres à double forme :

(pi|B*l). En général, il rapporte fidèlement les opinions juives, surtout

la tripartition du Canon ; il n'y a que de très petites
divergences quanta l'ordre des livres: Esther est nommé le dernier. Le
nombre 24 n'est pas inconnu à Jérôme. « Quelques-uns veulent
placer Ruth et les Lamentations au nombre des Hagriographes, et
les compter séparément, » dit-il. Si nous laissions à ces paroles
toute leur valeur, il en résulterait que ce n'est qu'à l'époque de

Jérôme que parut l'ordre des livres de nos bibles hébraïques.
(Kuenen, H. K. O. III, 450, remarq. 8, et plus haut § l, remarq. 12).



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 331

L'homme qui pensait que l'Apocalypse « inducit » les vingt-quatre
livres « sub numero viginti quatuor seniorum, adorantes agnum
et coronas suas prostratis vultibus offerentes, » est sans doute
celui qui a appris à Jérôme que quelques-uns seulement comptaient

ainsi. Ce passage ne permet de dire que ceci, que le nombre
vingt-quatre n'a pas été inconnu à Jérôme, et qu'un Juif légèrement

influencé par les Alexandrins, lui a donné des explications
à ce sujet; mais le témoignage de la Baraitha dans Baba Bathra,
fol. 14b. 15a interdit de considérer cette opinion comme née à

l'époque de Jérôme. (Voir § 6, remarq. 2, et § 11, remarq. 2.) Au
reste, plus tard, Jérôme fut plus exactement informé de ces choses

(in Danielem, cf. § 11, remarq. 2). Il met au rang des apocryphes
la Sapience de Salomon, Jésus ben Sirach, Judith, Tobie, le Pasteur et
les Macchabées dont il a connu le 1er livre dans le texte hébreu. A
côté du Prologus Galeatus très explicite, les renseignements de

l'Epistola 53 ad Paulinum sont moins exacts. (Opp. edit. Villarsi,
I, p. 268, § 8, col. 274-277. Kuenen, H. K. O., III, 418.)

4. « Munt Hebraei, quum inter cetera scripta Solomonis quae

antiquata sunt nec in memoria duraverunt et hic liber oblitte-
randus videretur, eo quod vanas Dei assereret creaturas et totum
putaret esse pro nihilo et cibum et potum et delicias transeunte»
prseferret omnibus, ex hoc uno capitulo meruisse auctoritatem ut
in divinorum voluminum numero poneretur, quod totani disputa-
tionem suam et omnem catalogum hac quasi àvaxstpataeiwo-st coarcta-
verit et dixerit finem sermonum suorum esse auditu promptissi-
mum nec aliquid in se habere difficile, ut scilicet Deum timeamus
et ejus prsecepta faciamus. » (Commentaire sur l'Ecclesiaste XII,
13, 14; Opp. edit. Villarsi, III, 496). Ainsi l'Ecclesiaste n'aurait pas
été accepté à cause de son contenu ; mais c'est par amour pour sa
conclusion qu'il fut considéré comme digne d'être placé « in
divinorum voluminum numero. » Cela est conforme à la substance
des renseignements talmudiques. (Voir Schabbath, fol. 30ab et § 6,

remarq. 5.)

De l'étude à laquelle nous venons de nous livrer dans ce

paragraphe, nous pouvons conclure que d'après les Pères de

l'Eglise le livre d'Esther n'était pas accepté partout dans les
cercles juifs et que des savants chrétiens, comme Jérôme,
ont connu les doutes soulevés par l'Ecclesiaste5.



332 G. WILDEBOER

5. Ce que nous venons d'avancer est suffisamment démontré. Si

nous écrivions une histoire de l'Ancien Testament dans l'Eglise
chrétienne, nous montrerions que ces recherches des savants chrétiens

dans le monde juif sont restées sans influence durable.
Origene lui-même est inconséquent. (Voir de Wette-Schrader,
Einleitung, p. 53a.) De même Jérôme: par l'histoire de sa célèbre

traduction, nous savons qu'il fait des concessions aux coutumes
de l'Eglise chrétienne. En général, on était pourtant plus sévère

en Orient qu'en Occident. Ainsi au Synode de Laodicée (entre 360

et 370) les apocryphes de l'Ancien Testament furent rejetés, tandis
qu'ils reçurent comme une sanction ecclésiastique des conciles

d'Hippone (393) et de Carthage (397). (Voir notre Introduction et

l'ouvrage du prof. Cramer, De Kanon der H. S. in de Eerste Vier
Eeuwen, Amsterdam, 1883, p. 49.)

Il faut observer que les Nestoriens ne reconnaissaient l'autorité
canonique ni d'Esther, ni du Chroniqueur (Chroniques, Esdras,
Néhémie). (Voir Nöldeke, Zeitschrift der deutschen Morgenland-
Gesellschafft XXXII, 1878, p. 587; XXXV, 1881, p. 496.) A l'origine,
les Chroniques manquaient dans la Peschito, et ce n'est que plus
tard qu'on a introduit dans cette bible syriaque un targum juif de

ce livre, lequel targum ne fut pas accepté partout. Le Canon nes-
torien repose sur la doctrine de Théodore de Mopsueste*, qui a

combattu la canonicité des Chroniques, d'Esdras, de Néhémie,
d'Esther et de Job. Il est remarquable que les Nestoriens, tandis
qu'ils restreignaient ainsi le Canon, aient admis l'autorité
canonique de Jésus ben Sirach et des additions apocryphes au livre de

Daniel, contrairement à l'esprit du Synode de Laodicée. (Buhl,
o. c., p. 52.)

* Voir Kihn, Theodor von Mopsuestia und Junilius Africanus als Exegeten,
1880, p. 65, 67 sq.


	Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

