
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 3-4

Artikel: Raison et foi : d'après Leibnitz

Autor: Duproix, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RAISON ET FOI

D'APRÈS LEIBNITZ

JOSEPH DUPROIX
licencié es lettres.

Le sujet de cette étude est moins vaste qu'on pourrait
l'imaginer sur la foi du titre qu'elle porte. Ce serait exposer
le lecteur à de graves mécomptes que de ne point l'en avertir,
en délimitant dès l'entrée les contours du domaine que nous
nous sommes assigné dans le champ de la philosophie
Leibnizienne.

Celle-ci forme un tout si compact qu'il paraît impossible
d'en isoler une page, sans lui faire perdre la signification
qu'elle ne saurait avoir en dehors du système. Aussi bien
semble-t-on s'engager à traiter au moins de la théologie tout
entière et de sa place dans l'organisme de « l'harmonie
préétablie, » lorsqu'on annonce la question des « rapports de la
raison et de la foi. » Mais il paraîtrait à juste titre téméraire
de reprendre ce travail après Kuno Fischer, Edouard Zeller,
et M. Boutroux. Tout a été dit, et fort bien dit, par ce

dernier maître en particulier, sur le point de vue d'éternité
auquel la Théodicée a permis au philosophe allemand de

contempler l'univers. Il ne le paraîtrait pas moins de
prétendre remettre en lumière les solutions particulières qu'il
apporte aux questions soulevées par les dogmes traditionnels;

ce cercle plus restreint a été lui-même exploré en tous
sens par les théologiens modernes. Il ne s'agit pas davan-



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 257

tage d'exposer les grands débats que le penseur de Leipzig
soutint avec Pélisson et Bossuet à l'occasion du projet de
réunion des confessions protestantes et de l'Eglise catholique,

ou avec Bayle sur les problèmes du mal, de la liberté
et de la providence ; Foucher de Careil a traité des premiers
dans son introduction aux deux volumes de la correspondance

sur le projet de réunion, Bonifas des seconds dans son
étude sur la Théodicée. En dépit des difficultés qui
semblent inhérentes à ce projet, nous tenterons d'exposer la
question annoncée, sans étendre notre horizon jusqu'aux
confins extrêmes de la philosophie Leibnizienne.

Ces pages ne se proposent cependant pas comme un feuillet
arraché au hasard à l'œuvre du penseur. Elles prétendent à

un aspect harmonique; elles veulent être en même temps
une contribution originale à l'œuvre historique dont la
pensée théologique de Leibnitz a été et est encore l'objet;
elles se donneraient volontiers comme une introduction aux
nombreux travaux que celle-ci a provoqués. Tous ceux qu'il
nous a été donné de consulter nous ont paru présenter une
lacune, en ce sens que leurs auteurs ne se sont guère
préoccupés de déterminer dans quel esprit le créateur du
système de l'harmonie préétablie a abordé les problèmes
théologiques. On ne s'est pas assez demandé quelle méthode
Leibnitz a prétendu appliquer dans ces recherches spéciales.
Or, il en avait une. Un esprit aussi avisé ne pouvait se

résoudre à laisser à l'arbitraire le soin de diriger sa pensée,

quel que fut le domaine dans lequel elle pénétrât.
Appliquait-il ses facultés à l'étude des dogmes avec le désir
d'amener Bossuet à une saine conception d'un accord
possible entre catholiques et protestants, il procédait en vertu
d'une discipline arrêtée qu'il observait avec rigueur;
écrivait-il les Essais de théodicée, le Systema theologicum, il la
mettait pareillement en pratique. En un mot, il avait une
théorie de la connaissance religieuse dont l'importance n'est

pas moindre que sa théorie générale de la connaissance, à

laquelle d'ailleurs elle se rattache comme la partie au tout.
N'est-ce point précisément écrire une manière d'introduction



258 JOSEPH DUPROIX

à l'étude des travaux qui viennent d'être signalés, que de

chercher à formuler de façon explicite cette méthode?
Comment appliquer son esprit à l'étude du dogme qui est

l'objet de la religion? Nous est-il possible d'en connaître,
et dans quelle mesure? Quels rapports cette sorte de

connaissance soutient-elle avec celle que nous pouvons avoir des

phénomènes naturels? Un système philosophique peut-il
enchaîner l'objet de la foi dans la série de ses développements
sans introduire la contradiction dans son sein? Peut-on, en

respectant les règles de la logique pure faire une place à la

religion dans la spéculation sur l'univers, et à quelles
conditions? Telles sont les questions auxquelles nous voudrions
répondre, d'après Leibnitz.

Le lien qui les rattache aux Nouveaux essais est facile à

saisir. Les réflexions que fit à leur occasion l'auteur de ce

livre influèrent de toute évidence sur la conception qu'il se

fit de la raison, c'est-à-dire sur sa méthode philosophique
générale, au même titre que celles auxquelles il fut amené

par la méditation du dogme de la transubstantiation,
modifièrent la solution qu'il avait d'abord apportée, à la suite de

Descartes, au problème de l'essence de la matière. Aussi bien
est-il légitime de s'étonner que l'importance de cette théorie
de la connaissance religieuse ait à peu près échappé aux
investigations des historiens de la philosophie, sous la forme
où nous avons l'ambition de la présenter. Une telle lacune
est d'autant plus étrange que Leibnitz lui a consacré le traité
De la conformité de la foi avec la raison en son entier. Cet

ouvrage sera le fil d'Ariane qui nous permettra d'en découvrir
la trace dans toute l'étendue de son œuvre.

Il serait vain de prétendre indiquer une bibliographie
complète du sujet. En dehors du Discours sur la conformité,
dans lequel les grandes lignes en sont très nettement
indiquées, encore que d'une manière assez confuse qu'il
conviendra d'éclaircir, il faut cependant rappeler d'une façon
spéciale, avec les ouvrages déjà mentionnés, le De vera me-
thodo philosophiae et theologiae el les Principes de la Nature
et de la Grâce fondés en raison. Mais ce ne sont là que des



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 259

jalons, car à vrai dire il n'est pas jusqu'aux Nouveaux
essais qui ne puissent fournir quelques éléments à la théorie
de la connaissance religieuse de Leibnitz, et il convient d'y
retenir particulièrement les chapitres VI, X, XV, XVI, XVII.
XVIII, XIX.

Il en résulte que, si nous nous sommes interdit d'élargir
notre horizon au delà des limites d'un problème très
restreint, notre travail donnera cependant au lecteur qui connaît
Leibnitz, l'illusion de repenser son système sous un angle

nouveau, car de même que chaque monade reflète l'univers
tout entier, de même, chaque partie de la philosophie
Leibnizienne, et tout particulièrement celle qui nous occupe, est

représentative de sa totalité. Celle-ci aura par dessus tout
l'avantage de lui découvrir, en même temps qu'une face
intéressante de la méthode du philosophe allemand, les sources
cachées de savie intérieure. Sans qu'il nous soit utile d'intervenir

pour en dégager la physionomie originale, cette
existence se révélera elle-même calme et sereine, à travers les

abstractions dans lesquelles nous allons suivre le penseur.
Ce sera peut-être, pour l'auteur de cette étude, la meilleure
excuse à la prétention qu'il émet de glaner à son tour dans

le vaste champ de la philosophie de l'harmonie préétablie,
après les grands moissonneurs qui semblaient n'y avoir
oublié aucun épi. U lie maintenant sa gerbe, et puisque
désormais son sort ne dépend plus de lui, il l'abandonne à

sa destinée.

I

La place de la religion et la notion de la foi
dans ses rapports avec la raison au dix-septième siècle.

Leibnitz et Bayle.

S'il était permis de mesurer le degré de religiosité d'une

époque à la place occupée par la religion dans les préoccupations

des esprits, le dix-septième siècle pourrait à juste
titre passer pour religieux. Le succès obtenu dans la période
précédente par le protestantisme naissant avait eu pour
l'Eglise elle-même les plus heureux résultats, car il n'avait



200 JOSEPH DUPROIX

pas seulement provoqué le mouvement agressif de contre-
réformation issu du concile de Trente, mais il avait encore
suscité dans le sein du catholicisme un besoin de réformes
dont les heureux résultats furent un des facteurs essentiels
de la vie sociale au temps de Louis XIV. Tandis que, au
commencement du siècle, les questions confessionnelles
continuaient à jouer un rôle essentiel dans la politique
continentale dont la guerre de trente ans fut l'événement
capital, la réorganisation intérieure du clergé, et par lui, la
pénétration lente et méthodique des éléments sociaux avait
été pour les pouvoirs ecclésiastiques, l'œuvre de tous les
instants. La réforme des ordres, les missions intérieures
savamment organisées à la suite des efforts de Saint-Vincent
de Paul, avaient produit leurs fruits ; la dévotion était
devenue, pour quelques âmes, un besoin profond, pour la
société brillante, une mode à laquelle les libertins eux-mêmes
devaient sacrifier les apparences. Le rôle du confesseur avait
grandi au point de devenir prédominant. Par lui, l'attention
générale fut tournée vers la religion. Les orateurs de la chaire
achevèrent avec une maîtrise que les noms de Bossuet et de
Bourdaloue suffisent à caractériser, l'œuvre des missionnaires.

Leur prédication fit naître dans les auditoires brillants
qui se pressaient autour d'eux, l'amour des réflexions morales
et de la psychologie abstraite mise à la mode par le Cartésianisme.

Leur influence sur la littérature classique n'est pas
un des moindres effets de la réforme intérieure du catholicisme.

Les conversions retentissantes de Mme de Lavalière, d'Anne
de Gonzague, prouvent à quel point cette influence s'exerçait,
même dans les milieux où la mondanité semblait lui constituer

un obstacle insurmontable. Les solitaires de Port-Boyal
n'étaient pas une exception au sein de la société dont ils
s'isolaient pour trouver le calme qui convient à la méditation
du problème de la destinée humaine. Le grand public
s'intéressait aux choses de la foi ; c'était le temps où les
retentissants débats inaugurés par YAugustinus passionnaient au
plus haut point « la cour et la ville. »



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 261

Dans le même domaine, l'activité pratique et spéculative
n'était pas moindre parmi les protestants, dont les ministres
Ferry et Claude occupèrent si longtemps l'attention de

Bossuet, et dont les théologiens ne se tinrent point pour
battus par l'Histoire des variations des Eglises protestantes.
De Hollande où ils trouvaient la sécurité nécessaire à la
pensée libre, sortaient incessamment des œuvres de controverse

destinées à combattre l'apologétique catholique. En

vain, « l'aigle de Meaux » se berça-t-il longtemps de l'espoir
qu'à force d'éloquence il ramènerait à l'Eglise le troupeau
égaré, ainsi qu'il le fit de Schomberg et de Turenne. Saurin,
Pictet et leurs émules savaient aussi mettre leurs talents
oratoires au service de leur foi.

Or, la société française ne constituait pas un cercle fermé.
Les relations créées par les liens de famille lui permettaient
de fréquents échanges intellectuels avec les sociétés étrangères.

Par les Stuart, par la princesse Palatine, pour ne citer
que deux exemples illustres, il s'était établi entre Londres,
Paris, Hanovre et Vienne, un commerce mondain dont
l'influence fut habilement mise à profit par les confesseurs,
auxquels le souci du retour des Eglises protestantes dans le

giron de l'Eglise importait par-dessus tout. Ce point est

intéressant à noter, si l'on songe que, par de tels intermédiaires,

il s'opérait parfois, entre les savants et les penseurs
européens, de précieux échanges de vues que les périodiques
comme la Bibliothèque universelle de Le Clerc, le Journal des

savants, ou les Acta eruditorum de Leipzig n'auraient pas
suffi à provoquer.

Ces échanges avaient trait à la religion autant qu'à
la philosophie ou à la science ; témoin la longue correspondance

qui s'établit entre Leibnitz et Pélisson d'abord, puis
Bossuet, au sujet de la réunion des confessions protestantes
à l'Eglise. Elle démontre à souhait l'importance de la place
occupée au dix-septième siècle par les préoccupations
religieuses, non seulement dans le domaine politique, mais

surtout dans le domaine spéculatif et moral. La façon
curieuse dont elle s'établit le prouve mieux encore.



262 JOSEPH DUPROIX

Anne de Gonzague avait épousé un protestant, le 'prince
Edouard, fils de l'électeur palatin Frédéric, « l'infortuné roi
de Bohême. » On connaît l'histoire surprenante de sa

conversion ; on sait surtout en quels termes Bossuet a dépeint,
dans son oraison funèbre, l'influence bénie qu'elle exerça sur
son mari dont elle avait su déterminer l'adhésion au catholicisme.

Or, celui-ci avait deux sœurs : la duchesse Sophie
électrice de Brunswick, mère de Sophie-Charlotte la future
reine de Prusse, et Louise Hollandine. Sa femme avait
l'ambition de ramener au catholicisme la famille dans laquelle
elle était entrée. Elle réussit au delà de toute espérance
auprès de Louise Hollandine, qui vint s'établir en France,
entra en religion, et devint supérieure du monastère de
Maubuisson où elle manifesta par une vie sainte des

sentiments d'une piété véritable. La duchesse Sophie, insensible
aux instances qui avaient déterminé sa sœur, sut affirmer
son individualité en résistant aux tentatives dont elle fut
l'objet de la part de la supérieure de Maubuisson. Anne de

Gonzague mourut sans avoir vu se réaliser l'objet de ses plus
chers espoirs. Elle en légua la succession à Mme de Brinon
qui vivait en religion dans la maison dont Louise Hollandine
avait la direction. Une correspondance suivie s'établit entre
Maubuisson et la cour de la duchesse. Les lettres furent tour
à tour pressantes et enveloppantes du côté français. On

parvint à déterminer l'électrice de Brunswick à un séjour en

France, à Maubuisson même, où l'on pensait vaincre plus
aisément ses résistances. Ces persévérants efforts, derrière
lesquels il faut bien se résoudre à deviner l'influence occulte
du confesseur de ces dames, — et peut-être de Bossuet l'ami
de la maison, — furent vains. La duchesse avait un esprit
avisé, une âme forte, des convictions fondées sur des raisons.
Faut-il ajouter qu'elle avait Leibnitz parmi ses amis

Celui-ci remplissait depuis 1676 les fonctions de bibliothécaire

à la cour de Hanovre où l'avait appelé l'électeur Jean-

Frédéric. Il était estimé à sa juste valeur par les princes de la
maison de Brunswick pour lesquels il avait été chargé d'écrire
l'histoire de la célèbre famille. Il était en relations suivies



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 263

avec la duchesse Sophie. Ses avis ne furent sans doute pas
étrangers à la fermeté éclairée que cette femme d'esprit sut

opposer aux pressantes exhortations venues de Maubuisson.
Les circonstances mirent Leibnitz lui-même en rapport avec
Mme de Brinon qui avait, heureusement, plus d'esprit que
d'orthographe, et qui se déchargea sur Pélisson, puis sur
Bossuet, du soin de convertir le philosophe allemand. La
conversation prit dès lors une allure imposante. Du côté

français, il s'agissait beaucoup plutôt de gagner Leibnitz à la
foi catholique ; du côté allemand, il importait d'obtenir une
réunion équitable des confessions protestantes avec l'Eglise.
Les princes allemands soutenaient Leibnitz, la papauté
suivait avec intérêt les efforts de Bossuet. La correspondance
à laquelle donna lieu ce débat occupe à elle seule deux gros
volumes de l'édition des œuvres de Leibnitz, publiée par les
soins deFoucherde Careil ; elle constitue un des monuments
les plus importants du mouvement théologique au dix-septième

siècle ; la sensibilité féminine s'y mêle, en de
gracieuses proportions, à la fermeté deductive des penseurs ou
au simple bon sens des princes. Elle témoigne de la façon
la plus originale de l'importance prise au sein de la société
du temps par la question religieuse.

** *
Il faut donc s'attendre à trouver dans l'œuvre des penseurs

du siècle quelque écho de ces préoccupations des contemporains.

Peu de philosophes et de savants, — en dehors même
de ceux qui en ont fait le centre de leurs méditations à la façon
des hommes de Port Boyal, — ont négligé de traiter de ce

sujet, ou d'indiquer tout au moins l'attitude qu'ils entendent
tenir à son égard. Quelques noms entre autres sont significatifs

: Bobert Boyle, qui fut au nombre des fondateurs de la
Société royale de Londres, est aussi l'auteur d'un Traité sur la
conciliation de la raison et de la religion. Newton, dont ia piété
est célèbre, a écrit des Observations sur les prophètes. Locke,
outre sa lettre à Limborch sur la tolérance a composé un traité
sur le Christianisme raisonnable. Thomas Burnet intitule un



264 JOSEPH DUPROIX

ouvrage : Théorie sacrée de la terre. Clarke nous est surtout
connu par son écrit sur L'existence de Dieu et la religion
naturelle et révélée. Spinoza lui-même fait paraître un Trac-
tatus theologico-politicus. Un jésuite anglais publie, sous le

pseudonyme de Thomas Bonartes, le De concordia scientiae

cum fide, qui est presque textuellement le titre latin du
célèbre traité de Leibnitz. Celui-ci est donc loin de constituer
une tentative isolée ; mais son auteur a eu le mérite d'aborder
la question, universellement discutée, avec une méthode

rigoureusement définie ; il a projeté sur ce domaine la

lumière que son esprit savait faire jaillir sur tous les objets
auxquels il s'appliquait ; bien mieux, il a proposé au
problème de la foi dans ses rapports avec la raison, une solution
qui paraît, à beaucoup d'égards, représentative de l'état
d'esprit dans lequel les philosophes traitaient alors de ces

questions.
Si l'on en excepte peut-être Spinoza, on doit convenir que

les penseurs du dix-septième siècle abordaient ces matières
avec une tendance scolastique. Aucun d'eux n'est encore

parvenu à la conception subjective du fait religieux, qui
commence à être familière à notre génération. L'objet de la
foi existe, à leurs yeux, en dehors des individus chez lesquels
elle se manifeste. Il est un ordre de réalités indépendantes de

la croyance religieuse au même titre que les idées des choses

sont indépendantes de la raison qui les enchaîne, ou de la
même façon que les choses elle-mêmes le sont de la sensibilité

qui les perçoit. Ces réalités deviennent accessibles à

l'homme par les dogmes qui les lui révèlent lentement, grâce
à l'activité de l'Eglise, dont le rôle est de les définir. Ils
constituent le domaine proprement dit de la foi, qui peut mettre
toute individualité en mesure de les connaître, comme la vue
permet à tout homme de percevoir les couleurs. On ne saurait

conclure du fait que l'Eglise les définit dans le temps,
qu'ils sont les produits contingents de son activité. Les

conciles, lorsqu'ils les proclament, se bornent à leur donner
l'existence, mais ils possèdent, avant la définition qui les
rend accessibles à la foi humaine, toute la réalité que com-



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 265

porte leur essence. Lorsque Leibnitz contestait à Bossuet la
validité des définitions dogmatiques du concile de Trente, en

arguant du fait qu'il n'était pas la représentation exacte de

l'Eglise, il accordait de façon implicite qu'un concile
vraiment œcuménique a le pouvoir de faire passer des dogmes à

l'existence.
Or, à ce point de vue, le problème de la connaissance

religieuse prend une physionomie que nous ne sommes plus
habitués à lui donner, depuis Kant. Lorsque le philosophe
du dix-septième siècle veut étudier les rapports que
soutiennent entre elles la foi et la raison, afin de savoir s'il peut
sans contradiction unifier leurs objets dans un essai de
synthèse totale, il a l'obligation de montrer que l'harmonie est

possible entre deux séries de réalités objectives dont les unes
sont proposées à la foi par le dogme, les autres à la raison

par l'intelligence. Il ne saurait se contenter d'opérer la
synthèse dans son for intérieur, car les dogmes, comme les idées
et les objets, possèdent une réalité indépendante. Comment

dissiper l'apparence des désaccords qui peuvent se manifester
entre les réalités affirmées par la foi et celles que constate

l'intelligence? Est-il possible à la raison d'accorder ces deux
ordres d'affirmation Tel est l'angle sous lequel le problème
se pose aux penseurs du dix-septième siècle, et l'honneur de

l'avoir formulé en ces termes lumineux revient à l'auteur de

la Théodicée. Qu'ils apportent leur solution en supprimant
comme Bayle l'un des deux termes, en maintenant à la façon
de Bossuet les deux bouts de la chaîne, ou en démontrant
comme le philosophe allemand la possibilité de leur accord,
ils ne diffèrent pas sensiblement dans leur façon de le poser.
On ne saurait comprendre la nature du débat dans lequel
s'engagèrent Leibnitz et Bayle, si l'on néglige le point de vue
dogmatique sous lequel ils envisageaient les choses.

Descartes, Malebranche, Pascal et Spinoza, avant eux, mais avec

une moindre rigueur, abordèrent tour à tour l'objet de cette
discussion. La façon dont ils résolurent le problème ne saurait

manquer de faciliter l'intelligence de la théorie que
Leibnitz opposa à celle de Bayle.

THÉOL. ET PHIL. 1901 18



JOSEPH DUPROIX

*

Descartes avait semblé entrevoir une solution originale ;

malheureusement, il crut voir dans cette solution une raison
de ne point aborder lui-même les questions de dogme. « Je

révérais notre théologie, écrivait-il dans le Discours sur la
méthode, mais je pensais que, pour y réussir, il était besoin
de quelque extraordinaire assistance du ciel, d'être plus
qu'homme1. » Cette formule qui, à première vue, paraît être
une fin de non recevoir, implique un sentiment très net
de l'originalité essentielle des vérités religieuses. Elles sont
d'un autre ordre que les vérités intellectuelles ; elles échappent

aux prises de la raison. Il faut pour les entendre des

lumières que tous ne possèdent pas. Le dix-huitième siècle
a voulu voir dans l'attitude de Descartes, comme dans celle
de Bacon qui fut à peu près la même, un mépris déguisé à

l'endroit de la théologie. On ne comprend guère, à vrai dire,
un tel soupçon ; l'auteur des Principia philosophiae s'est

permis, il est vrai, maintes boutades contre les docteurs aux
disputes desquels il «résolut de laisser tout ce monde ici »

pour « parler seulement de ce qui arriverait dans un nouveau,
si Dieu créait maintenant, dans les espaces imaginaires, assez
de matière pour le composer2 ; » mais elles n'atteignent pas

l'objet même de leurs disputes. Si le philosophe met à part
les vérités de la foi, il n'entend point railler ; il témoigne de

quelque indifférence si l'on veut, mais il sent cette indifférence,

et c'est parce qu'il en a conscience qu'il laisse de côté

un domaine qu'on ne peut explorer sans les lumières
nécessaires. Sans doute sa conception mécanique de l'univers, et
ie dualisme irréductible de la matière et de l'esprit devaient

l'incliner à affirmer l'impossibilité d'un accord des deux
disciplines philosophique et théologique dans l'unité d'un même

système ; mais son abstention permet seulement de conclure

qu'à ses yeux les vérités de foi s'adressent à ceux qui sont

1 Discours sur la méthode, partie I.
3 Ibidem, partie V.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 267

doués d'une vision religieuse spéciale, car la raison,
abandonnée à elle-même, ne les saurait comprendre.

Pascal reprit cette idée. On la retrouve avec de profonds
développements dans les Pensées qui trahissent une théorie
très arrêtée de la connaissance religieuse et des rapports que
la raison soutient avec la foi : « C'est le cœur qui sent Dieu,
pense-t-il, et non la raison. Voilà ce que c'est que la foi : Dieu
sensible au cœur, non à la raison1. » Pour savoir les choses
de la religion, il convient que la foi prenne naissance. Or, sa

condition nécessaire et suffisante est l'éveil du cœur, dont
l'activité a des titres égaux en valeur à ceux de l'intelligence.
De même qu'il est des déshérités dont l'intelligence
sommeille, de même, il en est chez lesquels le cœur est demeuré
à l'état de virtualité. A ceux-ci, il manque la seule faculté
nécessaire à l'intuition des choses divines. L'homme privé de

raison n'entend pas les vérités rationnelles ; l'homme privé
de la faculté religieuse ne peut voir Dieu ni ses mystères.
Pour arriver à la complète humanité, il convient d'éveiller,
par tous les moyens possibles, le cœur. L'argument du pari,
le conseil de « s'abêtir » par des pratiques religieuses,
tendent uniquement à faire naître cette faculté chez l'homme
qui en est privé ; l'esprit ne saurait être convaincu de la
vérité des dogmes par des arguments de raison ; cet ordre
de réalités est aussi peu accessible à l'intelligence que les

sons à la vue ou les odeurs à Fouie. Pascal ne reconnaît un
pouvoir à la raison que dans son domaine propre. Il
occupe la même position que Descartes. Il semblerait cependant

incliner à penser, — et par là il s'éloigne du maître
dont il est, malgré lui, le disciple, — que la raison d'un
croyant peut, avec le secours des lumières de son cœur, l'aider
à justifier à ses yeux l'objet de sa foi, en l'harmonisant avec

sa propre vision de l'univers. Cette justification, après avoir
rétabli l'unité dans son être spirituel, se présenterait
efficacement à titre d'argumentation pour l'affermissement des

âmes dans lesquelles le sentiment religieux est déjà éveillé.

1 Pascal, Pensées, éd. Astié. Fischbacher 1883, p. 490.



268 JOSEPH DUPROIX

L'auteur des Pensées avait souffert du dualisme devant

lequel Descartes parut sourire. Malebranche, cet autre
disciple du père de la philosophie française, ne le connut pas ;

il considérait la raison et ia foi comme identiques, ou mieux,
comme les deux faces de notre faculté de connaître ; elles
sont distinctes dans leurs manifestations contingentes, mais
dans leur essence, elles s'identifient. Les dogmes sont à l'une
ce que les idées claires sont à l'autre ; elles ont une égale
autorité aux yeux du philosophe soucieux d'édifier un
système philosophique harmonieux ; elles sont les deux
instruments indispensables de la philosophie. La foi n'est
autre que la vision terrestre et contingente que notre intelligence

a d'un ordre d'idées, c'est-à-dire de réalités, qui lui
échapperaient sans son secours. L'homme « commence sur
la terre à faire de son esprit l'usage qu'il en fera dans le ciel
où l'intelligence succédera à la foi... » « ...l'évidence,
l'intelligence succédera à la foi ; car la foi passera, mais l'intelligence

subsistera éternellementi. » Foi et raison se pénètrent
à tel point, qu'il devient difficile de distinguer la part qui
revient à chacune dans l'œuvre philosophique : « la religion,
c'est la vraie philosophie2. » Leur accord va jusqu'à
l'identification : « Je tâche de bien m'assurer des dogmes sur
lesquels je veux méditer pour en avoir quelque intelligence,
et alors, je fais de mon esprit le même usage que font ceux
qui étudient de la physique3. » La théorie delà connaissance

religieuse constitue toute la méthode philosophique. Le
monisme idéaliste qui paraît à l'état latent chez Malebranche
explique en quelque mesure cette calme attitude du penseur
de l'Oratoire.

L'irréductible dualisme Cartésien, dans lequel Pascal se

débattait avec angoisse, disparaît au fond dans le panthéisme
inconscient de Malebranche, au profit de la foi qui semble
absorber la raison, tandis que chez son contemporain Spinoza,
si le dualisme s'évanouit, c'est au profit de la raison qui, dès

i Traité de morale, I, ch. V, 13; II, 11.
2 Ibidem, I, ch. II, U.
3 Entretiens métaphysiques, XIV, 4.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 269

ici bas, dissout le dogme et s'en assimile les éléments
compatibles. Le philosophe hollandais avait examiné le problème
dans le Tractatus theologico-politicus, en particulier dans la
préface et dans les chapitres XIV et XV où il démontre « que
la théologie n'est point la servante de la raison, ni la raison
celle de la théologie1. » Il commence par séparer très nettement

celle-ci de celle-là, et donne de la foi cette définition :

« elle consiste à savoir sur Dieu ce qu'on n'en peut ignorer
sans perdre tout sentiment d'obéissance à ses décrets, et ce

qu'on en sait nécessairement par cela seul qu'on a ce sentiment

d'obéissance2. » Mais il laisse entendre, d'autre part,
que les connaissances nécessaires à la conservation du sentiment

de l'obéissance varient avec les époques et les individus.
Echappant par là à ia tendance scolastique dont le dix-septième

siècle était encore pénétré, pressentant le rôle que
l'histoire, la critique et l'exégèse ont à jouer en ce domaine,
il s'avise de faire lui-même le départ des connaissances

nécessaires, et soumet les Ecritures qui étaient tout le dogme
de « la synagogue, » à laquelle il appartenait, à l'examen de

la raison. C'était aboutir à la soumission absolue de la foi,
ou même à sa dissolution. Volontiers, Spinoza eût dit, comme
Lessing l'écrira au siècle prochain dans L'éducation de

l'humanité : « Also giebt auch die Offenbarung dem Menschen-

geschlechte nichts, worauf die menschliche Vernunft, sich
selbst überlassen, nicht auch kommen würde 3. » Il préludait
au rationalisme de la période suivante ; son ouvrage souleva
des tempêtes. Les réfutations, dont la violence ne parvenait
point en général à masquer l'indigence se multiplièrent :

Charles Simon, Jaquelot, Le Clerc, Jurieu, fluet dans son

traité De concordia rationis et fidei, à la tête des théologiens
de tous les partis, ne ménagèrent pas « le philosophe athée. »

1 Tractatus theologico-politicus, ch. XV.
2 Ibidem, ch. XIV.
3 Die Erziehung des Menschengeschlechts, § 4.



270 JOSEPH DUPROIX

Bayle ne manqua pas de donner son sentiment sur la
théorie de Spinoza. L'esprit de tolérance dont il s'inspirait en
toute occasion tait un étrange contraste avec l'âpre étroitesse
des théologiens. Lui-même connaissait, pour en avoir essuyé
le flot, les injures de toutes les sectes ; il savait lui opposer
cette ironie aimable, ce calme sympathique du philosophe
dont la confiance est entière en la vertu propre de l'idée
juste. A plusieurs reprises, il aborde dans le Dictionnaire et
dans la Réponse aux questions d'un provincial la question en

litige.
A l'inverse de ses contemporains, il pense qu'entre la foi

et la raison, il ne saurait y avoir accord. Leur incompatibilité
est flagrante ; accepter les conclusions de l'une, c'est rejeter
celles de l'autre, quelles que soient celles auxquelles on ait
résolu de s'arrêter. A chacun de juger laquelle des deux il
veut prendre pour guide.

Les Averroïstes avaient déjà soutenu ce point de vue ; ils
rejetaient le secours de la raison après avoir montré que ses

conclusions nécessaires sont destructrices de la croyance à

l'immortalité de l'âme. Bayle sembla prendre un parti
identique. On a souvent répété que son choix en faveur de la foi
était une simple tactique, destinée à lui conquérir la paix de

la part des théologiens intransigeants ; ce point importe peu
à l'objet de cette étude. Il suffit de constater la situation très
nette prise par l'auteur du Dictionnaire. Malebranche identifiait

les deux domaines que Descartes et Pascal considéraient
comme séparés mais égaux en dignité ; Bayle non seulement
les distingue, mais il les déclare irréductibles et contradictoires.

Il appartenait à Leibnitz de les distinguer sans les

séparer et de les unir sans les confondre. Il exposa sa thèse
à propos des idées de Bayle à la critique duquel est consacrée

la Théodicée. Aussi courtois, aussi calme, aussi précis que son

contradicteur, il soutient avec lui une discussion aimable
dont l'examen repose un peu des violentes diatribes qui sont
le piment indispensable des disputes théologiques au dix-



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 271

septième siècle. Il convient, pour la bien entendre,
d'examiner avec détails l'attitude philosophique de Bayle.

« On peut comparer la philosophie, écrit-il, à ces poudres
si corrosives, qu'après avoir consumé les chairs baveuses

d'une plaie, elles rongeraient la chair vive, et carieraient
les os, et perceraient les moelles. La philosophie réfute
d'abord les erreurs ; mais si on ne l'arrête point là, elle réfute
les vérités, et quand on la laisse à sa fantaisie, elle va si loin
qu'elle ne sait plus où elle est, ni ne trouve plus où
s'asseoir. » Mais sur le terrain de la religion, il s'agit de maintenir
certaines vérités dont l'affaiblissement entraînerait celui de

la foi. Or, si l'on confie leur sort à la raison, elle ne saura pas
les démontrer mieux que les vérités philosophiques. Elle ne
sait que détruire ; elle réfutera celles-là avec autant de facilité
que celles-ci, car elle ne trouve de certitude que dans les

réfutations, ne pouvant en référer à un principe certain de

démonstration. En conséquence, il n'y a rien de plus opposé

que la théologie et la philosophie : celle-là positive, celle-ci
négative ; celle-là édifiant sur un fondement assuré, celle-ci
détruisant tout et se détruisant elle-même. Il en résulte qu'il
serait téméraire de confondre ces deux disciplines. A introduire

la philosophie en théologie, on risquerait d'installer le

doute dans un domaine d'où il doit être exclu rigoureusement.

Objectera-t-on que la foi saura bien se garantir en opposant
des raisons irréfutables à celles de la raison Bayle répondra
en soutenant que les vérités de la foi sont insoutenables,
c'est-à-dire indémontrables par arguments rationnels, et que
toute vérité, mais spécialement une vérité de foi, peut être

sujette à des objections insolubles.
La foi ne doit pas être confrontée avec la raison. A cette

seule condition elle est à l'abri de tout danger. Mais c'est
la manie inguérissable des théologiens que de vouloir se

hasarder à cette confrontation. Ne témoignent-ils pas ainsi
eux-mêmes « qu'ils regardent la philosophie comme la reine
et la théologie comme la servante...? Ils reconnaissent en
effet que tout dogme qui n'est point homologué, pour ainsi



272 JOSEPH DUPROIX

dire, vérifié et enregistré au parlement suprême de la raison

et de la lumière naturelle, ne peut être que d'une
autorité chancelante et fragile comme le verre. » Cependant

la raison se reconnaît à elle-même le droit d'intervenir
en théologie, en vertu de sa tendance à embrasser
l'universel, alors même qu'elle n'y est pas sollicitée. Ce n'est pas

pour la foi un motif suffisant de tenter sa défense ; elle est
battue d'avance. Elle ne doit pas répondre, car, sur un
terrain qui n'est pas le sien, elle est fatalement impuissante.

Il convient pourtant de distinguer entre ces deux thèses :

« Tous les dogmes du christianisme s'accordent avec la
raison » et « la raison humaine reconnaît qu'ils s'accordent
avec la raison, » ce qui revient à établir une distinction entre
l'ordre des choses tel qu'il est en soi et tel qu'il nous apparaît,
entre la raison en soi et la raison relative. Or, il est fort
possible que le dogme soit conforme à la raison en soi, à la
raison absolue qui est en Dieu. Cela même est probable ; mais

il est faux qu'il puisse nous apparaître comme vrai, lorsque
nous en jugeons avec notre raison relative, dont la foi ne doit
tenir aucun compte, car elle est impuissante à démontrer la
moindre partie de son objet. Ainsi Cotta faisait remarquer
avec justesse dans son entretien avec Cicéron, que si la
raison était un présent des dieux, la Providence serait
blamable de l'avoir donné, puisqu'il tourne à notre propre
mal. Voilons donc les lumières trompeuses de la raison :

k l'incompréhensibilité d'un mystère et l'insolubilité des

objections qui le combattent n'est point une raison légitime
de le rejeter. » L'évangile ne s'occupe jamais de la raison:
« suis-moi » dit simplement Jésus ; « crois et tu seras sauvé, »

disent les apôtres aux yeux desquels on ne peut rien
connaître à moins que Dieu ne communique un discernement

spirituel; pères de l'Eglises, scolastiques, réformateurs
abondent dans ce sens. Il faut conclure : « point de raison,
c'est la vraie religion. — Crevons nous les yeux pour voir
clair. »

Doit-on deviner sous cette thèse paradoxale une critique
ironique de la formule célèbre: «credo quia absurdum? »



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 273

On serait presque tenté de le croire, mais il faudrait le
démontrer, et ce point d'histoire importe peu à la présente
étude. Il suffit à son objet que l'opposition radicale affirmée

par Bayle entre la foi et la raison, apparaisse sous son vrai
jour, telle que Leibnitz l'a lui-même reproduite dans le
Discours sur la conformité...i, pour en réfuter les prémisses.
Ce dualisme irréductible répugnait à la tendance maîtresse
d'une philosophie qui aimait à concilier les apparences
contraires dans l'unité d'un même développement. Le point de

vue de Descartes et de Pascal ne devait pas mieux ia satisfaire.

Aux yeux du penseur allemand, il ne saurait y avoir
dans la nature de solution de continuité. Ce principe doit
s'appliquer au domaine de la pensée comme à celui de la

matière. Ne pourrait-on, en considérant la raison et la foi
comme deux termes d'une série ascendante dont l'un est

supérieur à l'autre, mais repose sur lui, montrer qu'ils
soutiennent entre eux des rapports réels, tout en revêtant
des caractères originaux Le philosophe allemand chercha
dans ce sens une solution au problème de la conformité de

la raison avec la foi, dont il fit une question de méthode.
Les résultats de sa recherche constituent une partie essentielle

de sa théorie de la connaissance, dont la religion n'est

qu'un objet, mais un objet essentiel. Ils sont en quelque sorte
l'aboutissant philosophique de l'effort accompli par le XVII0
siècle tout entier pour comprendre le surnaturel. Etant
données les prémisses dogmatiques des penseurs du temps,
la théorie Leibnizienne de la connaissance religieuse peut
être proposée comme le couronnement majestueux du travail
accompli par la philosophie et la théologie de cette période,
en vue d'harmoniser leurs méthodes et leurs résultats. Elle
réalisait dans le domaine de l'idée la pénétration réciproque
des deux disciplines ; elle demeure comme le symbole abstrait
d'une époque où la religion pénétra la vie sociale en des

proportions qui prétendaient être rationnelles et
harmonieuses. A ce titre, elle mérite doublement de retenir l'attention

des historiens de la pensée humaine.
1 Les citations précédentes sont extraites du Discours sur la conformité....



274 JOSEPH DUPROIX

II
La Théorie leibnizienne de la connaissance religieuse.

L'accord de la foi et de la raison semble nécessité, dès

l'abord, par les définitions qu'en donne Leibnitz. « L'objet
de la foi, écrit-il, est la vérité que Dieu a révélée d'une
manière extraordinaire1. » « La raison est l'enchaînement des

vérités, mais particulièrement de celles où l'esprit humain
peut atteindre naturellement, sans être aidé des lumières de

la foi2. » Leur opposition serait donc un scandale, car il en
résulterait que la vérité est divisée. Aussi bien, le sort de la
raison est-il intimement lié à celui de la foi. Sacrifier l'une,
c'est également sacrifier l'autre, deux vérités ne pouvant
se contredire. L'examen de la nature des vérités rationnelles
est à refaire avec plus de précision que Bayle n'avait su en

apporter en cette matière.
Elles sont de deux sortes: les vérités éternelles et les vérités

positives. Les premières « sont absolument nécessaires, en
sorte que leur opposé implique contradiction ; telles sont les

vérités dont la nécessité est logique, métaphysique ou
géométrique, qu'on ne saurait nier sans pouvoir être amené à

des absurdités3... ; » les secondes « sont les lois qu'il a plû à

Dieu de donner à la nature, ou qui en dépendent4. » Celles-là
constituent l'ordre du possible, celles-ci, l'ordre du réel ou
le donné.

Or, les lois qui régissent le donné nous sont connues de

deux façons différentes : « ou bien nous les apprenons par
expérience, c'est-à-dire a posteriori, ou par la raison et a

priori, c'est-à-dire par des considérations de la convenance
qui les a fait choisir5. » Ce second mode de connaissance a

une grande importance ; il permet à Leibnitz d'expliquer la
nature des vérités positives ; c'est dans l'explication qu'il en
donne que gît la solution du problème de l'accord des vérités

' Discours sur la conformité, § 1.
2 Ibidem. — 3 Ibidem, § 2. — i Ibidem.
s Ibidem, § 2.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 275

de raison avec les vérités de foi. Il convient donc d'étudier
avec attention ce point essentiel.de sa doctrine. Qu'est-ce que
la convenance qui a fait choisir le donné

A la suite des métaphysiciens de l'antiquité et du moyen
âge, il avait d'abord conçu une philosophie de la qualité
subordonnée au principe de finalité. Instruit dans la suite de la

philosophie quantitative des modernes, il comprit qu'il n'y
a d'explication rigoureuse de l'univers qu'au point de vue du
mécanisme. Cependant, l'Aristotélisme lui paraissait contenir

un élément de vérité qu'il tenta de concilier avec le

mécanisme cartésien. La théorie de la convenance est un des

résultats féconds de cette tentative de conciliation1.
Le donné peut être envisagé à deux points de vue différents

auxquels correspondent deux sortes de connaissance. Le

premier point de vue est celui d'un spectateur qui considérant

le monde, de l'extérieur, verrait se dérouler la suite des

faits sans avoir influé en rien sur leur existence ou leur
enchaînement; le second est celui du créateur qui contemplerait

la même suite de phénomènes avec la conscience
d'en avoir conçu l'ordre de succession et de lui avoir donné
l'être.

Le spectateur, parfaitement étranger à cette œuvre, ignorant

des pensées de son auteur, voit seulement la réalisation
successive des phénomènes, sans avoir la moindre notion de

la fin qui a présidé à leur création, alors qu'ils n'étaient que

1 Leibnitz fait allusion à cette tentative au § 11 du Discours. « La philosophie

corpusculaire introduite peu après paraît avoir éteint cette secte trop péripatéticienne

des Averroïstes, ou peut-être y a été mêlée; et il se peut qu'il y ait des

atomistes qui seraient d'humeur à dogmatiser comme les Averroïstes, si les

conjectures le permettaient ; mais cet abus ne saurait faire tort à ce qu'il y a de

bon dans la philosophie corpusculaire qu'on peut fort bien combiner avec ce

qu'il y a de solide dans Platon et dans Aristote, et accorder l'un et l'autre avec

la véritable théologie. » Est-il nécessaire de rappeler le fragment important des

Nouveaux essais 1 « Je vois comment les lois de la nature tirent leur origine de

principes supérieurs à la matière, quoique pourtant tout se fasse mécaniquement

dans la matière....» Voir Œuvres de Leibnih, éd. A. Jacques, 2me série,

p. 24-26.



276 JOSEPH DUPROIX

de simples possibles. Dans cette situation, ils lui semblent
se succéder en vertu de lois invariables, suivant lesquelles
tout conséquent doit avoir eu un antécédent qui n'est lui-
même que conséquent à l'égard d'un autre antécédent, et
ainsi de suite à l'infini. Tout lui paraît mécaniquement
engendré par ce qui a précédé ; comme il n'aperçoit pas la
fin en vertu de laquelle cet ordre est disposé, il en conclut
nécessairement que' le mécanisme régit l'univers. Tel est le
point de vue auquel nous nous trouvons nous-mêmes placés,

lorsque nous observons expérimentalement le donné ou
l'ordre des vérités positives. La connaissance qui en résulte
est celle que Leibnitz appelle connaissance a posteriori.

Il en va tout autrement pour le créateur qui voit se dérouler

la suite des phénomènes dont il a lui-même conçu et

engendré la succession. Le mécanisme lui apparaît comme
la forme causale revêtue par la chaîne des phénomènes.
Or cette forme n'est que l'apparence. La réalité est autre.
Chaque fait lui paraît être au fond ce qu'il a voulu qu'il
fût, c'est-à-dire la réalisation d'un possible qu'il a choisi
entre plusieurs parce qu'il lui semblait le meilleur L Son

intelligence a conçu tous les possibles ; dans sa bonté, il a

choisi le meilleur que sa puissance a appelé à l'être. Le
mécanisme n'est à ses yeux que l'enveloppe du finalisme qui
est au fond des choses.

Or nous pouvons nous-mêmes nous placer, par la raison,
à ce point de vue ontologique. C'est en ce sens qu'il nous est

possible d'affirmer que deux voies s'ouvrent à nous pour
arriver à la connaissance des vérités positives : l'expérience
ou mode de connaissance a posteriori, la raison ou mode a

priori. La seconde de ces voies est d'une importance capitale
puisqu'elle nous permet de saisir les choses dans leur
essence qui est finalité.

Les vérités positives reposent sur le principe de la convenance,

comme les vérités éternelles ou logiques obéissent au
principe de contradiction qui régit le monde du possible. Le

1 On rejoint ici la doctrine de l'optimisme et la théorie du principe de raison
suffisante.



RAISON ET FOI D-APRÈS LEIBNITZ 277

convenable n'est pas porté à l'existence par une nécessité

géométrique, mais par une nécessité morale '. Les lois du monde
créé ne sont point soumises à une rigueur inflexible qui les

rendrait immuables ; la nécessité physique ne possède pas le

caractère logique de la nécessité mathématique ; « la nécessité

physique est fondée sur la nécessité morale, c'est-à-dire

sur le choix du sage digne de sa sagesse ; l'une aussi bien que
l'autre doit être distinguée de la nécessité géométrique2. »

Mais la nécessité physique « est ce qui fait l'ordre de la
nature ; elle consiste dans les règles du mouvement et dans

quelques autres lois générales qu'il a plu à Dieu de donner

aux choses en leur donnant l'être ; » or, il l'a fait en vertu de

raisons tirées des considérations de la convenance ; elles pourront

donc être modifiées par lui en tel cas donné, « si les

raisons générales du bien et de l'ordre qui l'y ont porté peuvent
être vaincues dans quelques cas, par des raisons plus grandes
d'un ordre supérieur3. » « Cela fait voir que Dieu peut
dispenser les créatures des lois qu'il leur a prescrites, et y
produire ce que leur nature ne comporte pas, en faisant un
miracle. Il se peut qu'il y ait des miracles que Dieu fait par le

ministère des anges, où les lois de la nature ne sont point
violées, non plus que lorsque les hommes aident la nature

par l'art, l'artifice des anges ne différant du nôtre que par le

degré de perfection i. »

De cette possibilité d'une modification des lois de la nature,

1 Leibnitz écrivait à Clarke, indiquant de façon très précise en quel sens il
distingue les vérités positives des vérités éternelles : « Il faut distinguer entre une

nécessité absolue et une nécessité hypothétique. Il faut aussi distinguer entre une

nécessité qui a lieu parce que l'opposé implique contradiction, et laquelle est

appelée logique, métaphysique ou mathématique, et une nécessité qui est morale,

qui fait que le sage choisit le meilleur et que tout esprit suit l'inclination la plus

grande. » Œuvres de Leibnitz, éd. A. Jacques, 2e série, p. 446.

« J'ai assez montré, dans ma Théodicée, que cette nécessité morale est

heureuse, conforme à la perfection divine, conforme au grand principe des existences,

qui est celui du besoin d'une raison suffisante ; au lieu que la nécessité absolue

et métaphysique dépend de l'autre grand principe de nos raisonnements qui est

celui des essences; c'est-à-dire celui d'identité ou de contradiction.» Ibidem,p. Ail.
- Discours, § 2. — 3 Ibidem. — 4 Ibidem, § 3.



278 JOSEPH DUPROIX

ou plutôt d'une substitution momentanée de lois supérieures
aux lois ordinaires, il suit une conséquence importante :

l'ordre des vérités exprimant le cours ordinaire des choses,
c'est-à-dire ce qui arrive le plus souvent, constitue un ordre
à part qu'on pourrait appeler l'ordre du vraisemblable,
puisque l'ignorance où nous sommes des lois supérieures ne
nous permet pas d'assigner à la succession des phénomènes
une rigueur absolue.

Mais la raison pure, si l'on peut employer cette désignation
avant Kant, postule la nécessité logique. Si les vérités positives

échappent à cette nécessité, elles échappent du même

coup aux prises de la raison pure ; elles constituent le
domaine des existences sur lequel elle ne peut exiger l'empire
absolu qui lui revient dans le domaine des essences, du
possible ou des vérités éternelles '.

Cette analyse amène donc Leibnitz à établir une distinction
essentielle entre les vérités éternelles qui ressortissent au
domaine du possible et les vérités positives qui ressortissent
à celui du donné. Or il semblerait que loin de nous rapprocher

de la solution du problème étudié dans ce travail, elle
nous en éloigne, puisque désormais il n'y a plus deux termes,
la foi et la raison, à concilier, mais trois, les vérités positives?
les vérités éternelles et les vérités révélées. Ce n'est là qu'une
vaine apparence. L'accord recherché repose tout justement
sur cette distinction, ainsi que le démontrera un examen
attentif des rapports que soutient l'objet de la foi avec le

principe des essences ou principe de contradiction et celui
des existences, ou principe de raison suffisante.

Tandis que la plupart des philosophes du dix-septième
siècle tenaient en défiance les universaux, le syllogisme et le

principe de contradiction, Leibnitz s'attache au contraire à

sauvegarder la logique d'Aristote. A ses yeux, les principes
d'identité et de contradiction sont aussi nécessaires à la pen-

1 Essences, possibles, vérités éternelles, sont chez Leibnitz, trois termes

synonymes.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 279

sée que les muscles et les tendons à la marche. Aussi bien,
aucune objection concluante ne peut-elle être opposée aux
vérités éternelles, fût-ce au nom des vérités positives ou
même révélées. Si une telle objection était fondée il s'ensuivrait

que deux prédicats exclusifs l'un de l'autre pourraient
s'affirmer du même sujet dans le même temps et sous le même

rapport, ce qui est impossible. Bien ne peut infirmer une
assertion fondée en raison. Toute proposition contraire aux
vérités éternelles doit être réputée fausse, car elles s'imposent
à l'entendement divin avec la même rigueur qu'à l'entendement

humain. Le système de l'harmonie préétablie s'oppose
essentiellement à cette discordance ; il va de soi dans une
pareille doctrine que les existences, qu'elles appartiennent
au monde naturel ou au monde surnaturel, ne sauraient être
en contradiction avec la loi des essences, puisque le donné
était au nombre des possibles avant de passer à l'être et que,
possible, il contenait en puissance toutes les qualités que le

fiat divin a fait passer à l'acte en vertu du principe du meilleur.

— Il est donc acquis a priori que le mystère, objet de la
foi, pas plus que les faits naturels, objet de la science positive,
ne peut contredire la raison pure, sous peine d'être réputé
faux. « Dieu ne donne jamais la foi que lorsque ce qu'il fait
croire est fondé en raison ; autrement il détruirait les moyens
de connaître la vérité et ouvrirait la porte à l'enthousiasme.
Comment la foi pourrait-elle ordonner quoi que ce soit qui
renverse un principe sans lequel toute créance, affirmation
ou négation serait vaine Il faut nécessairement que deux

propositions vraies en même temps ne soient point tout à fait
contradictoires ; et si A et C ne sont point la même chose, il
faut bien que B qui est le même avec A soit pris autrement
que B qui est le même avec C1. » Serait-il donc dans la
nature du mystère de ruiner les principes rationnels Seule

une étude attentive de l'objet de la foi permettra d'en juger.

« ...Tout le monde convient que les mystères sont contre
» les apparences, et n'ont rien de vraisemblable, quand on

1 Nouveaux essais, edition A. Jacques, lre série, p. 413, 414.



280 JOSEPH DUPROIX

» ne les regarde que du côté de la raison ; mais il suffit qu'il
» n'y ait rien d'absurde1. » — « On peut dire que rien n'est
» plus aisé à comprendre, ni plus manifeste que l'absurdité
» du mystère2. » — « Il se rencontre, dans quelques objets de

» la foi, deux qualités capables de la faire triompher de la
» raison, l'une l'incompréhensibilité, l'autre le peu d'appa-
» rence3. » Lorsqu'on s'occupe du mystère, « il ne faut point
prétendre faire cesser les apparences qui sont contraires à

l'ordre ordinaire de la nature4. » Un mystère qui serait compris

dans son essence, dont nous aurions une connaissance

adéquate, ne serait pas un mystère. Tout ce que la raison
comprend, tout ce qu'elle peut enchaîner dans la série des

vérités éternelles cesse par cela même d'être objet de foi.
Aussi bien, la connaissance de cet objet ne peut-elle être

qu'analogique. En tout ce qui a rapport à Dieu, « il ne faut
pas toujours demander des notions adéquates et qui
n'enveloppent rien d'inexpliqué;... les mystères reçoivent une
explication, mais une explication imparfaite;... il suffit que
nous en ayons quelque intelligence analogique;... il n'est pas
nécessaire que l'explication aille aussi loin qu'il serait à

désirer, c'est-à-dire qu'elle aille jusqu'à la compréhension,
jusqu'au comment5.... Il nous suffit d'un certain tî i<m, mais
le môç nous passe et ne nous est point nécessaire6. »

N'est-ce pas là retomber dans la thèse de Bayle qu'il
s'agissait de réfuter? Leibnitz, après avoir a priori postulé
l'accord de la foi avec la raison, n'en constate-t-il pas purement

et simplement le désaccord? Bien ne saurait contredire
les vérités éternelles. Si le mystère est incapable d'entrer de

façon distincte dans la série qu'elles constituent, il semble
bien que les Averroïstes aient raison.

Le moment est venu de faire intervenir le principe de

convenance auquel le philosophe allemand rattache la
distinction des vérités rationnelles en logiques et physiques, en
éternelles et positives. La théorie du possible et du donné, de

l'essence et de l'existence lève la difficulté.
1 Discours sur la conformité, § 28. — 2 Ibidem, § 23. — 3 Ibidem, § 41. —

4 Ibidem, | 44. — 5 Ibidem, | 54. — 6 Ibidem, § 56.



RAISON ET FOI d'APRÈS LEIBNITZ 281

Les lois du second ordre dépendent du choix divin initial
que Leibnitz pense dirigé par le principe du meilleur. De

«ette subordination résulte, comme on l'a vu, pour la volonté
bonne du créateur, la possibilité de modifier, si le besoin
s'en fait sentir à lui, les lois de la nature, ou de substituer
momentanément aux lois ordinaires, des lois supérieures
dont l'exercice constitue le miracle. De là le caractère purement

vraisemblable du donné.
S'il en est ainsi, lorsqu'on dit du mystère qu'il est

invraisemblable, on avance seulement qu'il s'oppose à l'ordre du
vraisemblable. Or, «... il y a sujet de nier que ce qui est seulement

nécessaire d'une nécessité physique (c'est-à-dire fondé

sur l'induction de ce qui se pratique dans la nature ou sur
les lois naturelles, qui sont pour ainsi dire d'institution
divine), suffit pour réfuter la créance d'un mystère ou d'un
miracle, puisqu'il dépend de Dieu de changer le cours
ordinaire des choses1... »

Cependant, il n'en demeure pas moins que le mystère ne
saurait être expliqué, c'est-à-dire enchaîné dans une série
de vérités démonstratives. Mais, de ce que la raison ne peut
soumettre un fait à la nécessité géométrique ou logique, il
ne s'ensuit pas que ce fait soit contradictoire. Dans le
domaine de la nature, auquel elle tente d'imposer la nécessité

géométrique, elle se heurte à chaque instant à des phénomènes

qui refusent de se laisser réduire en leurs éléments

simples, ce qui ne prouve point du tout qu'ils lui soient
contraires. « Par exemple, nous ne comprenons pas la nature
des odeurs et des saveurs, et cependant nous sommes
persuadés par une espèce de foi que nous devons au témoignage
des sens, que ces qualités sensibles sont fondées sur la nature
des choses, et que ce ne sont pas des illusions2. » Il n'en va

pas autrement en ce qui concerne le mystère. De son incom-
préhensibilité, on ne saurait inférer qu'il contredise la
raison. On est seulement en droit de conclure qu'il la dépasse.

Quant à son opposition avec les lois du donné, elle ne saurait
1 Nouveaux essais... Ed. A. Jacques, série I, p. 415.
2 Discours sur la conformité..., % 41.

THÉOL. ET PHIL. 1901 19



282 JOSEPH DUPROIX

prouver contre lui, puisque celles-ci n'ont rien, comme on
l'a vu, de la nécessité logique des vérités de raison ; seules,
« les vérités de raisonnement sont nécessaires et leur opposé
est impossible ; celles de fait sont contingentes et leur opposé
est possible1 ; » le mystère qui s'oppose à celles-ci n'a donc
rien d'anti-rationnel.

Si l'impossibilité d'avoir d'un mystère une notion claire et

distincte, telle qu'il puisse être enchaîné dans la série des

vérités de raisonnement, ne permet pas de conclure a priori
qu'il leur est contradictoire, il ne s'ensuit cependant pas
qu'il soit à l'abri de toute objection victorieuse fondée sur
ces vérités. Bayle reprendrait ici tout son avantage en
arguant de la nature destructrice des raisonnements nécessaires.

Il reste à démontrer avec Leibnitz que telle n'est pas a priori
la nature de ces raisonnements.

Il importe de remarquer d'abord qu'une objection fondée

sur des vérités positives ne serait pas concluante, parce
qu'elle participerait de la contingence des vérités de fait. « Elle
ne pourrait former qu'un argument vraisemblable, qui n'a

point de force contre la foi, puisqu'on convient que les
mystères de la religion sont contraires aux apparences2. »

Seule une objection fondée sur un enchaînement solide de

vérités éternelles pourrait balancer le dogme, car un
raisonnement rigoureusement déduit de principes nécessaires
participe de la rigueur de ces principes : « un article de foi ne

peut contrevenir aux démonstrations aussi exactes que celles
des mathématiques, où le contraire de la conclusion peut
être réduit ad absurdum, c'est-à-dire à la contradiction3. »

Or, les dogmes qui ont le droit de prétendre au titre de

vérités révélées, ne sont pas sujets à des objections établies

sur de telles démonstrations.
La foi ne peut elle-même produire la justification de cette

assertion. Les motifs de crédibilité qui la déterminent ne

1 Monadologie, § 33. — "2 Discours... § 3. — 3 Ibidem, § 22.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 283

sauraient passer pour des arguments probants, car s'ils
étaient tels, elle disparaîtrait pour faire place à l'intuition
intellectuelle. Mais la raison peut, elle-même, tracer à la foi
le cercle dans lequel son activité légitime est capable de

compléter l'activité rationnelle. Ce faisant, tout en établissant

la valeur du dogme, elle se démontre à elle-même

qu'elle n'est pas réduite au rôle exclusif de destructrice. En
limitant le domaine de la foi, elle limite du même coup le

sien, mais loin de diminuer sa force, elle l'augmente, car, en

s'assignant sa tâche normale, elle est amenée à prendre
conscience de sa nature intrinsèque et de ses pouvoirs légitimes
qui s'étendent en quelque mesure jusqu'aux dogmes, puisque,

bien loin d'être destructrice, elle est en quelque sorte

régulatrice de la foi.
L'objet de la raison pure, le monde des essences, est, au

point de vue ontologique, antérieur à celui de la science (le

donné) comme à celui de la foi (le dogme défini par l'Eglise),
car ceux-ci ont été de purs possibles avant d'être des

réalités1.

La raison humaine est de même nature que la raison
absolue ou divine2 ; mais, de moindre envergure, elle ne peut
concevoir qu'une partie des possibles conçus par l'intelli-

1 Aux yeux des philosophes du XVIIe siècle, ainsi qu'il a été dit dans le

premier chapitre de cette étude, un dogme constitue une réalité analogue aux
réalités tangibles; l'existence est ajoutée à son essence par le moyen de la révélation,

quelle que soit sa forme, tandis que dans le domaine physique, l'existence est

ajoutée à l'essence par la création. La foi, pense Leibnitz, nous révèle la réalité

du premier au même titre que l'expérience nous révèle celle des secondes: « la

» raison consistant dans l'enchaînement des vérités a droit de lier encore celles

» que l'expérience lui a fournies, pour en tirer des conclusions mixtes. Mais la

» raison pure et nue, distinguée de l'expérience, n'a affaire qu'à des vérités in-
» dépendantes des sens. Et l'on peut comparer la foi avec l'expérience, puisque

» la foi dépend de l'expérience de ceux qui ont vu les miracles sur lesquels la

» révélation est fondée, et de la tradition qui les a fait passer jusqu'à nous. »

Discours..., | 1.

2 Descartes pensait au contraire de Leibnitz que la raison humaine diffère

essentiellement de la raison divine, et que Dieu aurait pu faire que les axiomes

mathématiques fussent faux.



284 JOSEPH DUPROIX

gence de Dieu, désirés par sa bonté, et réalisés par sa

puissance sous la forme du meilleur monde possible.
Or les possibles qu'elle ne conçoit pas, et qui sont com-

possibles, cependant, de ceux qu'elle conçoit comme réalisés
dans le monde, sont régis par les mêmes principes immuables.
Les mystères peuvent donc être la réalisation d'une partie des

possibles que l'humaine raison est impuissante à concevoir
d'elle-même. Dans ce cas, ils seront conformes aux vérités
éternelles. A cette seule condition, ils seront de vrais
mystères. S'il nous est impossible de les déduire des vérités
éternelles à nous accessibles, puisqu'ils cesseraient du même

coup d'être objets de foi, il nous est du moins facile de

montrer, en suivant les règles d'une saine logique, qu'ils ne

sont pas contradictoires avec les principes rationnels. Ce sera
la tâche propre de la raison, qui se trouve ainsi avoir un rôle

légitime à jouer en théologie. Tout dogme dont elle aura
reconnu la non-contradiction avec elle, c'est-à-dire la possibilité,

sera considéré comme le signe d'un possible réalisé,
mais situé au delà des bornes de notre horizon intellectuel.
En ce sens, on peut dire « que les principes de la raison
nécessaires d'une nécessité logique, c'est-à-dire dont l'opposé
implique contradiction, doivent et peuvent être employés
sûrement en théologie1. » Ils sont, en quelque sorte,
régulateurs de cette science qu'ils préservent de l'intrusion des

vaines fantasmagories que, sous prétexte de religion, les

imaginations maladives pourraient être tentées d'y introduire.
Bayle a eu le double tort de ne pas saisir la vraie nature des

mystères qui sont, au même titre que les phénomènes de la

nature, des réalisations de possibles, ni celle de la raison

pure, dont les lois régissent les possibles. Comme Leibnitz il
eût conclu de ces deux observations qu'un possible réalisé
sous forme de mystère ne saurait susciter une objection
insoluble de la part de la raison ; comme lui, il aurait vu que
celle-ci peut au contraire éprouver la solidité d'un dogme ou
d'un mystère en montrant qu'il est ou n'est pas conforme à

1 Nouveaux essais,... éd. A. Jacques, série I, p. 415.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 285

ses lois éternelles, et que par suite, elle doit être d'un secours
puissant à la foi, dont elle est capable sinon de démontrer
l'objet, du moins de défendre les thèses contre les objections
qui se prétendraient victorieuses.

Que l'on suppose en effet, une objection formulée contre
un mystère. Elle devra prétendre à une forme démonstrative,
puisqu'un argument purement vraisemblable ne peut être
d'aucune valeur. Le croyant qui a d'abord confronté la vérité
religieuse avec les principes éternels, et constaté qu'elle ne
les contredit pas, c'est-à-dire que l'objet de sa foi est

possible, sait que l'objection ne saurait être probante. Il le peut
montrer facilement, les règles de la logique Aristotélicienne
étant un moyen assuré pour démasquer un vice
d'argumentation ; « on n'a qu'à examiner l'argument suivant les

règles, et il y aura toujours moyen de voir s'il manque dans

la forme, ou s'il y a des prémisses qui ne soient pas encore
prouvées par un bon argument1. » Cette attitude défensive
lui suffit, car il n'émet pas lui-même la prétention de

prouver sa foi, ce qui constituerait une démarche
contradictoire. Or il n'est pas nécessaire, pour réfuter l'argument
de l'opposant que le défendant « s'assujettisse les mystères
ou qu'il les soumette à la confrontation avec les premiers
principes qui naissent des notions communes2. » C'est là la
tâche de l'opposant, puisque l'on attend de sa part une
réfutation démonstrative ; il lui faut prouver que son argument
est bien fondé. Or, on pourra toujours lui demander d'éclaicir
ses propositions, en les justifiant au regard des principes de

la logique. C'est justice, puisqu'il émet la prétention
d'opposer au mystère une objection fondée en raison. Le croyant
ne sera tenu de répondre aux justifications de l'adversaire
que par oui ou par non, suivant qu'elles lui paraîtront ou
non conformes aux vérités éternelles.

Bayle qui ne distinguait pas entre les principes de la

raison pure et les vérités positives, arguait indifféremment
des unes et des autres contre la validité des dogmes, insis-

1 Discours sur la conformité..., § 27.
2 Ibidem, § 71.



286 JOSEPH DUPROIX

tant avec complaisance sur les objections tirées des lois de la
nature, auxquelles il attribuait une valeur démonstrative.
Bien que Leibnitz, aux yeux duquel les vérités de fait n'ont
qu'une valeur contingente, se reconnaisse le droit de récuser
à priori les arguments qui prétendent s'appuyer victorieusement

sur elles pour infirmer le dogme, il croit pourtant
qu'il serait possible d'en montrer la non validité par voie

dialectique. Il suffirait d'examiner attentivement les faits sur
lesquels l'objection s'appuie, pour reconnaître les apparences
trompeuses et les corriger au moyen du raisonnement. Ainsi,
lorsque, dans le lointain, une tour nous paraît ronde, nous
devons nous abstenir de déclarer sur le champ que cette apparence

correspond àia réalité, car le jeu des rayons lumineux
peut nous présenter, sous la forme en question, une tour qui
est en réalité carrée. De même, en retenant notre jugement
tant que le donné nous est imparfaitement connu, nous

pouvons récuser une objection fondée sur lui ; en examinant
le phénomène de plus près, en le décomposant, s'il y a lieu,
en ses éléments simples, il nous devient même possible de

démasquer un vice d'argumentation dans l'objection faite au
dogme, et d'approcher ainsi par voie négative d'une
légitimation suffisante des mystères de la foi.

La philosophie a donc un rôle légitime à jouer en théologie,
puisqu'elle est capable de légitimer la foi au mystère en

démasquant la faiblesse des objections formulées contre lui.
Il est vrai que ce rôle est plutôt négatif ; il s'agit seulement

de montrer que le dogme et les données rationnelles ne
sont pas contradictoires, c'est-à-dire, que celui-là est possible.
Quel lien rattache son essence aux vérités éternelles dans
l'absolu? quel rapport d'existence soutient-il avec les lois
physiques? ce sont là mystères que la raison ne saurait
percer sans que, du même coup, la foi disparût, puisqu'elle
consiste justement dans l'adhésion aux dogmes en vertu de

motifs de crédibilité qui ne sont pas rationnels. Mais le

résultat auquel il est parvenu lui suffit: «...Par connaître
qu'un dogme s'accorde avec la raison, on entend que nous

pouvons montrer, au besoin, qu'il n'y a point de contradiction



RAISON ET FOI d'APRÈS LEIBNITZ 287

entre le dogme et la raison, en repoussant les objections de

ceux qui prétendent que ce dogme est une absurdité1. »

Cet accord permet de conclure que l'harmonie règne entre
les domaines de la raison et de la foi, comme il règne entre
le monde de la nature et celui de la grâce : « Au moins, nous
ne connaissons jamais qu'il y ait aucune difformité ni aucune
opposition entre les mystères et la raison. Et comme nous

pouvons toujours lever une prétendue opposition, si l'on
appelle cela concilier ou accorder la foi avec la raison, ou en

connaître la conformité, il faut dire que nous pouvons
connaître cette conformité et cet accord2. » Il en devait être

ainsi, car « deux vérités ne sauraient se contredire3. »

III

Application de la théorie au dogme de la transubstantiation.

La théorie Leibnizienne de la connaissance religieuse se

ramène à une doctrine de la possibilité du mystère qui se

rattache comme la conséquence au principe à la conception
métaphysique des rapports du donné avec le possible ou
monde des essences.

L'essence est intérieure et antérieure à l'existence. Elle est

la possibilité pure d'une chose, mais renferme déjà toute sa

réalité, car l'existence ne fait que la manifester. Le monde
des essences est infini, tandis que celui des existences est

fini. Dieu, lorsqu'il a fait passer le monde à l'être a choisi
parmi l'infinité des possibles, l'ensemble le plus harmonieux
de compossibles. Or, ce monde infini des essences est régi
par le principe de contradiction et les vérités éternelles.
Celles-ci s'imposent à Dieu lui-même, qui n'a pu
les'enfreindre en créant. S'il a soumis les possibles qu'il faisait
passera l'être au principe de raison suffisante, exigé par
l'apparition des existences, il ne les a pas affranchis par

1 Discours sur la conformité, § 57.
2 Ibidem, § 62.
3 Ibidem, | 1.



288 JOSEPH DUPROIX

là même de la maîtrise des vérités nécessaires. Aussi bien
serait-il vain de prétendre trouver dans la nature des lois
positives qui seraient en contradiction avec les vérités
éternelles. Pareillement, il serait vain de concevoir qu'un dogme
véritable qui se propose comme une révélation de l'invisible
peut contredire les lois qui régissent les essences, puisque,
s'il est véritable, il est le signe d'une réalité qui elle-même

correspond à un possible, et qu'en cette qualité, il doit être
régi par les principes souverains de la logigue éternelle. Si

quelque savant prétendait donner, comme une loi de la
nature, un rapport dont la réalité impliquerait la vanité des

principes universels et nécessaires, il conviendrait à priori
d'en récuser la valeur ; une observation attentive des phénomènes

justifierait cette récusation. De même, si un théologien
avançait un phénomène miraculeux dont l'existence serait
contradictoire, il conviendrait à priori de mettre en doute la
valeur de ce mystère comme révélation d'une réalité invisible.
Une telle réalité serait rebelle aux lois des essences, ce qui ne
se peut. Lorsqu'un dogme est vrai, sa possibilité doit se pouvoir

défendre contre les arguments qu'on lui oppose. Tant
qu'une objection n'aura pas démontré son impossibilité, il
doit être tenu pour l'expression d'une vérité.

La possibilité du mystère était le seul souci de Leibnitz,
lorsqu'il traitait des sujets de la théologie ainsi qu'il le fit
souvent, et en particulier dans ses lettres à Pelisson et au
P. des Bosses, et dans le Systema theologicum qu'il composa
dans le but de démontrer la légitimité de la réunion des

églises protestantes avec la catholique. Il applique en
chacune de ces occasions la méthode qui vient d'être exposée.
Le dogme de la transubstantiation lui inspira notamment des

réflexions fort originales dont la tendance permet de saisir
sur le vif quelle importance il accordait à sa théorie de la

connaissance religieuse, et dont l'indication servira de

conclusion pratique à l'exposition abstraite qui en a été faite au

chapitre précédent.
Le mystère de la transubstantiation pourra se proposer

comme vérité, si l'on parvient à soutenir sa possibilité. Leib-



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 289

nitz entreprend de le défendre contre les objections des

penseurs qui le prétendent contradictoire.
Quel est leur argument?
Un même corps, avancent-ils, ne peut, même par la

puissance divine, occuper plusieurs lieux, car l'essence d'un
corps consiste précisément dans l'occupation d'un lieu
déterminé. Une vérité ne pouvant contredire une autre vérité, le

mystère de la transubstantiation ne saurait être le signe
d'une vérité. L'affirmer constituerait une démarche aussi
absurde que celle d'un géomètre qui voudrait montrer que,
dans un carré, la diagonale peut avoir une commune mesure
avec le côté du carré, ou que le plus court chemin pour aller
d'un point à un autre est une ligne brisée.

L'auteur de la Monadologie accorde que cet argument est

péremptoire si l'on accepte la prémisse sur laquelle il repose,
à savoir que l'essence du corps consiste dans l'étendue.
« J'avoue, écrit-il à Pelisson en 1691, que, si je tenais avec

quelques-uns que l'essence de la matière consiste dans l'étendue,

je serais obligé de recourir à la figure, car les essences
sont immuables ; et, d'attribuer aux choses ce qui répugne
à leur essence, c'est une contradiction. Or, c'est le principe
des principes, qu'une véritable contradiction ne doit pas
être admise '. » Mais, dans la même lettre, il conteste précisément

la thèse cartésienne, et il fait allusion à sa propre
conception de l'essence des corps, qui lève la contradiction.
«J'espère, y ajoute-t-il, donner un jour quelque satisfaction
au public sur une matière si importante, qui a cela de

curieux que les pensées abstraites se vérifient merveilleusement

bien par les expériences, et qu'il y a là un beau

mélange de métaphysique, de géométrie et de physique, outre
le grand usage qui en résulte pour soutenir la possibilité du
mystère'*. »

Il fait ici allusion à sa théorie de la substance-force, que
sans doute le dogme de la transubstantiation l'amena lui-
même à préciser, dont il paraîtrait même, à quelques égards,

1 Œuvres de Leibnitz, éd. F. de Careil. Tom. I, pag. 228.
2 Ibidem, p. 230. — C'est nous qui soulignons.



290 JOSEPH DUPROIX

avoir été le point de départ, si l'on en croit la lettre à Pelis-
son et un passage important du Systema theologicum1, qui
mérite de trouver ici sa place : « Il est vrai que quelques
esprits distingués, surtout parmi les réformés, imbus des

principes d'une philosophie nouvelle2 et séduisante pour
l'imagination, soutiennent que l'essence des corps consiste
dans l'étendue et que ses accidents ne sont que les modes
de ia substance et ne peuvent subsister hors du sujet ni se

séparer de la substance, pas plus que la circonférence ne

peut subsister sans le cercle, et conçoivent malheureusement

par là une aversion insurmontable pour le dogme de

l'Eglise catholique. Je pense donc qu'il faut porter remède à

cette maladie et que tous les philosophes catholiques doivent
s'efforcer de faire pour la matière ce que le concile de Latran
a essayé contre ceux qui enseignaient sur la nature de l'âme,
des opinions contraires à la foi Les limites de cet écrit
ne nous permettent pas de nous étendre trop longuement
sur la philosophie. Il suffira de dire en passant que. nous
aussi, nous nous sommes appliqué aux études mécaniques
et mathématiques et aux expériences naturelles avec quelque
soin, et non pas seulement par manière d'acquit, et que
d'abord nous avons penché pour les opinions que nous
venons de rapporter, mais qu'ensuite, par le progrès de nos

méditations, nous avons été contraint de revenir à l'enseignement

de l'ancienne philosophie. Cette série de méditations,
si nous pouvions l'exposer, ferait peut-être reconnaître à

tous les esprits qui ne sont pas préoccupés de leur propre
imagination, que ces anciennes opinions n'étaient ni si
confuses, ni si ineptes que se le persuadent ordinairement ceux

qui dédaignent les idées reçues et traitent d'enfants dignes
de risée Platon, Aristote, le divin Thomas et tant d'autres
hommes éminents3. »

Or il laisse cependant deviner quelles sont ces méditations
et de telle façon, que sa méthode de spéculation religieuse

» Ibidem, p. 607-623.
2 Allusion au Cartésianisme.
3 Pages 611-612.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 291

y revêt son caractère distinctif. Le lieu diffère de ce qui
l'occupe, l'espace diffère du corps ; « differt etiam materia
ab extensione. » Tout corps est la résultante de deux
puissances, l'entelechie qui constitue proprement son essence,
ce sans quoi il ne serait pas ce qu'il est, et l'antitypie qui est
le support apparent, ou l'enveloppe de l'entéléchie. Cette
seconde puissance n'est autre que l'attribut qui fait que la
matière tend à occuper une place dans l'espace. Leibnitz
l'appelle encore l'exigence de l'étendue. Elle manifeste en

quelque sorte l'entéléchie qui, sans elle, demeurerait à l'état
de pure virtualité, de simple possible, ainsi qu'il arrive de

toute essence qui ne revêt pas l'existence. Elle revêt les
accidents réels comme l'étendue, la forme, la couleur, qui
trahissent la présence d'une chose. Mais elle ne constitue pas
ce qui fait que l'être demeure et persiste à travers les changements

multiples que peut subir l'apparence du corps, par
suite de la transformation des modes de l'antitypie, et qui
est proprement l'entéléchie. Or ces changements sont

fréquents, comme il arrive pour l'homme, dont l'essence
individuelle demeure la même, malgré les variations que
subissent dans l'espace et dans le temps ses accidents corporels.

Si donc, dans l'ordre naturel l'entéléchie peut être

privée de tel ou tel de ces accidents réels, « Dieu pourrait
sans doute la priver de tous en général ; car puisque l'essence

d'une chose consiste dans ce qui fait qu'elle est la même,
malgré la diversité de ses dimensions et de ses qualités, et

puisqu'elle n'est ni divisible ni variable avec ses dimensions,
puisqu'elle ne change point avec ses qualités, il suit qu'on
peut l'en distinguer réellement. Or, d'après les règles de la

raison, tout ce qui est distingué réellement peut être séparé

par la puissance absolue de Dieu', de telle manière que l'une
des choses subsiste après la destruction de l'autre; ou que
toutes les deux demeurent, mais séparément. La nature elle-

1 C'est nous qui soulignons. On lit dans le texte : « Regulariter autem, quse-

€umque realiter distincta sunt, per potentiam Dei absolulam possunt separavi,
et quidem ita ut vel alterutrum subsistât, altero destructo, vel utrumque, sed

¦separatim. »



292 JOSEPH DUPROIX

même enlève les dimensions et les qualités, en conservant
l'essence, mais il est vrai, en en substituant d'autres à leurs
places. Or, rien n'empêche que Dieu n'intervienne pour
changer l'ordre de cette substitution naturelle, ou même

pour l'intercepter et l'empêcher entièrement, de telle sorte

que l'essence subsiste, privée de ses dimensions et de ses

qualités. Dieu peut faire également que la même chose ait
à la fois des dimensions et des qualités différentes ou que le
même accident réel appartienne à diverses substances. Enfin,
la chose et l'essence même entièrement détruite, il peut
encore donner un soutien aux dimensions et aux qualités.
Et dans tout cela on ne saurait trouver de contradiction, car
une fois la différence réelle admise, il n'y a plus de difficulté
rationnelle, et l'existence comme l'union de la substance et

des accidents réels dépendent entièrement du pouvoir de

Dieu1. »

Il n'y a de la sorte aucune contradiction à ce que l'antitypie

du pain demeurant avec ses accidents réels, son essence
soit détruite pour faire place à l'essence du corps de Christ,
dont l'antitypie aurait été anéantie.

Le mystère de la transubstantiation est possible ; il s'accorde
donc avec la raison.

Sa légitimation constitue l'application la plus caractéristique

de la théorie Leibnizienne de la connaissance religieuse.
Elle est en même temps la plus intéressante, car elle permet
à l'historien de pénétrer en une certaine mesure l'âme du
philosophe, et d'y deviner un état religieux qui symbolise
parfaitement celui de la société intellectuelle de son temps.

1 C'est nous qui soulignons. — a Neque vero in his ulta contradictio intelligi
potest, nam par ubique ratio est, reali discrimine semel admisso, et existentia

pariter atque unio substantisc et accidentium realium in Dei arbitrio est. »

Ibidem, p. 614-615.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 293

IV

L'intellectualisme mystique de Leibnitz.

On a dit que la religion de Leibnitz se réduit à un froid
rationalisme. Bonifas en a ainsi jugé dans son intéressante
Etude sur la théodicée : « Parti de ce principe, écrivait-il, que
» les vérités de la foi ne peuvent contredire la raison, Leibnitz
» en arrive à ne plus admettre de la révélation que ce qui
» peut entrer dans les cadres étroits de la seconde1. » C'est

l'impression qui paraît d'abord se dégager de la théorie de

la connaissance religieuse qui vient d'être exposée. Un mystère

n'a droit au titre de vérité que si sa possibilité est
démontrée. Il est vrai que cette démonstration revêt une forme

purement négative, en ce sens qu'elle se borne à prouver
qu'aucune objection décisive ne peut prévaloir contre un
dogme vrai. Il n'en demeure pas moins que la logique du
système Leibnizien semble aboutir à la dissolution de l'objet
de la foi en éléments rationnels.

Un mystère valable n'est en effet autre chose qu'un
possible manifesté par la définition qu'en donne l'Eglise sous la
forme d'un dogme. En son essence, il est donc rationnel,
puisque les essences sont telles. Si notre raison finie n'arrive
pas à le saisir en sa réalité même, comme il serait possible
à la raison divine, du moins elle est capable de voir s'il
n'enveloppe pas la contradiction, s'il enferme bien une essence,
c'est-à-dire une vérité ; et c'est alors seulement qu'il peut
prétendre à l'adhésion universelle, en tant qu'expression
d'une vérité nécessaire. Mais, quand une vérité est telle, « on
en peut trouver la raison par l'analyse, la résolvant en idées

et en vérités plus simples, jusqu'à ce qu'on vienne aux
primitives2. » N'est-on pas en droit de conclure qu'avec un peu
plus de perspicacité et d'analyse, il serait possible à la raison
humaine de s'assimiler le mystère? Le père de la philosophie

1 F. Bonifas, Etude sur la théodicée de Leibnitz. — Paris, libr. A. Durand,
1863, p. 69-70.

2 Monadologie, § 33.



294 JOSEPH DUPROIX

allemande n'annonce-t-il pas déjà la thèse chère à Lessing,
que la révélation n'apprend rien à l'homme que sa raison ne
soit capable de découvrir par elle-même?

On serait d'autant plus enclin à le penser que Leibnitz
paraît avoir assigné un domaine sans bornes à l'empire de
la logique, dont il attendait en quelque sorte la soumission
de l'univers entier à la raison humaine. A l'inverse de
Descartes qui détrônait le syllogisme ou plutôt, l'englobait
dans la mathématique, il voulait absorber la démonstration
mathématique dans la démonstration syllogistique. Il cherchait

un moyen qui permît de décomposer toute notion donnée,

quelle qu'en soit l'origine, en éléments simples de
nature à comporter des notations exactes qui pourraient être
enchaînées dans une démonstration rigoureuse. Il pensait
que la logique du donné négligée à tort par Aristote n'était
pas une chimère1. Il en pariait comme d'une discipline à

créer : « L'art de juger des raisons vraisemblables n'est pas
encore bien établi ; de sorte que notre logique à cet égard
est encore très imparfaite, et que nous n'en avons presque
jusqu'ici que l'art de juger des démonstrations2; » « ...la
logique vulgaire est renvoyée aux écoliers ; et l'on ne s'est

pas même avisé de celle qui doit régler le poids des

vraisemblances, et qui serait si nécessaire dans les délibérations
d'importance3. » De proche en proche, cette logique universelle

ne devait-elle pas englober l'objet de la foi à son tour?
C'est bien à ce terme que la théorie des essences et des

existences permet de voir aboutir la philosophie Leibnizienne.
Si le traité De vera methodo philosophiae et theologiae, pa-

1 On ne saurait s'empêcher de rapprocher ce projet d'une logique générale,
de la pensée qu'il avait eue de travailler à l'invention d'une langue philosophique
universelle au sujet de laquelle Fontenelle rapporte d'intéressants détails dans

l'Eloge qu'il prononça de Leibnitz à l'académie française: « Ces caractères de-
» vaient ressembler, autant qu'il était possible, aux caractères d'algèbre qui sont

» très expressifs, qui n'ont jamais ni superfluité ni équivoque, et dont toutes les

» variétés sont raisonnées. »

2 Discours sur la conformité... § 28.
3 Ibidem, § 31.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 295

raît donner des gages à cette opinion, il ne faut pas oublier
cependant avec quelle insistance le philosophe de l'harmonie
préétablie revient sur cette idée que le dogme est en dehors
des prises de notre raison finie. Celle-ci prétend seulement
justifier les titres d'un mystère à s'imposer à la foi universelle

en montrant sa possibilité, par la réfutation des objections

qui lui sont opposées. Nous sommes incapables d'en
connaître le comment. U y a plus; la foi en sa réalité ne
saurait naître de la démonstration de sa possibilité. Nous ne

sommes pas induits à croire le dogme par des arguments en
forme ; nous y sommes déterminés par des motifs d'un autre
ordre, qu'il appelle les motifs de crédibilité. Or, la nature de

ceux-ci est telle qu'il est impossible, malgré les présomptions
qui viennent d'être signalées en faveur de la thèse contraire,
de qualifier sa méthode religieuse de rationaliste. «Tout le
monde, écrivait-il, n'a pas besoin d'entrer dans les discussions

théologiques: et les personnes dont l'état est peu
compatible avec les recherches de la foi doivent se contenter des

enseignements de la foi, sans se mettre en peine des objections

: et si par hasard quelque difficulté très forte venait à

les frapper, il leur est permis d'en détourner l'esprit, en
faisant à Dieu le sacrifice de leur curiosité ; car, lorsqu'on est
assuré d'une vérité, on n'a pas même besoin d'écouter des

objections1. » N'en faut-il pas conclure que les motifs de

crédibilité qui ont déterminé la foi ont, pour en maintenir
la puissance, une valeur infiniment supérieure à la légitimation

rationnelle? Aussi bien les théologiens qui s'y entendent,
admettent-ils «que les motifs de crédibilité justifient une fois

pour toute l'autorité de la sainte écriture devant le tribunal
de la raison, afin que la lumière de la raison lui cède dans

la suite comme à une nouvelle lumière, et lui sacrifie toutes
ses vraisemblances2. »

Il est vrai que le philosophe ne s'explique guère sur la

nature de ces motifs de crédibilité. Cependant, la lecture de

la Theologia mystica, des Principes de lunature et de la grâce,
1 Discours sur la conformité..., § 40.
2 Ibidem, § 29.



296 JOSEPH DUPROIX

donne l'impression qu'ils ne sont pas d'ordre rationnel. Il
aime à parler de la lumière interne, de la présence de Dieu
dans l'âme. Au XIXe chapitre du livre IV des Nouveaux essais,

il repousse cette proposition de Philalèthe « c'est donc la
raison qui fait connaître la vérité de la révélation, » et donne
de l'enthousiasme que son contradicteur définit : « le défaut
de ceux qui s'imaginent une révélation immédiate, » cette

autre définition qui permettrait de conclure à la nature
mystique des motifs déterminants de la foi: « ...il signifie qu'il
y a une divinité en nous : est deus in nobis. Socrate prétendait

qu'un Dieu ou démon lui donnait des avertissements
intérieurs, de sorte que, l'enthousiasme serait un instinct
divin. » « La foi divine, écrit-il ailleurs, est quelque chose

de plus qu'une opinion ; elle va au delà de l'entendement,
ot s'empare de la volonté et du cœur, pour nous faire agir
avec chaleur et avec plaisir, comme la loi de Dieu le
commande, sans qu'on ait besoin de s'arrêter aux difficultés de

raisonnement que l'esprit peut envisager1. » Elle trouve sa

fin dans la volonté, dans le cœur, non dans l'entendement.
N'y aurait-elle point aussi sa source? Elle tend à engendrer
l'activité des puissances morales qui sont en nous. Cette
activité a elle-même sa fin dans l'amour parfait. Or, l'amour
pour Dieu, comme il résulte de la lecture des Principes de la
nature et de la grâce fondés en raison, constitue le degré
supérieur de l'amour. « Dieu étant la plus parfaite, la plus
heureuse, et par conséquent la plus aimable des substances,
et l'amour pur véritable consistant dans l'état qui fait goûter
du plaisir dans les perfections et dans la félicité de ce qu'on
aime, cet amour doit nous donner le plus grand plaisir dont
on puisse être capable, quand Dieu en est l'objet2. » Mais si

la foi véritable n'est que la perfection de cet état de l'âme
qui aime Dieu, sans doute elle doit avoir son point de départ
dans un premier élan du cœur vers le Guide suprême, qui
l'incite à contempler avec ferveur les mystères révélateurs.
Si la foi est le parfait amour, elle ne peut manquer d'avoir

1 Ibidem.
5 Principes de la nature el de la grâce..., § 16.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 297

sa source dans cet élan mystique de l'âme vers Dieu. C'est

de lui qu'émane l'étincelle que la raison est incapable de

faire jaillir ; c'est lui qui projette sur le dogme révélé les

clartés que l'entendement ne saurait soupçonner. L'amour
est le soleil qui illumine l'objet de la religion, comme la raison

pure est celui qui illumine les principes éternels.
On serait presque tenté de rapprocher de ce point de vue,

celui du cordonnier Jacob Bœhme, qui avait élevé l'amour

pour Dieu à la dignité de méthode philosophique, et qui
invitait le penseur à descendre en son être intérieur, pour y
communier avec l'Esprit créateur, afin de voir se dissiper la
fumée qui obscurcit nos concepts, lorsque nous sommes
abandonnés aux seules lumières de notre entendement. A

lire, dans l'œuvre de Leibnitz, les pages où il parle avec une
sorte de ferveur mystique des mouvements intérieurs
produits par le Saint-Esprit qui s'empare des âmes, les persuade
et les porte au bien, c'esl-à-dire à la foi et à la charité, on
serait même enclin à penser aux effusions religieuses de

Pascal. Il semblerait que le philosophe allemand, comme l'auteur

des Pensées, ait eu la vision des contradictions qui
séparent le domaine de la foi de celui de la raison. Mais les

différences sont profondes entre les deux conceptions
auxquelles aboutissent les méditations des deux penseurs.

Pascal est plus absolu que Leibnitz : le dualisme est à ses

yeux irréductible. Le mystère et les vérités rationnelles lui
paraissent occuper deux plans différents séparés effectivement

par un abîme. L'auteur de la Thcologia mystica, tout
en affirmant les différences essentielles qui les distinguent,
les envisage comme deux anneaux d'une même chaîne. Ils
occupent à ses yeux deux points diversement situés sur un
même plan incliné ; le premier, plus élevé que les secondes,
s'efface dans un vague lointain, au regard de l'homme qui
confine dilibérément son horizon aux limites accessibles à

l'entendement pur. Par instants, il les prend pour illusions
et vain mirage. Qu'un jour vienne où, l'enthousiasme divin
s'emparant de lui, il s'élève sur les ailes de la foi son horizon
s'étendra. Il verra plus distinctement les lointains confus où

THÉOL. ET PHIL. 1901 20



298 JOSEPH DUPROIX

l'échelle des réalités semblait se perdre dans l'obscurité
du néant. Son cœur lui aura révélé les essences divines. Que,

revenu dans l'espace borné où l'entendement règne en

maître, les mystères lui semblent à nouveau s'évanouir
comme les vapeurs d'un songe, il les saura néanmoins réels ;

il les devinera resplendissants de vérité sur le prolongement
des essences perceptibles à sa raison, parce que la seule
connaissance de celles-ci lui ayant révélé le principe de

continuité, il sait que de celles-ci à ceux-là, il y a, dans

l'absolu, comme une progression insensible qui permet de

s'élever sans effort du domaine de la raison à celui de la foi,
et qu'entre les vérités des deux ordres, il existe une
harmonie éternelle, au même titre qu'entre les monades qui
gravitent autour de la monade parfaite. — Or Pascal voyait une
irréductible antithèse où Leibnitz percevait une ineffable
harmonie. Elle lui était un perpétuel sujet d'angoisse, parce
qu'il lui semblait qu'il devait succomber sous l'effort dans

lequel il se consumait pour se tenir ferme à égale distance
des deux termes. Il ne saurait donc être question de

rapprocher ces deux hommes. S'ils eurent l'un et l'autre le
sentiment des différences qui séparent la raison et la foi,
elles ne leur apparurent pas cependant sous le même jour.
Peut-être trouverait-on une raison de la diversité de leurs
conceptions, dans la divergence des points de vue philosophiques

sous lesquels ils envisageaient l'univers, l'un étant
mécaniste, l'autre finaliste. Mais l'explication profonde en
est ailleurs. Il faut la chercher dans l'âme même des deux
hommes.

Pascal était passé parles heures troublées de la conversion.
Il avait fait des expériences religieuses fécondes. Il avait
senti le mystère de la croix opérer en son cœur. La sainte
folie avait agité son âme et laissé une trace profonde dans les

replis cachés de son être. Lorsque dans le feu de sa ferveur
religieuse, il jetait sur le papier les pensées que la mort
l'empêcha d'organiser suivant un plan méthodique, il exprimait

de la vie. S'il écrivait que Dieu est sensible au cœur,
c'est qu'il s'était senti envahi par son Esprit, en une heure



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 299

non moins mystérieuse que celle où Saul de Tarse entendit
la voix de Jésus. Il avait été torturé, violenté, puis ravi en

extase, par le mystère de la croix dont il portait en son âme
le signe gravé en lettres de douleur. L'amour divin lui fut
révélé au sein de l'angoisse. La paix religieuse fut pour lui
le résultat d'une lutte. Peut-on dire que jamais il l'ait
conquise Ne mourut-il pas en gravissant le calvaire Pour
avoir senti la miséricorde divine en déchiffrant dans les

larmes le mystère de la Bédemption, n'en fut-il pas moins
torturé jusqu'au bout par le combat que se livraient en lui
la puissance charnelle et la puissance spirituelle Dieu
s'était révélé à son cœur parmi les abîmes : abîme entre la
réalité et l'idéal spirituel ; abîme entre « la grandeur » de

l'ordre intellectuel et celle de l'ordre religieux, abîme entre
l'existence du mondain qu'il avait été et celle du chrétien
qu'engendra sa conversion. Comment son intelligence de

Cartésien habitué au dualisme de l'esprit et de la matière
eût-elle pu concevoir l'unité de laquelle Leibnitz enchantait
son esprit La foi l'avait ravi trop violemment au-dessus de

la raison pour qu'il lui devînt facile d'en concilier les réalités
avec les prémisses de cette sombre maîtresse d'erreurs.

Le philosophe allemand ne connut pas les tourments d'une
crise semblable. Ce dont Pascal jugeait avec un cœur
douloureux, il jugeait lui avec un esprit délié d'intellectuel
détaché des sujets qu'il aborde. La vie lui fut sereine et
calme. Jamais la souffrance n'en interrompit le cours
heureux. Son intelligence développa harmonieusement les

virtualités qu'elle enveloppait ; aucune secousse ne lui vint
révéler violemment son impuissance. Les mystères ne
s'imposèrent pas à lui dans la souffrance. Us se proposèrent à

son esprit au même titre que le monde donné, et il n'y vit
guère qu'une énigme à résoudre. Trop avisé pour ne point
deviner la vie religieuse, il ne la connut pourtant pas comme
Pascal. Elle ne lui révéla pas l'abîme qui glaçait d'effroi le

grand géomètre. S'il soupçonna des motifs spéciaux de crédibilité,

à la façon du commun des mortels, il n'expérimenta
point comme l'auteur des Pensées, leurs mystérieux et dou-



300 JOSEPH DUPROIX

loureux effets. Le sanctuaire où la conversion fit pénétrer
celui-ci, lui demeura étranger; il ne franchit pas le seuil du

Temple où dorment les arcanes. Il projeta sur les choses

l'harmonie qu'il croyait découvrir en lui. Si le dualisme qui
s'imposa à Pascal ne le hanta pas, la raison en est que la
folie de la croix ne traversa pas sa vie.

Aussi bien, ne faut-il chercher aucune analogie entre les

théories de la connaissance religieuse de ces deux hommes.

Quelques pages de Leibnitz peuvent, il est vrai, faire illusion ;

cependant, lorsqu'il parle de l'amour divin, de la lumière
interne, de la présence de Dieu dans l'âme, il ne saurait
parler le langage de saint Paul ou de Pascal. Il n'a point
senti par le cœur, les réalités sublimes que ces âmes fortes
ont vécues. Tout au plus, peut-on dire qu'il en a eu la vision
intellectuelle.

S'il est vrai que la Theologia mystica ne permette pas de

voir dans sa théorie une doctrine rationaliste, rien pourtant
n'autorise à faire de Leibnitz un émule de Pascal. L'amour
pour Dieu dont il parle avec une ferveur si communicative,
est un amour purement intellectuel : « on ne saurait aimer
Dieu, sans en connaître les perfections, et cette connaissance
renferme les principes de la véritable piété. Le but de la
vraie religion est de les imprimer dans les âmes1.» «La
suprême félicité, de quelque vision béatifique ou connaissance

de Dieu qu'elle soit accompagnée, ne saurait jamais
être pleine, parce que Dieu, étant infini, il ne saurait être

connu entièrement. Notre bonheur ne consistera jamais et ne
doit point consister dans une pleine jouissance où il n'y
aurait plus rien à désirer et qui rendrait notre esprit stupide,
mais dans un progrès perpétuel à de nouveaux plaisirs et à

de nouvelles perfections2. » La logique de son système ne le

veut-elle pas ainsi L'âme est une monade. Or, les monades

ne sauraient avoir que des perceptions plus ou moins
distinctes, suivant leur degré de perfection. Aimer Dieu ne

peut à leur point de vue signifier autre chose que le

1 Préface de la Théodicée, éd. A. Jacques, tom. II, p. 4.

s Principes de la nature et de la grâce.... § 18.



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 301

percevoir. Mieux une âme percevra Dieu, et mieux elle
l'aimera.

L'unité de l'univers est une unité toute spirituelle, au sein
de laquelle la religion de Leibnitz est appelée à jouer un
rôle essentiellement harmonisateur. Il consiste à amener
« tous les esprits à composer la cité de Dieu, c'est-à-dire
le plus parfait état qui soit possible sous le plus parfait des

monarques. Cette cité de Dieu, cette monarchie véritablement

universelle, est un monde moral dans le monde naturel,
et ce qu'il y a de plus divin dans les ouvrages de Dieu : et
c'est en lui que consiste véritablement la gloire de Dieu,
puisqu'il n'y en aurait point, si sa grandeur et sa bonté
n'étaient pas connues et admirées par les esprits1. » Befléter
Dieu en le connaissant, c'est entrer dans cette cité de Dieu,
« où tous les esprits, soit des hommes soit des génies, sont,
en vertu de la raison et des vérités éternelles, dans une
espèce de société avec Dieu2; » c'est l'aimer au sens Leib-
nizien.

Ce mysticisme de l'intelligence n'a rien qui doive
surprendre. On le retrouverait dans les Elévations sur les

mystères et les Méditations de l'Evangile de Bossuet, comme
dans les Entretiens de Malebranche. Il est au XVIIe siècle la
forme que revêt presque généralement la foi des hommes
éclairés. A ce titre, la théorie de Leibnitz peut passer pour
représentative de l'état religieux de la société de son temps.
Il ne faut point confondre ce mysticisme intellectuel avec ie

rationalisme. Il en diffère essentiellement, car en un certain

sens, il est générateur d'enthousiasme. H y a une foi
communicative et vivante de l'esprit, une sentimentalité de

l'entendement dont l'amour rétrospectif de Cousin pour
Madame de Longueville est un exemple caractéristique, et

que le mythe de Pygmalion symbolise harmonieusement. Les

hommes du XVIIe siècle la connurent éminemment.
Leibnitz ressentit, à n'en pas douter, ces sortes d'extases

intellectuelles. Sa théorie de la connaissance religieuse en

1 Monadologie, § 85 et 86.
2 Les principes de la nature et de la grâce... § 15.



302 JOSEPH DUPROIX

est le meilleur témoignage. On ne saurait trouver, pour
caractériser l'état d'âme qu'elle révèle, une expression plus
exacte que celle d'intellectualisme mystique. Elle n'implique
pas un mysticisme sentimental ; elle n'aboutit pas encore au
rationalisme. Il ne faudrait cependant pas la presser beaucoup

pour en faire sortir la doctrine de Lessing.

En même temps qu'un intérêt spéculatif, l'étude de la
théorie Leibnizienne de la connaissance religieuse présente
un intérêt historique, en ce sens qu'elle révèle, dans un état
d'âme individuel, celui de toute une époque. Leibnitz, en

effet, ne différait guère, au point de vue religieux, de Bossuet

ou de Pelisson, avec lesquels, pourtant, il ne réussit pas à

s'entendre sur les meilleurs moyens d'opérer la réunion des

églises. Si leur projet n'aboutit pas, la raison en est bien

plutôt dans les difficultés politiques qu'impliquait ce grand
œuvre, que dans les divergences dogmatiques par lesquelles,
à vrai dire, ils n'étaient pas séparés. Le philosophe allemand
n'écrivait-il pas à madame de Brinon : « Ce sont les pratiques
beaucoup plus que les dogmes qui empêchent la réunion?»

Il est vrai que la question d'autorité divisait Bossuet et

Leibnitz. Il est également vrai, comme l'a fait remarquer
Foucher de Careil, que celui-ci soupçonnait déjà l'importance

des questions historiques et exégétiques, et que cette
tendance de son esprit effrayait l'évêque de Meaux. Mais au
fond, l'attitude de ces hommes, si divers qu'ils fussent, est
sensiblement la même en face de la religion : Le dogme a

pour eux une valeur absolue. Il est le signe d'une réalité
indépendante de l'esprit qui s'y applique. Celle-ci occupe sa

place dans l'ordre des essences, au même titre que les vérités
de raison. En pénétrer ie mystère, c'est, en quelque mesure,
agrandir le cercle de nos connaissances, c'est mieux
comprendre l'univers, c'est mettre sa pensée en harmonie avec
les desseins du créateur.

A ce point de vue, Leibnitz diffère peu de Malebranche ou
de Bossuet. Leur philosophie religieuse présente l'aspect
d'une conciliation harmonieuse de la raison et de la foi,



RAISON ET FOI D'APRÈS LEIBNITZ 303

dans l'unité d'un même système. Elle est, à ce titre, le symbole

exact de la vie sociale d'un siècle où la conversion de

Pascal fut une exception grandiose, car il ne saurait être

question de lui assimiler celles des grandes dames et des

seigneurs, dont les nobles gestes se ressentent trop du souci
d'être beaux. La brillante société du XVIIe siècle ressemble

aux théories de ses penseurs ; elle concilie en des proportions
savamment ménagées, les exigences de la matière, de la
raison et de la foi. L'accord qui en résulte est imposant avec
décence.

S'il est vrai d'observer que ce fut surtout le fait de la cour
où le regard de Louis XIV était l'arbitre de la convenance,
et que Leibnitz était allemand, il ne faut pas oublier que
durant quatre années de sa vie, — qui comptent, au dire de

Kuno-Fischer, comme les plus décisives dans l'histoire du

développement de sa pensée, — il vécut à Paris. Il faut

songer, d'autre part, qu'en dépit des guerres européennes,
la société élégante se trouvait être internationale comme la

pensée, du fait des alliances de famille. La cour de
Versailles jetait quelque éclat de son rayonnement sur les cours
étrangères. Leibnitz fut mêlé à la vie de cette aristocratie
cosmopolite. Sa théorie de la connaissance religieuse est

bien, en quelque mesure, un écho fidèle des pensées confuses

qui, sous la forme de préjugés et de modes, alimentaient la

vie sociale.

Il suffit à cette étude, d'en avoir mis en lumière
l'importance historique. Une doctrine est vraie en tant qu'elle
exprime ou explique une époque. Celle qui vient d'être
exposée convenait éminemment au XVIIe siècle. Elle devait
sembler puérile au XVIIIe; l'argumentation de Bayle le fait
déjà prévoir. De nos jours, elle ne saurait plus être qu'un
témoin du passé. Le problème dont elle traite ne se pose plus
sous la même forme. La critique philosophique, historique
et religieuse en a changé les termes.


	Raison et foi : d'après Leibnitz

