Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 34 (1901)

Heft: 3-4

Artikel: Raison et foi : d'aprés Leibnitz

Autor: Duproix, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAISON ET FOI

D'APRES LEIBNIT=

PAR

JOSEPH DUPROIX
licencié ¢s lettres,

Le sujet de cette étude est moins vaste qu’on pourrait
I'imaginer sur la foi du titre qu’elle porte. Ce serait exposer
le lecteur a de graves mécomptes que de ne point ’en avertir,
en délimitant des 'entrée les contours du domaine que nous
nous sommes assigné dans le champ de la philosophie
Leibnizienne. .

Celle-ci forme un tout si compact qu’il parait impossible
d’en isoler une page, sans lui faire perdre la signification
qu’elle ne saurait avoir en dehors du systéme. Aussi bien
semble-t-on s’engager 4 traiter au moins de la theologie tout
entiere et de sa place dans l'organisme de « ’harmonie pré-
établie, » lorsqu’on annonce la question des «rapports de la
raison et de la foi. » Mais il paraitrait & juste titre téméraire
de reprendre ce travail aprés Kuno Fischer, Edouard Zeller,
et M. Boutroux. Tout a été dit, et fort bien dit, par ce
dernier maitre en particulier, sur le point de vue d’éternité
auquel la Théodicée a permis au philosophe allemand de
contempler 'univers. Il ne le paraitrait pas moins de pré-
tendre remettre en lumiére les solutions particuliéres qu’il
apporte aux questions soulevées par les dogmes tradition-
nels; ce cercle plus restreint a été lui-méme exploré en tous
sens par les théologiens modernes. Il ne s’agit pas davan-



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 207

tage d’exposer les grands débats que le penseur de Leipzig
soutint avec Pélisson et Bossuet & 'occasion du projet de
réunion des confessions protestantes et de 1'Eglise catho-
lique, ou avec Bayle sur les probléemes du mal, de la liberté
et de la providence; Foucher de Careil a traité des premiers
dans son introduction aux deux volumes de la correspon-
dance sur le projet de réunion, Bonifas des seconds dans son
étude sur la Théodicée. En dépit des difficultés qui sem-
blent inhérentes & ce projet, nous tenterons d’exposer la
question annoncée, sans étendre notre horizon jusqu’aux
confins extrémes de la philosophie Leibnizienne.

Ces pages ne se proposent cependant pas comme un feuillet
arraché au hasard a 'ceuvre du penseur. Elles prétendent &
un aspect harmonique; elles veulent étre en méme temps
une contribution originale & l'ceuvre historique dont la
pensée théologique de Leibnitz a été et est encore l'objet;
elles se donneraient volontiers comme une introduction aux
nombreux travaux que celle-ci a provoqués. Tous ceux qu'il
nous a été donné de consulter nous ont paru présenter une
lacune, en ce sens que leurs auteurs ne se sont guére pré-
occupés de déterminer dans quel esprit le créateur du
systéme de [harmonte préétablie a abordé les problémes
théologiques. On ne s’est pas assez demandé quelle méthode
Leibnitz a prétendu appliquer dans ces recherches spéciales.
Or, il en avait une. Un esprit aussi avisé ne pouvait se ré-
soudre a laisser a4 l'arbitraire le soin de diriger sa pensée,
quel que fut le domaine dans lequel elle pénétrat. Appli-
quait-il ses facultés & I'étude des dogmes avec le désir
d’amener Bossuel a4 une saine conception d’un accord pos-
sible entre catholiques et protestants, il procédait en vertu
d’une discipline arrétée qu’il observait avec rigueur; écri-
vait-il les KEssais de théodicée, le Systema theologicum, 1l la
mettait pareillement en pratique. En un mot, il avait une
théorie de la connaissance religieuse dont I'importance n’est
pas moindre que sa théorie générale de la connaissance, &
laquelle d’ailleurs elle se rattache comme la partie au tout.
N’est-ce point précisément écrire une maniére d’introduction



2068 JOSEPH DUPROIX

a 'étude des travaux qui viennent d’étre signalés, que de
chercher & formuler de facon explicite cette méthode ?

Comment appliquer son esprit a I’étude du dogme qui est
I'objet de la religion? Nous est-il possible d’en connaitre,
et dans quelle mesure? Quels rapports cette sorte de con-
naissance soutient-elle avec celle que nous pouvons avoir des
phénomeénes naturels? Un systéme philosophique peut-il en-
chainer l'objet de la foi dans la série de ses développements
sans introduire la contradiction dans son sein? Peut-on, en
respectant les régles de la logique pure faire une place & la
religion dans la spéculation sur 'univers, et & quelles con-
ditions? Telles sont les questions auxquelles nous voudrions
répondre, d’aprés Leibnitz.

Le lien qui les rattache aux Nouveawx essais est facile a
saisir. Les réflexions que fit & leur occasion l'auteur de ce
livre influérent de toute évidence sur la conception qu’il se
fit de la raison, c’est-a-dire sur sa méthode philosophique
générale, au méme titre que celles auxquelles il fut amené
par la méditation du dogme de la transubstantiation, modi-
fierent la solution qu’il avait d’abord apportée, a la suite de
Descartes, au probléeme de l'essence de la matiére. Aussi bien
est-il légitime de s’étonner que 'importance de cette théorie
de la connaissance religieuse ait & peu prés échappé aux
investigations des historiens de la philosophie, sous la forme
o1 nous avons I'ambition de la présenter. Une telle lacune
est d’autant plus étrange que Leibnitz lui a consacré le traité
De la conformité de la foi avec la raison en son entier. Cet
ouvrage sera le fil d’Ariane qui nous permettra d’en découvrir
la trace dans toute I’étendue de son oceuvre.

Il serait vain de prétendre indiquer une bibliographie
compléte du sujet. En dehors du Discours sur la conformité,
dans lequel les grandes lignes en sont tres nettement indi-
quées, encore que d’une maniére assez confuse qu’il con-
viendra d’éclaircir, il faut cependant rappeler d’une facon
spéciale, avec les ouvrages déja mentionnés, le De vera me-
thodo philosophiae et theologiae et les Principes de la Nature
et de la Grdce fondés en raison. Mais ce ne sont 14 que des



RAISON ET FOI D'APRES LEIBNITZ 259

jalons, car a vrai dire il n’est pas jusquaux Nouveaux
essais qui ne puissent fournir quelques éléments a la théorie
de la connaissance religieuse de Leibnitz, et il convient d’y
retenir particuliérement les chapitres VI, X, XV, XVI, XVII,
XV, XIX.

Il en résulte que, si nous nous sommes interdit d’élargir
notre horizon au dela des limites d’'un probleme trées res-
treint, notre travail donnera cependant au lecteur qui connait
Leibnitz, l'illusion de repenser son systéme sous un angle
nouveau, car de méme que chaque monade reflete I'univers
tout entier, de méme, chaque partie de la philosophie Leib-
nizienne, et tout particuliérement celle qui nous occupe, est
représentative de sa totalité. Celle-ci aura par dessus tout
P’avantage de lui découvrir, en méme temps qu’une face in-
téressante de la méthode du philosophe allemand, les sources
cachées de sa vie intérieure. Sans qu’il nous soit utile d’inter-
venir pour en dégager la physionomie originale, cette exis-
tence se révelera elle-méme calme et sereine, a travers les
abstractions dans lesquelles nous allons suivre le penseur.
Ce sera peut-étre, pour I'auteur de cette étude, la meilleure
excuse 4 la prétention qu’il émet de glaner & son tour dans
le vaste champ de la philosophie de Uharmonie préétablie,
aprées les grands moissonneurs qui semblaient n’y avoir
oublié aucun épi. Il lie maintenant sa gerbe, et puisque
désormais son sort ne dépend plus de lui, il 'abandonne a
sa destinée.

I

La place de la religion et la notion de la foi
dans ses rapports avec la raison au dix-septiéme siécle.
Leibnitz et Bayle.

il était permis de mesurer le degré'de religiosité d’une
époque a la place occupée par la religion dans les preéoccu-
pations des esprits, le dix-septiéme siécle pourrait a juste
titre passer pour religieux. Le succes obtenu dans la période
précédente par le protestantisme naissant avait eu pour
I'Eglise elle-méme les plus heureux résultats, car il n’avait



260 JOSEPH DUPROIX

pas seulement provoqué le mouvement agressif de contre-
réformation issu du concile de Trenle, mais il avait encore
suscité dans le sein du catholicisme un besoin de réformes
dont les heureux résultats furent un des facteurs essentiels
de la vie sociale au temps de Louis XIV. Tandis que, au
commencement du siecle, les questions confessionnelles
continuaient & jouer un role essentiel dans la politique
continentale dont la guerre de trente ans fut I'événement
capital, la réorganisation intérieure du clergé, et par lui, la
pénétration lente et méthodique des éléments sociaux avait
été pour les pouvoirs ecclésiastiques, 'ceuvre de tous les
instants. La réforme des ordres, les missions intérieures
savamment organisées a la suite des efforts de Saint-Vincent
de Paul, avaient produit leurs fruits; la dévotion était
devenue, pour quelques ames, un besoin profond, pour la
société brillante, une mode a laquelleles libertins eux-mémes
devaient sacrifier les apparences. Le role du confesseur avait
grandi au point de devenir prédominant. Par lui, 'attention
générale fut tournée vers la religion. Les orateurs de la chaire
acheverent avec une maitrise que les noms de Bossuet et de
Bourdaloue suffisent & caractériser, 'ccuvre des mission-
naires. Leur prédication fit naitre dansles auditoires brillants
qui se pressaient autour d’eux, 'amour des réflexions morales
et de la psychologie abstraite mise a la mode par le Cartésia-
nisme. Leur influence sur la littérature classique n’est pas
un des moindres effets de la réforme intérieure du catholi-
cisme.

Les conversions retentissantes de M™e de Lavaliére, d’Anne
de Gonzague, prouvent & quel point cetteinfluence s’exercait,
meéme dans les milieux o la mondanité semblait lui consti-
tuer un obstacle insurmontable. Les solitaires de Port-Royal
n’étaient pas une exception au sein de la société dont ils
s’isolaient pour trouver le calme qui convient a la méditation
du probleme de la destinée humaine. Le grand public s’inté-
ressait aux choses de la foi; c’était le temps ot les reten-
tissants débats inaugurés par 'Augustinus passionnaient au
plus haut point « la cour et la ville. »



RAISON ET FOI D'APRES LEIBNITZ 261

Dans le méme domaine, l'activité pratique et spéculative
n’était pas moindre parmi les protestants, dont les ministres
Ferry et Claude occupérent si longtemps I'attention de
Bossuet, et dont les théologiens ne se tinrent point pour
battus par I’Histoire des variations des Fglises protestantes.
De Hollande ou ils trouvaient la sécurité nécessaire a la
pensée libre, sortaient incessamment des ceuvres de contro-
verse destinées 4 combattre 'apologétique catholique. En
vain, « l'aigle de Meaux » se berca-t-il longtemps de I'espoir
qu’a force d’éloquence il ramenerait a I’Eglise le troupeau
égaré, ainsi qu’il le fit de Schomberg et de Turenne. Saurin,
Pictet et leurs émules savaient aussi mettre leurs talents
oratoires au service de leur foi.

Or, la société francaise ne constituait pas un cercle fermé.
Les relations créées par les liens de famille lui permettaient
de fréquents échanges intellectuels avec les sociétés étran-
geres. Par les Stuart, par la princesse Palatine, pour ne citer
que deux exemples illustres, il s’était établi entre Londres,
Paris, Hanovre et Vienne, un commerce mondain dont
Iinfluence fut habilement mise & profit par les confesseurs,
auxquels le souci du retour des Kglises protestantes dans le
giron de U'Eglise importait par-dessus tout. Ce point est
intéressant & noter, si 'on songe que, par de tels intermé-
diaires, il s’opérait parfois, entre les savants et les penseurs
européens, de précieux échanges de vues que les périodiques
comme la Bibliothéque universelle de Le Clerc, le Journal des
savants, ou les Acta eruditorum de Leipzig n’auraient pas
suffi & provoquer.

Ces échanges avaient trait & la religion autant qu’a
la philosophie ou a la science ; témoin la longue correspon-
dance qui s’établit entre Leibnitz et Pélisson d’abord, puis
Bossuet, au sujet de la réunion des confessions protestantes
a4 I’Eglise. Elle démontre & souhait I'importance de la place
occupée au dix-septiéme siécle par les préoccupations reli-
gieuses, non seulement dans le domaine politique, mais
surtout dans le domaine spéculatif et moral. La facon
curieuse dont elle s’établit le prouve mieux encore.



262 JOSEPH DUPROIX

Anne de Gonzague avait épousé un protestant, le ‘prince
Edouard, fils de I’électeur palatin Frédéric, « 'infortuné roi
de Bohéme. » On connait I’histoire surprenante de sa con-
version ; on sait surtout en quels termes Bossuet a dépeint,
dans son oraison funébre, 'influence bénie qu’elle exerca sur
son mari dont elle avait su déterminer 'adhésion au catholi-
cisme. Or, celui-ci avait deux sceurs: la duchesse Sophie
électrice de Brunswick, mere de Sophie-Charlotte la future
reine de Prusse, et Louise Hollandine. Sa femme avait
Pambition de ramener au catholicisme la famille dans laquelle
elle était entrée. Elle réussit au delad de toute espérance
auprés de Louise Hollandine, qui vint s’établir en France,
entra en religion, et devint supérieure du monastére de
Maubuisson ou elle manifesta par une vie sainte des senti-
ments d’une piété véritable. La duchesse Sophie, insensible
aux instances qui avaient déterminé sa sceur, sut affirmer
son individualite en résistant aux tentatives dont elle fut
I'objet de la part de la supérieure de Maubuisson. Anne de
Gonzague mourut sans avoir vu se réaliser I'objet de ses plus
chers espoirs. Elle en légua la succession a4 Mme de Brinon
qui vivait en religion dans la maison dont Louise Hollandine
avait la direction. Une correspondance suivie s’établit entre
Maubuisson et la cour de la duchesse. Les lettres furent tour
a tour pressantes et enveloppantes du coté francais. On
parvint & déterminer ’électrice de Brunswick & un séjour en
France, a Maubuisson méme, ol 'on pensait vaincre plus
aisément ses résistances. Ces persévérants efforts, derriere
lesquels il faut bien se résoudre & deviner l'influence occulte
du confesseur de ces dames, — et peut-étre de Bossuet 'ami
de la maison, — furent vains. La duchesse avait un esprit
avisé, une ame forte, des convictions fondées sur des raisons.
Faut-il ajouter qu’elle avait Leibnitz parmi ses amis?

Celui-ci remplissait depuis 1676 les fonctions de bibliothé-
caire a la cour de Hanovre ol l'avait appelé I’électeur Jean-
Frédeéric. Il était estimé a sa juste valeur par les princes de la
maison de Brunswick pour lesquels il avait été chargé d’écrire
I’histoire de la célébre famille. I1 était en relations suivies



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 263

avec la duchesse Sophie. Ses avis ne furent sans doute pas
etrangers & la fermeté éclairée que cette femme d’esprit sut
opposer aux pressantes exhortations venues de Maubuisson.
Les circonstances mirent Leibnitz lui-méme en rapport avec
Mme de Brinon qui avait, heureusement, plus d’esprit que
d’orthographe, et qui se déchargea sur Pélisson, puis sur
Bossuet, du soin de convertir le philosophe allemand. La
conversation prit dés lors une allure imposante. Du coté
francais, il s’agissait beaucoup plutdt de gagner Leibnitz & la
foi catholique ; du coté allemand, il importait d’obtenir une
réunion équitable des confessions protestantes avec ’Eglise.
Les princes allemands soutenaient Leibnitz, la papauté sui-
vait avec intérét les efforts de Bossuet. La correspondance
a laquelle donna lieu ce débat occupe & elle seule deux gros
volumes de ’édition des ceuvres de Leibnitz, publiée par les
soins de Foucher de Careil ; elle constitue un des monuments
les plus importants du mouvement théologique au dix-sep-
tieme siécle; la sensibilité féminine s’y méle, en de gra-
cieuses proportions, & la fermeté déductive des penseurs ou
au simple bon sens des princes. Elle témoigne de la facon
la plus originale de 'importance prise au sein de la société
du temps par la question religieuse.

*
% *

Il faut donc s’attendre & trouver dans ’ceuvre des penseurs
du siécle quelque écho de ces préoccupations des contempo-
rains. Peu de philosophes et de savants, — en dehors méme
de ceux qui en ont fait le centre de leurs méditations a la facon
des hommes de Port Royal, — ont négligé de traiter de ce
sujet, ou d’indiquer tout au moins I'attitude qu’ils entendent
tenir & son égard. Quelques noms entre autres sont signifi-
catifs: Robert Boyle, qui fut au nombre des fondateurs de la
Société royale de Londres, est aussi auteur d’un Traité sur la
conciliation de la raison et de la religion. Newton, dont la piété
est célebre, a écrit des Observations sur les prophétes. Locke,
outre sa lettre a Limborch sur la tolérance a composé un traité
sur le Christianisme raisonnable. Thomas Burnet intitule un



2064 JOSEPH DUPROIX

ouvrage : Théorie sacrée de la terre. Clarke nous est surtout
connu par son écrit sur L'existence de Diew et la religion
naturelle et révélée. Spinoza lui-méme fait paraitre un Trac-
tatus theologico-politicus. Un jésuite anglais publie, sous le
pseudonyme de Thomas Bonartes, le De concordia scientiae
cum fide, qui est presque textuellement le titre latin du
céléebre traité de Leibnitz. Celui-ci est donc loin de constituer
une tentative isolée ; mais son auteura eu le mérite d’aborder
la question, universellement discutée, avec une méthode
rigoureusement définie; il a projeté sur ce domaine la
lumiére que son esprit savait faire jaillir sur tous les objets
auxquels il s’appliquait ; bien mieux, 1l a proposé au pro-
bléeme de la foi dans ses rapports avec la raison, une solution
qui parait, & beaucoup d’égards, représentative de l’état
d’esprit dans lequel les philosophes traitaient alors de ces
questions.

Si 'on en excepte peut-étre Spinoza, on doit convenir que
les penseurs du dix-septiéme siécle abordaient ces matiéres
avec une tendance scolastique. Aucun d’eux n’est encore
parvenu a la conception subjective du fait religieux, qui
commence & étre familiére a notre génération. L’objet de la
foi existe, a4 leurs yeux, en dehorsdes individus chez lesquels
elle se manifeste. 1l est un ordre de réalités indépendantes de
la croyance religieuse au méme titre que les idées des choses
sont indépendantes de la raison qui les enchaine, ou de la
meme fagcon que les choses elle-mémes le sont de la sensi-
bilité qui les percoit. Ces réalités deviennent accessibles &
homme par les dogmes qui les lui révelent lentement, grace
a lactivité de I’Eglise, dont le role est de les définir. Ils con-
stituent le domaine proprement dit de la foi, qui peut mettre
toute individualité en mesure de les connaitre, comme la vue
permet & tout homme de percevoir les couleurs. On ne sau-
rait conclure du fait que I'Eglise les définit dans le temps,
qu’ils sont les produits contingents de son activité. Les con-
ciles, lorsqu’ils les proclament, se bornent & leur donner
Pexistence, mais ils possedent, avant la définition qui les
rend accessibles a la foi humaine, toute la réalité que com-



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 265

porte leur essence. Lorsque Leibnitz contestait & Bossuet la
validité des définitions dogmatiques du concile de Trente, en
arguant du fait qu’il n’était pas la représentation exacte de
I’Eglise, il accordait de facon implicite qu’un concile vrai-
ment cecuménique a le pouvoir de faire passer des dogmes a
Iexistence.

Or, & ce point de vue, le probléme de la connaissance reli-
gieuse prend une physionomie que nous ne sommes plus
habitués a lui donner, depuis Kant. Lorsque le philosophe
du dix-septieme siécle veut étudier les rapports que sou-
tiennent entre elles la foi et la raison, afin de savoir s’il peut
sans contradiction unifier leurs objets dans un essai de syn-
thése totale, il a I'obligation de montrer que I’harmonie est
possible entre deux séries de réalités objectives dont les unes
sont proposées & la foi par le dogme, les autres a4 la raison
par I'intelligence. Il ne saurait se contenter d’opérer la syn-
these dans son for intérieur, car les dogmes, comme les idées
et les objets, possedent une réalité indépendante. Comment
dissiper 'apparence des désaccords qui peuvent se manifester
entre les réalités affirmées par la foi et celles que constate
Iintelligence ? Est-il possible a la raison d’accorder ces deux
ordres d’affirmation ? Tel est I’angle sous lequel le probléme
se pose aux penseurs du dix-septieme siecle, et ’honneur de
I’avoir formulé en ces termes lumineux revient & 'auteur de
la Théodicée. Qu’ils apportent leur solution en supprimant
comme Bayle I'un des deux termes, en maintenant & la facon
de Bossuet les deux bouts de la chaine, ou en démontrant
comme le philosophe allemand la possibilité de leur accord,
ils ne different pas sensiblement dans leur facon de le poser.
On ne saurait comprendre la nature du débat dans lequel
s’engagerent Leibnitz et Bayle, si 'on néglige le point de vue
dogmatique sous lequel ils envisageaient les choses. Des-
cartes, Malebranche, Pascal et Spinoza, avant eux, mais avec
une moindre rigueur, abordérent tour 4 tour 'objet de cette
discussion. La facon dontils résolurent le probleme ne sau-
rait manquer de faciliter 'intelligence de la théorie que
Leibnilz opposa a celle de Bayle.

THEOL. ET PHIL. 1901 13



266 JOSEPH DUPROIX

" %

Descartes avait semblé entrevoir une solution originale;
malheureusement, il crut voir dans cette solution une raison
de ne point aborder lui-méme les questions de dogme. « Je
révérais notre théologie, écrivait-il dans le Discours sur la
méthode, mals je pensais que, pour y réussir, il était besoin
de quelque extraordinaire assistance du ciel, d’étre plus
quhomme?. » Cette formule qui, & premiére vue, parait étre
une fin de non recevoir, implique un sentiment trés net
de 'originalité essentielle des vérités religieuses. Elles sont
d’un autre ordre que les vérités intellectuelles ; elles échap-
pent aux prises de la raison. Il faut pour les entendre des
lumiéres que tous ne possedent pas. Le dix-huitiéme siécle
a voulu voir dans l'attitude de Descartes, comme dans celle
de Bacon qui fut & peu preés la méme, un mépris déguisé a
I'endroit de la théologie. On ne comprend guére, & vrai dire,
un tel soupcon ; l'auteur des Principia philosophiae s’est
permis, il est vrai, maintes boutades contre les docteurs aux
disputes desquels il « résolut de laisser tout ce monde ici »
pour « parler seulement de ce qui arriverait dans un nouveau,
si Dieu créait maintenant, dans les espaces imaginaires, assez
de matiére pour le composer?; » mais elles n’atteignent pas
I'objet méme de leurs disputes. Si le philosophe met & part
les vérités de la foi, il n’entend point railler; il témoigne de
quelque indifférence si 'on veut, mais il sent cette indiffé-
rence, et c’est parce qu’il en a conscience qu’il laisse de coté:
un domaine qu’on ne peut explorer sans les lumiéres néces-
saires. Sans doute sa conception mécanique de l'univers, et
le dualisme irréductible de la matiére et de 'esprit devaient
Iincliner a affirmer 'impossibilité d’un accord des deux disci-
plines philosophique et théologique dans I'unité d’un méme
systéme ; mais son abstention permet seulement de conclure
qu’a ses yeux les vérités de foi s’adressent & ceux qui sont

1 Discours sur la méthode, partie 1.
2 Jbidem, partie V.



RAISON ET FOI D’APRFS LEIBNITZ 267

doués d’une vision religieuse spéciale, car la raison, aban-
donnée a elle-méme, ne les saurait comprendre.

Pascal reprit cette idée. On la retrouve avec de profonds
développements dans les Pensées qui trahissent une théorie
trés arrétée de la connaissance religieuse et des rapports que
la raison soutient avec la foi: « C’est le cceur qui sent Dieu,
pense-t-il, et non la raison. Voila ce que c’est que la foi: Dieu
sensible au cceur, non a la raison 1. » Pour savoir les choses
de la religion, il convient que la foi prenne naissance. Or, sa
condition nécessaire et suffisante est 1’éveil du cceur, dont
I'activité a des titres égaux en valeur & ceux de I'intelligence.
De méme qu’il est des déshérités dont l'intelligence som-
meille, de méme, il en est chez lesquels le coeur est demeuré
a I'état de virtualité. A ceux-ci, il manque la seule faculté
nécessaire a 'intuition des choses divines. L’homme privé de
raison n’entend pas les vérités rationnelles; ’homme privé
de la faculté religieuse ne peut voir Dieu ni ses mysteres.
Pour arriver a la compléte humanité, il convient d’éveiller,
par tous les moyens possibles, le coeur. L’argument du pari,
le conseil de « s’abétir » par des pratiques religieuses, ten-
dent uniquement 4 faire naitre cette faculté chez I’homme
qui en est privé; Uesprit ne saurait étre convaincu de la
vérité des dogmes par des arguments de raison ; cet ordre
de réalités est aussi peu accessible & lintelligence que les
sons & la vue ou les odeurs & l'ouie. Pascal ne reconnait un
pouvoir a la raison que dans son domaine propre. Il
occupe la méme position que Descartes. Il semblerait cepen-
dant incliner & penser, — et par 14 il s’éloigne du maitre
dont il est, malgré lui, le disciple, — que la raison dun
croyant peut, avec le secours des lumiéres de son cceur, l'aider
4 justifier & ses yeux l'objet de sa fol, en ’harmonisant avec
sa propre vision de 'univers. Cette justification, aprées avoir
rétabli I'unité dans son étre spirituel, se présenterait effi-
cacement & titre d’argumentation pour l'affermissement des
ames dans lesquelles le sentiment religieux est déja éveillé.

1 Pascal, Pensées, éd. Astié. Fischbacher 1883, p. 490.



268 JOSEPH DUPROIX

L’auteur des Pensées avait souffert du dualisme devant
lequel Descartes parut sourire. Malebranche, cet autre dis-
ciple du pére de la philosophie francaise, ne le connut pas;
il considérait la raison et la foi comme identiques, ou mieux,
comme les deux faces de notre faculté de connaitre; elles
sont distinctes dans leurs manifestations contingentes, mais
dans leur essence, elles s’identifient. Les dogmes sont & I'une
ce que les idées claires sont & l'autre; elles ont une égale
autorité aux yeux du philosophe soucieux d’édifier un
systeme philosophique harmonieux; elles sont les deux
instruments indispensables de la philosophie. La foi n’est
autre que la vision terrestre et contingente que notre intelli-
gence a d’'un ordre d’idées, c’est-a-dire de réalités, qui lui
échapperaient sans son secours. L’homme « commence sur
la terre a faire de son esprit 'usage qu’il en fera dans le ciel
ou l'intelligence succédera & la foi... » «...l’évidence, l'intel-
ligence succédera a la foi; car la foi passera, mais Uintelli-
gence subsistera éternellement!. » Foi et raison se pénétrent
a tel point, qu’il devient difficile de distinguer la part qui
revient & chacune dans ’ceuvre philosophique : « la religion,
c’est la vraie philosophie 2. » Leur accord va jusqu’a I’iden-
tification : « Je tdche de bien m’assurer des dogmes sur
lesquels je veux méditer pour en avoir quelque intelligence,
et alors, je fais de mon esprit le méme usage que font ceux
qui étudient de la physique 3. » La théorie de la connaissance
religieuse constitue toute la méthode philosophique. Le
monisme idéaliste qui parait a I’état latent chez Malebranche
explique en quelque mesure cette calme attitude du penseur
de I'Oratoire.

L’irréductible dualisme Cartésien, dans lequel Pascal se
débattait avec angoisse, disparait au fond dans le panthéisme
inconscient de Malebranche, au profit de la foi qui semble
absorber la raison, tandis que chez son contemporain Spinoza,
si le dualisme s’évanouit, c’est au profit de la raison qui, dées

1 Traité de morale, 1, ch. V, 13; 11, 11.
2 [bidem, 1, ch. I, 11.
3 Entretiens métaphysiques, XIV, 4.



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 269

ici bas, dissout le dogme et s’en assimile les éléments com-
patibles. Le philosophe hollandais avait examiné le probléme
dans le Tractatus theologico-politicus, en particulier dans la
préface et dans les chapitres XIV et XV ou il démontre « que
la théologie n’est point la servante de la raison, ni la raison
celle de la théologiel. » Il commence par séparer trés nette-
ment celle-ci de celle-1a, et donne de la foi cette définition :
« elle consiste & savoir sur Dieu ce qu'on n’en peut ignorer
sans perdre tout sentiment d’obéissance a ses décrets, et ce
qu’on en sait nécessairement par cela seul qu’on a ce senti-
ment d’obéissance 2. » Mais il laisse entendre, d’autre part,
que les connaissances nécessaires a la conservation du senti-
ment de 'obéissance varient avec les époques et les individus.
Echappant par 14 & la tendance scolastique dont le dix-sep-
tieme siécle était encore penétré, pressentant le role que
I'histoire, la critique et 'exégése ont & jouer en ce domaine,
il s’avise de faire lui-méme le départ des connaissances
nécessaires, et soumet les Ecritures qui etaient tout le dogme
de « la synagogue, » a laquelle il appartenait, & 'examen de
la raison. (Vétait aboutir & la soumission absolue de la foi,
ou méme 4 sa dissolution. Volontiers, Spinoza et dit, comme
Lessing 1'écrira au siécle prochain dans L’éducation de
P huwmanite : « Also giebt auch die Offenbarung dem Menschen-
geschlechte wnichts, worauf die menschliche Vernunft, sich
selbst wberlassen, nicht auch kommen wirde 3. » 11 préludait
au rationalisme de la période suivante ; son ouvrage souleva
des tempétes. Les réfutations, dont la violence ne parvenait
point en général & masquer P'indigence se multiplierent :
Charles Simon, Jaquelot, Le Clerc, Jurieu, Huet dans son
traité De concordia rationis et fidei, & la téte des théologiens
de tous les partis, ne ménagérent pas «le philosophe athée.»

1 Traetatus (heologico-politicus, ch. XV,
2 Ibidem, ch. XIV.
3 Die Erziehuny des Menschengeschlechts, § 4.



270 JOSEPH DUPROIX

%
* *

Bayle ne manqua pas de donner son sentiment sur la
théorie de Spinoza. L’esprit de tolérance dont il s’inspirait en
toute occasion fait un étrange contraste avec 'apre étroitesse
des théologiens. Lui-méme connaissait, pour en avoir essuyé
le flot, les injures de toutes les sectes ; il savait lui opposer
cette ironie aimable, ce calme sympathique du philosophe
dont la confiance est entiére en la vertu propre de l'idée
juste. A plusieurs reprises, il aborde dans le Dictionnaire et
dans la Réponse aux questions d’ un provincial la question en
litige.

A linverse de ses contemporains, il pense qu’entre la foi
et la raison, il ne saurait y avoir accord. Leur incompatibilité
est flagrante ; accepter les conclusions de I'une, c’est rejeter
celles de l'autre, quelles que soient celles auxquelles on ait
résolu de s’arréter. A chacun de juger laquelle des deux il
veut prendre pour guide.

Les Averroistes avaient déja soutenu ce point de vue; ils
rejetaient le secours de la raison aprés avoir montré que ses
conclusions nécessaires sont destructrices de la croyance &
Pimmortalité de I’ame. Bayle sembla prendre un parti iden-
tique. On a souvent répété que son choix en faveur de la foi
était une simple tactique, destinée & lui conquérir la paix de
la part des théologiens intransigeants ; ce point importe peu
a 'objet de cette étude. Il suffit de constater la situation trés
nette prise par auteur du Dictionnaire. Malebranche identi-
fiait les deux domaines que Descartes et Pascal considéraient
comme séparés mais égaux en dignité ; Bayle non seulement
les distingue, mais il les déclare irréductibles et contradic-
toires. Il appartenait & Leibnitz de les distinguer sans les
séparer et de les unir sans les confondre. Il exposa sa thése
4 propos des idées de Bayle & la critique duquel est consacreée
la Théodicée. Aussi courtois, aussi calme, aussi précis que son
contradicteur, il soutient avec lui une discussion aimable
dont ’examen repose un peu des violentes diatribes qui sont
le piment indispensable des disputes théologiques au dix-



RAISON ET FOI D APRES LEIBNITZ 271

septiéme siécle. 11 convient, pour la bien entendre, d’exa-
miner avec détails I’attitude philosophique de Bayle.

« On peut comparer la philosophie, écrit-il, & ces poudres
si corrosives, qu’aprés avoir consumeé les chairs baveuses
d’une plaie, elles rongeraient la chair vive, et carieraient
les o0s, et perceraient les moelles. La philosophie réfute
d’abord les erreurs; mais si on ne 'arréte point 14, elle réfute
les vérités, et quand on la laisse & sa fantaisie, elle va si loin
-qu’elle ne sait plus ou elle est, ni ne trouve plus ou s’as-
seoir. » Mais sur le terrain de la religion, il s’agit de maintenir
-certaines vérités dont l'affaiblissement entrainerait celui de
la foi. Or, si 'on confie leur sort & la raison, elle ne saura pas
les démontrer mieux que les vérités philosophiques. Elle ne

“sait que détruire ; elle réfutera celles-la avec autant de facilité
que celles-ci, car elle ne trouve de certitude que dans les
réfutations, ne pouvant en référer a un principe certain de
démonstration. En conséquence, il n'y a rien de plus opposé
‘que la théologie et la philosophie : celle-14 positive, celle-ci
négative ; celle-la édifiant sur un fondement assuré, celle-ci
-détruisant tout et se détruisant elle-méme. Il en résulte qu’il
serait téméraire de confondre ces deux disciplines. A intro-
duire la philosophie en théologie, on risquerait d’installer le
doute dans un domaine d’ou il doit étre exclu rigoureuse-
ment.

Objectera-t-on que la foi saura bien se garantir en opposant
des raisons irréfutables a celles de la raison ? Bayle répondra
-en soutenant que les vérités de la foi sont insoutenables,
c’est-a-dire indémontrables par arguments rationnels, et que
toute vérité, mais spécialement une vérité de foi, peut étre
sujette & des objections insolubles.

. La foi ne doit pas étre confrontée avec la raison. A cette
seule condition elle est & l'abri de tout danger. Mais c’est
la manie inguérissable des théologiens que de vouloir se
hasarder a cette confrontation. Ne témoignent-ils pas ainsi
eux-mémes « qu’ils regardent la philosophie comme la reine
et la théologie comme la servante...? Ils reconnaissent en
effet que tout dogme qui n’est point homologué, pour ainsi



272 JOSEPH DUPROIX

dire, vérifié -et enregistré au parlement supréme de la rai-
son et de la lumiére naturelle, ne peut étre que d’une
autorité chancelante et fragile comme le verre.» Cepen-
dant la raison se reconnait & elle-méme le droit d’intervenir
en théologie, en vertu de sa tendance a embrasser 'uni-
versel, alors méme qu’elle n’y est pas sollicitée. Ce n’est pas
pour la foi un motif suffisant de tenter sa défense; elle est
battue d’avance. Elle ne doit pas répondre, car, sur un
terrain qui n'est pas le sien, elle est fatalement impuissante.

11 convient pourtant de distinguer entre ces deux theses:
« Tous les dogmes du christianisme g’accordent avec la
raison » et « la raison humaine reconnait qu’ils s’accordent
avec la raison, » ce qui revient a établir une distinction entre
I'ordre des choses tel qu’il est en soi et tel qu’il nous apparait,
entre la raison en soi et la raison relative. Or, il est fort
possible que le dogme soit conforme & la raison en soi, a la
raison absolue qui est en Dieu. Cela méme est probable ; mais
il est faux qu’il puisse nous apparaitre comme vrai, lorsque
nous en jugeons avec notre raison relative, dont la foi ne doit
tenir aucun compte, car elle est impuissante & démontrer la
moindre partie de son objet. Ainsi Cotta faisait remarquer
avec justesse dans son entretien avec Cicéron, que si la
raison était un présent des dieux, la Providence serait bla-
mable de P'avoir donné, puisqu’il tourne & notre propre
mal. Voilons donc les lumiéres trompeuses de la raison :
« 'incompréhensibilitée d’'un mystére et l'insolubilité des
objections qui le combattent n’est point une raison légitime
de le rejeter. » I’évangile ne s’occupe jamais de la raison:
« suis-moi» dit simplement Jésus; « crois et tu seras sauvé, »
disent les apdtres aux yeux desquels on ne peut rien con-
naitre & moins que Dieu ne communique un discernement
spirituel ; peres de I'Eglises, scolastiques, réformateurs
abondent dans ce sens. Il faut conclure: «point de raison,
c’est la vraie religion. — Crevons nous les yeux pour voir
clair. »

Doit-on deviner sous cette these paradoxale une critique
ironique de la formule célebre: «credo quia absurdum?»



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 273

On serait presque tenté de le croire, mais il faudrait le
démontrer, et ce point d’histoire importe peu a la présente
étude. 11 suffit & son objet que 'opposition radicale affirmée
par Bayle entre la foi et la raison, apparaisse sous son vrai
jour, telle que Leibnitz I'a lui-méme reproduite dans le
Discours sur la conformiteé... 1, pour en réfuter les prémisses.
Ce dualisme irréductible répugnait & la tendance maitresse
d’une philosophie qui aimait & concilier les apparences con-
traires dans 'unité d’'un méme développement. Le point de
vue de Descartes et de Pascal ne devait pas mieux la satis-
faire. Aux yeux du penseur allemand, il ne saurait y avoir
dans la nature de solution de continuité. Ce principe doit
s’appliquer au domaine de la pensée comme & celui de la
matiere. Ne pourrait-on, en considérant la raison et la foi
comme deux termes d’'une série ascendante dont l'un est
supérieur a l'autre, mais repose sur lui, montrer qu’ils
soutiennent entre eux des rapports réels, tout en revétant
des caractéres originaux ? Le philosophe allemand chercha
dans ce sens une solution au probléme de la conformité de
la raison avec la foi, dont il fit une question de méthode.
Les résultats de sa recherche constituent une partie essen-
tielle de sa théorie de la connaissance, dont la religion n’est
qu'un objet, mais un objet essentiel. Ils sont en quelque sorte
I’aboutissant philosophique de l'effort accompli par le XVIIe
siécle tout entier pour comprendre le surnaturel. Etant
données les prémisses dogmatiques des penseurs du temps,
la théorie Leibnizienne de la connaissance religieuse peut
étre proposée comme le couronnement majestueux du travail
accompli par la philosophie et la théologie de cetlte période,
en vue d’harmoniser leurs méthodes et leurs résultats. Elle
reéalisait dans le domaine de l'idée la pénétration réciproque
des deux disciplines ; elle demeure comme le symbole abstrait
d'une époque ou la religion pénétra la vie sociale en des
proportions qui prétendaient étre rationnelles et harmo-
nieuses. A ce titre, elle mérite doublement de retenir 'atten-
tion des historiens de la pensée humaine.

! Les citations précédentes sont extraites du Discours sur la conformité....



74 JOSEPH DUPROIX

I1

La Théorie leibnizienne de la connaissance religieuse.

L’accord de la foi et de la raison semble nécessité, des
Pabord, par les définitions qu’en donne Leibnitz. « L’objet
de la foi, écrit-il, est la vérité que Dieu a révélée d'une
maniere extraordinaire?!. » « La raison est 'enchainement des
vérités, mais particuliéerement de celles ou 'esprit humain
peut atteindre naturellement, sans étre aidé des lumieéres de
la foi2. » Leur opposition serait donc un scandale, car il en
résulterait que la vérité est divisée. Aussi bien, le sort de la
raison est-il intimément 1ié a celui de la foi. Sacrifier I'une,
c’est également sacrifier l'autre, deux vérités ne pouvant
se contredire. L’examen de la nature des vérités rationnelles
est a refaire avec plus de précision que Bayle n’avait su en
apporter en cette matiere.

Elles sont de deux sortes: les vérités éternelles et les vérités
positives. Les premieres « sont absolument nécessaires, en
sorte que leur opposé implique contradiction ; telles sont les
vérilés dont la nécessité est logique, métaphysique ou géo-
métrique, qu’'on ne saurait nier sans pouvoir étre amené i
des absurditéss... ; » les secondes « sont les lois qu’il a pla a
Dieu de donner & la nature, ou qui en dépendent#. » Celles-1a
constituent 'ordre du possible, celles-ci, 'ordre du réel ou
le donné.

Or, les lois qui régissent le donné nous sont connues de
deux facons différentes: « ou bien nous les apprenons par
expérience, c’est-a-dire a posteriori, ou par la raison et a
priori, c¢’est-a-dire par des considérations de la convenance
qui les a fait choisir3, » Ce second mode de connaissance a
une grande importance; il permet & Leibnitz d’expligquer la
nature des vérités positives; ¢’est dans I'explication qu’il en
donne que git la solution du probléme de 'accord des vérités

U Discours sur la conformité, §1.

2 Ihidem. — 3 [bidem, § 2. — 4 Ibidem.
5 Ibidem, § 2.



RAISON ET FOI D'APRES LEIBNITZ 25

de raison avec les vérités de foi. Il convient donc d’étudier
avec attention ce point essentiel de sa doctrine. Qu’est-ce que
la convenance qui a fait choistr le donné?

A la suite des métaphysiciens de 'antiquité et du moyen
age, il avait d’abord concu une philosophie de la qualité sub-
ordonnée au principe de finalité. Instruit dans la suite de la
philosophie quantitative des modernes, il comprit qu’il n'y
a d’explication rigoureuse de I'univers qu’au point de vue du
mécanisme. Cependant, I’Aristotélisme lui paraissait conte-
nir un élément de vérité qu’il tenta de concilier avec le
mécanisme cartésien. La théorie de la convenance est un des
résultats féconds de cette tentative de conciliation?.

Le donné peut étre envisagé a deux points de vue différents
auxquels correspondent deux sortes de connaissance. Le
premier point de vue est celui d'un spectateur qui considé-
rant le monde, de 'extérieur, verrait se dérouler la suite des
faits sans avoir influé en rien sur leur existence ou leur en-
chainement; le second est celui du créateur qui contem-
plerait la méme suite de phénomeénes avec la conscience
d’en avoir concu l'ordre de succession et de lui avoir donné
I’étre.

Le spectateur, parfaitement étranger 4 cette ceuvre, igno-
rant des pensées de son auteur, voit seulement la réalisation
successive des phénomenes, sans avoir la moindre notion de
la fin qui a présidé a leur création, alors qu’ils n’étaient que

1 Leibnitz fait allusion a cette tentative au § 11 du Discours. « La philosophie
corpusculaire introduite peu aprés parait avoir éteint cette secte trop péripaté-
ticienne des Averroistes, ou peut-étre y a été mélée; et il se peut qu’il y ait des
atomistes qui seraient ’humeur a dogmatiser comme les Averroistes, si les con-
jectures le permettaient; mais cet abus ne saurait faire tort a ce qu'il y a de
bon dans la philosophle corpusculaire qu’on peut fort bien combiner avec ce
qu'il y a de solide dans Platon et dans Aristote, et accorder Vun et P'autre avec
la veéritable théologie. » Est-il nécessaire de rappeler le fragment important des
Nouveaux essais? « Je vois comment les lois de la nature tirent leur origine de
principes supérieurs i la matiére, quoique pourtant tout se fasse mécanique-
ment dans la matiére.... » Voir (Buvres de Leibnitz, éd. A. Jacques, 2me série,
p. 24-26.



76 JOSEPH DUPROIX

de simples possibles. Dans cetle situation, ils lui semblent
se succéder en vertu de lois invariables, suivant lesquelles
tout conséquent doit avoir eu un antécédent qui n’est lui-
méme que conséquent & l'égard d’un autre antécédent, et
ainsi de suite & Pinfini. Tout lul parait mécaniquement
engendré par ce qui a précédé; comme il n’apercoit pas la
fin en vertu de laquelle cet ordre est disposé, il en conclut
nécessairement que le mécanisme régit l'univers. Tel est le
point de vue auquel nous nous trouvons nous-mémes places,
lorsque nous observons expérimentalement le donné ou
Pordre des vérités positives. La connaissance qui en résulte
est celle que Leibnitz appelle connaissance a posteriori.

11 en va tout autrement pour le créateur qui voit se dérou-
ler la suite des phénomenes dont il a lui-méme concu et
engendre la succession. Le mécanisme lui apparait comme
la forme causale revétue par la chaine des phénomeénes.
Or cette forme n’est que l'apparence. La réalité est autre.
Chaque fait lui parait étre au fond ce qu’il a voulu qu'il
fat, c’est-a-dire la réalisation d’un possible qu’il a choisi
entre plusieurs parce qu’il lui semblait le meilleur . Son
intelligence a conc¢u tous les possibles; dans sa bonté, il a
choisi le meilleur que sa puissance a appelé a I’étre. Le
mécanisme n’est a ses yeux que enveloppe du finalisme qui
est au fond des choses.

Or nous pouvons nous-mémes nous placer, par la raison,
4 ce point de vue ontologique. G’est en ce sens qu’il nous est
possible d’affirmer que deux voies s’ouvrent & nous pour
arriver & la connaissance des vérités positives : Pexpérience
ou mode de connaissance a posteriori, la raison ou mode a
priori. L.a seconde de ces voies est d’'une importance capitale
puisqu’elle nous permet de saisir les choses dans leur
essence qui est finalité.

Les vérités positives reposent sur le principe de la conve-
nance, comme les vérités éternelles ou logiques obéissent au
principe de contradiction qui régit le monde du possible. Le

1 On rejoint ici la doctrine de l'optimisme et la théorie du principe de raison
suffisante.



RAISON ET FOI D'APRES LEIBNITZ 277

convenable n’est pas porté & 'existence par une nécessité géo-
métrique, mais par une nécessité morale?!. Les lois du monde
créé ne sont point soumises & une rigueur inflexible qui les
rendrait immuables ; la nécessité physique ne posséde pas le
caractere logique de la nécessité mathématique; « la néces-
sité physique est fondée sur la nécessité morale, c’est-a-dire
sur le choix du sage digne de sa sagesse ; 'une aussi bien que
I'autre doit étre distinguée de la nécessité géométrique 2. »

Mais la nécessité physique « est ce qui fait I'ordre de la
nature ; elle consiste dans les régles du mouvement et dans
quelques autres lois générales qu’il a plu & Dieu de donner
aux choses en leur donnant I’étre ; » or, il I’a fait en vertu de
raisons tirées des considérations de la convenance ; elles pour-
ront donc étre modifiées par lui en tel cas donné, «si les rai-
sons générales du bien et de 'ordre qui I'y ont porté peuvent
étre vaincues dans quelques cas, par des raisons plus grandes
d’un ordre supérieur?. » « Cela fait voir que Dieu peut dis-
penser les créatures des lois qu’il leur a prescrites, et y pro-
duire ce que leur nature ne comporte pas, en faisant un mi-
racle. Il se peut qu’il y ait des miracles que Dieu fait par le
ministére des anges, ot les lois de la nature ne sont point
violées, non plus que lorsque les hommes aident la nature
par lart, Iartifice des anges ne différant du notre que par le
degré de perfection % »

De cette possibilité d’'une modification des lois de la nature,

1 Leibnitz écrivait & Clarke, indiquant de fagon trés précise en quel sens il dis-
tingne les vérités positives des vérités éternelles : « Il faut distinguer entre une
nécessité absolue et une nécessité hypothétique. Il faut aussi distinguer entre une
nécessité qui a lieu parce que l'opposé implique contradiction, et laquelle est
appelée logique, métaphysique ou mathématique, et une nécessité qui est morale,
.qui fait que le sage choisit le meilleur et que tout esprit suit I'inclination la plus
grande. » (Euwvres de Leibnitz, éd. A. Jacqueé, 2¢ série, p. 446.

« Pai assez montré, dans ma Théodicée, que cette nécessité morale est heu-
reuse, conforme & la perfection divine, conforme au grand principe des existences,
«qui est celui du besoin d'une raison suffisante ; au lieu que la nécessité absolue
et métaphysique dépend de l'autre grand principe de nos raisonnements qui est
celui des essences ; ¢’est-d-dire celui d’identité ou de contradiction.» Ibidem,p. 447.

2 Discours, § 2. — 3 [bidem. — 4 I[bidem, § 3.



278 JOSEPH DUPROIX

ou plutdét d’une substitution momentanée de lois supérieures
aux lois ordinaires, il suit une conséquence importante :
Iordre des vérités exprimant le cours ordinaire des choses,
c’est-a-dire ce qui arrive le plus souvent, constitue un ordre
a4 part quon pourrait appeler l'ordre du vraisemblable,
puisque l'ignorance ol nous sommes des lois supérieures ne
nous permet pas d’assigner & la succession des phénomenes
une rigueur absolue.

Mais la raison pure, si 'on peut employer cette désignation
avant Kant, postule la nécessité logique. Si les vérités posi-
tives échappent a cette nécessité, elles échappent du méme
coup aux prises de la raison pure; elles constituent le
domaine des existences sur lequel elle ne peut exiger ’empire
absolu qui lui revient dans le domaine des essences, du pos-
sible ou des vérités éternelles?,

Cette analyse améne donc Leibnitz & établir une distinction
essentielle entre les vérités éternelles qui ressortissent au
domaine du possible et les vérités positives qui ressortissent.
a celui du donné. Or il semblerait que loin de nous rappro-
cher de la solution du probléme étudié dans ce travail, elle
nous en éloigne, puisque désormais il n’y a plus deux termes,
la foi et la raison, & concilier, mais trois, les vérités positives,
les verités éternelles et les vérités révélées. Ce n’est 1a qu'une
vaine apparence. L’accord recherché repose tout justement
sur cette distinction, ainsi que le démontrera un examen
attentif des rapports que soutient I'objet de la foi avec le
principe des essences ou principe de contradiction et celui
des existences, ou principe de raison suffisante.

*
* *

Tandis que la plupart des philosophes du dix-septiéme
siécle tenaient en défiance les universaux, le syllogisme et le
principe de contradiction, Leibnitz s’attache au contraire a
sauvegarder la logique d’Aristote. A ses yeux, les principes
d’identité et de contradiction sont aussi nécessaires a la pen-

1 Essences, possibles, vérités éternelles, sont chez Leibnitz, trois termes syno-
nymes.



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 27%

<

sée que les muscles et les tendons & la marche. Aussi bien,
aucune objection concluante ne peut-elle étre opposée aux
veérités éternelles, fat-ce au nom des vérités positives ou
méme révélées. Si une telle objection était fondée il s’ensui-
vrait que deux prédicats exclusifs 'un de 'autre pourraient
s’'affirmer du méme sujet dans le méme temps et sous le méme
rapport, ce qui est impossible. Rien ne peut infirmer une
assertion fondée en raison. Toute proposition contraire aux
vérités éternelles doit étre réputée fausse, car elles s’imposent
a 'entendement divin avec la méme rigueur qu’a I'entende-
ment humain. Le systeme de 'harmonie préétablie s’oppose
essentiellement a cette discordance; il va de soi dans une
pareille doctrine que les existences, qu’elles appartiennent
au monde naturel ou au monde surnaturel, ne sauraient étre
en contradiction avec la loi des essences, puisque le donné
était au nombre des possibles avant de passer a I’étre et que,
possible, il contenait en puissance toutes les qualités que le
fiat divin a fait passer a 'acte en vertu du principe du meil-
leur. —11 est donc acquis a priori que le mystére, objet de la
fol, pas plus que les faits naturels, objet de la science positive,
ne peut contredire la raison pure, sous peine d’étre réputé
faux. « Dieu ne donne jamais la foi que lorsque ce qu’il fait
croire est fondé en raison ; autrement il détruirait les moyens
de connaitre la vérité et ouvrirait la porte 4 I'enthousiasme.
Comment la foi pourrait-elle ordonner quoi que ce soit qui
renverse un principe sans lequel toute créance, affirmation
ou négation serait vaine ? Il faut nécessairement que deux
propositions vraies en méme temps ne soient point tout a fait
confradictoires; et si A et C ne sont point la méme chose, il
faut bien que B qui est le méme avec A soit pris autrement
que B qui est le méme avec Cl.» Serait-il donc dans la
nature du mystére de ruiner les principes rationnels ? Seule
une étude attentive de l'objet de la foi permettra d’en juger.

« ...Tout le monde convient que les mystéres sont contre
» les apparences, et n’ont rien de vraisemblable, quand on

1 Nouveaux essais, edition A. Jacques, 17¢ série, p. 413, 414.



280 JOSEPH DUPROIX

» ne les regarde que du coté de la raison ; mais il suffit qu’il
»n’y ait rien d’absurde!. » -— « On peut dire que rien n’est
» plus aisé & comprendre, ni plus manifeste que 'absurdité
» du mystére?2. » — « Il se rencontre, dans quelques objets de
» la foi, deux qualités capables de la faire triompher de la
» raison, I'une I'incompréhensibilité, 'autre le peu d’appa-
» rences. » Lorsqu’on s’occupe du mystére, « il ne faut point
prétendre faire cesser les apparences qui sont contraires 4
I'ordre ordinaire de la nature%. » Un mystére qui serait com-
pris dans son essence, dont nous aurions une connaissance
adéquate, ne serait pas un mystére. Tout ce que la raison
comprend, tout ce qu’elle peut enchainer dans la série des
vérités éternelles cesse par cela méme d’étre objet de foi.
Aussi bien, la connaissance de cet objet ne peut-elle étre
qu’analogique. En tout ce qui a rapport a Dieu, « il ne faut
pas toujours demander des notions adéquates et qui n’enve-
loppent rien d’inexpliqué;... les mystéres recoivent une ex-
plication, mais une explication imparfaite;... il suffit que
nous en ayons quelque intelligence analogique;... il n’est pas
nécessaire que l'explication aille aussi loin qu’il serait a
désirer, c’est-a-dire qu’elle aille jusqu’a la compréhension,
jusqu’au comment?.... Il nous suffit d’'un certain r{ éer, mais
le ma; nous passe et ne nous est point nécessaire®. »

N’est-ce pas la retomber dans la these de Bayle qu’il
s’agissait de réfuter? Leibnitz, aprés avoir a priori postulé
Iaccord de la foi avec la raison, n’en constate-t-il pas pure-
ment et simplement le désaccord ? Rien ne saurait contredire
les vérités éternelles. Si le mystere est incapable d’entrer de
facon distincte dans la série qu’elles constituent, il semble
bien que les Averroistes aient raison.

Le moment est venu de faire intervenir le principe de
convenance auquel le philosophe allemand rattache la dis-
tinction des vérités rationnelles en logiques et physiques, en
éternelles et positives. La théorie du possible et du donné, de
Vessence et de Uexistence 1éve la difficulté.

1 Discours sur la conformité, § 28, — 2 lbidem, § 23. — 3 Ibidem, § 41. —
4 Ibidem, § 44. — 5 Ibidem, § 54. — 6 Ibidem, § 56.



RAISON ET FOI D'APRES LEIBNITZ 281

Les lois du second ordre dépendent du choix divin initial
qque Leibnitz pense dirigé par le principe du meilleur. De
cette subordination résulte, comme on l'a vu, pour la volonté
bonne du créateur, la possibilité de modifier, si le besoin
s’en fait sentir a lui, les lois de la nature, ou de substituer
momentanément aux lois ordinaires, des lois supérieures
dont I’exercice constitue le miracle. De la le caractére pure-
ment vraisemblable du donné.

S’il en est ainsi, lorsqu’on dit du mystére qu’il est invrai-
semblable, on avance seulement qu’il s’oppose a I'ordre du
-vraisemblable. Or, « ...1il y a sujet de nier que ce qui est seule-
ment nécessaire d’une nécessité physique (c’est-a-dire fondé
sur l'induction de ce qui se pratique dans la nature ou sur
les lois naturelles, qui sont pour ainsi dire d’institution di-
vine), suffit pour réfuter la créance d’'un mystére ou d’'un
miracle, puisqu’il dépend de Dieu de changer le cours ordi-
naire des chosest... »

Cependant, il n’en demeure pas moins que le mystére ne
saurait étre expliqué, c’est-ad-dire enchainé dans une série
de vérités démonstratives. Mais, de ce que la raison ne peut
soumettre un fait & la nécessité géométrique ou logique, il
ne s’ensuit pas que ce fait soit contradictoire. Dans le do-
maine de la nature, auquel elle tente d’imposer la nécessité
géomeétrique, elle se heurte a chaque instant & des phéno-
menes qui refusent de se laisser réduire en leurs éléments
simples, ce qui ne prouve point du tout qu’ils lui soient
contraires. « Par exemple, nous ne comprenons pas la nature
des odeurs et des saveurs, et cependant nous sommes per-
suadés par une espece de foi que nous devons au témoignage
des sens, que ces qualités sensibles sont fondées sur la nature
des choses, et que ce ne sont pas des illusions2. » Il n’en va
pas autrement en ce qui concerne le mystére. De son incom-
préhensibilité, on ne saurait inférer qu’il contredise la rai-
son. On est seulement en droit de conclure qu’il la dépasse.
Quant & son opposition avec les lois du donné, elle ne saurait

1 Nouveaux essais... Ed. A. Jacques, série I, p. 415.

2 Discours sur la conformité..., § 41.

THEOL. ET PHIL. 1901 19



282 JOSEPH DUPROIX

prouver contre lui, puisque celles-ci n’ont rien, comme on
I’a vu, de la nécessité logique des vérités de raison ; seules,
« les vérités de ratsonnement sont nécessaires et leur opposé
est impossible ; celles de fait sont contingentes et leur opposé
est possible! ; » le mystére qui s’oppose a celles-ci n’a donc
rien d’anti-rationnel.

Si 'impossibilité d’avoir d’'un mystere une notion claire et
distincte, telle qu’il puisse étre enchainé dans la série des
vérités de raisonnement, ne permet pas de conclure a priors
qu’il leur est contradictoire, il ne s’ensuit cependant pas
qu’il soit & l'abri de toute objection victorieuse fondée sur
ces veérités. Bayle reprendrait ici tout son avantage en ar-
guant de la nature destructrice des raisonnements nécessaires.
11 reste & démontrer avec Leibnitz que telle n’est pas o prior:
la nature de ces raisonnements.

3k
* *

1l importe de remarquer d’abord qu’une objection fondée
sur des vérités positives ne serait pas concluante, parce
qu’elleparticiperait de la contingence des vérités de fait. « Elle
ne pourrait former qu'un argument vraisemblable, qui n’a
point de force contre la foi, puisqu’on convient que les mys-
téres de la religion sont contraires aux apparences2. »

Seule une objection fondée sur un enchainement solide de
vérités éternelles pourrait balancer le dogme, car un raison-
nement rigoureusement déduit de principes nécessaires par-
ticipe de la rigueur de ces principes: « un article de foi ne
peut contrevenir aux démonstrations aussi exactes que celles
des mathématiques, ot le contraire de la conclusion peut
étre réduit ad absurdum, c’est-a-dire & la contradiction3. »
Or, les dogmes qui ont le droit de prétendre au titre de
vérités révélées, ne sont pas sujets a des objections établies
sur de telles démonstrations.

La foi ne peut elle-méme produire la justification de cette
assertion. Les motifs de crédibilité qui la déterminent ne

! Monadologie, § 33. — 2 Discours... § 3. — 3 Ibidem, § 22,



RAISON ET FOI D'APRES LEIBNITZ 283

sauraient passer pour des arguments probants, car s’ils
étaient tels, elle disparaitrait pour faire place a I'intuition
intellectuelle. Mais la raison peut, elle-méme, tracer a la foi
le cercle dans lequel son activité légitime est capable de
compléter I'activite rationnelle. Ce faisant, tout en établis-
sant la valeur du dogme, elle se démontre & elle-méme
qu’elle n’est pas réduite au role exclusif de destructrice. En
limitant le domaine de la foi, elle limite du méme coup le
sien, mais loin de diminuer sa force, elle I'augmente, car, en
s'assignant sa tdche normale, elle est amenée & prendre con-
science de sa nature mtrinseque et de ses pouvoirs légitimes
qui s’étendent en quelque mesure jusqu’aux dogmes, puis-
que, bien loin d’étre destructrice, elle est en quelque sorte
régulatrice de la foi. _ ‘

L’objet de la raison pure, le monde des essences, est, au
point de vue ontologique, antérieur & celui de la science (le
donné) comme & celui de la foi (le dogme défini par UEglise),
car ceux-ci ont été de purs possibles avant d’étre des réa-
litést.

La raison humaine est de méme nature que la raison ab-
solue ou divine?; mais, de moindre envergure, elle ne peut
concevoir quune partie des possibles concus par Pintelli-

1 Aux yeux des philosophes du XVIie siécle, ainsi qu’il a été dit dans le pre-
mier chapitre de cette étude, un dogme constitue une réalité analogue aux réa-
lités tangibles; I'existence est ajoutée & son essence par le moyen de la révélation,
quelle que soit sa forme, tandis que dans le domaine physique, I'existence est
ajoutée A 'essence par la création. La foi, pense Leibnitz, nous révéle la réalité
du premier au méme titre que I'expérience nous revéle celle dessecondes: « ... la
» raison consistant dans ’enchainement des vérités a droit de lier encore celles
» que l'expérience lui a fournies, pour en tirer des conclusions mixtes. Mais la
» raison pure et nue, distinguée de ’expérience, n’a affaire qu'a des vérités in-
» dépendantes des sens. Ef 1’'on peut comparer la foi avec I’expérience, puisque
» la foi dépend de 'expérience de ceux qui ont vu les miracles sur lesquels la
» révélation est fondée, et de la tradition qui les a fait passer jusqu’a nous. »
Discours..., § 1.

2 Descartes pensait au contraire de Leibnitz que la raison humaine différe
essentiellement de la raison divine, et que Dieu aurait pu faire que les axiomes
mathématiques fussent faux.



284 JOSEPH DUPROIX

gence de Dieu, désirés par sa bonté, et réalisés par sa puis-
sance sous la forme du meilleur monde possible.

Or les possibles qu’elle ne concoit pas, et qui sont com-
possibles, cependant, de ceux qu’elle concoit comme réalisés
dans le monde, sont régis par les mémes principes immuables.
Les mystéres peuvent donc étre la réalisation d’une partie des
possibles que 'humaine raison est impuissante & concevoir
d’elle-méme. Dans ce cas, ils seront conformes aux vérités
éternelles. A cette seule condition, ils seront de vrais mys-
téres. S’il nous est impossible de les déduire des vérités
éternelles & nous accessibles, puisqu’ils cesseraient du méme
coup d’étre objets de foi, il nous est du moins facile de
montrer, en suivant les régles d’une saine logique, qu’ils ne
sont pas contradictoires avec les principes rationnels, Ce sera
la tache propre de la raison, qui se trouve ainsi avoir unrole
légitime & jouer en théologie. Tout dogme dont elle aura
reconnu la non-contradiction avec elle, c’est-a-dire la possi-
bilité, sera considéré comme le signe d’'un possible réalisé,
mais situé au delad des bornes de notre horizon intellectuel.
En ce sens, on peut dire « que les principes de la raison
nécessaires d’une nécessité logique, c’est-a-dire dont 'opposé
implique contradiction, doivent et peuvent é&tre employés
sarement en théologiei. » Ils sont, en quelque sorte, régu-
lateurs de cette science qu’ils préservent de lintrusion des
vaines fantasmagories que, sous prétexte de religion, les
imaginations maladives pourraient étre tentées d’y introduire.
Bayle a eu le double tort de ne pas saisir la vraie nature des
mystéres qui sont, au méme titre que les phénomeénes de la
nature, des realisations de possibles, ni celle de la raison
pure, dont les lois régissent les possibles. Comme Leibnitz il
eut conclu de ces deux observations qu'un possible réalisé
sous forme de mystére ne saurait susciter une objection
insoluble de la part de la raison ; comme lui, il aurait vu que
celle-ci peut au contraire éprouver la solidité d'un dogme ou
d’'un mystere en montrant qu'il est ou n’est pas conforme &

t Nouveaux essais,... éd. A. Jacques, série [, p. 415,



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 285

ses lois éternelles, et que par suite, elle doit étre d’un secours
puissant a la foi, dont elle est capable sinon de démontrer
I'objet, du moins de défendre les théses contre les objections
qui se prétendraient victorieuses.

Que l'on suppose en effet, une objection formulée contre
un mystére. Elle devra prétendre & une forme démonstrative,
puisqu’un argument purement vraisemblable ne peut étre
d’aucune valeur. Le croyant qui a d’abord confronté la vérité
religieuse avec les principes éternels, et constaté qu’elle ne
les contredit pas, c’est-a-dire que l'objet de sa foi est pos-
sible, sait que I'objection ne saurait étre probante. Il le peut
montrer facilement, les régles de la logique Aristotélicienne
étant un moyen assuré pour démasquer un vice d’argu-
mentation; « on n’a qu’a examiner 'argument suivant les
regles, et il y aura toujours moyen de voir s’il manque dans
la forme, ou s’il y a des prémisses qui ne soient pas encore
prouvées par un bon argument?!. » Cette attitude défensive
lui suffit, car il n’émet pas lui-méme la prétention de
prouver sa foi, ce qui constituerait une démarche contra-
dictoire. Or il n’est pas nécessaire, pour réfuter 'argument
de 'opposant que le défendant « s’assujettisse les mystéres
ou qu’il les soumette a la confrontation avec les premiers
principes qui naissent des notions communes2. » (Pest 1a la
tdche de 'opposant, puisque I'on attend de sa part une réfu-
tation démonstrative ; il lui faut prouver que son argument
est bien fondé. Or, on pourra toujours lui demander d’éclaicir
ses propositions, en les justifiant au regard des principes de
la logique. C’est justice, puisqu’il émet la prétention d’op-
poser au mystere une objection fondée en raison. Le croyant
ne sera tenu de répondre aux justifications de l'adversaire
que par oui ou par non, suivant qu’elles lui paraitront ou
non conformes aux vérités éternelles.

Bayle qui ne distinguait pas entre les principes de la
raison pure et les vérités positives, arguait indifféremment
des unes et des autres contre la validité des dogmes, insis-

1 Discours sur la conformité..., § 21.
2 Ibidem, § T1.



286 JOSEPH DUPROIX

tant avec complaisance sur les objections tirées des lois de la
nature, auxquelles il attribuait une valeur démonstrative.
Bien que Leibnitz, aux yeux duquel les vérités de fait n’ont
qu’'une valeur contingente, se reconnaisse le droit de récuser
& priori les arguments qui prétendent s’appuyer victorieu-
sement sur elles pour infirmer le dogme, il croit pourtant
qu’il serait possible d’en montrer la non validité par voie
dialectique. Il suffirait d’examiner attentivement les faits sur
lesquels ’objection s’appuie, pour reconnaitre les apparences
trompeuses et les corriger au moyen duraisonnement. Ainsi,
lorsque, dans le lointain, une tour nous parait ronde, nous
devons nous abstenir de déclarer sur le champ que cette appa-
rence correspond ala réalité, car le jeu des rayons lumineux
peut nous présenter, sous la forme en question, une tour qui
est en réalité carrée. De méme, en retenant notre jugement
tant que le donné nous est imparfaitement connu, nous
pouvons récuser une objection fondée sur lui ; en examinant
le phénoméne de plus prés, en le décomposant, s’il y a lieu,
en ses éléments simples, il nous devient méme possible de
démasquer un vice d’argumentation dans 'objection faite au
dogme, et d’approcher ainsi par voie négative d’une légiti-
mation suffisante des mystéres de la foi.

La philosophie a donc un role légitime a jouer en théologie,
puisqu’elle est capable de légitimer la foi au mystére en
démascuant la faiblesse des objections formulées contre lui.
Il est vrai que ce role est plutot négatif ; il s’agit seule-
ment de montrer que le dogme et les données rationnelles ne
sont pas contradictoires, c’est-a-dire, que celui-1a est possible.
Quel lien rattache son essence aux vérités éternelles dans
I’absolu ? quel rapport d’existence soutient-il avec les lois
physiques? ce sont 14 mystéres que la raison ne saurait
percer sans que, du méme coup, la foi dispartt, puisqu’elle
consiste justement dans I'adhésion aux dogmes en vertu de
motifs de crédibilité qui ne sont pas rationnels. Mais le
résultat auquel il est parvenu lui suffit: «...Par connaitre
quun dogme s’accorde avec la raison, on entend que nous
pouvons montrer, au besoin, qu’iln’y a point de contradiction



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 287

entre le dogme et la raison, en repoussant les objections de
ceux qui prétendent que ce dogme est une absurditél. »
Cet accord permet de conclure que ’harmonie régne entre
les domaines de la raison et de la foi, comme il régne entre
le monde de la nature et celui de la grace: « Aumoins, nous
ne connaissons jamais qu’il yait aucune difformité niaucune
opposition entre les mystéres et la raison. Et comme nous
pouvons toujours lever une prétendue opposition, si l'on
appelle cela concilier ou accorder la foi avec la raison, ou en
connaitre la conformité, il faut dire que nous pouvons con-
naitre cette conformité et cet accord2.» Il en devait étre
ainsi, car « deux vérités ne sauraient se contredire3. »

1

Application de la théorie au dogme de la transubstantiation.

La théorie Leibnizienne de la connaissance religieuse se
raméne & une doctrine de la possibilité du mystére qui se
rattache comme la conséquence au principe & la conception
meétaphysique des rapports du donné avec le possible ou
monde des essences.

L’essence est intérieure et antérieure a l'existence. Elle est
la possibilité pure d’'une chose, mais renferme déja toute sa
réalité, car l'existence ne fait que la manifester. Le monde
des essences est infini, tandis que celui des existences est
fini. Dieu, lorsqu’il a fait passer le monde a I'étre a choisi
parmi l'infinité des possibles, 'ensemble le plus harmonieux
de compossibles. Or, ce monde infini des essences est régi
par le principe de contradiction et les vérités éternelles.
Celles-ci s’imposent a Dieu lui-méme, qui n’a pu les en-
freindre en créant. S’il a soumis les possibles qu’il faisait
passer & l'étre au principe de raison suffisante, exigé par
I'apparition des existences, il ne les a pas aflranchis par

1 Discours sur la conformité, § 57.
" 2 Ibidem, § 62.
3 Ibidem, § 1.



288 JOSEPH DUPROIX

la méme de la maitrise des vérités nécessaires. Aussi bien
serait-il vain de prétendre trouver dans la nature des lois
positives qui seraient en contradiction avec les vérités éter-
nelles. Pareillement, il serait vain de concevoir qu’un dogme
véritable qui se propose comme une révélation de 'invisible
peut contredire les lois qui régissent les essences, puisque,
s’il est véritable, il est le signe d’une réalité qui elle-méme
correspond & un possible, et qu’en cette qualité, il doit étre
régi par les principes souverains de la logigue éternelle. Si
quelque savant prétendait donner, comme une loi de la
nature, un rapport dont la réalité impliquerait la vanité des
principes universels et nécessaires, il conviendrait & priori
d’en récuser la valeur ; une observation attentive des phéno-
menes justifierait cette récusation. De méme, si un théologien
avancait un phénomene miraculeux dont l'existence serait
contradictoire, il conviendrait & priori de mettre en doute la
valeur de ce mystere comme révélation d’une réalité invisible.
Une telle réalité serait rebelle aux lcis des essences, ce qui ne
se peut. Lorsqu’un dogme est vrai, sa possibilité doit se pou-
voir défendre contre les arguments qu’on lul oppose. Tant
qu'une objection n’aura pas démontré son impossibilité, il
doit étre tenu pour 'expression d’une veérité.

La possibilité du mystére était le seul souci de Leibnitz,
lorsqu’il traitait des sujets de la théologie ainsi qu’il le {fit
souvent, et en particulier dans ses lettres a Pelisson et au
P. des Bosses, et dans le Systema theologicum qu’il composa
dans le but de démontrer la légitimité de la réunion des
églises protestantes avec la catholique. Il applique en cha-
cune de ces occasions la méthode qui vient d’étre exposee.
Le dogme de la transubstantiation lui inspira notamment des
réflexions fort originales dont la tendance permet de saisir
sur le vif quelle importance il accordait & sa théorie de la
connaissance religieuse, et dont I'indication servira de con-
clusion pratique & I’exposition abstraite qui en a été faite au
chapitre précédent.

Le mystére de la transubstantiation pourra se proposer
comme vérité, si ’on parvient & soutenir sa possibilité. Leib-



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 289

nitz entreprend de le défendre contre les objections des
penseurs qui le prétendent contradictoire.

Quel est leur argument ?

Un méme corps, avancent-ils, ne peut, méme par la
puissance divine, occuper plusieurs lieux, car lessence d'un
corps consiste précisément dans Uoccupation d'un liew déter-
miné. Une vérité ne pouvant contredire une autre vérité, le
mystére de la transubstantiation ne saurait étre le signe
d’'une vérité. L’affirmer constituerait une démarche aussi
absurde que celle d’'un geometre qui voudrait montrer que,
dans un carré, la diagonale peut avoir une commune mesure
avec le coté du carré, ou que le plus court chemin pour aller
d’un point & un autre est une ligne brisée.

L’auteur de la Monadologie accorde que cet argument est
péremptoire si 'on accepte la prémisse sur laquelle il repose,
a savolr que lessence du corps consiste dans l'étendue.
« J’avoue, écrit-il & Pelisson en 1691, que, si je tenais avec
quelques-uns que 'essence de la matiere consiste dans 'éten-
due, je serais obligé de recourir & la figure, car les essences
sont immuables; et, d’attribuer aux choses ce qui répugne
a leur essence, c’est une contradiction. Or, c¢’est le principe
des principes, qu'une véritable contradiction ne doit pas
étre admise !. » Mais, dans la méme lettre, il conteste précisé-
ment la these cartésienne, et il fait allusion & sa propre
conception de I'essence des corps, qui léve la contradiction.
«J’espére, v ajoute-t-il, donner un jour quelque satisfaction
au public sur une matiére si importante, qui a cela de
curieux que les pensées abstraites se vérifient merveilleuse-
ment bien par les expériences, et qu’il y a 14 un beau mé-
lange de métaphysique, de géométrie et de physique, outre
le grand usage qui en résulte powr soutenir la possibilité du
mystére?, »

Il fait ici allusion & sa théorie de la substance-force, que
sans doute le dogme de la transubstantiation 'amena lui-
méme & préciser, dont il paraitrait méme, a quelques égards,

1 Buvres de Leibnitz, éd. F. de Careil. Tom. I, pag. 228.
2 Ibidem, p. 230. — Cest nous qui soulignons.



290 JOSEPH DUPROIX

avoir été le point de départ, si I'on en croit la lettre a Pelis-
son et un passage important du Systema theologicum!, qui
mérite de trouver ici sa place: «Il est vrai que quelques
esprits distingués, surtout parmi les réformés, imbus des
principes d’une philosophie nouvelle? et séduisante pour
I'imagination, soutiennent que l'essence des corps consiste
dans I’étendue et que ses accidents ne sont que les modes
de la substance et ne peuvent subsister hors du sujet ni se
séparer de la substance, pas plus que la circonférence ne
peut subsister sans le cercle, et concoivent malheureuse-
ment par la une aversion insurmontable pour le dogme de
I’Eglise catholique. Je pense donc qu’il faut porter remede a
cette maladie et que tous les philosophes catholiques doivent
s’efforcer de faire pour la matiere ce que le concile de Latran
a essayé contre ceux qui enseignaient sur la nature de I’ame,
des opinions contraires a la foi .... Les limites de cet écrit
ne nous permettent pas de nous étendre trop longuement
sur la philosophie. Il suffira de dire en passant que. nous
aussi, nous nous sommes appliqué aux études mécaniques
et mathématiques et aux expériences naturelles avec quelque
soin, et non pas seulement par maniere d’acquit, et que
d’abord nous avons penché pour les opinions que nous
venons de rapporter, mais qu’ensuite, par le progres de nos
méditations, nous avons été contraint de revenir a ’enseigne-
ment de 'ancienne philosophie. Cette série de méditations,
si nous pouvions l'exposer, ferait peut-étre reconnaitre a
tous les esprits qui ne sont pas préoccupeés de leur propre
imagination, que ces anciennes opinions n’étaient ni si con-
fuses, ni si ineptes que se le persuadent ordinairement ceux
qui dédaignent les idées recues et traitent d’enfants dignes
de risée Platon, Aristote, le divin Thomas et tant d’aufres
hommes éminentss. »

Or il laisse cependant deviner quelles sont ces méditations
et de telle facon, que sa méthode de spéculation religieuse

1 I[bidem, p. 607-623.
2 Allusion au Cartésianisme.
3 Pages 611-612.



RAISON ET FOI D'APRES LEIBNITZ 291

y revét son caractére distinctif. Le lieu difféere de ce qui
Toccupe, 'espace differe du corps; «differt etiam materia
ab extensione. » Tout corps est la résultante de deux puis-
sances, 'entéléchie qui constitue proprement son essence,
ce sans quol 1l ne serait pas ce qu’il est, et Uantitypie qui est
le support apparent, ou l'enveloppe de l'entéléchie. Cette
seconde puissance n’est autre que l'attribut qlii fait que la
matiére tend & occuper une place dans l'espace. Leibnitz
I'appelle encore lexigence de Uétendue. Elle manifeste en
quelque sorte I’entéléchie qui, sans elle, demeurerait a 1’état
de pure virtualité, de simple possible, ainsi qu’il arrive de
toute essence qui ne revét pas l'existence. Elle revét les acci-
dents réels comme 1’étendue, la forme, la. couleur, qui tra-
hissent la présence d’une chose. Mais elle ne constitue pas
ce qui fait que I'étre demeure et persiste a travers les change-
ments multiples que peut subir 'apparence du corps, par
suite de la transformation des modes de l'antitypie, et qui
est proprement l'entéléchie. Or ces changements sont fré-
quents, comme il arrive pour I’homme, dont I'essence indi-
viduelle demeure la méme, malgré les variations que
subissent dans ’espace et dans le temps ses accidents corpo-
rels. Si donec, dans Jordre naturel ’entéléchie peut étre
privée de tel ou tel de ces accidents réels, « Dieu pourrait
sans doute la priver de tous en général ; car puisque ’essence
d’une chose consiste dans ce qui fait qu’elle est la méme,
malgré la diversité de ses dimensions et de ses qualités, et
puisqu’elle n’est ni divisible ni variable avec ses dimensions,
puisqu’elle ne change point avec ses qualités, il suit qu’on
peut 'en distinguer réellement. Or, d’aprés les régles de la
raison, tout ce qui est distingué réellement peut étre séparé
par la puissance absolue de Dieu', de telle maniere que l'une
des choses subsiste aprés la destruction de l'autre; ou que
toutes les deux demeurent, mais séparément. La nature elle-

* C'est nous qui soulignons. On lit dans le texte : « Regulariter autem, que-
cumque realiter distincta sunt, per potentiam Det absolutam possunt separari,
el quidem ita ut vel alterutrum subsistat, altero destructo, vel utrumgque, sed
separatim. »



202 JOSEPH DUPROIX

méme enléve les dimensions et les qualités, en conservant
I’essence, mais 1l est vrai, en en substituant d’autres a leurs
places. Or, rien n’empéche que Dieu n’intervienne pour
changer l'ordre de cette substitution naturelle, ou méme
pour l'intercepter et ’empécher entiérement, de telle sorte
que l'essence subsiste, privée de ses dimensions et de ses
qualités. Dieu peut faire également que la méme chose ait
a la fois des dimensions et des qualités différentes ou que le
méme accident réel appartienne & diverses substances. Enfin,
la chose et l'essence méme entierement détruite, il peut
encore donner un soutien aux dimensions et aux qualités.
Et dans tout cela on ne saurait trouver de contradiction, car
une fois la différence réelle admise, il W'y a plus de difficulté
rationnelle, et Uexistence comme Uunion de la substance et
des accidents réels dépendent entiérement du pouwvoir de
Dieu!. »

Il n’y a de la sorte aucune contradiction & ce que l'anti-
typie du pain demeurant avec ses accidents réels, son essence
soit détruite pour faire place & ’essence du corps de Christ,
dont I'antitypie aurait été anéantie.

Le mystére de la transubstantiation est possible ; il s’accorde
donc avec la raison.

Sa légitimation constitue I'application la plus caractéris-
tique de la théorie Leibnizienne de la connaissance religieuse.
Elle est en méme temps la plus intéressante, car elle permet
a 'historien de pénétrer en une certaine mesure ’ame du
philosophe, et d’y deviner un état religieux qui symbolise
parfaitement celui de la société intellectuelle de son temps.

1 C’est nous qui soulignons. — « Neque vero in his ulle contradictio intelligi
potest, nam par ubique ratio est, reali discrimine semel admisso, el existentia
pariter atque unio substantie et accidentium realium in Dei arbitrio est. »
Ibidem, p. 614-615.



RAISON ET FOI D'APRES LEIBNITZ 293

Iv

L'intellectualisme mystique de Leibnitz.

On a dit que la religion de Leibnitz se réduit & un froid
rationalisme. Bonifas en a ainsi jugé dans son intéressante
Etude sur la théodicée: « Parti de ce principe, écrivait-il, que
» les vérités de la foi ne peuvent contredire la raison, Leibnitz
» en arrive i ne plus admettre de la révélation que ce qui
» peut entrer dans les cadres étroits de la secondel.» (Uest
I'impression qui parait d’abord se dégager de la théorie de
la connaissance religieuse qui vient d’étre exposée. Un mys-
tére n’a droit au titre de vérité que si sa possibilité est dé-
montrée. Il est vrai que cette démonstration revét une forme
purement négative, en ce sens qu’elle se borne a prouver
qu’aucune objection décisive ne peut prévaloir contre un
dogme vrai. Il n’en demeure pas moins que la logique du
systéme Leibnizien semble aboutir & la dissolution de 'objet
de la foi en éléments rationnels.

Un mystére valable n’est en effet autre chose quun pos-
sible manifesté par la définition qu’en donne I’Eglise sous la
forme d'un dogme. En son essence, il est donc rationnel,
puisque les essences sont telles. Si notre raison finie n’arrive
pas a le saisir en sa réalité méme, comme il serait possible
4 la raison divine, du moins elle est capable de voir s’il n’en-
veloppe pas la contradiction, s’il enferme bien une essence,
¢’est-a-dire une vérité ; et c’est alors seulement qu’il peut
prétendre & l’'adhésion universelle, en tant qu’expression
d’une vérité nécessaire. Mais, quand une vérité est telle, « on
en peut trouver la raison par ’analyse, la résolvant en idées
et en vérités plus simples, jusqu’d ce qu’on vienne aux pri-
mitives 2. » N’est-on pas en droit de conclure qu’avec un peu
plus de perspicacité et d’analyse, il serait possible & la raison
humaine de s’assimiler le mystére? Le pére de la philosophie

1 F. Bonifas, Efude sur la théodicée de Leibnits. — Paris, libr. A. Durand,
4863, p. 69-70.
2 Monadologle, § 33.



204 JOSEPH DUPROIX

allemande n’annonce-t-il pas déja la these chére & Lessing,
que la révélation n’apprend rien & 'homme que sa raison ne
soit capable de découvrir par elle-méme ?

On serait d’autant plus enclin & le penser que Leibnitz
parait avoir assigné un domaine sans bornes a l'empire de
la logique, dont il attendait en quelque sorte la soumission
de l'univers entier & la raison humaine. A l'inverse de
Descartes qui détronait le syllogisme ou plutdt, 'englobait.
dans la mathématique, il voulait absorber la démonstration
mathématique dans la démonstration syllogistique. Il cher-
chait un moyen qui permit de décomposer toute notion don-
née, quelle qu’en soit l'origine, en éléments simples de na-
ture & comporter des notations exactes qui pourraient étre
enchainées dans une démonstration rigoureuse. Il pensait
que la logique du donné négligée a tort par Aristote n’était
pas une chimérel!. Il en parlait comme d’une discipline &
créer : « L’art de juger des raisons vraisemblables n’est pas
encore bien établi; de sorte que notre logique a cet égard
est encore trés imparfaite, et que nous, n’en avons presque
jusqu’ici que l'art de juger des démonstrations?;» «...la
logique vulgaire est renvoyée aux écoliers; et 'on ne s’est
pas méme avisé de celle qui doit régler le poids des vrai-
semblances, et qui serait si nécessaire dans les délibérations
d’importance3. » De proche en proche, cette logique univer-
selle ne devait-elle pas englober 'objet de la foi & son tour?
(Yest bien & ce terme que la théorie des essences et des exis-
tences permet de voir aboutir la philosophie Leibnizienne.

Si le traité De vera methodo philosophiae et theologiae, pa-

f On ne saurait s’empécher de rapprocher ce projet d’une logique générale,
de la pensée qu’il avait eue de travailler  l'invention d’une langue philosophique
universelle au sujet de laquelle Fontenelle rapporte d’intéressants détails dans
IEloge qu’il pronon¢a de Leibnitz a académie frangaise: « Ces caractéres de-
» vaient ressembler, autant qu’il était possible, aux caractéres d’algébre qui sont
» trés expressifs, qui n’ont jamais ni superfluité ni équivoque, et dont toutes les
» variétés sont raisonnées. »

2 Discours sur la conformité,.. § 28.

3 Ibidem, § 31.



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 295

rait donner des gages & cette opinion, il ne faut pas oublier
cependant avec quelle insistance le philosophe de I’harmonie
préétablie revient sur cette idée que le dogme est en dehors
des prises de notre raison finie. Celle-ci prétend seulement
justifier les titres d’'un mystére & s'imposer & la foi univer-
selle en montrant sa possibilité, par la réfutation des objec-
tions qui lui sont opposées. Nous sommes incapables d’en
connaitre le comment. I1 y a plus; la foi en sa réalité ne
saurait naitre de la démonstration de sa possibilité. Nous ne
sommes pas induits a croire le dogme par des arguments en
forme ; nous y sommes déterminés par des motifs d’un autre
ordre, qu’il appelle les motifs de crédibilité. Or, la nature de
ceux-ci est telle qu’il est impossible, malgré les présomptions
qui viennent d’étre signalées en faveur de la thése contraire,
de qualifier sa méthode religieuse de rationaliste. « Tout le
monde, écrivait-il, n’a pas besoin d’entrer dans les discus-
sions théologiques: et les personnes dont ’état est peu com-
patible avec les recherches de la foi doivent se contenter des
enseignements de la foi, sans se mettre en peine des objec-
tions : et si par hasard quelque difficulté tres forte venait a
les frapper, il leur est permis d’en détourner 'esprit, en fai-
sant &4 Dieu le sacrifice de leur curiosité; car, lorsqu’on est
assuré d’une vérité, on n’a pas méme besoin d’écouter des
objections!. » N’en faut-il pas conclure que les motifs de
crédibilité qui ont déterminé la foi ont, pour en maintenir
la puissance, une valeur infiniment supérieure & la légitima-
tion rationnelle? Aussi bien les théologiens qui s’y entendent,
admettent-ils «que les motifs de crédibilité justifient une fois
pour toute 'autorité de la sainte écriture devant le tribunal
de la raison, afin que la lumiére de la raison lui cede dans
la suite comme & une nouvelle lumiére, et lui sacrifie toutes
ses vraisemblances 2. »

11 est vrai que le philogsophe ne s’explique guére sur la
nature de ces motifs de crédibilité. Cependant, la lecture de
la Theologia mystica, des Principes de la nature et de la grdce,

v Discours sur la conformite..., § 40.
2 lhidem, § 29.



296 JOSEPH DUPROIX

donne l'impression qu’ils ne sont pas d’ordre rationnel. 11
aime & parler de la lumiére interne, de la présence de Dieu
dans Udme. Au XIXe chapitre dulivre IV des Nouveaux essais,
il repousse cette proposition de Philaléthe « c’est donc la
raison qui fait connaitre la vérité de la révélation, » et donne
de I’enthousiasme que son contradicteur définit: «le défaut
de ceux qui s’imaginent une révélation immédiate, » cette
autre définition qui permettrait de conclure & la nature mys-
tique des motifs déterminants de la foi: «...il signifie qu’il
v a une divinité en nous: est deus in nobis. Socrate préten-
dait qu’un Dieu ou démon lui donnait des avertissements in-
térieurs, de sorte que, l’enthousiasme serait un instinct
divin. » « La foi divine, écrit-il ailleurs, est quelque chose
de plus qu'une opinion ; elle va au deld de l'entendement,
et s’empare de la volonté et du cceur, pour nous faire agir
avec chaleur et avec plaisir, comme la loi de Dieu le com-
mande, sans qu’on ait besoin de s’arréter aux difficultés de
raisonnement que l'esprit peut envisageri. » Elle trouve sa
fin dans la volonté, dans le coeur, non dans 'entendement.
N’y aurait-elle point aussi sa source? Elle tend & engendrer
I'activité des puissances morales qui sont en nous. Cette ac-
tivité a elle-méme sa fin dans 'amour parfait. Or, 'amour
pour Dieu, comme il résulte de la lecture des Principes de la
nature et de la grdce fondés en raison, constitue le degré
supérieur de 'amour. « Dieu étant la plus parfaite, la plus
heureuse, et par conséquent la plus aimable des substances,
et amour pur véritable consistant dans I'état qui fait gotter
du plaisir dans les perfections et dans la félicité de ce qu’on
aime, cet amour doit nous donner le plus grand plaisir dont
on puisse étre capable, quand Dieu en est 'objet®.» Mais si
la foi véritable n’est que la perfection de cet état de 1'ame
qui aime Dieu, sans doute elle doit avoir son point de départ
dans un premier élan du cceur vers le Guide supréme, qui
Pincite & contempler avec ferveur les mysteres révélateurs.
Si la foi est le parfait amour, elle ne peut manquer d’avoir

1 lbidem.
2 Principes de la nature el de la grdce..., § 16.



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 297

sa source dans cet élan mystique de 'ame vers Dieu. Cest
de lui qu'émane l'étincelle que la raison est incapable de
faire jaillir; c’est lui qui projette sur le dogme révélé les
clartés que l'entendement ne saurait soupconner. L’amour
est le soleil qui illumine I’objet de la religion, comme la rai-
son pure est celui qui illumine les principes éfcernels.

On serait presque tenté de rapprocher de ce point de vue,
celui du cordonnier Jacob Boechme, qui avait élevé I'amour
pour Dieu & la dignité de méthode philosophique, et qui
invitait le penseur & descendre en son étre intérieur, poury
communier avec 'Esprit créateur, afin de voir se dissiper la
fumée qui obscurcit nos concepts, lorsque nous sommes
abandonnés aux seules lumieres de notre entendement. A
lire, dans ’ceuvre de Leibnitz, les pages ou il parle avec une
sorte de ferveur mystique des mouvements intérieurs pro-
duits par le Saint-Esprit qui s’empare des d4mes, les persuade
et les porte au bien, c’est-d-dire & la foi et & la charité, on
serait méme enclin & penser aux effusions religieuses de
Pascal. 11 semblerait que le philosophe allemand, comme I’au-
teur des Pensées, ait eu la vision des contradictions qui
séparent le domaine de la foi de celui de la raison. Mais les
différences sont profondes entre les deux conceptions aux-
quelles aboutissent les méditations des deux penseurs.

Pascal est plus absolu que Leibnitz : le dualisme est & ses
yveux irréductible. Le mystére et les vérités rationnelles lui
paraissent occuper deux plans différents séparés effective-
ment par un abime. L’auteur de la Theologia mystica, tout
en affirmant les différences essentielles qui les distinguent,
les envisage comme deux anneaux d'une méme chaine. lls
occupent & ses yeux deux points diversement situés sur un
méme plan incliné ; le premier, plus élevé que les secondes,
g'efface dans un vague lointain, au regard de I'homme qui
confine dilibérément son horizon aux limites accessibles a
I’entendement pur. Par instants, il les prend pour illusions
et vain mirage. Qu'un jour vienne o, ’enthousiasme divin
s’emparant de lui, il s’éléve sur les ailes de la foil.. son horizon
g’étendra. Il verra plus distinctement les loinfains confus ol

THEOL. ET PHIL. 1901 20



298 JOSEPH DUPROIX

I’échelle des réalités semblait se perdre dans I'obscurité
du néant. Son ceoeur lui aura révélé les essences divines. Que,
revenu dans l'espace borné ou I'entendement régne en
maitre, les mysteres lui semblent & nouveau s’évanouir
comme les vapeurs d’'un songe, il les saura néanmoins réels ;
il les devinera resplendissants de vérité sur le prolongement
des essences perceptibles & sa raison, parce que la seule
connaissance de celles-ci lui ayant révélé le principe de
continuité, il sait que de celles-ci 4 ceux-la, il y a, dans
I’absolu, comme une progression insensible qui permet de
s’élever sans effort du domaine de la raison & celui de la foi,
et qu'entre les vérités des deux ordres, il existe une har-
monie éternelle, au méme titre qu’entre les monades qui gra-
vitent autour de la monade parfaite. — Or Pascal voyait une
irréductible antithése ol Leibnitz percevait une ineffable
harmonie. Elle lui était un perpétuel sujet d’angoisse, parce
qu’il lui semblait qu’il devait succomber sous effort dans
lequel il se consumait pour se tenir ferme & égale distance
des deux termes. Il ne saurait donc étre question de rap-
procher ces deux hommes. S’ils eurent I'un et Pautre le
sentiment des différences qui séparent la raison et la foi,
elles ne leur apparurent pas cependant sous le méme jour.
Peut-étre trouverait-on une raison de la diversité de leurs
conceptions, dans la divergence des points de vue philoso-
phiques sous lesquels ils envisageaient 'univers, 'un étant
meécaniste, 'autre finaliste. Mais l'explication profonde en
est ailleurs. Il faut la chercher dans I'dme méme des deux
hommes.

Pascal était passé par les heures troublées de la conversion.
Il avait fait des expériences religieuses fécondes. Il avait
senti le mystére de la croix opérer en son cceur. La sainte
folie avait agité son ame et laissé une trace profonde dans les
replis cachés de son étre. Lorsque dans le feu de sa ferveur
religieuse, il jetait sur le papiler les pensées que la mort
Iempécha d’organiser suivant un plan méthodique, il expri-
mait de la vie. §’il écrivait que Dieu est sensible au cceur,
c¢’est qu’il s’était senti envahi par son Esprit, en une heure



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 299

non moins mystérieuse que celle ot Saul de Tarse entendit
la voix de Jésus. Il avait été torturé, violenté, puis ravi en
extase, par le mystére de la croix dont il portait en son ame
le signe gravé en lettres de douleur. L’amour divin lui fut
révélé au sein de l'angoisse. La paix religieuse fut pour lui
le résultat d’une lutte. Peut-on dire que jamais il Iait
conquise ? Ne mourut-il pas en gravissant le calvaire ? Pour
avoir senti la miséricorde divine en déchiffrant dans les
larmes le mystére de la Rédemption, n’en fut-il pas moins
torturé jusqu’au bout par le combat que se livraient en lui
la puissance charnelle et la puissance spirituelle? Dieu
g’était révélé & son cceur parmi les abimes : abime entre la
réalité et I'idéal spirituel ; abime entre « la grandeur » de
I'ordre intellectuel et celle de 'ordre religieux, abime entre
I’existence du mondain qu’il avait été et celle du chrétien
qu’engendra sa conversion. Comment son intelligence de
Cartésien habitué au dualisme de l'esprit et de la matiére
etit-elle pu concevoir 1'unité de laquelle Leibnitz enchantait
son esprit ? La foi I'avait ravi trop violemment au-dessus de
la raison pour qu’il lui devint facile d’en concilier les réalités
avec les prémisses de cette sombre maitresse d’erreurs.

Le philosophe allemand ne connut pas les tourments d’une
crise semblable. Ce dont Pascal jugeait avec un cceur dou-
loureux, il jugeait lui avec un esprit deélié d’intellectuel
détaché des sujets qu’il aborde. La vie lui fut sereine et
calme. Jamais la souffrance n’en interrompit le cours heu-
reux. Son intelligence développa harmonieusement les
virtualités qu’elle enveloppait ; aucune secousse ne lui vint
révéler violemment son impuissance. Les mystéres ne s’im-
posérent pas & lui dans la souffrance. Ils se proposerenta
son esprit au méme titre que le monde donné, et il n’y vit
guére qu'une énigme & résoudre. Trop avisé pour ne point
deviner la vie religieuse, il ne la connut pourtant pascomme
Pascal. Elle ne lui révéla pas 'abime qui glacait d’effroi le
grand géométre. S'il soupconna des motifs spéciaux de crédi-
bilité, & la facon du commun des mortels, il n’expérimenta
point comme lauteur des Pensées, leurs mystérieux et dou-



300 JOSEPH DUPROIX

loureux effets. Le sanctuaire ol la conversion fit pénétrer
celui-ci, lui demeura étranger; il ne franchit pas le seuil du
Temple o dorment les arcanes. Il projeta sur les choses
I’harmonie qu’il croyait découvrir en lui. Si le dualisme qui
s'imposa & Pascal ne le hanta pas, la raison en est que la
folie de la croix ne traversa pas sa vie.

Aussi bien, ne faut-il chercher aucune analogie entre les
théories de la connaissance religieuse de ces deux hommes.
Quelques pages de Leibnitz peuvent, il est vrai, faire illusion ;
cependant, lorsqu’il parle de l'amour divin, de la lumiére
interne, de la présence de Dieu dans I'dme, il ne saurait
parler le langage de saint Paul ou de Pascal. Il n’a point
senti par le cceur, les réalités sublimes que ces ames fortes
ont vécues. Tout au plus, peut-on dire qu’il en a eu la vision
intellectuelle.

S’il est vrai que la Theologia mystica ne permette pas de
voir dans sa théorie une doctrine rationaliste, rien pourtant
n’autorise & faire de Leibnitz un émule de Pascal. L’amour
pour Dieu dont il parle avec une ferveur si communicative,
est un amour purement intellectuel : « on ne saurait aimer
Dieu, sans en connaitre les perfections, et cette connaissance
renferme les principes de la véritable piété. Le but de la
vraie religion est de les imprimer dans les dmes?l. » «La
supréme félicité, de quelque vision béatifique ou connais-
sance de Dieu qu’elle soit accompagnée, ne saurait jamais
&tre pleine, parce que Dieu, étant infini, il ne saurait étre
connu entierement. Notre bonheur ne consistera jamais et ne
doit point consister dans une pleine jouissance ou il n’y
aurait plus rien a désirer et qui rendrait notre esprit stupide,
mais dans un progres perpétuel & de nouveaux plaisirs et a
de nouvelles perfections2. » La logique de son systéme ne le
veut-elle pas ainsi ? L’ame est une monade. Or, les monades
“ne sauraient avoir que des perceptions plus ou moins dis-
tinctes, suivant leur degré de perfection. Aimer Dieu ne
peut & leur point de vue signifier autre chose que le

1 Préface de la Théodicée, éd. A. Jacques. tom. IL, p. 4.
2 Principes de la nature et de la grdce.... § 18.



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 301

percevoir. Mieux une adme percevra Dieu, et mieux elle I'ai-
mera.

L’unité de l'univers est une unité toute spirituelle, au sein
de laquelle la religion de Leibnitz est appelée & jouer un
role essentiellement harmonisateur. Il consiste & amener
« tous les esprits 4 composer la cité de Dieu, c’est-a-dire
le plus parfait état qui soit possible sous le plus parfait des
monarques. Cette cité de Dieu, cette monarchie véritable-
ment universelle, est un monde moral dans le monde naturel,
et ce qu’il y a de plus divin dans les ouvrages de Dieu: et
c’est en lui que consiste véritablement la gloire de Dieu,
puisqu’il n’y en aurait point, si sa grandeur et sa bonte
n’étaient pas connues et admirées par les espritsi. » Refléter
Dieu en le connaissant, c’est entrer dans cette cité de Dieu,
« ol tous les esprits, soit des hommes soit des genies, sont,
en vertu de la raison et des vérités éternelles, dans une
espéce de société avec Dieu?; » c’est 'aimer au sens Leib-
nizien.

Ce mysticisme de l'intelligence n’a rien qui doive sur-
prendre. On le retrouverait dans les Elévations sur les
mystéres et les Méditations de I’ Evangile de Bossuel, comme
dans les Entretiens de Malebranche. Il est au XVIIe siécle la
forme que revét presque généralement la foi des hommes
éclairés. A ce titre, la théorie de Leibnitz peut passer pour
représentative de I’état religieux de la société de son temps.
Il ne faut point confondre ce mysticisme intellectuel avec le
rationalisme. Il en différe essentiellement, car en un certain
sens, il est générateur d’enthousiasme. 11 y a une foi com-
municative et vivante de lesprit, une sentimentalité de
I’entendement dont Pamour retrospectif de Cousin pour
Madame de Longueville est un exemple caractéristique, et
que le mythe de Pygmalion symbolise harmonieusement. Les
hommes du XVIIe siécle la connurent éminemment.

Leibnitz ressentit, & n’en pas douter, ces sortes d’extases
intellectuelles. Sa théorie de la connaissance religieuse en

1 Monadologie, § 85 et 86.
2 Les principes de la nature et de la grice... § 15.



302 JOSEPH DUPROIX

est le meilleur témoignage. On ne saurait trouver, pour
caractériser I’état d’ame qu’elle révéle, une expression plus
exacte que celle dintellectualisme mystique. Elle n’implique
pas un mysticisme sentimental; elle n’aboutit pas encore au
rationalisme. Il ne faudrait cependant pas la presser beau-
coup pour en faire sortir la doctrine de Lessing.

En méme temps qu'un intérét spéculatif, ’étude de la
théorie Leibnizienne de la connaissance religieuse présente
un intérét historique, en ce sens qu’elle révele, dans un état
d’ame individuel, celui de toute une époque. Leibnitz, en
effet, ne différait guére, au point de vue religieux, de Bossuet
ou de Pelisson, avec lesquels, pourtant, il ne réussit pas a
s’entendre sur les meilleurs moyens d’opérer la réunion des
églises. Si leur projet n’aboutit pas, la raison en est bien
plutot dans les difficultés politiques qu’impliquait ce grand
ceuvre, que dans les divergences dogmatiques par lesqﬁelles,
& vrai dire, ils n’étaient pas séparés. Le philosophe allemand
n’écrivait-il pas & madame de Brinon : « Ce sont les pratiques
beaucoup plus que les dogmes qui empéchent la réunion? »

11 est vrai que la question d’autorité divisait Bossuet et
Leibnitz. Il est également vrai, comme l’a fait remarquer
Foucher de Careil, que celui-ci soupconnait déja I'impor-
tance des questions historiques et exégétiques, et que cette
tendance de son esprit effrayait I’évéque de Meaux. Mais au
fond, Vattitude de ces hommes, si divers qu’ils fussent, est
sensiblement la méme en face de la religion: Le dogme a
pour eux une valeur absolue. Il est le signe d’une réalité in-
dépendante de 'esprit qui s’y applique. Celle-ci occupe sa
place dans lordre des essences, au méme titre que les vérités
de raison. En pénétrer le mystére, c’est, en quelque mesure,
agrandir le cercle de nos connaissances, c¢’est mieux com-
prendre 'univers, c’est mettre sa pensée en harmonie avec
les desseins du créateur.

A ce point de vue, Leibnitz differe peu de Malebranche ou
de Bossuet. Leur philosophie religieuse présente ’aspect
d’'une conciliation harmonieuse de la raison et de la foi,



RAISON ET FOI D’APRES LEIBNITZ 303

dans 'unité d’'un méme systéme. Elle est, & ce titre, le sym-
bole exact de la vie sociale d’un siécle ot la conversion de
Pascal fut une exception grandiose, car il ne saurait étre
question de lui assimiler celles des grandes dames et des
seigneurs, dont les nobles gestes se ressentent trop du souci
d’étre beaux. La brillante société du XVIIe siecle ressemble
aux théories de ses penseurs; elle concilie en des proportions
savamment ménagées, les exigences de la matiére, de la
raison et de la foi. [’accord qui en résulte est imposant avec
décence. .

S’il est vrai d’observer que ce {ut surtout le fait de la cour
ou le regard de Louis XIV était 'arbitre de la convenance,
et que Leibnitz était allemand, il ne faut pas oublier que
durant quatre années de sa vie, — qui comptent, au dire de
Kuno-Fischer, comme les plus décisives dans ’histoire du
développement de sa pensée, — il vécut a Paris. 1l faut
songer, d’autre part, qu’'en dépit des guerres européennes,
la société élégante se trouvail étre internationale comme la
pensée, du fait des alliances de famille. La cour de Ver-
sailles jetait quelque éclat de son rayonnement sur les cours
étrangéres. Leibnitz fut meélé a Ja vie de cetie aristocratie
cosmopolite. Sa théorie de la connaissance religieuse est
bien, en quelque mesure, un écho fidele des pensées confuses
qui, sous la forme de préjugés et de modes, alimentaient la
vie sociale.

Il suffit & cette étude, d’en avoir mis en lumiére 1im-
portance historique. Une doctrine est vraie en tant qu’elle
exprime ou explique une époque. Celle qui vient d’éfre ex-
posée convenait éminemment au XVIIe siécle. Elle devait
sembler puérile au XVIIIle; argumentation de Bayle le fait
déja prévoir. De nos jours, elle ne saurait plus étre qu'un
témoin du passé. Le probléme dont elle traite ne se pose plus
sous la méme forme. La critique philosophique, historique
et religieuse en a changé les termes.



	Raison et foi : d'après Leibnitz

